

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

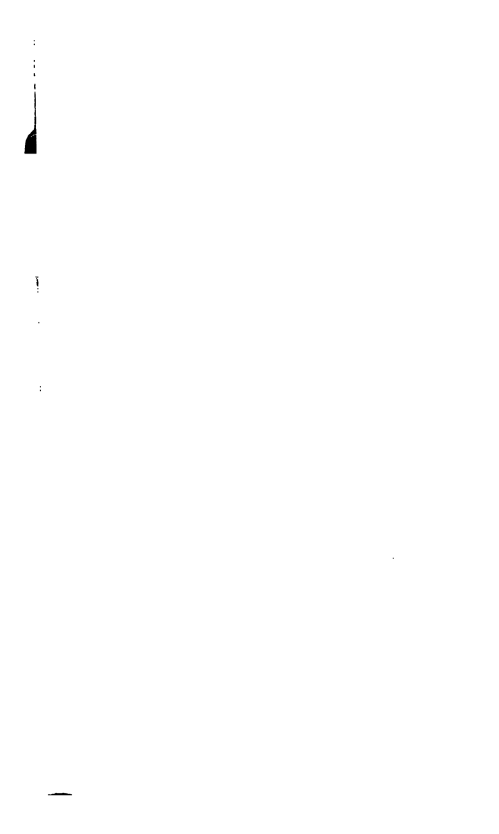
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







•

# HERMES

## ITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

HERAUSGEGEBEN

VOK

### FRIEDRICH LEO UND CARL ROBERT

ACHTUNDDREISSIGSTER BAND

BERLIN WEIDMANNSCHE BUCHHANDLUNG 1903



##07 W/38 01.181.6 **V**#A4461

## INHALT.

| T DELOCII des estisches Aschestes des III Johnweiter                   | Seite<br>130 |
|------------------------------------------------------------------------|--------------|
| J. BELOCH, zu den attischen Archonten des III. Jahrhunderts            | 608          |
| E. BETHE, die Quellenangaben zu Parthenios und Antoninos Liberalis.    | 19           |
| R. BÜRGER, eine Elegie des Gallus                                      | 498          |
| W. CRÖNERT, die Ueberlieferung des Index Academicorum                  | 357          |
| A. ENGELMANN, über die Handschristen der Silven des Statius            | 285          |
|                                                                        | 321          |
| J. L. HEIBERG, Paralipomena su Euklid 46. 161.                         | 638          |
| M. HOLLEAUX, de Prytanum Rhodiorum numero                              | 030          |
|                                                                        | 480          |
| den Dichter                                                            | 140          |
| A. KLOTZ, die Ueberlieferung der Silvae des Statius                    | 468          |
| F. LEO, Vergils achte und neunte Ecloge                                | 1            |
| Coniectanea                                                            | 305          |
| TB. MOMMSEN, Stilicho und Alarich                                      | 101          |
| das neugefundene Fragment der capitolinischen Fasten                   | 116          |
| Bruchstücke der Salianischen Priesterliste                             | 125          |
| D. MUELDER, das Kyklopengedicht der Odyssee                            | 414          |
| A. NIKITSKY, ανοπιβασία                                                |              |
| A. REUTER, Beobachtungen zur Technik des Antiphon                      | 481          |
| - C. ROBERT, zu Aischylos Orestie                                      | 629          |
| A. SCHLEMM, über die Quellen der Plutarchischen Schrift neol aopynoias | 587          |
| W. SCHMIDT, zu Herons Automatentheater                                 | 274          |
| H. SCHOENE, zwei Listen chirurgischer Instrumente                      | 280          |
| O. SCHROEDER, die enoplischen Strophen Pindars 202.                    | 480          |
| E. SCHWARTZ, zu Clemens τίς ὁ σωιζόμενος πλούσιος                      | 75           |
| P. STENGEL, οὐλοχύται                                                  | 38           |
| βοῦς Εβδομος                                                           | 567          |
| W. STERNKOPF, die Senatssitzung vom 14. Januar 56 (Zu Cicero ad        |              |
| familiares I 2, 2)                                                     | 28           |
| TH. THALHEIM, zu lsaios                                                | 456          |
| FR. VOLLMER, zur Ueberlieferung von Statius Silvae                     | 134          |
| M. WELLMANN, zu Galens Schrift παρί κράσεως και δυνάμεως των           |              |
| άπλων φαρμάκων                                                         |              |
| Demosthenes περί δφθαλμών .                                            | 546          |









# HERMES

## TSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

#### HERAUSGEGEBEN

VOK

#### FRIEDRICH LEO UND CARL ROBERT

ACHTUNDDREISSIGSTER BAND

BERLIN
WEIDMANNSCHE BUCHHANDLUNG
1903



# MMOY Willia DLIMB YMAREL

## INHALT.

|                                                                           | Seite |
|---------------------------------------------------------------------------|-------|
| I. BELOCH, zu den attischen Archonten des III. Jahrhunderts               | 130   |
| E. BETHE, die Quellenangaben zu Parthenios und Antoninos Liberalis.       | 608   |
| R. BÜRGER, eine Elegie des Gallus                                         | 19    |
| L. COHN, Beiträge zur Textgeschichte u. Kritik der Philonischen Schriften | 498   |
| W. CRÖNERT, die Ueberlieserung des Index Academicorum                     | 357   |
| A. ENGELMANN, über die Handschristen der Silven des Statius               | 285   |
| J. L. HEIBERG, Paralipomena zu Euklid 46. 161.                            | 321   |
| M. HOLLEAUX, de Prytanum Rhodiorum numero                                 | 638   |
| P. JAHN, eine Prosaquelle Vergils und ihre Umsetzung in Poesie durch      |       |
| den Dichter 244.                                                          | 480   |
| BR. KEIL, ἐκατώρυγος                                                      | 140   |
| A. KLOTZ, die Ueberlieserung der Silvae des Statius                       | 468   |
| P. LEO, Vergils achte und neunte Ecloge                                   | 1     |
| Coniectanea                                                               | 305   |
| TH. MOMMSEN, Stilicho und Alarich                                         | 101   |
| das neugesundene Fragment der capitolinischen Fasten                      | 116   |
| Bruchstücke der Salianischen Priesterliste                                | 125   |
| D. MUELDER, das Kyklopengedicht der Odyssee                               | 414   |
| A. NIKITSKY, avenißasia                                                   | 406   |
| A. REUTER, Beobachtungen zur Technik des Antiphon                         | 481   |
| - C. ROBERT, zu Aischylos Orestie                                         | 629   |
| A. SCHLEMM, über die Quellen der Plutarchischen Schrift negl aogynoins    | 587   |
| W. SCHMIDT, zu Herons Automatentheater                                    | 274   |
| B. SCHOENE, zwei Listen chirurgischer Instrumente                         | 280   |
| O. SCHROEDER, die enoplischen Strophen Pindars 202.                       | 480   |
| E. SCHWARTZ, zu Clemens τίς ὁ σωιζόμενος πλούσιος                         | 75    |
| P. STENGEL, οὐλοχύται                                                     | 38    |
| βοῦς ξβδομος                                                              | 567   |
| W. STERNKOPF, die Senatssitzung vom 14. Januar 56 (Zu Cicero ad           |       |
| familiares [ 2, 2)                                                        | 28    |
| TH. THALHEIM, zu Isaios                                                   | 456   |
| FR. VOLLMER, zur Ueberlieserung von Statius Silvae                        | 134   |
| M. WELLMANN, zu Galens Schrift παρί κράσιως καὶ δυνάμεως των              |       |
| άπλων φαρμάκων                                                            | 292   |
| Demosthenes περί δφθαλμών                                                 | 546   |
|                                                                           |       |

IV INBALT

| S-C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | oito |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| U. von WILAMOWITZ-MOLLENDORFF, Apollon                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 75   |
| and the contract of the contra | 318  |
| P. WOLTERS, δλαφέστικτος                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 265  |
| MISCELLEN.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |      |
| W. DITTENBERGER, zu Plutarch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 313  |
| F. HILLER VON GAERTRINGEN, S. SELIVANOV.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |      |
| CHR. HÜLSEN, Aemilius Probus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 155  |
| ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 317  |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 319  |
| TH. MOMMSEN, lumentum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 151  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 149  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 158  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 314  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 316  |
| H. SCHRADER, zur Zeitbestimmung der Schrift περί της καθ' "Ομηρον                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |
| <b>έητο</b> ρι×ῆ6 · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 145  |
| S. SELIVANOV und F. HILLER von GAERTRINGEN, über die Zahl der                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |      |
| rhodischen Prytanen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 146  |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 153  |
| REGISTER                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 640  |

### VERZEICHNISS DER MITARBEITER

und ihrer Artikel in Band XXXI-XXXVIII.1)

| E. Albrecht in Berlin                | F. Bechtel in Halle a. S. 31, 318 34,           |
|--------------------------------------|-------------------------------------------------|
| C. Aldenhoven in Köln                | 395 480 <b>35</b> , 326 348 <b>36</b> , 422 610 |
| H. von Arnim in Wien 34, 363 35, 130 | 37, 631                                         |
| B. Arnold in München                 | A. Behr in Stolberg                             |
| E. Assmann in Berlin 31, 174         | Ch. Belger in Berlin                            |
| Cl. Baeumker in Strassburg i. E.     | J. Beloch in Rom 32, 667 35, 254                |
| A. von Bamberg in Gotha              | 38, 130                                         |
| C. Bardt in Berlin 32, 264           | Th. Bergk (†)                                   |
| L. D. Barnett in Cambridge 33, 638   | R. Bergmann (†)                                 |
| F. Becher (†)                        | J. Bernays (†)                                  |

<sup>1)</sup> Für die Beiträge in den älteren Jahrgängen s. Generalregister zu Hermes, Zeitschrift für classische Philologie, Band I.—XXV, bearbeitet von M.Wellmann, Berlin, Weidmannsche Buchhandlung 1893. (Preis: Mk. 7); für die Beiträge in Bd. XXVI.—XXX s. das Mitarbeiter-Verzeichniss im vorigen Jahrgang.

E. Bethe in Giessen 38, 313 36, 597 37, 275 38, 608 F. Blass in Helle a. S. 32, 149 33, 179 654 34, 312 35, 340 342 36, 157 272 310 405 411 580 37, 456 H. Bluemner in Zürich C. Ph. Boissevain in Groningen F. Boll in Würzburg 34, 643 J. Bolte in Berlin H. Bonitz (†) M. Bonnet in Montpellier C. de Boor in Breslau 34, 298 480 E. von Borries in Strassburg i. E. L. Boysen in Königsberg i. Pr. A. Brand in Potsdam C. G. Brandis in Berlin 31, 161 32, 509 J. Brandis (†) Th. Braune in Berlin A. Breysig (†) Ad. Brieger in Halle s. S. 36, 161 37. 56 K. Bürger in Blankenburg a. H. R. Bürger in Rom 38, 19 8. Buermann in Berlin Fr. Barger in München G. Busolt in Göttingen 33, 71 336 661 ! **84**, 290 **35**, 573 A. Busse in Berlin J. Bywater in Oxford M. Cantor in Heidelberg A. Ceriani in Mailand W. Christ in München 36, 107 H Christensen in Hamburg L Cohn in Breslau 32, 107 38, 498 8. Collitz in Philadelphia J. Copington (†) C Couradt in Greifenberg i. Pom. LCourat (Cohn) in Amsterdam 35, 344 A. Cosattini in Pavia W. Cronert in Bonn 36, 548 37, 152 212 38, 357 0. Crusius in München 0. Centz in Graz C. Cartius in Lübeck E. Cartius (†) L Cwikliński in Lemberg R. Degenkolb in Leipzig A Deissmann in Heidelberg 38, 344 H. Delbrück in Berlin f. Dessau in Berlin 34, 81 35, 332 D. letlefsen in Glückstadt 32, 191 321 35, 585 36, 1 1. Diels in Berlin 31, 339 38, 334 35, 196 36, 72 37, 480 W. Dittenberger in Halle a. S. 31, 271 320 643 32, 1 161 33, 324 36, 450 37, 1 298 38, 313 E Dopp in Rostock W. borpfeld in Athen 37, 249 483

A. B. Drachmann in Kopenhagen J. Draheim in Berlin J. G. Droysen (†) H. Droysen in Berlin F. Duemmler (†) A. Eberhard in Wesel A. Engelmann in Leipzig 38, 255 R. Ellis in Oxford A. Erman in Berlin F. Eyssenhardt (†) E. Fabricius in Freiburg i. B. 35, 205 G. Faltin (†) F. Fischer in Berlin H. Flach (†) R. Förster in Breslau M. Fränkel (†) S. Fraenkel in Breslau 33, 335 C. M. Francken in Groningen W. Frantz in Strassburg i. Els. 35, 671 J. Freudenberg (†) J. Freudenthal in Breslau J. Friedlaender (†) H. von Fritze in Berlin 32, 235 R. Fuchs in Dresden 38, 342 A. Funck in Sondershausen C. Galland in Strassburg i. E. V. Gardthausen in Leipzig J. Geffcken in Hamburg A. Gemoll in Striegau W. Gemoll in Liegnitz H. Genthe (†) K. E. Georges (†) C. E. Geppert (†) A. Gercke in Greifswald 32, 341 37, 401 J. Gildemeister (†) H. Giske in Lübeck Th. Gleiniger in Berlin Th. Gomperz in Wien 31, 469 O. Gradenwitz in Königsberg i. Pr. B. Graef in Berlin 36, 81 H. Graeven in Trier P. Groebe in Wilmersdorf 36, 612 O. Gruppe in Berlin F. Gustafsson in Helsingfors A. Haebler (†) W. Gardner Hale in Chicago 34, 133 II. Haupt in Giessen M. Haupt (†) F. Haverfield in Oxford E. Hedicke in Freienwalde a. (). J. Heinemann in Frankfurt a. M. 34, 590 R. Heinze in Königsberg i. Pr. 33, 432 34, 494 W. Helbig in Rom 32, 86 R. Helm in Berlin C. Henning (†) W. Henzen (†) W. Heraeus in Offenbach a. M. 34, 161 L. Herbst (†)

R. Hercher (†) F. K. Hertlein (†) M. Hertz (†) H. van Herwerden in Utrecht R. Herzog in Tübingen
J. L. Heiberg in Kopenhagen 38, 46 H. v. Kleist in Aurich 161 321 H. Heydemann (†) G. Heylbut in Hamburg Th. Heyse (†) Edw. Lee Hicks in Oxford G. F. Hill in London 36, 317 E. Hiller (†) F. Hiller v. Gaertringen in Berlin 32, 320 35, 339 36, 113 134 160 305 440 452 37, 121 143 38, 147 G. Hinrichs (†) G. Hirschfeld (†) O. Hirschfeld in Berlin R. Hirzel in Jena A. Höck in Rendsburg 38, 626 A Hofmeister in Rostock C. Hofstede de Groot in Leiden A. Holder in Karlsruhe H. Hollander in Osnabrück M. Holleaux in Lyon 38, 637 L. Holzapfel in Giessen K. Hude in Kopenhagen 36, 313 E. Hübner (†) Ch. Hülsen in Rom 38, 155 G. Jacob (†) V. Jagić in Wien Ph. Jaffé (†) A. Jahu (†) O. Jahn (†) P. Jahn in Berlin 37, 161 38, 244 480 W. Janell in Neu-Strelitz 36, 427 E. Janzon in Godenburg V. Jernstedt (†) M. Ihm in München 36, 287 343 615 37, 147 159 487 590 633 H. Joschim in Hamburg F. Jonas in Berlin A. Jordan in Wernigerode H. Jordan (†) (), Kachler in Weimar 11. Kaestner in Schweinfurt 31, 578 32, 160 G. Kaibel (†) 31, 264 34, 107 319 35, 202 567 36, 606 K. Kalbfleisch in Rostock Br. Keil in Strassburg i. E. 31, 472 508 32, 399 496 497 34, 183 479 37. 511 38, 140 H. Keil (†) O. Kern in Rostock 36, 491 37, 627 H. Kettner (†) M. Kiderlin (†) J. Mesk in Brunn 38, 319. H. Kiepert (†)

! A. Kiessling (†) B. Kindt in Greifswald A. Kirchhoff in Berlin Joh. E. Kirchner in Berlin 31, 21 P. Klimek in Breslau E. Klostermann in Kiel 36, 156 A. Klotz in Leipzig 38, 469 A. Klügmann (†) G. Knaack in Stettin 37, 292 598 F. Knickenberg in Bonn Th. Kock (†) A. Köhler in Nürnberg U. Köhler in Berlin 31, 137 A. Körte in Basel 37, 582 W. Kolbe in Athen 34, 380 A. Kopp in Berlin G. Kramer (†) M. Krascheninnikov in Jurjev (Dorpa 37, 489 A. Krause (†) Fr. Krebs (†) P. Kretschmer in Wien W. Kroll in Greifswald J. Kromayer in Czernowitz 31, 1 33, 1 34, 1 35, 216 P. Krüger in Bonn K. Krumbacher in München J. W. Kubitschek in Wien B. Kübler in Berlin H. Küblewein in Kiel R. Kunze in Grimma 34, 345 O. Lagercrantz in Upsala 36, 411 S. P. Lampros in Athen E. Lattes in Mailand 31, 465 C. A. Lehmann (†) C. F. Lehmann in Berlin 35, 636 8 115 319 37, 630 O. Lehmann in Dresden M. Lehnerdt in Königsberg i. Pr. 33, 4 35, 530 F. Leo in Göttingen 37, 14 315 38, 305 R. Lepsius (†) K. Lincke in Jena S. Linde in Lund A. Luchs in Erlangen A. Ludwich in Königsberg i. Pr. O. Lüders in Athen W. Luthe in Bonn E. Maass in Marburg 31, 375 M. Manitius in Dresden 37, 501 3 H. Matzat in Weilburg M. Mayer in Bari A. Meineke (†) R. Meister in Leipzig

E. Meyer in Berlin 33, 643 648 652 | W. K. Prentice in Princeton 37, 91 P. Meyer in Berlin 32, 210 482 33, 262 W. Meyer in Göttingen A. Michaelis in Strassburg i, E. L. Mitteis in Leipzig 32, 629 34, 88 Th. Mommsen in Berlin 32, 454 538 660 33, 160 665 34, 145 151 35, 36, 201 516 602 437 443 532 37, 156 443 38, 101 116 125 151 C. von Morawski in Krakau J.H. Mordtmann in Saloniki D. Muelder in Hildesheim 38, 414 K. Müllenhoff (†) A. Müller (†) B. Müller (†) C. F. W. Müller (†) 34, 321 G. A. Müller in Strassburg i. E. B.F. Müller in Blankenburg a. H. A. l. Müller in Berlin 0. Müller in Berlin F. Münzer in Basel 31, 308 32, 469 34. 641 P. Natorp in Marburg 35, 385 A. Nauck (†) A. Neubauer in Berlin E.J. Neumann in Strassburg i. E. 31, 519 32, 313 475 M. Niemeyer in Potsdam B. Niese in Marburg 31, 481 34, 520 35, 53 **2**68 453 A. Nikitzky in Moskau 38, 406 H. Nissen in Bonn P. Noack in Jena Th. Nöldeke in Strassburg i. E. A Nobl in Berlin L Norden in Breslau P. Novati in Mailand J. 0eri in Basel 34, 640 C. V. Oestergaard in Kopenhagen 37, | J. Olshausen (†) Th. v. Oppolzer (†) A. Otto (†) H. Pack in Dortmund G. Parthey (†) J. Partsch in Breslau C. Pascal in Catania W. Passow (†) H. Peter in Meissen E. Petersen in Rom E. Piccolomini in Rom F. Pichlmayr in München 33, 653 R. Pischel in Berlin M. Pohlenz in Berlin 31, 321 II. l. Polak in Rotterdam A Pomptow in Berlin 38, 329

L. Praechter in Bern 37, 283

37, 316

Th. Preger in München 36, 336 469

E. Preuner in Strassburg i. E. M. Pulch in Rinteln W. Radtke in Buchsweiler i. E. 36, 36 38, 149 A. Rasmus in Brandenburg a. H. J. Rassow in Greifswald A. Rehm in München 34, 251 Th. Reinach in Paris 34, 159 R. Reitzenstein in Strassburg i. E. 31, 185 33, 87 35, 73 602 A. Reusch in Altkirch i. E. A. Reuter in Marburg 38, 451 O. Richter in Berlin A. Riedenauer (†) A. Riese in Frankfurt a. M. G. Robert in Halle a. S. 31, 530 32, 421 33, 130 566 34, 645 35, 141 650 36, 159 364 490 37, 121 318 38, 158 629 H. Röhl in Halberstadt E. Rohde (†) W. H. Roscher in Wurzen 36, 470 V. Rose in Berlin G. Rosenthal in Berlin 32, 317 O. Rossbach in Königsberg i. Pr. M. Rothstein in Berlin M. Rubensohn in Hannover A. Rzach in Prag 33, 591 G. de Sanctis in Rom M. Schanz in Würzburg A. Schaube in Brieg Th. Schiche in Berlin H. Schiller (†) A. Schlemm in Dortmund 38, 587 F. Schmidt in Jever J. H. Schmidt in Hagen i. W. Joh. Schmidt (†) K. Schmidt in Elberfeld 37, 173 353 608 L. Schmidt in Dresden 34, 155 W. Schmidt in Helmstedt 38, 274 W. Schmitz (†) R. Schöll (†) A. Schöne in Kiel H. Schoene in Königsberg i. Pr. 38. J. Schoene in Düsseldorf 37, 271 314 R. Schoene in Berlin H. Schrader in Weimar 37, 530 38, 145 Th. Schreiber in Leipzig O. Schroeder in Berlin 38, 202 490 R. Schubert in Königsberg i. Pr. A. Schulten in Göttingen 32, 273 523 88, 534 G. Schultz in Steglitz 35, 308 W. Schulz in Berlin K. P. Schulze in Berlin 33, 511 W. Schulze in Berlin

L. Schwabe in Tübingen

E. Schwartz in Göttingen 32, 493 554 38, 101 132 185 34, 427 481 35, 106 38, 75

E. Schweder in Kiel

O. Seeck in Greifswald 86, 28 37, 155

S. Selivanov in Odessa 38, 146

C. Sintenis (†) A. Skiss in Athen

F. Skutsch in Breslau 31, 646 32, 92

W. Soltau in Zabern 31, 155

J. Sommerbrodt (†)

G. Sorof in Wandsbeck 34, 568

F. Spiro in Rom

E. Steffenhagen in Kiel A. Stein in Wien 32, 663 35, 528

A. Stein in Wien 32, 663 33, 528
H. Stein in Oldenburg 88, 352
P. Stengel in Berlin 31, 477 478 637
84, 469 642 35, 627 36, 321 615
37, 486 38, 38 567
W. Sternkopf in Dortmund 37, 485

38, 28

K. Strecker in Dortmund

H. E. W. Strootman in Sneek

W. Studemund (†)

Fr. Studniczka in Leipzig 37, 258

E. Stutzer in Görlitz

F. Susemihl (†)

H. Swoboda in Prag

L. von Sybel in Marburg E. Szanto in Wien

Th. Thalheim in Breslau 87, 339 456 G. Thiele i. Marburg 32, 68 36, 218

Ph. Thielmann in Nürnberg

E. Thomas in Berlin 31, 457 32, 60

P. Thomas in Gent

M. Thommen in Basel

G. V. Thompson in New-Haven Conn. Ed. Thrämer in Strassburg i. E.

H. Tiedke in Berlin

J. Toepffer (†) 31, 105 124

A. Torstrik (†) L. Traube in München 88, 345 P. Trautwein in Berlin

M. Treu in Potsdam C. Trieber in Frankfurt a. M.

G. Türk in Breslau 31, 647

F. Umpfenbach (†) G. F. Unger in Würzburg

J. Vahlen in Berlin 88, 245 I. S. van Veen in Arnheim

C. Vick in Neu-Brandenburg 37, 22

P. Viereck in Berlin

W. Vischer (†) I. van der Vliet in Utrecht 32, 79

Fr. Vollmer in München 38, 134

H. Voretzsch in Berlin

C. Wachsmuth in Leipzig

W. H. Waddington (†)

R. Wagner in Dresden S. J. Warren in Dordrecht

S. Waszyński in Berlin 34, 553

J. Weber in Perleberg

N. Wecklein in München

R. Weil in Berlin

M. Wellmann in Potsdam 31, 221 3 360 35, 349 36, 140 38, 292 5

P. Wendland in Kiel 31, 435 33, 1 34, 412

E. Wendling in Diedenhofen

G. Wentzel in Berlin 88, 275

K. Wernicke (†) 32, 290

C. Weyman in München U. von Wilamowitz-Möllendorff in Be

lin 32, 99 251 382 33, 119 49

513 34, 55 203 601 35, 1 5: 36, 309 37, 302 321 488 38, 5

U. Wilcken in Halle a. S. 32, 478 30 187 315 37, 84 38, 618

A. Wilhelm in Athen 32, 317 35, 66 36, 448 450 38, 153

H. Willrich in Göttingen 33, 657 3

174 231 306 P. von Winterseld in Berlin 33, 16

506 667 H. Wirz in Zürich 32, 202 33, 109 G. Wissowa in Halle a. S. 32, 31 37, 157 E. Wölfflin in München

P. Wolters in Würzburg 38, 265 R. Wuensch in Giessen 32, 42

K. Zacher in Breslau

K. Zangemeister (†)

E. Zeller in Stuttgart

E. Ziebarth in Hamburg 32, 609 L. Ziegler in Heidelberg 31, 19 278

J. Ziehen in Gross-Lichterfelde 31,31 **32, 490 33,** 340 341

L. Ziehen in Plon 37, 391

H. Zimmer in Berlin

35, 131 R. Zimmermann in Lübeck

H. Zurborg (†)

### VERGILS ERSTE UND NEUNTE ECLOGE.

1.

Vergil ist nun fast zwei Jahrtausende lang zwischen Verkennung hier und Ueberschätzung dort ruhig und seiner Wirkung auf die Culturwelt sicher hindurchgegangen. Er kann es vertragen, dass er falsch beurtheilt oder falsch interpretirt wird. Aber für die Philologie ist es nicht rühmlich, wenn sie nur dadurch über die antiken Erklärer hinauskommt, dass sie das alte Missverständniss in neue Formen bringt.

Als Vergil mit den Eclogen auftrat, war er fast ein Dreissiger. Er gehörte nicht zu den Dichtern, die erst im reisen Alter wissen dass sie es sind, wie Keller und C. F. Mever: aber wenn auch. was er in diesem Alter brachte war reise Frucht. Die römische Gesellschaft jener Zeit, für die Horaz die Satiren schrieb, wusste was sie that, wenn sie einen neuen Poeten als grosses Talent begrüsste. Der beginnenden Interpretation war er der grosse Dichter; die unstreitig vorhandenen persönlichen Anspielungen erweckten das persönliche Interesse. Zunächst war es völlig berechtigt, wie es in der peripatetisch-alexandrinischen Methode lag, den Gedichten wie möglich von Erlebnissen des Dichters zu entlocken; aber man weiss, wie die Anschauung, dass überall die Allegorie lauere, allmählich überhand nahm, so sehr, dass Servius und die andern Scholien zu den Eclogen für das wahre Verständniss des Dichters fast unbrauchbar geworden sind.

Wir haben uns nun von dieser allegorisirenden Erklärung keineswegs frei gemacht, wenigstens nicht für die Gedichte, auf die sie der Natur der Sache nach, da beide durch ihren augenscheinlichen Zusammenhang mit Erlebnissen des Dichters ein personliches Interesse erwecken, am stärksten angewandt worden ist, das erste und neunte. Die beiden Gedichte sind ein Paar; sie heben sich durch den entschieden italischen Schauplatz und durch den Hintergrund der Zeitereignisse, auf dem sie stehen, vor den

Hermes XXXVIII.

übrigen heraus, sie verhalten sich zu dem griechischen Bukoliker wie die togata, nicht die palliata, zur attischen Komödie.

Die erste Ecloge scheint mir unter Vergils Jugendgedichten auch dem poetischen Range nach die erste Stelle zu verdienen; darum möchte ich sie vor allen von der Allegorie befreien oder doch zeigen, dass die persönliche Beziehung für das Gedicht als Gedicht nur in sehr beschränktem Maasse gelten darf.

Wenn Servius zu v. 1 sagt: hoc loco sub persona Tityri Vergilium debemus accipere, non tamen ubique, sed tantum ubi exigit ratio, so ist das, mit antiker Unbekummertheit gesagt und ohne Umschweif, nicht sehr verschieden von dem was wir heute hören. Vor allem wird gefragt: wo ist Vergil? Bethe, der die Schwierigkeiten einer nicht voraussetzungslosen Interpretation am schärfsten hervorgehoben hat (Rhein. Mus. XLVII S. 578 ff.), sieht in der Gleichung Tityrus-Vergil, die ihm doch feststeht, eine der beiden unüberwindlichen Schwierigkeiten (S. 581), deren zweite ich nachher besprechen werde. Vergil ist weder Freigelassener noch ein alter Mann, und doch Tityrus. Bethes Lösung ist, dass Vergil zwei Gedichtentwürfe unzureichend verbunden habe. In Bethes Nachfolge befinden sich alle, die nach ihm über die Ecloge geschrieben haben: Cartault (Etude sur les bucoliques de Virgile S. 325 ff.), Schanz (Rhein. Mus. LV S. 86 ff.), auch Ihm (Neue Jahrb. I S. 483) und Helm (Philol. LXI S. 272 A. 2), so sehr alle diese, Bethe nicht ausgenommen, die Absicht haben dem Dichter gerecht zu werden. Sie finden alle den Widerspruch, suchen ihn aber anders zu lösen als Bethe: durch ein Schwanken des Dichters zwischen zwei Motiven (etwa wie in gewissen Komödienprologen handelnde Person und prologus gegeneinander schillern) oder durch eine das Disparate der Erfindung einigende ,höhere Idee' oder durch ein poetisches Unvermögen des Dichters. Früher hatten Spohn und J. H. Voss, da doch der alte Tityrus nicht Vergil sei, Vergil wie im Vexirbilde gesucht: es war der ungenannte Herr des Tityrus, zu dem er nach Rom wandern musste.

Tityrus mit Vergil zu identificiren, schien durch eel. 6, 4 gegeben, wo der Dichter sich selbst den Namen beilegen lässt; und so identificirt ihn Calpurnius (4, 64 ff.), für uns des älteste Zeichen von der Geltung der allegorisirenden Deutungsmethode. 1) Aber wie

<sup>1)</sup> Vgl. Zeitschr. f. österr. Gymn. 1895 S. 614 f.

Vergil es dort verstand, ist aus ecl. 8,55 deutlich: sit Tityrus Orpheus (vilissimus rusticus Servius); Phoebus redet ihn Tityre an wie den Hesiod die Musen: ποιμένες ἄγραυλοι. Wie der Tityrus der ersten Ecloge aufzufassen ist, wird uns auch der Dichter sagen, wenn man ihn als den Dichter fragt, nicht als Herrn Vergil aus Andes bei Mantua.

Form und einzelne Wendungen eines antiken Gedichts sind durch litterarische Einflüsse aller Art mit bestimmt. Aber die allgemeinen Voraussetzungen der poetischen Erfindung, die Erfindung selbst, der innere Zusammenhang eines Gedichts müssen aus ihm selbst hervorgehn. Wer ein Gedicht als Ganzes verstehen will, soll diese Dinge nicht anderwärts suchen. Faustine gewinnt nichts, wenn man ihr Bild mit dem Christianens vermischt; und der poetischen Auffassung der Harzreise' kann es nur schädlich sein, wenn man sie auf die "wunderlichen Besonderheiten jenes Winterzuges" grundet. Es ist nicht richtig, dass Horazens Säcularlied erst verstanden werden kann, seit wir lesen eodemque modo in Capitolio: man hätte die in der Vereinigung der beiden Cultstätten liegende poetische Einheitlichkeit erkennen sollen, ehe die Inschrift lehrte, dass das Gedicht für den Vortrag sowohl auf dem Palatin als auf dem Capitol bestimmt war. Die historische Notiz ist gut die Einzelheiten zu erläutern: wenn sie für das Verständniss des Ganzen nothig ist, so ist es kein Gedicht.

Meliboeus zieht mit seiner Ziegenherde ins Elend, an einem beissen Nachmittage (im Spätherbst, wie wir nachher hören); an seinem Wege findet er Tityrus, der im Schatten einer Buche gelagert auf der Flöte die Melodie zu einem Liede an Amaryllis sucht.¹) Das erfahren wir aus der ersten Rede des Meliboeus (v. 1—5). Tityrus sagt ihm, dass ein Gott (nicht ein wirklicher Gott, sondern einer, der ihm als solcher erschienen ist, den er als solchen verehren wird) ihm diesen friedlichen Zustand bereitet habe,²) den Zustand, den Meliboeus vor sich sieht: die Rinder

<sup>1)</sup> formonsam resonare doces Amaryllida silvas: Longus II 7, 6 επήνουν την Ήχω το Άμαφυλλίδος ὄνομα μετ' έμε καλούσαν. Amaryllis ist theokritisch, aber die Uebereinstimmung in der Sache ist so auffallend, dass man auf eine directe Beziehung schliessen muss.

<sup>2)</sup> Es ist nicht gleichgültig wie man interpungirt; v. 6 ff. kommen nicht zur Geltung, wenn man ille -illius--ille als dreifache Anaphora fasst; vielmehr:

o Meliboce, deus nobis haec otia fecit

schweisen auf der Weide, der Hirt übt auf der Flöte sorglose Weisen (v. 6—10). Dem Andern erscheint es als ein  $\tau \dot{\epsilon} \varrho \alpha \varsigma$ : hier Friede und Glück, ringsherum wüstes Getümmel; seine Ziegen dürsen nicht schweisen, er treibt die Heerde traurig vorwärts, ein Mutterthier, das eben geboren,¹) bringt er mit eigener Hand kaum weiter. Es ist zwar ein schlechter Trost, aber man hätte es vorher wissen können, so oft haben die Gewitter dieses Sommers in die Eichen geschlagen. Wenigstens möchte er nun doch wissen, wer der hülfreiche Gott unter den Menschen ist (v. 11—18).

Tityrus giebt keine directe Antwort. Der Gott ist in Rom, das Bild der Stadt drängt sich vor; Tityrus fängt an zu erzählen, ži nacht. Die Landstadt ist ihm wohl bekannt, in der er seine Lämmer verkauft; früher dachte er sich Rom gegen diese wie eine Ziege gegen ein Zicklein; jetzt weiss er, Rom ragt unter den Städten wie die Cypresse unter den Sträuchern?) (v. 19—25). Tityrus sagt nicht gradezu, dass er in Rom gewesen, aber es geht aus seiner Rede hervor, und so fragt Meliboeus: "was war so wichtiges, dass es dich veranlasste nach Rom zu gehn?", Die Freiheit', antwortet Tityrus; denn als sein Bart schon ergraute, fing er endlich, unter Amaryllis Regiment, zu sparen an und brachte die Summe zusammen, sich freizukaufen; vordem, in Galateas Fesseln, verthat er das Geld, das er in der Stadt aus seinen Rindern und seinem Käse löste") (v. 26—35). Nun versteht Meliboeus,

saepe tener nostris ab ovilibus imbuet agnus):
ille meas errare boves u. 8. w.

Ebenso leidet v. 72 die Bedeutung von his, wenn nicht der Ausruf eingeschaltet wird:

impius haec tam culta novalia miles habebit, barbarus has segetes (en quo discordia cives produxit miseros): his nos consevimus agros.

<sup>1)</sup> gemellos spem gregis, a, silice in nuda coniza reliquit: jedes Wort hat pathetischen Ausdruck und jedes steht an der Stelle, die ihn ins Licht setzt.

<sup>2)</sup> Er weicht v. 25 von der Vergleichung mit seinen Thieren (22) ab, man erwartete etwa das Rind unter den Lämmern. Diese Abweichung ist verwandt mit der von Bücheler im Bonner ind. loct. 1878/79 S. 21 berührten Figur in der Aufzählung; mit dieser wiederum, dass v. 33. 34 der Handel mit Opferthieren und Käse erwähnt wird nach den Lämmern v. 21. Ueber 9, 35 s. unten. Dieses ganze Gebiet bedarf einer besonderen Behandlung.

<sup>3)</sup> V. 31: dum me Galatea tenebat, nec spes libertatis erat nec cura peculi: ein Stück bukolischer Erotik, das auch in der Komödie eine überraschende Parallele hat: Plaut. Stich. 751 vapulat peculium, actumst, fugit hoc libertas caput.

warum die fleissige Amaryllis das reife Obst an den Bäumen hängen liess und traurig zu den Göttern rief: sie betete um Schutz für Tityrus in den Gefahren der Reise; aber die Pinien und Quellen im Walde riefen sehnsüchtig den Hirten, die Bäume im Garten (heec arbusta) den Bauer herbei (v. 36—39). Tityrus hat sich schwer entschlossen, Amaryllis allein zu lassen; aber er musste nach Rom, wenn er frei werden und wenn er die hülfreiche Macht eines unter Menschen wandelnden Gottes erfahren wollte. Da hat er denn den Jüngling gesehen, dessen Monatstag er fortan mit Opfern begehen will. Er ist mit einer Frage an ihn herangetreten und hat von ihm das Wort zur Antwort erhalten: "pfleget eurer Herde, Hirten, wie vordem" (v. 40—45).

Wie Meliboeus diesen göttlichen Spruch vernimmt, preist er den Alten glücklich: "so wird dein Besitz dir bleiben, so klein er ist, dir gross genug und genug für ein zufriedenes und glückliches Leben" (v. 46—58). Und von hier an dauert das im Anfang angegebene Motiv bis zum Ende des Gedichts. Wir halten zunächst an, denn die vorgebrachten Zweifel und Bedenken heften sich an die Erzählung des Tityrus.

Tityrus ist zugleich Herr und Diener. Dieser Widerspruch ist es, über den die Früheren hinwegreden,¹) den Bethe ins Licht gesetzt hat und über den seine Nachfolger sich nicht hinwegsetzen können.

In der That ist Tityrus, der noch mit grauen Haaren Sklave war und jetzt Freigelassener ist, ein kleiner Besitzer und war dies schon vor der Freilassung; denn er verkauste schon als ihn Galatea tenebat seine Rinder und seinen Käse in der Stadt, nur machte er sich den Erlös nicht für sein peculium zu nutze. Seine Existenz ist ins Ideale übersetzt; aber der Besitz ist klein (v. 47), das Leben von einsachster Art (v. 80) und der ganze Zustand nicht verschieden von dem des Simylus, der uns in realistischer Schilderung im Moretum entgegentritt: exigui cultor rusticus agri (v. 3. 123 s.), der aber auch einen wohlbestellten Garten hat (61 ss.), dessen Producte er in der Stadt verkaust und es nicht macht wie Tityrus in seiner bösen Zeit (82 inde domum cervice levis, gravis aere redibat, vix umquam urbani comitatus merce macelli); in der Vorrathskammer liegt sein Korn (v. 16), von dem er sich nährt wie von Lauch und

<sup>1)</sup> Ausser Heyne, der aber in Octavian den Herrn des Tityrus sieht und seinen Dichter nicht schont (I S. 53 der 4. Ausg.).

Rüben des Gartens (84 ff.); am Herde hängt kein Fleisch, aber Käse und Dill. Wenn er einen Gast hat, wird er dem wohl auch wie Tityrus Aepfel und Kastanien vorsetzen. Er hat keine schöne Amaryllis, aber eine unica custos, Afra genus, Scybale; und er singt auch (rustica carmina cantat 29), wenn auch nicht erotische Lieder wie Tityrus.

Simylus' bürgerlicher Stand ist nicht angegeben; vielleicht würde man sich weniger wundern, wenn man ihn als Unfreien bezeichnet fände.

Tityrus war noch kürzlich Sklave und hat als solcher Land besessen. Welches Recht haben wir, das anders zu verstehen, als es im Gedicht unzweideutig gesagt ist, und dem Dichter die Thorheit unterzuschieben, dass er in einer Person unvereinbare Eigenschaften habe vereinigen wollen?

Der Sklave hat keinen rechtlichen Vater, aber doch einen natürlichen; er ist unfähig zur Ehe, aber die contubernalis heisst oft genug uwer oder coniunw und die aus der Sklavenehe hervorgegangenen vernae heissen filii oder nati.¹) Wer sich genau ausdrückt, wie die Juristen, macht eine Einschränkung; aber die Inschriften zeigen, dass es im Leben wenigstens sehr verbreitete Sitte war, keine zu machen.²) Der Sklave hat kein Eigenthum aber er kann Besitz haben. Wenn Tityrus als Sklave seine Rinder und seinen Käse verkaufte und die Aufgabe hatte, sich ein Kapital zusammenzusparen, um die Freiheit zu erkaufen, wenn der Nachbar dem Freigelassenen und im Besitz Gesicherten sagt: ergo tua rura manebunt, so hat er das Grundstück schon als Sklave besessen, aber selbstverständlich precario.

Das ist in der That für jeden römischen Leser selbstverständlich, und man braucht nur das 15. und 33. Buch der Digesten zu lesen, um zu sehen, wie vollkommen die für Tityrus vorausgesetzten Verhältnisse der römischen Sitte entsprechen. Quasi patrimonium liberi hominis peculium servi intellegitur (Dig. XV 1, 47, 6), peculium — ex eo consistit — (quod) velut proprium patrimonium servum suum kabere quis voluerit (ib. 39), peculium servus civiliter quidem possidere non posset, sed naturaliter tenet (XLI 2, 24);

<sup>1)</sup> Vgl. Marquardt Privatleben I 173, Wallon Hist. de l'esclavage II 206. 475 ff.

<sup>2)</sup> Appleios met. VIII 22 heisst die Fran des vilicus zuerst conserva coniuga, dann uxor.

im peculium sind enthalten partus ancillarum et fetus pecudum (XV 1, 57, 2).1) Es ist kein Wunder, dass in der allgemeinen Litteratur. während von dem in selbständiger Stellung den Herrn vertretenden vilicus oft die Rede ist, der servus qui quasi colonus in agro est (Dig. XXXIII 7, 12, 3) selten erscheint.2) Tityrus ist ein anschaulicher und merkwürdiger Beleg für diesen Typus der niederen Landbevölkerung. Er hat viele Jahre bis in sein beginnendes Alter auf dem von seinem Herrn ihm überlassenen Grundstück gesessen, es ist sein Grundstück nach der den Nachbarn geläufigen Redeweise, obgleich jeder weiss, dass der Herr es ihm jeden Tag wieder nehmen konnte. Er hat lange schlecht gewirthschaftet, endlich unter dem Einfluss einer tüchtigen contubernalis das für den Freikauf nothige Geld erspart. Nun ist er als Freigelassener im Besitz des Gehöstes geblieben, wie das die Regel ist; dazu bedurste es keiner besonderen Schenkung und Tityrus brauchte das nicht besonders zu erzählen.3)

Aber freilich war dieser Besitz durch die Auftheilung italischen Landes, unter der Meliboeus und die Umwohnenden zu leiden haben, grade in dem Moment bedroht, als Tityrus anfangen sellte sich seiner Freiheit zu freuen. Ver dieser Bedrohung hat ihn der "Gott" geschützt. Darauf ging das ganze Gespräch hinaus, dass Tityrus erzählen sollte wie das gekommen wäre; und nur darauf spitzt sich die Erzählung des Tityrus zu. Von v. 20 an beantwortet er die Frage des Meliboeus (iste deus qui sit da, Tityre, nobis): von Rom muss er sprechen, weil er da den Gott gesehen hat, von seinem Freikauf, weil der ihn nach Rom geführt hat, von Galatea und Amaryllis, weil er erklären muss, warum er erst mit grauen

<sup>1)</sup> Dig. XV 3, 16 quidam fundum colendum servo suo locavit et boves ei dederat u. s. w. XXXIII 7, 20, 1 Stichus servus, qui praedium unum ex his coluit et reliquatus est amplam summam u. s. w.

<sup>2)</sup> An dieses auf römischem Boden gewiss sehr alte Verhältniss erinnert zwar der Inquilinat und Colonat in seiner späteren Entwickelung durch wesentliche aussere Züge, ist aber als ein rechtlich verschiedenes Institut fernzuhalten; an einen inneren Zusammenhang ist man freilich versucht zu denken.

<sup>3)</sup> Dig. XV 1, 53 si Sticho peculium cum manumitteretur ademptum non est, videtur concessum. Fig. Vatic. 261 (p. 82 ed. Mommsen 1890) peculium vindicta manumisso vel inter amicos si non adimatur donari videtur. quae ratio facit ut ex iusta causa possidens usucapere rem possit; anders der testamento liberatus. Vgl. Hübner (Mommsen) zu CIL. II 2265.

Haaren zur Freiheit gelangt ist. Dass er aber, einmal nach Rom gekommen, die Freiheit wirklich erlangt hat, das ausdrücklich zu erwähnen lag kein Anlass vor; es ist kein angesponnenes und willkürlich abgeschnittenes Motiv, sondern es hat, secundär wie es ist, seinen ganzen Dienst gethan. Tityrus ist nun in Rom, und da sieht er den Gott.

Dennoch muss hier, v. 40. 41, wo das Gelenk der Erzählung ist und Tityrus endlich die Frage des Meliboeus beantworten zu wollen scheint, der Leser stutzen; nicht weil von der Freiwerdung zu etwas anderem übergegangen wird (im Gegentheil, das war zu erwarten), sondern weil Tityrus auch jetzt, statt die Frage zu beantworten, in halbdunkeln Andeutungen redet (v. 40):

quid facerem? neque servitio me exire licebat nec tam praesentis alibi cognoscere divos. hic illum vidi iuvenem, Meliboee, quotannis bis senos cui nostra dies altaria fumant. hic mihi responsum primus dedit ille petenti: ,pascite ut ante boves, pueri, submittite tauros'.')

Nur in Rom konnte ich zur Freiheit gelangen,<sup>2</sup>) nur in Rom einen so unmittelbar hülfreichen Gott von Angesicht schauen. Da sah ich ihn denn': wir hören dass es ein Jüngling ist und wieder dass er bei Tityrus göttliche Ehren haben soll (genauer als saepe v. 8). 'Ich bat ihn um einen Spruch und er gab ihn mir'<sup>2</sup>): dies responsum ist ein Orakel und in entsprechend dunkler Form gehalten. Die Bedeutung des Spruches geht aus seiner Wirkung hervor; Meliboeus wiederholt nicht, wie er wohl könnte, seine unbeantwortete Frage, sondern preist den Tityrus glücklich: ergo tua rura manebunt.

Wer den Dichter kennt oder nicht kennt, wird nicht bezweiseln,

Die übliche starke Interpunction nach pueri zerstört die Beziehung von ut ante auf beide Imperative (wie v. 41 alibi zu beiden Infinitiven gehört).

<sup>2)</sup> Weil der Herr des Tityrus in Rom wohnt, wie man doch wohl verstehen soll, irgend ein Vornehmer, der auf einem seiner Güter dem Sclaven einen agellus angewiesen hat.

<sup>3)</sup> Aen. VII 85 hinc Italae gentes omnisque Oenotria tellus in dubiis responsa petunt, von Voss verglichen. Also nicht Antwort auf die Bitte um Freilassung'. — primus v. 44 wie Aen. VII 118 ea vox audita laborum prima tulit finem, vgl. Wagner (Heyne 4) IV 510; "nach langem Suchen": das Wort soll auf vergebliche Bemühungen weisen, ehe der Gott zu Hülfe kam, es schliesst allein die Identificirung mit dem Herrn des Tityrus aus.

dass er dieses Halbdunkel mit Absicht verbreitet hat. Für ihn selbst lag hier die Schwierigkeit seiner Aufgabe. Die Huldigung an Octavian sollte nicht aufdringlich sein, nur an die Grenze der Deutlichkeit herankommen, er durfte ihn nicht nennen oder beschreiben. So hat er der ganzen Begegnung etwas Verstecktes und Geheimnissvolles gegeben. Tityrus spricht, von dem Affect der Erinnerung an den grossen Moment gehoben; Meliboeus versteht, dass Tityrus den Schutz einer hüheren Gewalt erfahren hat, nicht mehr; das Wander ist erklärt, und über dem stärkeren Gefühl, das die persönlich eingreifende Gottheit auch im leisen Umriss ihrer Erscheinung erregt, ist die Neugierde verflogen.

Nun rust ohne Frage diese Erzählung, und zwar grade durch ihren das Thatsächliche verschleiernden Ton, den Gedanken an ein persönliches Erlebniss des Dichters wach. Vergil hat das auch weder vermeiden können noch wollen, da das Gedicht Dank und Huldigung enthalten sollte. Er lässt seinen Tityrus etwas dem eignen Erlebniss Aehnliches erleben, um aus seinem Munde den poetischen Dank abstatten zu können; aber er hat nichts gethan, die Person des Bauern mit seiner eignen zu verquicken. Das haben erst seine Interpreten gethan.

Tityrus hat keinen Zug, der an Vergil erinnerte. Auch wenn er nur als freier Mann gedacht wäre, hätte er nichts mit dem in freier Bildung in der Hauptstadt aufgewachsenen Vergil gemein. Tityrus ist ein alter Bauer, auch als bukolische Maske mit Vergil nicht zusammenzubringen; ihm die Züge seiner eignen Person, ins Bukolische umgesetzt, zu geben hat Vergil gestissentlich vermieden. Man darf auch wohl sagen, warum er das vermieden hat. Er hielt es nicht für poetische Aufgabe, das Erlebte in ein poetisches Gewand zu kleiden; sondern aus der Anregung des Erlebten, und in seinem Geiste bewegt durch die Bedrängniss der Landbevölkerung seiner Heimath, wollte er ein durch die Vorgänge der Gegenwart bestimmtes Bild des Lebens zeichnen.

lch meine dass er das nicht nur gewollt hat.

Der Verlauf der zweiten Hälfte des Gedichts bedarf kaum einer Erläuterung. Meliboeus preist den Alten um sein gesichertes Glück; dieser spricht sein Gefühl unvergänglicher Dankbarkeit aus. Der Andre wird nun durch den Gegensatz um so stärker wieder an sein eignes Unglück erinnert, an das verlorne Behagen des Lebens, an das Schicksal des Landes: en quo discordia cives produxit mi-

seros; auch ist es Zeit zu wandern. Doch daran hindert ihn Tityrus für diesmal; Meliboeus soll noch eine ruhige Nacht in der befreundeten Hütte und vorher ein fröhliches Mahl geniessen. Schon steigt der Rauch aus den Landhäusern am Horizont und die Berge werfen längere Schatten.

Die Landschaft ist durch keinen Namen bezeichnet; die Gegend um Mantua ist es nicht, denn da giebt es keine alti montes (v. 83, vgl. 56. 76). Aber es ist Italien, nicht zu nahe bei Rom, das der Bauer nur durch Hörensagen kennt und wohin zu wandern für ihn ein seltenes Wagestück ist. Tityrus liegt unter der Buche nahe bei seiner Hutte (79 hic), die Rinder weiden um ihn ber; Meliboeus tritt aus einem Haselgebüsch (14) und erblickt ihn. Das Gehöft liegt höher als die nächste Stadt, so ist depellere v. 21 zu verstehen, vgl. alta sub rupe 56. Zu ihm gehört Weide, wohlbewässert (51), für Rinder (9. 45) und Schafe (8. 21), ein Obstgarten (36. 39. 80) und Wein (56), Tauben als villatica pastio (57) und vielleicht auch Bienen, obwohl diese des Nachbars sein mögen (vicino ab limite 53).1) Von Ackerland ist nicht die Rede (rura v. 46 besagt das nicht). Alles ist leicht zu übersehen, die nachbarliche Grenze nahe (53), Meliboeus braucht nicht in die Ferne zu weisen: hic - hinc - hinc 51 ff.\*)

<sup>1)</sup> V. 53 hinc tibi, quae semper, vicino ab limite saepes Hyblaeis apibus florem depasta salieti saepe levi somnum suadebit inire susurro. Ribbeck erklärt richtig quae semper (suasit); es steht dem manebunt v. 46 und des flumina nota v. 51 parallel. Nur fehlt noch die Erklärung von depasta: dies hat Präsensbedeutung, nach dem bekannten Gebrauch, etwa wie Aen. IX 562 quaesitum aut matri multis balatibus agnum Martius a stabulis rapuit lupus, wo Servius richtig bemerkt: quaesitum, qui requiritur; nam praesens a passivo non habuit.

<sup>2)</sup> Meliboeus beginnt seinen sõdasporsepõs v. 46:
fortunale senex, ergo tua rura manebunt.
et tibi magna satis, quamvis lapis omnia nudus
limosoque palus obducat pascua iunco.

So trennen alle Herausgeber die Sätze. Der Sinn der sich dabei ergiebt: ,dir ist das Gut gross genug, obwohl nackter Stein den ganzen Boden und ein Sumpf mit sehlammigem Binsicht das Weideland überzieht' ist ein Widersian und durch den Zusammenhang einfach ausgeschlossen. Wenn das Gut so wäre, so könnte da weder etwas wachsen noch weiden. Vielmehr sagt Meliboeus: ,das Gut wird dir bleiben, dir gross genug, wenn es auch ganz versteinen und versumpfen sollte', ergo tua rura manebunt, et tibi magna satis, wo tua und tibi magna satis zusammen zu rura manebunt gehört. Tityrus hat, wie oben bemerkt, kein Ackerland; steinig und sumpfig wird

Hier lebt Tityrus in bequemer Hirtenarbeit. Er besorgt das Vich, auch die Tauben (57), Amaryllis den Garten (37), ein Knecht den Weinberg (56); den Ertrag der Herde, Thiere und Käse, vertauft er in der Stadt (20. 33), der Tag lässt dem Hirten Musse in Flotenspiel und Schlummer, seine beste Nahrung sind Käse und Oht (80). Wir erfahren all dies gelegentlich aus seinen Reden, aber ein zusammenhängendes Bild giebt die sehnsüchtige Schilderung des Meliboeus v. 46—58, ein Zukunstbild in den Farben der stein Gewohnheit. Dies ruft ihm das eigne verlorene Glück wieder ver Augen, die Hütte und den Acker davor, auf die er eben den letten Blick geworsen hat und die er nicht wiedersehen soll. Wir uter Blick geworsen hat und die er nicht wiedersehen soll. Wir uter besass und eben ein Brachfeld für den Winter bestellt hat"); sein Viehstand besteht nur in der Ziegenherde, die er mit sich treibt, die er bisher am Berge weiden durste.

des Land schon sein; aber ganz Stein und Sumpf ist doch nur gesagt, um en stärksten Ausdruck für die Liebe zur heimathlichen Scholle zu geben: se wird ihm auch so ein genügender Besitz bleiben. quamvis hat also nicht die gewöhnliche Bedeutung des objectiven, thatsächlich vorhandenen Gegensites, sondern die seltnere des subjectiven, zum Zwecke vorgestellten, d. h. die Bedeutung von etiamsi. Diese Bedeutung hat quamvis bei Vergil ecl. \$ 55 non me carminibus vincat nec Thracius Orpheus nec Linus, huic nater quamvis atque huic pater adsit; georg. III 120 (den alten oder kranken Hengst lass im Stalle stehn) quamvis saepe fuga versos ille egerit hostes et patriam Epirum referat fortisque Mycenas Neptunique ipsa deducat origine gentem; 387 illum autem, quamvis aries sit candidus ipse, nigra subest udo tantum cui lingua palato, reice (nicht ,so weiss auch', sondern ,wenn er such weiss ist'); Aen. III 453 kie tibi nequa morae fuerint dispendia tenti, quamvis increpitent socii --- , quin adeas vatem. Im ersten und letzten dieser Beispiele bezieht sich wie ecl. 1, 47 quamvis auf die Zukunft: wen auch der Fall eintreten sollte'. Und mit demselben Ausdruck wie Meliboeus sagt der Ausgetriebene der Dirae v. 102: quamvis ignis eris, quamvis equa, semper amabo.

1) Meliboeus fragt v. 67:

enumquam patries longo post tempore fines pauperis et tuguri congestum caespite culmen post aliquot, mea regna, videns mirabor aristas?

Man versteht post aliquot aristas wie es Claudian verstanden hat (do IV. cons. Hon. 372 needum decimas emensus aristas aggrederis metuenda viris), saalog dem hellenistischen Gebrauch von noïa (Meineke Anal. Alex. 193, Scheeder Callim. 11 438 f.). Aber durch die Zeitbestimmung post aliquot eristas wird nicht nur enumquam sowohl als longo post tempore abgeschwächt, die Verbindung ist unmöglich. Nicht in demselben Maasse wider-

So tritt in Bild und Gegenbild die Existenz der beiden hervor, das dauernde und das verlorene Glück der ländlichen Armuth und Zufriedenheit. Der Gegensatz löst sich schön in dem Accord von Ruhe und Frieden, der zum Schluss noch einmal den Heimathlosen umfängt. Dieser Friede wohnt wie ein Wunder inmitten der allgemeinen Verstörung. Wie die Existenz des Tityrus und Meliboeus, früher einander so gleich, jetzt verschieden sind wie Tag und Nacht, so hallt das Land umher, auch die Gehöste der nächsten Nachbarn, durch die Meliboeus eben gewandert ist, im Gegensatz zu dem Friedensbilde, das er hier erblickt, vom Tumult der Eindringlinge wieder: undique totis usque adeo turbatur agris (11). Den Hintergrund bildet die bürgerliche Zwietracht im Reiche: en quo discordia cives produxit miseros (71).

Meliboeus ist der Jüngere der beiden, sonst würde er den Andern nicht senex nennen; er ist charakterisirt dem Moment, dem Unglück das ihn getroffen hat, entsprechend; doch in Neugier und Theilnahme, in Groll und Klagen nicht ohne ein persönliches Wesen. Er empfindet mit seinen Ziegen (13. 74) und kann über dem Glücke des Tityrus eine Zeit lang seine eigne Lage vergessen. Aber Tityrus ist mit sehr individuellen Zügen gezeichnet. Wir thun einen Blick in den Leichtsinn und die Dumpfheit seiner Jugend; er musste zu Jahren kommen, nicht um eine Energie zu gewinnen, die seinem Wesen fremd ist, sondern um der Führung wie vordem der Verführung zu folgen. Dazu im Hintergrunde die wirthliche

sinnig, aber stilistisch fast noch ärger ist es (mit Voss, Heyne, Spohn) post ,künstig' als Adverbium mit enumquam zu verbinden und von aliquot aristas zu trennen; auch dies wie wenn longo post tempore garnicht dastunde. post ist local, wie 3, 20 tu post carecta latebas: ,werd' ich je meine Hütte wiedersehn, wie sie hinter wenigen Aehren liegt?' Conington führt diese Erklärung als von Campbell herrührend an, verwirft sie aber, obwohl sie ohne Zweisel richtig und die Rede so verstanden von besonderer Schönheit ist. Meliboeus hat eben den letzten Abschiedsblick auf sein Gehöft geworfen; da stand er an der Grenze des Ackers und nahm das Bild der hinter den Stoppeln (denn die Erntezeit ist vorüber) liegenden Hütte in sich auf. Er fragt ob er dieses Bild, das kleine Kornfeld mit den wenigen, fast zählbaren Aehren vor der moosbedeckten Hütte, je wiedersehen wird. Die Sehnsucht des eben durchkämpsten Abschieds sagt ihm, dass der Anblick herrlich sein wird (mirabor). Es ist das vor der Handlung der Ecloge liegende Bild, das in den Dirae lebendig vorgeführt wird (v. 86); hinc ego de tumulo mea rura novissima visam, hinc ibo in silvas; obstabunt iam mihi colles — — intueor campos longum: manet esse sine illis.

und in Tityrus' Liedern auch schöne Amaryllis, die wir zuletzt in der Hütte wieder erwarten, wo sie ihrem Liebsten und dem Wanderer das Mahl bereiten wird.

Es war ein heisser Nachmittag, Tityrus lag im Schatten, Meliboeus wanderte durch die Sonne; der Nachmittag eines Spätsommertages: das Obst war längst gereift und ist geerntet (37. 80). Während der Gespräche ist der Tag gesunken und die Schlussverse zeigen die Umrisslinien der Landschaft, durch die das Bild sich auf einmal zusammenschliesst, in der Abendstimmung.

Ich mache vielleicht zu viele Worte, um auf den poetischen Gehalt des Gedichtes hinzuweisen; wer die Ausleger kennt, wird das entschuldigen. Das Recht, die Ecloge als litterarhistorisches Document zu verwerthen, ist unbestreitbar. Aber der Litterarhistoriker, der den Exegeten vergisst, geht so sicher in die Irre wie der Exeget, der den Litterarhistoriker nicht vergessen kann.

2.

Auch die neunte Ecloge enthält gewisse Momente, die vielleicht einer schärferen Hervorhebung bedürfen, obwohl Bethe mit seiner Vermuthung, dass auch dieses Gedicht aus zwei Entwürfen äusserlich zusammengefügt sei (Rhein. Mus. XLVII 584 ff.), eine minder starke Wirkung geübt hat. 1)

Lycidas und Moeris treffen sich auf dem Wege zur Stadt. Warum Lycidas in die Stadt geht, erfahren wir nicht; Moeris bringt dem neuen Besitzer, dem er und Menalcas hat weichen müssen, die jungen Böcklein der Herde (v. 1—6).

Dass Menaicas der Herr und Moeris der Sclave sei, hat man nur ins Gedicht hineingelesen und ein besonderes Ethos darin gefunden, dass Moeris von dem früheren Besitze seines Herrn wie von seinem eignen spreche. Im Gedichte steht nur, dass er und Menaicas zusammengehören: v. 3 nostri agelli, 4 veteres coloni, 6 mittimus haedos, 10 vestrum Menaican, besonders 13 ff., wo das Schicksal der beiden als eng verbunden bezeichnet wird: quod nisi me quacumque novas incidere lites ante sinistra cava monuisset ab ikice cornix, nec tuus hic Moeris nec viveret ipse Menaicas. Das Verhältniss kann man sich nicht wohl anders vorstellen als dass beide als socii ein kleines Gut gemeinsam bewirthschaften. Moeris ist alt (51 ff.), Menaicas jung (22). Menaicas' Name wird v. 16 durch

<sup>1)</sup> Vgl. Cartault S. 351 ff.

ipse hervorgehoben, weil er als Dichter dem liederfrohen Moer und besonders dem Lycidas lieb und werth ist; aber er ist nicl anderen Standes, Bauer und Hirt wie diese, denn er wirbt un Amaryllis, die den Lycidas bevorzugt (22). Dies ist ein persör licher Zug; sonst bleibt Menalcas als ideelle Hauptfigur im Hinter grunde des Gedichts.

Soldaten occupiren das Land (12). Menalcas hat einen miss lungenen Versuch gemacht, das Gut durch seine Gedichte zu schützer nun hat er sich dem Geschick ergeben müssen; hätte er es nicl gethan, so war sein Leben bedroht (7—16). Diese Kunde reiden jungen Lycidas auf: fast wäre der Mund des Dichters verstummt. Er citirt einige Lieder des Menalcas, dann fängt er seine Stelle zu singen, die ihm im Gedächtniss geblieben ist, at einem Liede das er mit anhörte, weil er grade bei seiner Liebste war, die Menalcas im xõuog zu besuchen gedachte (17—22).

Es sind drei theokritische Verse, aus dem Zusammenhang des Liedes herausgeholt (23—25), ein Satz der durch Parenthess zu Aufang und Ende und durch Wortfigur (pasce — pastas; age-inter agendum) künstlich geformt ist.¹) Dabei fällt dem Moeris ein der neuesten Lieder ein, das er noch schöner findet (immo hae eins von denen die das Gut hatten retten sollen, ein Lied d Menalcas im Drange der Gefahr, obwohl es noch unvollendet wa dem Legaten sang: gleichfalls drei Verse, gleichfalls ein aus de Zusammenhang genommener künstlich gebildeter Satz (tuum nom zu Anfang erhält erst zuletzt sein Verbum, die Bedingung super modo Mantua nobis schiebt sich davor und mit einem ganzen Verder Grund der Bedrohung Mantuas). Durch seinen Inhalt tri dieses Fragment in einen Gegensatz zum ersten: es ist vergilist und actuell wie jenes theokritisch und allgemein bukolisch (26—29)

Lycidas ist ein junger Mensch leicht erregten Sinnes, zude ganz erfüllt von der Liebe zu Lied und Gesang und der dam verbundenen Verehrung des Dichters, dem er selbst die Nebe buhlerschaft nicht nachträgt. So hat ihm Menalcas' Gefahr soft dessen Lieder vor die Sinne gestellt, die Erinnerung des  $\times \tilde{\omega} \mu_i$  hat ihn erwärmt, jetzt setzt ihn das Lied höheren Stils, das von Moeris vernimmt, in Flammen. Aber auch das ist nur e Bruchstück. Er beschwört ihn mit bäuerlich-bukolischer Beschw

<sup>1)</sup> Vgl. Cartault S. 364.

rung, irgend ein Lied des Menalcas vom Anfang her zu singen (30): sic tus Cyrneas fugiant examina taxos — incipe, si quid habes. Wie sollte er in der Erregung bedenken, dass Moeris keine Bienen und Kühe mehr zu eigen besitzt? Ihm kommt der Wunsch wie er ihn gewehnt ist. Und wie sollte mit den Worten incipe si quid habes Lycidas um etwas anderes hitten als um ein Lied des Menalcas? Nur davon ist die Rede (ganz anders als 3,52 quin age si quid habes und anders auch als Lycidas gleich danach sagt: sunt et mit carmina). incipe: denn bisher waren es nur Theilchen von Liedern, aus der Mitte heraus, die nur die Begierde erregt haben; ein Lied "anfangen" bedeutet ein ganzes Lied singen.

Freilich kann auch der Fall eintreten, dass man ein Lied aufängt ohne es zu Ende singen zu können; und daran, dass dieser Fall eintritt, hängt der Verlauf des Gedichtes.

Moeris mochte dem Lycidas wohl zu willen sein, er singt selbst gerne und thut sich auf sein Gedächtniss etwas zu gut. Während Lycidas weiter redet und, wodurch sich das Bild seiner leidenschaftlichen Lust am Liede abrundet, über seine eignen Gedichte gesprächig wird, besinnt sich Moeris (37): id quidem ago et tacitus, Lycida, mecum ipse voluto, si valeam meminisse (neque est ignobile) carmen. Ein Lied das man kennen sollte, das man oft hort. Es ist wieder ein theokritisches Lied, nicht der Anfang

<sup>1)</sup> V. 32 et me secre poetam: natürlich im Gegensatz zu Menalcas, dessen Lieder sie singen. Aber Bethe hebt mit Recht als aussallend hervor (S. 585), dass er dann nicht Menalcas als den grösseren nennt, sondern Varius und Cinna. Das ist eine Abweichung von ähnlicher Art wie die S. 4 A. 2 erwähnten; es entsteht dadurch ein ἀπροσδόκητον und damit eine stärkere Wirkung. Hier aber kommt dazu, dass Theokrit (7,37) genau dieselbe Figur anwendet: και γὰρ έγῶ Μοισᾶν καπυρὸν στόμα kann man nur auf die Vergleichung mit Lykidas beziehen; aber er sährt sort: ich halte mich nicht sür den besten, οῦ γάρ πω κατ' ἐμὸν νόον οῦτι τὸν ἐσθλὸν Σικελίδαν νίκημι τὸν ἐκ Σάμω οῦδὲ Φιλητᾶν ἀείδων. In beiden Fällen unbukolische, litterarische Namen. Uebrigens ist es auch hier klar, wie Vergil in diesem Gedicht das Dichten vom Singen unterscheidet: sunt et mihi carmina hat nichts Entsprechendes bei Theokrit, poetam, vatem nennt sich Lycidas gegen ἀοιδός, ἀιίδων. Lycidas ist Dichter, Moeris hat immer nur Andern nachgesungen.

<sup>2)</sup> So muss interpungirt werden; bei der gewöhnlichen Interpunktion: si valeam meminisse; neque est ignobile carmen hat id eine unrichtige und voluto keine Beziehung. id ago, nämlich was v. 32 begehrte, ut incipiam siquid habeam; carmen gehört zu voluto und zu meminisse (45 numeros memini).

Theokrits, aber der Ansang von Polyphems Liede:  $\overset{3}{\omega}$   $\lambda \varepsilon \nu \times \overset{2}{\alpha}$   $\Gamma \alpha \lambda \acute{\alpha} - \tau \varepsilon \iota \alpha$ , wenigstens durchaus als Ansang gesasst, die Herbeirusung, mit der so viele Lieder an die Götter beginnen.

Aber über den Anfang kommt Moeris nicht hinaus, er weiss nicht weiter. Lycidas, der Liederjäger, hat ihn einmal in der Sternennacht belauscht; es war auch ein Lied des Menalcas (55); die Melodie weiss er noch, aber nicht die Worte (45). Darauf kann er nicht wohl selber das Lied ansangen,1) wohl kann er die Melodie angeben; doch reicht die Erinnerung an die sternhelle Nacht hin. den Moeris darauf zu führen, welches Lied Lycidas meint: es ist ein Lied von Cäsars Stern, beginnend mit dem die gewohnten Sternaufgänge für den Zweck der ländlichen Arbeit beobachtenden Daphnis. Es ist wieder ein romisches Lied gegen v. 39-43, wie v. 26-28 als römisch dem griechischen 23-25 gegenübersteht: ein Lied, das ein neues saeculum des Segens ankündigt (schol. v. 46) wie es Cäsars Stern hat heraufführen wollen (quo - qauderent), ein Lied das Menalcas dichten und Moeris singen konnte im Vertrauen auf die göttliche Verheissung: nun liegt es vor Augen. wie der Gang der Dinge die Verheissung Lügen gestrast hat.2) So wechseln die ernsten, auf den Jammer der Gegenwart gehenden Lieder mit den spielenden erotischen ab.

Auch diesmal kommt Moeris nicht über die ersten fünf Verse hinaus; er bleibt stecken wie stumm; jetzt ärgert er sich und hat genug. Früher hat er manchen Sommertag mit immer neuen Liedern durchsungen; das Alter raubt ihm Gedächtniss und Stimme. Lycidas mag sich das Lied von Menalcas selber singen lassen (51—55). Aber das ist nicht Lycidas' Meinung; er hält es fast für Bosheit, dass Moeris versagt. Seine Begierde ist durch die vielen Ansätze nur gesteigert; er möchte nun ein ordentliches Singen zu zweien einrichten. Dabei will er natürlich, man kann das nach v. 32 ff. gar nicht anders verstehen, auch seine eignen Lieder hören lassen; denn Moeris ist ein Kenner. Zeit und Ort sind günstig:

<sup>1)</sup> V. 46-50 giebt der Palatinus und die übrigen Handschriften dem Moeris, im Mediceus singt Lycidas die Verse. Vgl. Cartault S. 372 ff.

<sup>2)</sup> Diese Beziehung verbietet, die Verse, wie es wohl geschehen ist, als Theil eines gleich nach der Erscheinung des Sterns versassten, also des frühesten bukolischen Gedichtes Vergils anzusehn; sie sind zum Zwecke der 9. Ecloge gedichtet, und ebenso doch wohl auch die übrigen von Lycidas und Moeris gesungenen Stücke.

das Feld liegt schweigend in der Nachmittagssonne, der halbe Weg ist gemacht, eine Baumpflanzung giebt Schatten. Da Moeris nicht Miene macht, darauf einzugehn, so schlägt Lycidas vor, wenigstens beim Wandern zu singen. Aber Moeris ist die Lust vergangen: wen Menalcas einmal selber dabei ist, wird das Singen besser gehn (56-67).

Moeris und Lycidas sind deutlich gezeichnete und gegeneinander gestellte Charaktere: der alte Hirt, gedrückt vom Unglück dieser Tage und schnell auch an seiner Sangeskunst verzagend, die ibm doch ein langes Leben durch treu geblieben; der rasche Knabe, der sich selbst als Dichter fühlt, in dem der Stolz des jungen Talents mit der scheuen Verehrung des anerkannten Grösseren timpst. Sowohl diese Figuren als der ganze Inhalt des Gedichts sind von den Θαλύσια durchaus verschieden, nur der Rahmen und Einzelheiten sind imitirt. Auch das Singen ist ganz anders bei Theokrit: da singt jeder sein Lied; die Hirten Vergils erwecken durch das Ansangen und Wiederansangen die Vorstellung einer Falle von Liedern des Abwesenden, der allein in diesen Versen zu Worte kommt. So steht er, die Gedanken beider vereinigend und sie mit seinem Geist belebend, der Abwesende im Mittelpunkt der poetischen Handlung. Gewiss ist dieser Menalcas Vergil, wie er am Schlusse der 5. Ecloge bezeichnet ist; aber auch hier verwischt Vergil absichtlich die allzu deutliche Hinweisung: das Lied, an das v. 19 ff. erinnern, singt dort (ecl. 5, 20, 40 ff.) nicht Menalcas, und das Compliment an Varius und Cinna wird dem Lycidas in den Mund gelegt. Sonst ersahren wir von einer unmittelbaren Veranlassung des Gedichtes nichts, als dass Vergil das Gut, das er schon gerettet glaubte, in Gefahr ist zu verlieren oder schon verloren bat (v. 7ff.). Von einer persönlichen Bedrohung, vor der Vergil hatte fliehen müssen, steht hier nichts (14 ff.), das haben die alten und neuen Erklärer hineingelesen; vielmehr hat Moeris es vermieden, zu einer solchen Bedrohung den Anlass zu geben. drerseits tritt deutlich die Absicht hervor, wenn auch nicht auf Octavian, so doch auf Varus direct einzuwirken; und die hierfür bestimmten Verse (26 ff.) wie das Grabmal Bianors (60)1) geben

<sup>1)</sup> Bianor heisst bei Servius hier und zu Aen. X 198 Gründer von Mantua, obwohl Vergil selbst in den Versen der Aeneis den Ocnus als solchen bezeichnet, den Sohn der Manto. Das als eine aus der Ecloge geholte Erfindung anzusehn sind wir nicht berechtigt. Denn wenn es auch nahe lag, das se-

doch wohl als Schauplatz den wirklichen Schauplatz der Ereignisse, die Landschaft vor Mantua an.

So steht dieses Gedicht der Wirklichkeit näher als das erste; aber man braucht von der Wirklichkeit nicht mehr als dort zu wissen, um es zu verstehen. Es ist, auch Theokrit gegenüber, ganz frei erfunden. Es ist ein Irrthum, dass man aus der Vergleichung der einzelnen Verse mit Theokrit ersehen könne "wie Vergil gearbeitet hat". Das ist nur das Beiwerk. Ich denke, den poetischen Intentionen nachzugehn ist unsre wesentliche Aufgabe, wenn wir die Arbeit des Dichters verstehen wollen. "Wenn des Dichters Mühle geht, halte sie nicht ein". Ich habe immer gefunden, dass man Vergil verstehen kann auch ohne von der Verzeihung, die dem Verstehenden zustehen soll, grossen Gebrauch zu machen.

pulcrum bei Mantua zu suchen, war doch kein Grund, ein weit von der Stadt entserntes Mal als das des Stadtgründers zu bezeichnen. Es muss eine den ältesten Vergilerklärern bekannte örtliche Ueberlieserung gegeben haben, die sich an ein vor Mantua besindliches Grab anknüpste und von der litterarischer über Ocnus verschieden war. Dann aber ist v. 57 aequor das Gesilde. stratum silet aequor sagt man im eigentlichen Sinn vom Meere (z. B. Aen. V 762 placidi straverunt aequora venti); von der Ebene gesagt ist es übertragene—Ausdruck. Gegen die Gegend um Mantua spricht kaum v. 7 qua se subducer-colles incipiunt moltique iugum demittere clivo; in die Ebene übergehen sauste Hügel sinden sich auch in flachem Gelände.

Göttingen.

FRIEDRICH LEO.

## EINE ELEGIE DES GALLUS.

Wir kennen Vorbild und Anlass von Vergils zehnter Ecloge: Theokrits sterbender Daphnis und eine Elegie des Gallus. Wie wir durch Vergleichung der Ecloge mit ihrem Vorbilde ihrer richtigen Aussaung und Würdigung beträchtlich näher kommen, so würde ihr volles Verständniss erst dann möglich sein, wenn wir des Gallus Elegieen hätten; unter allen Umständen aber ist es nöthig, sich klar zu machen, welcher Art das zu Grunde liegende Gedicht des Gallus gewesen sein kann.

Einer vollständigen Vergleichung mit Theokrit I bin ich durch Jahn') überhoben, nähere Beleuchtung verdienen nur die Worte, die Vergil dem Apollo in den Mund legt (vv. 21-23):

venit Apollo

"Galle quid insanis?" inquit 'tua cura Lycoris perque nives alium perque horrida castra secuta est.' Sie entsprechen genau denen des Priap bei Theokrit (81 ff.):

ήνθ' δ Πρίηπος

κήφα. Δάφνι τάλαν, τί τυ τάκεαι; ά δέ τε κώρα πάσας ἀνὰ κράνας, πάντ' ἄλσεα ποσσὶ φορείται. Auch die in ihnen liegende Absicht ist bei beiden dieselbe. indem sie durch ihre derben Worte den Kranken aufrütteln und gleichsam zur Vernunst zurückbringen wollen. Wichtig für unsere Frage ist Vergils Auffassung von Theokrits erstem Idyll, speciell 708 Priaps Rede. Der Umstand, dass Vergil überhaupt den über Untrene des Mädchens klagenden Gallus mit Daphnis in Parallele

<sup>1)</sup> Iu dieser Ztschr. XXXVII S. 161 ff.

ecl. X 18: et formosus ovis ad flumina pavit Adonis plegt mit Theokr. I 109 zusammengestellt zu werden:

ώραῖος χώδωνις ἐπεὶ καὶ μάλα νομεύει.

loch ist die Pointe bei Vergil eine andere; sie entspricht mehr dem ovidischen (a. a. 11 241): quod Phoebum decuit, quem non decet? ein hellenistisches Motiv; vgl. meine Arbeit De Ovidi carminum amatoriorum inrentione et arte p. 113.

setzen konnte, zeigt an, dass er nicht die richtige Auffassung hatte, dass er vielmehr einen Daphnis annahm, der, wenn nicht über Untreue, so doch über Verachtung von Seiten des Mädchens Diese Auffassung theilen die Scholien, mit denen Vergil seinen Theokrit las. 1) Sie sagen zu v. 85: εἰρωνεύεται δέ. ζητεί γὰο αὐτὸς μᾶλλον, οὐ ζητείται ὑπὸ τῆς Νύμφης.  $\tilde{\eta}$  xal  $\pi \alpha \rho \eta \gamma \rho \rho \eta \tau_1 \chi \delta c$   $\delta$   $\lambda \delta \gamma \rho c$ . Ob Vergil nun Theokrits Worte als Ironie oder als einen παρηγορητικός λόγος aufgefasst hat, ist für unsere Frage gleichgültig, jedenfalls sollen Apolls Worte eine Trostrede sein und Vergil hat dadurch etwas den Worten Priaps Analoges schaffen wollen. Haben wir uns aber das Verhältniss klar gemacht, in dem Apolls Rede zu der Priaps und diese zum ganzen Gedicht steht, so ist ohne Weiteres klar, dass diese Worte und die des Gallus mit verschiedenem Maassstab zu messen sind: dort bei Apoll tendenziöse Derbheit, hier bei Gallus der Ausbruch des eigenen Gesühls.

Dass die Klagerede des Gallus eine in sich zusammenhängende Composition ist, hat Leo gezeigt.<sup>2</sup>) Sicher ist, dass in dem zu Grunde liegenden Gedichte Gallus sich als Soldaten einführte und die Scene nach Griechenland verlegte. Gallus klagt (46 ff.): ب\_م

tu procul a patria (nec sit mihi credere tantum) Alpinas, a dura, nives et frigora Rheni me sine sola vides. a, te ne frigora laedant, a, tibi ne teneras glacies secet aspera plantas.

Dass Vergil paraphrasirt, nicht wörtlich übernimmt, kann keinem Zweifel unterliegen. Gallus hatte natürlich Distichen; wie hätte er sonst als Begründer der römischen Elegie genannt werden können, deren charakteristisches Moment gerade das Versmaass war. Gedichte

<sup>1)</sup> Ein schlagendes Beispiel: schol. zu Theokrit I 72: τινές αἰτιῶνται τὸν Θεόκριτον καί φασιν έν Σικελία λίοντας μὴ είναι. Vergil beachtete diesen Wink in der Beschreibung vom Tode des Daphnis (ecl. V 27):

Daphni, tuum Poenos etiam ingemuisse leones interitum montesque feri silvaeque locuntur.

Vergil setzt damit keine Löwen nach Sicilien (Skutsch Aus Vergils Frühzeit S. 118), sondern sagt nur, Berge und Wälder wissen zu erzählen, dass sogar punische Löwen deinen Tod betrauert haben, eine nicht glückliche Modification des Vorbildes. Nachahmung dieser Stelle Cir. 135. Benutzung der Apolloniusscholien ist von L. Deicke: De Apollonii scholiis quaestiones selectae S. 56 A. 4 erwiesen.

<sup>2)</sup> In dieser Ztschr. XXXVII 14ff.

wie Lydia oder Horaz Epode 11 sind nach antiker Terminologie trotz des erotischen Inhalts keine Elegieen. Ueber Servius' Ausdruck translati vgl. Leo in dieser Zeitschr. XXXVII S. 54 Anm. 15. In wirksamem Contraste zu Apolls Worten stehen die des Gallus, in denen noch leise die Hoffnung durchschimmert, dass das Gefürchtete nicht wahr sein möge nec sit mihi credere tantum; in denen von einem Nebenbuhler keine Rede ist: me sine sola vides sei es aus Scheu, Verhasstes zu sagen, sei es, weil er es noch nicht glauben kann. Wer einer Entlaufenen noch wünschen kann: a, te ne frigora laedant, a, tibi ne teneras glacies secet aspera plantas, hofft noch auf Umkehr und giebt nicht alles verloren. Gerade bei diesem Schwanken des Gallus zwischen Furcht und Hoffnung erhalten die Worte Apolls erst das rechte Salz. Ob der Gedanke (50/51):

ibo et Chalcidico quae sunt mihi condita versu carmina pastoris Siculi modulabor avena¹)

auch in der Elegie des Gallus stand, ist unsicher. Wäre er ausgesprochen gewesen, so hätte hieran besonders Vergil angeknüpft, als er seine Ecloge schrieb, aber auch so lag es einem bukolischen Dichter sehr nahe, einen in bukolische Umgebung versetzten Elegiker so sprechen zu lassen. Unter allen Umständen ist dann die Frage aufzuwerfen, ob die nun folgenden Verse Gedichten des Gallus entnommen sind. Der Plural in der Angabe des Servius de carminibus konnte diese Annahme wahrscheinlich machen. Was aber dagegen spricht, ist die Erwähnung mehrerer auf die Jagd bezüglicher Motive. Eine breite Aussührung dieser Motive in Elegieen ware für die Zeit um 40 etwas Singulares (vgl. Kiessling zu Hor. carm. 1 1, 25). Die nachfolgenden Elegiker kennen das Motiv so gut wie nicht, wenn man von Prop. II 19, 17 ff. absieht; denn Tib. IV 3 ist Uebersetzung aus dem griechischen2), und die Schlussworte des Gallus 65 ff. sind wieder Nachbildung von Theokr. VII 111ff. Einem Bukoliker<sup>3</sup>) war das Motiv der Jagd viel geläufiger (Theokr. I 115 ff.; Verg. ecl. II 29, III 75, V 60, VII 30. Athen. XIV 619 c). Mit dem Schlussworte:

Omnia vincit amor: et nos cedamus amori

<sup>1)</sup> Ueber ihre Bedeutung: diese Ztschr. XXXVII S. 20.

<sup>2)</sup> Maass in dieser Ztschr. XXIV S. 526.

<sup>3)</sup> Wer trotz der entgegenstehenden Bedenken doch wie Skutsch Entlehaung aus Elegieen des Gallus annimmt, müsste wenigstens Paraphrasirung zugeben; ein römischer Elegiker würde doch nicht in Parthonii saltibus jagen.

sind wir wieder zum Anfang der Situation zurückgekehrt. Die Ecloge ist ein Stimmungsbild und steht dadurch in scharfem Gegensatze zum Daphnisliede des Theokrit, das dramatischen Charakters ist. Vergils Position war unter diesen Verhältnissen eine viel schwierigere als die Theokrits, was man sich doch klar machen möge, ehe man Vergils Eclogen nur den Werth ,litterarischer Curiosa' zuspricht.

Bisher ist für das Originalgedicht des Gallus noch nicht viel gewonnen, Vergil selbst aber hat dafür gesorgt, dass wir noch einen Schritt weiter kommen:

pauca meo Gallo, sed quae legat ipsa Lycoris, carmina sunt dicenda.

Soll das die Lycoris sein, so fragen wir, die ihm entlausen und einem Soldaten an den Rhein gesolgt ist? Denn es wird doch niemand die Erklärung Heynes annehmen, sie soll es deshalb lesen, ut et erubescat de levitate sua ac persidia, et tam bonum ac constantem amatorem indigne deseruisse ut poeniteat. Das Komische eines solchen Zuges möge sich Jeder selbst ausmalen. Die Stelle lässt nur eine Erklärung zu: sed quae legat ipsa Lycoris steht im Gegensatze zu pauea carmina; ein kleines Gedicht zwar, das aber dadurch, dass es Lycoris selbst liest, aushört geringsügig zu sein, und in eine höhere Sphäre gehoben wird, Lycoris nämlich, die Geliebte des zu seiernden Gallus. Also als Vergil die zehnte Ekloge dichtete, hatte Gallus noch eine Lycoris, rationalistisch ausgedrückt, dichtete er noch Liebeslieder aus Lycoris.

Ausser bei Vergil finden wir Nachwirkungen dieser Galluselegie bei Properz I 8, wie schon Voss erkannt hat. Interessant ist es für uns zu sehen, wie ein ähnlicher Fall, wie der bei Gallus zu Grunde liegende, in einer noch vollständig erhaltenen Sammlung von Elegieen behandelt ist: Properz hört, dass Cynthia mit einem Nebenbuhler nach Illyrien reisen will, und frisch unter diesem Eindruck ist das Gedicht entstanden, dessen Zweck ist, Cynthia zur Umkehr zu bewegen. Dass dieser Zweck erreicht ist, zeigt Gedicht VIII , im frohen Siegesjubel componirt. Unter Einfluss von Properz VIII ist wieder Ovid II 11 entstanden. Hier ist

Gegen Rothstein halte ich dieses für den Zweck des Gedichtes schon mit Rücksicht auf v. 9ff. und VIII<sup>b</sup>.

<sup>2)</sup> Ich habe beide Gedichte De Ovidi o. a. inv. et arte p. 12ff. verglichen, ohne Perspectiven für Gallus zu gewinnen.

von einem Nebenbuhler nicht die Rede, für sich allein will Corinna die Seefahrt machen: der Zweck ist der gleiche wie bei Properz. Ovid aber bleibt uns die Antwort schuldig, ob Corinna seinen Bitten nachgegeben hat; es würde ja doch mehr oder weniger ein dem properzischen VIII b ähnliches Gedicht geworden sein. Aber instructiv ist die Behandlung desselben Motivs: ein Bittgedicht, in Form eines Propemptikons endend, bei beiden; bei Ovid wird das Motiv mit dieser Elegie fallen gelassen, während es bei Properz in einer zweiten Elegie nachklingt, die die Erfüllung seiner Bitte zeigt. Die dritte Möglichkeit, die Treulose wirklich mit dem Nebenbuhler abreisen zu lassen, giebt es für die Elegie nicht.

In Vergils Ecloge findet sich noch eine Schwierigkeit: weshalb vertritt Apollo, der nie in bukolischer Umgebung erscheint, bei Vergil die Stelle des theokriteischen Priapus?') Die Erklärung des Servius: cam alii interrogent, quasi deus Apollo divinat ist an und für sich zu verwerfen und bringt die Sache um keinen Schritt weiter. Soviel ist ohne Weiteres klar, Vergil würde nie den Apollo hierher versetzt haben im Gegensatz zu Theokrit, wenn er nicht in der Elegie des Gallus eine Rolle gespielt hätte. In welchem Zusammenhange das gewesen ist, dafür weiss ich nur eine Erklärung anzuführen. Schon F. Marx in seinem Artikel Albius bei Pauly-Wissowa schreibt über Lygdamus (l 1 p. 1326): ,v. 1V 57 erinnert an Gallus (Verg. ecl. X 21)'. Ich glaube, die Analogie geht weiter: ein böser Traum hat den Lygdamus in schwere Besorgniss und Furcht versetzt, Apollo ist ihm in der Nacht vorher erschienen und hat verkündet (57/58):

carminibus celebrata tuis formosa Neaera alterius mavult esse puella viri.

Zurückschauend auf dieses bose Omen wünscht er (82):

ah ego ne possim tanta videre mala.

Diese Züge können sämmtlich aus Gallus entnommen sein, der danach etwa so gedichtet baben mag: Im Traume sah ich Apollo, der mir verkündete: deine Lycoris hat Rom verlassen und sieht die Alpen und den Rhein; möchte ich doch so viel nicht glauben mössen. Sollte Apollo aber doch recht haben, mögen dich dann Schnee und Eis nicht verletzen. Dies nur als eine Möglichkeit und

<sup>1)</sup> Reitzensteins Annahme (Epigramm u. Skolien S. 261 ff.) eines Zusamenhanges zwischen Apollo und dem sacralen βουκόλος Daphnis (216 A. 3) wird niemand ins Feld führen.

zur Erklärung, weshalb Gallus für eine Entlaufene noch so zarte Wünsche übrig hat. Das Motiv des Traumes ist der Elegie nicht fremd (Callimachus Einleitung zu den Aitia, Prop. II 26°; III 3). Characteristisch ist Ovids Elegie am. III 5, wo er ebenfalls von der Untreue seiner Geliebten träumt. Um das noch hinzuzufügen, so halte ich Apolls Worte (ecl. X 22/23) wegen der nahen Berührung mit Theokrit nicht für Verse des Gallus. Die Elegie selbst wird wahrscheinlich nicht im Feldzuge, sondern später gedichtet sein, ähnlich wie Tib. I 3.

An dieses Gedicht nun, das mit mehreren vereinigt in einem Elegieenbuche des Gallus stand, ein Gedicht ganz in der Art, wie sie uns aus den erhaltenen römischen Erotikern bekannt sind, lehnte sich Vergil an, als er seinem hohen Freunde eine Ehrung in seinen Eclogen bereiten wollte.1) Er verwerthete Züge nur eines Gedichtes, die anderen Elegieen liess er unberücksichtigt. Von Skutsch ist passend als Vergleich herangezogen Ovids Epicedion auf Tibulls Dass wir dieses Gedicht leichter und besser verstehen, liegt daran, dass wir Tibulls Gedichte haben. Ribbeck hat zwar aus Ovids Elegie (am. 1119) geschlossen (Röm. Dicht. 111 p. 203), dass Tibulls Mutter und Schwester und Nemesis an seinem Sterbelager waren; wer aber sieht, dass diese Züge erst den Gedichten Tibulls entnommen sind, dass das, was dort gewünscht ist, hier in Erfüllung geht, wird für Tibulls Tod daraus keine Schlüsse ziehen. Dasselbe Verhältniss waltet nun auch zwischen Vergils zehnter Ecloge und der Elegie des Gallus. Dass sich aus der Elegie selbst nichts für einen Blog des Gallus gewinnen lässt, ist oben gezeigt auf Grund des zweiten Vergilverses.

Aber es kam eine Zeit für die Vergilerklärung, in der man nach Möglichkeit alle in den Bukolika genannten Personen mit Zeitgenossen Vergils identificiren wollte: Alexis (— Alexander) wurde

<sup>1)</sup> Doch nur so lässt sich die Ecloge aussasen. Ribbeck, Schanz, Stein (Artikel Cornelius bei Pauly-Wissowa) reden freilich davon, dass Vergil, von Gallus um ein Gedicht gebeten, mit ecl. X den betrübten Freund zu trösten suche. Die Veranlassung zu dieser Behauptung gab die salsche Aussassung der vv. 1—3, die schon die Scholien haben; pauca meo Gallo carmina sunt dicenda heisst doch nur: ich muss meinem Gallus ein kleines Lied singen, weil ich dazu inspirirt werde; es bedeutet nicht mehr als das dicemus in ecl. VIII 5. neget quis carmina Gallo? bezieht sich nicht auf eine Bitte des Gallus, sondern auf v. 1: weil niemand dem Gallus ein Lied versagen würde, so lass auch du, Arethusa, diese letzte Arbeit gelingen.

zu einem geliebten Knaben des Corvdon (= Vergil) u. s. w. In den meisten Fällen sehen wir nicht mehr, wie die Combination gemacht ist. Deutlich aber ist sie uns bei Lycoris, die ebenfalls nicht verschont blieb. Zunächst musste ein metrisch gleichwerthiges Wort gefunden werden; sie war einem Soldaten nach Gallien (denn das liess sich aus trans Alpes und ad Rhenum herauslesen) gefolgt: alles passte auf Antonius und Cytheris, nur die Zeit nicht, um die man sich aber nicht kümmerte. Von Cytheris wusste man aus Cicero, dass sie Antonius durch Italien in offener Sänste solgte, und Antonius war östers über die Alpen gegangen. So entstand dann (schol. zu. v. 1): Gallus amavit Cytheridem meretricem, libertam Volumnii, quae eo spreto Antonium euntem ad Gallias est secuta: propter quod dolorem Galli nunc videtur consolari Vergilius. Der Grammatiker, der die Lycoris mit der Cytheris identificirte, kannte wohl kaum noch die Gedichte des Gallus, verstand jedenfalls weder die romische Elegie noch die zehnte Ecloge, die eine derartige Gleichsetzung überhaupt nicht zuliess. Deswegen aber müssen wir, nachdem wir eine deutlichere Anschauung von den Elegieen des Gallus und ein genaues Verständniss von Vergils zehnter Ecloge zu gewinnen gesucht haben, diese Identification verwersen, nicht weil sie a priori unwahrscheinlich ware, sondern weil die Combination auf Grund einer falschen Auffassung eines Gedichtes gemacht ist. Methodisch falsch aber ist es. einen Theil der Nachricht zu verwersen und den andern zu halten: es ist kein Irrthum des Servius, wenn er Antonius und Cytheris zusammen nennt, vielmehr waren beide von Anfang an in Vergilcommentaren verbunden. Ueber die Zeit der Entstehung dieser Notiz weiss ich nichts Sicheres zu sagen; wenn Apuleius an der bekannten Stelle (apol. 10) Gallus und Lycoris nicht nennt, so möchte ich aus diesem Schweigen nicht schliessen, dass damals die Combination noch nicht gemacht war.

Vergil, noch als Elegieendichter, so ist klar, dass die vielbesprochenen Verse ecl. VI 64 f. sich nicht auf seinen Uebergang vom Elegieendichter zum Epiker beziehen können. Diese Stelle des Vergil gewinnt erst den rechten Sinn, wenn das Gedicht vom gryneischen Hain bereits fertig vorlag, was auch der bukolische Name der älteren fünsten Ecloge Mopsus wahrscheinlich macht (cf. Wendel, De nominibus buc. p. 46 f.). Dass montes Aones und slumina Permessi keine

Gegensätze sind, hat Maass gezeigt (in dies. Ztschr. XXXI 404 fl), wenn man sich auch seinem Vorschlage, errantem absolut zu fassen, nicht anschliessen kann. Wir können nur behaupten, dass Properz die flumina Permessi auf elegische Poesie bezogen hat (II 10, 26). errantem Permessi ad flumina Gallum bei Vergil wird nur local, nicht symbolisch zu fassen sein, wobei man dann allerdings eine ungenaue Kenntniss der Oertlichkeiten bei Vergil vorauszusetzen So glatt, wie Skutsch meint, erledigt sich die Frage nach der Chronologie der dichterischen Thätigkeit des Gallus nicht: der umgekehrte Weg hat mehr Wahrscheinlichkeit. Denn es ist doch zu bezweifeln, ob für einen cantor Euphorionis die elegische Poesie gegenüber dem alexandrinischen Epyllion eine minderwerthige Dichtungsart ist; die naturgemässe Entwickelung ist, von Uebersetzungen, wie der gryneische Hain ist, zu selbständigeren Schöpfungen, wie sie die subjectiven Elegieen sind, überzugehen. Des Gallus Epvllien, falls er überhaupt mehr als den gryneischen Hain übersetzt hat, sind schon im Alterthum der Vergessenheit anheimgefallen, seine Elegieen blieben lange bekannt. Vergil scheint beide poetischen Richtungen seines Freundes geseiert zu haben.

Gallus wird von Ovid und späteren als der genannt, der die hellenistische Elegie, die uns durch Tibull, Properz, Ovid und Lygdamus repräsentirt wird, nach Rom gebracht hat. In dieser Elegie ist der Liebhaber - darin sind wohl alle einig - ein Typus, der von den verschiedenen Dichtern zwar je nach ihrer Individualität verschieden gestaltet im Grunde doch immer der gleiche ist. Catulls Lesbia war ein Wesen von Fleisch und Blut: deswegen aber konnte er sich dem Zwange, den die hellenistische Elegie trotz Allem dem Dichter auserlegte, nicht fügen und perhorrescirte sie. Seine nugae und Epigramme grösseren und kleineren Umsangs haben mit den Gedichten des Properz und Ovid nichts zu schaffen. Varros Leucadia kennen wir nicht. Mit Gallus beginnt eine neue Epoche der Liebesdichtung: dass er von Properz und Ovid als Vorgänger und Vorbild hingestellt wird, beweist zur Genüge, dass seine Lycoris mit Cynthia und Corinna auf gleicher Stufe steht, selbst wenn wir es nicht aus Vergil beweisen könnten. Wie weit die Elegieen an wirkliche Anlässe anknupfen, wie weit es Phantasiestucke sind, ob sie alle einer oder mehreren gelten, diese Fragen konnen wir nicht mehr beantworten. Der Umstand, dass die Geliebte in der ganzen Elegieensammlung oder doch in einem Buche stets mit demselben Namen genannt wurde, verführte schon im Alterthum die Leser zu der Ansicht, dass man es mit wirklich historischen Persönlichkeiten zu thun habe: gerade die Thatsache aber, dass wir den Versuch der antiken Grammatiker, die Geliebte des ersten römischen Elegikers mit einer historischen Persönlichkeit zu identificiren, als gescheitert nachweisen können, muss uns lehren, wie wir über Plania und Hostia zu denken haben; Catulls Lesbia würden wir auch ohne des Apuleius Zeugniss mit Clodia identificiren. Vergil verstand die Elegie seines Freundes und scheute sich nicht. Lycoris als untreu darzustellen, ein Motiv, das er einer Elegie des Gallus entnahm. Wäre Lycoris ein bestimmtes Wesen von Fleisch und Blut gewesen, so wäre das Verfahren Vergils als taktlos zu bezeichnen, sowohl wenn die von Gallus gefürchtete Untreue der Geliebten wirklich geschehen wäre, wie wenn sie sich als unwahr herausgestellt hätte. Die in diesen beiden Möglichkeiten enthaltenen Fragen beantworten zu wollen, wäre ebenso pedantisch wie unwissenschaftlich. Vergils Ecloge ist im Hinblick auf nur ein Gedicht aus einer Elegieensammlung des Gallus gedichtet und aus diesem Sinne zu verstehen: darin liegt aber auch ihr Werth für die Geschichte und Auffassung der römischen Elegie.

Rom. R. BÜRGER.

## DIE SENATSSITZUNG VOM 14. JANUAR 56.

(Zu Cicero ad fam. I 2, 2.)

Zur Erläuterung des Ciceronischen Berichtes über die Senatssitzung vom 14. Januar 56 hat A. Goldbacher 1880 in den Wiener Studien (II S. 300 ff.) einen höchst werthvollen Beitrag geliefert. Indem er gegenüber einer Vermuthung von Jos. Krauss, die Wesenberg recipirt hatte, den überlieferten Text durch eine ausführliche Erklärung mit Glück vertheidigte, hellte er m. E. einen der wichtigsten in Frage kommenden Punkte in klarer und überzeugender Weise auf. Ich möchte dies von vornherein betonen, weil ich im Folgenden aus verschiedenen Gründen nicht einfach an Goldbachers Aufsatz anknüpfen kann, sondern dessen Ergebniss in meine Besprechung der Senatssitzung verweben muss.

Bei den Senatsverhandlungen, die im Januar 56 v. Chr. über die Zurückführung des von seinen Unterthanen vertriebenen Königs von Aegypten stattfanden, standen zwei Relationen zur Debatte, eine consularische und eine tribunicische.1) Der Consul Cn. Cornelius Lentulus Marcellinus hatte de religione referirt (ad fam. I 1, 2), d. h. über den aus den Sibyllinischen Büchern hervorgeholten Ausspruch, der nach Dio (XXXIX 15) also lautete: αν δ τῆς Αἰγύπτου βασιλεύς βοηθείας τινός δεόμενος έλθη, την μέν φιλίαν οί μη ἀπαρνήσησθε, μη μέντοι και πλήθει τινὶ ἐπικουρήσητε· εί δὲ μή, καὶ πόνους καὶ κινδύνους έξετε. Seine Relation forderte ein Gutachten des Senats über das religiöse Bedenken, ohne selbst auf einen bestimmten Vorschlag hinauszulaufen. Dagegen stellte die Vorlage des Tribunen P. Rutilius Lupus den positiven Antrag, Pompeius solle mit der Zurückführung des Königs beaustragt werden (ad fam. I 1, 3; 2, 2). Die beiden Vorlagen schlossen einander nicht aus; auch wenn man die religio für begründet erachtete, konnte man dem Vorschlage des Tribunen beistimmen, nur dass dann Pompeius den König sine multitudine,

<sup>1)</sup> Mommsen R. St. III 9551.

d. h. ohne Heeresmacht, zurückführen musste. An und für sich war die tribunicische Relation neben der consularischen überslüssig¹), denn es sassen ja unter den Senatoren genug Anhänger des Pompeius, von denen irgend einer den Vorschlag, dem Pompeius den Austrag zu ertheilen, mit seinem Gutachten de religione verbinden konnte, gerade so wie andere Senatoren an ihr Votum andere Vorschläge knüpsten. Aber dass der Name des Pompeius von vornherein in einer magistratischen Vorlage stand, auf die man sich bei der Debatte beziehen konnte, das musste natürlich ganz anders ins Gewicht sallen, als wenn er erst ebenso wie andere Namen während der Umsrage in dem Gutachten eines Senators ausgetaucht wäre. Abgesehen von dem moralischen Nachdruck, den es dem Anspruch des Pompeius geben sollte, hatte es auch, wie wir sehen werden, sur die Geschästsordnung Folgen.

Auf Grund der beiden Vorlagen (relationes) also waren von verschiedenen Consularen vor dem 13. Januar<sup>2</sup>) fünf Anträge (sententias) formulirt worden (ad fam. I 1, 3):

- 1. Antrag des Hortensius (unterstützt von Cicero und M. Lucullus): König Ptolemaeus Auletes soll zwar wegen des religiösen Bedenkens ohne Truppen, aber auf Grund eines Senatusconsultums vom vorigen Jahre von P. Lentulus zurückgeführt werden;
- 2. Antrag des Crassus: ohne Truppen, durch drei Legaten, wählbar auch aus Inhabern des Imperiums;
- 3. Antrag des Bibulus: ohne Truppen 3), durch drei Legaten ohne Imperium;
- 4. Antrag des P. Servilius: die Rücksührung soll wegen der religio überhaupt unterbleiben;
- 5. Antrag des L. Volcacius (unterstützt von L. Afranius): auf Grund der Relation des Lupus soll Pompeius den Auftrag erbalten.

<sup>1)</sup> Mommsen a. O.

<sup>2)</sup> Nach Lange (R. A. III<sup>2</sup> S. 321) und Holzapfel (Philol. 46 S. 645) am 12. Januar; aber Cicero sagt nur ante Idus; es mögen in dieser Sache vor den Iden sogar schon mehrere Sitzungen stattgefunden haben (vgl. ad fam. I 1, 2: saepe iam rettulit).

<sup>3)</sup> Dass die Antrage des Crassus und des Bibulus ebenso die religio respectirten wie der des Hortensius, sagt Cicero an der angeführten Stelle aicht ausdrücklich; es folgt aber aus den Worten: teneri enim res aliter non potest, und es wird wenigstens für den Antrag des Bibulus durch ad fam. I 2, 1 bewiesen.

Die ersten vier Anträge gingen offenbar sämmtlich nur von der consularischen Vorlage aus und erachteten die religio für bindend. Auf die Relation des Tribunen nahmen sie bloss indirect Bezug. Der zweite Antrag nämlich war insofern vermittelnd, als er wenigstens die Möglichkeit einer Wahl des mit dem Imperium bekleideten¹) Pompeius (aber natürlich nur zu einem der drei Commissarien) offen liess; durch den ersten, dritten und vierten Antrag aber wurde die Vorlage des Lupus stillschweigend abgelehnt, indem Hortensius und Bibulus durch ihre positiven Vorschläge die Person des Pompeius ausschlossen, Servilius aber jede auf die Zurückführung des Königs zielende Maassnahme untersagte.²)

Was endlich den sünsten Antrag angeht, den einzigen, der sich direct auf die tribunicische Relation beruft, so respectirte auch er zweisellos die religio und verzichtete auf jede Truppenmacht: dies geht daraus hervor, dass er keineswegs siel, als später der Antrag des Bibulus, quatenus de religione dicebat, angenommen (ad fam. 12, 1) und damit decretirt wurde, cum multitudine eum reduci periculosum rei publicae videri (ad Q. fr. II 2, 3). Der Antragsteller Volcacius ging also auch auf die consularische Relation ein, aber seinen positiven Vorschlag gründete er ausdrücklich auf die Vorlage des Tribunen. Dadurch unterschied sich sein Gutachten de religione wesentlich von denen der anderen Consulare.

Am 13. Januar fand in der Angelegenheit eine neue Senatssitzung statt, in der es zu lebhaften Debatten kam; wir erfahren insbesondere, dass Cicero Gelegenheit hatte, den Vorschlag des Hortensius ausführlich zu begründen; zu einer Beschlussfassung aber gelangte man nicht, weil die Zeit verging über einer altercatio zwischen dem Consul Lentulus und dem Tribunen L. Caninius Gallus (ad fam. I 2, 1).

Am 14. Januar endlich sollte die Entscheidung fallen. Die Antragsteller kamen nochmals zu Worte: Hortensius und Genossen

<sup>1)</sup> Pompeius hatte seit dem September 57 die potestas rei frumentariae mit proconsularischem Imperium.

<sup>2)</sup> Nach Mommsen (a. 0., vgl. S. 987 nebst Anm. 4) lehnte der Antrag des Servilius beide Vorlagen ab. Dies ist falsch: die consularische Vorlage enthielt keinen positiven Vorschlag, mit dem das Votum des Servilius unvereinbar gewesen wäre, sondern sprach nur von der religio, durch welche Servilius ohne Zweisel eben sein Votum, dass man die Zurücksührung ganz unterlassen solle, begründete.

glaubten sich an diesem Tage kurz fassen zu dürfen.<sup>1</sup>) Dann schritten die Consuln zur pronuntiatio sententiarum. Nach ihrem Willen sollte zuerst über den Antrag des Bibulus, dann über den des Hortensius und an dritter Stelle über den des Volcacius abgestimmt werden.<sup>2</sup>) Ueber die Stimmung des Senates betreffs der

<sup>1)</sup> In dem Satze: Itaque postridio placuit, ut breviter sententias diceremus finden Goldbacher (a. O. S. 302) und andere einen officiellen Sinn: man einigte sich dahin, die Anträge kurz zu formuliren'. Das logische Subject zu placuit ist aber nicht die Senatsmehrheit, sondern Cicero und Genossen, d. h. die Befürworter des Antrags Hortensius. Denn das itaque weist zurück auf die eindrucksvolle Rede Ciceros vom vorigen Tage (so die . . . vini sumus senatum . . . permovere), und es folgt noch die Begründung: videbatur enim reconciliata nobis voluntas esse senatus. Placuit kann also böchstens bedeuten: wir waren damit einverstanden; wahrscheinlich aber bezeichaet es, wie oben angenommen wurde, nur eine private Entschliessung (richtig Tyrrell). — Wohl mit Recht dagegen zieht Mommsen (a. O. S. 919 und Anm. 6) aus dem Umstande, dass Cicero in mindestens drei Sitzungen seinen Vorschlag abgiebt, den Schluss, wahrscheinlich habe für die Senatsverhandlung formell die Regel gegolten, dass "wenn sie im Laufe des Tages nicht zu Ende kommt, sie in der nächsten Sitzung von vorn zu beginnen hat".

<sup>2)</sup> Wir ersehen daraus', sagt Goldbacher (a. O. S. 302), ,dass Craesus and Servilius ihre Antrage fallen liessen und dass Cicero im vorigen Brief den Antrag des Hortensius wohl nur deshalb an die Spitze stellte, weil er for P. Lentulus war.' Beide Folgerungen sind hinfällig. Wenn Cicero hier nur drei Anträge aufzählt, so geschieht es, weil gleich nach der Erledigung des ersten Antrages die Geschäftsordnungsdebatte einsetzte und durch den Streit, ob nun der zweite oder der dritte Antrag vorzunehmen sei, die weitere Abetimmung verbindert wurde. Die Erwähnung der beiden letzten Anträge hatte also hier für Schreiber und Empfänger des Briefes kein Interesse. Demnach folgt keineswegs, dass Crassus und Servilius ihre Anträge zurückgezogen hatten. Wir lesen ad fam. I 7, 4, dass bei einer späteren Verhandlung beschlossen wurde, ut ne quis omnino regem reduceret (der Beschluss konnte, weil intercedirt wurde, nur als auctoritas niedergeschrieben werden); hier laben wir es doch wohl mit dem noch unerledigten Antrage des Servilius zu then, denn sonst müsste er von einem andern wieder aufgenommen worden sein. Hierdurch wird auch Mommsen widerlegt, der a. O. S. 9874 den Antrag des Crassus vergisst und meint, der Antrag des Servilius sei als Vorschlag, keinen Beschluss zu fassen, oder als Ablehnung der magistratischen Vorlage, begreislicher Weise nicht mit den übrigen Anträgen zur Abstimmung gekommen (s. o. Anm. 6). - In welcher Reihenfolge die Gutachten der Consulare bei der ersten Umfrage abgegeben worden waren, lässt sich natürlich aus der Reihenfolge, in der sie (nach dem Gutdünken des Vorsitzenden) zur Abstimmung gebracht wurden, nicht erschliessen. Es sieht allerdings so aus, als ob die wohlgeordnete Folge, in der die Antrage ad fam. I 1 mitgetheilt werden, auf Ciceros eigener Redaction beruhe. Es ist auch möglich, dass bei

religio herrschte nach all den Debatten kein Zweisel mehr; der Streit konnte sich nur noch um die Frage drehen, ob und von wem der König ohne Heeresmacht zurückgeführt werden solle. Dementsprechend wurde denn auch sosort nach der pronuntiatio das Verlangen laut, man möge den Antrag des Bibulus theilen. Ob die Ruser bona side handelten oder mit kluger Berechnung der zu erwartenden Folgen, muss dahin gestellt bleiben. Der erste Theil des Antrages, der die religio respectift wissen wollte, wurde angenommen; der Vorschlag bezüglich der drei Commissarien dagegen fiel durch (ad fam. I 2, 1; vgl. ad Q. fr. II 2, 3). hätte gemäss der pronuntiatio sententiarum der Antrag des Hortensius an die Reihe kommen sollen; da erhob sich aber Lupus, der Tribun, und nahm das Wort zur Geschäftsordnung. Er behauptete: quod ipse de Pompeio rettulisset, ante se oportere discessionem facere quam consules. In der Vertheidigung und richtigen Erläuterung dieses Satzes besteht Goldbachers Verdienst.1) In den kurzen Worten, mit denen Cicero den Tribunen seinen Einspruch begründen lässt, liegt offenbar folgender Gedankengang. Da die sämmtlichen Gutachten der Consulare, auch das des Volcacius, von der consularischen Vorlage ausgingen, so waren die Consuln berechtigt, die Reihenfolge zu bestimmen, in der sie zur Abstimmung gebracht werden sollten. Demgemäss hatte denn auch der Tribun der Abstimmung über den Antrag des Bibulus ihren Lauf gelassen. Er hätte auch jetzt noch keine Handhabe zum Eingreifen gehabt, wenn derselbe als Ganzes verworfen worden ware. Aber durch die Theilung dieses Antrages und die Annahme seiner ersten Halfte war nach der Aussassung des Lupus eine neue Situation geschaffen worden: die consularische Relation de religione war nun erledigt,

der Umfrage des Bibulus Gutachten an erster Stelle eingefordert worden war, obwohl unter den anwesenden Consularen (die Consula von 57 und 58 sowie Caesar verwalteten Provinzen) Bibulus der jüngste war; denn der Vorsitzende war bei der Umfrage an die Anciennetät nicht gebunden. Aber wir wissen es nicht, und aus der Reihenfolge bei der Abstimmung jedenfalls folgt es nicht. Sicher ist nur, dess Bibulus unter den Consularen nicht zuletzt gefragt worden sein kann, da ja mehrere andere Consulare seinem Gutachten beitraten (ad fam. I 1, 3).

Wesenberg schrieb mit Krauss quam consulares statt quam consules; diese Vermuthung wird bündig widerlegt ausser von Goldbacher auch von Holzapfel (Philol. 46 S. 645), der aber im übrigen nicht glücklich erklärt und conficirt.

und es handelte sich jetzt um die tribunicische Vorlage de Pompeie, mit deren Inhalt ja die senatorischen Gutachten in ihrer zweiten Hälfte concurrirten. Als Referent über diesen Gegenstand hielt er sich demnach für berechtigt, nunmehr über den einzigen Antrag, der ausdrücklich sich auf seine Relation bezogen hatte. d. h. über den Antrag des Volcacius, zuerst abstimmen zu lassen: wurde er verworfen, so mochten die Consuln in der Abstimmung über diejenigen Anträge fortfahren, die nur auf ihrer Relation beruhten. Das also ist der Sinn der Worte: quod ipse de Pompeie rettulisset, ante se oportere discessionem facere quam consules.1) Man versteht leicht, dass diese Argumentation sehr ansechtbar war; nach Ciceros Bericht wurde denn auch von allen Seiten gegen das Verlangen des Tribunen, das er unbillig und beispiellos nennt, protestirt; aber immerhin waren dessen Grunde so stark, dass die Geschäftsordnungsdebatte den Rest der Sitzung in Anspruch nahm. Was aber Lupus zu seinem Vorgehen veranlasste, waren taktische Erwägungen: der Antrag des Hortensius, über den an zweiter Stelle abgestimmt werden sollte, hatte Aussicht, eine Mehrheit zu finden; doch war es vielleicht noch möglich, die Sache des Pompeius zu retten, wenn man den Senat nöthigte, zuerst über den Antrag des Volcacius zu entscheiden.

Wie verhielten sich nun die Consuln dazu? Nach Cicero griffen sie absichtlich nicht durch, weil es ihnen lieb war, wenn durch die Geschäftsordnungsdebatte ein Beschluss verhindert wurde. Der Bericht darüber lautet (ad fam. I 2, 2): Consules neque concedebant neque valde repugnabant; diem consumi volebant, id quod est factum. Perspiciebant enim in Hortensi sententiam multis partibus plures ituros, quamquam aperte Volcacio adsentirentur. Multi rogabantur, atque id ipsum consulibus invitis, nam ei Bibuli sententiam valere cupierunt (so MR, cupiebant G, cupierant Madvig). Hac controversia usque ad noctem ducta senatus dimissus est.

Diese Darstellung leidet an Unklarheit. Insbesondere sind die Worte multi rogabantur, atque id ipsum consulibus invitis durchaus unverständlich. Den Sinn ,sie wurden gebeten kann roga-

<sup>1)</sup> Mommsen (a. O. III 9864, vgl. II 3163) verkennt, dass es sich hier um eine ganz eigenartige Situation handelt, und begründet den Einspruch des Tribunen mit dem stärkeren tribunicischen Rechte: er sei formell berechtigt, aber gegen das Herkommen gewesen.

bantur hier nicht haben, denn es ist ganz unerfindlich, um was man die Senatoren sollte gebeten haben. Allgemein wird es dena auch im Sinne von sententiam rogabantur genommen, aber daan versteht man consulibus invitis nicht. Die Umfrage konnte sich doch nur auf die Geschästsordnung beziehen, und je mehr Senatoren dieserhalb sprachen, desto angenehmer musste es den Consula sein, die ja diem consumi volebant. Deshalb schlug Wesenberg vor zu lesen consulibus (non) invitis. Damit ist denn freilich der gröbste Anstoss beseitigt, aber in Ordnung ist der Satz immer noch nicht. Zunächst sieht man nicht recht ein, was das ipsum soll; denn von einem Gegensatz zum Vorhergehenden oder auch nur von einem neuen Gesichtspunkte ist doch bei dieser Auffassung nicht die Rede. Aber auch abgesehen davon krankt der Satz noch an einem Gebrechen, das durch die Einfügung des nen nicht geheilt wird. Mag man nämlich consulibus invitis oder non invitis lesen, diese Worte vertragen sich nicht mit multi rogabantur im Sinne von sententiam rogabantur; denn wer befragt die Senatoren um ihre Meinung? Doch die Consuln selbst; oder soll man glauben. sie hätten sich die Leitung der Sitzung von dem Tribunen aus den Händen nehmen lassen?

Noch eine andere Souderbarkeit ist vorhanden. Die Consuln merken, dass der Antrag des Hortensius eine grosse Mehrheit haben wird, wenn auch die Senatoren so thun, als wären sie für den des Volcacius (quamquam aperte Volcacio adsentirentur). Dass aperte den hineingelegten Sinn haben kann, bestreite ich nicht; vgl. ad Atl. I 13, 4: nos, ut ostendit, admodum diligit, amplectitur, amet, aperte laudat, occulte, sed ita, ut perspicuum sit, invidet. Aber wen hoffen die Senatoren durch ihre Verstellung zu täuschen? Cicero hat dicendo bemerkt, dass man seinem (d. i. des Hortensius) Antrage gewogen ist (ad fam. I 2, 1): da wird es ja wohl auch dem Tribunen und den Consuln nicht entgangen sein. Auch die starke Opposition gegen das Verlangen des Tribunen sprach deutlich; was sollte also jetzt noch das Gethue? Es war ein Trie, durch den sie sich höchstens lächerlich machen konnten, da je

<sup>1)</sup> Simulabant Pompoi causa, sagt Manutius. Wenn Tyrrell die Gonsuln zum Subject von adsentirentur mecht und erklärt: though they affected to look on the motion of Volcatius as likely to win, so ist dies natürlich nicht bloss lexikalisch, sondern auch grammatisch unmöglich.

diejenigen, auf welche er etwa berechnet war, hinreichend kler zu sehen schon lange in der Lage waren<sup>1</sup>).

Ferner erwartet man, dass Cicero mit deutlichen Worten sagt, die Consula seien nicht bloss gegen die Annahme des Antrages Hartensius, sondern auch gegen die des Antrages Volcacius gewesen; weil ihnen bei de Antrage missfielen, deshalb wollten sie durch die Geschäftsordnungsdebatte den Tag vertrödeln. Wie der Text jetzt lautet, kann man dies aber bloss indirect erschliessen.

Doch genug der Ausstellungen; ich will lieber den Satz hinschreiben, wie er meiner Meinung nach richtig zu gestalten ist; est enim verum index sui et falsi. Also: Perspiciebant enim in Hertensi sententiam multis partibus plures itures, quamquam sperte, (ut) Volcacio adsentirentur, multi rogabantur, atque id ipsum consulibus invitis, nam ei Bibuli sententiam valere cupierunt. Warum also grissen die Consuln nicht durch, warum liessen sie der Geschästsordnungsdebatte ihren Laus? Sie wollten es zu keinem Beschluss kommen lassen (diem consumi volebant); denn sie sahen, dass bei Weitem die Mehrzahl für Hortensius stimmen würde, trotz der unverhüllten Versuche, die man bei vielen Senatoren machte, um sie auf die Seite des Volcacius zu ziehen, Versuche, die ebenfalls den Consuln wider den Strich gingen, da sie es am liebsten gesehen hätten, wenn des Bibulus Antrag durchgegangen wäre.

Ich bemerke zunächst, dass das (ut) nicht auf blosser Conjectur beruht, sondern in der Ueberlieserung seine Stütze hat. Nämlich M (und bloss M, dessen Vortresslichkeit sich hier wieder bewährt) hat hinter aperte am Ende der Seite vi, von der Hand des Schreibers, aber ausgestrichen: es ist das verlangte ut, das zu verderbt (oder vielmehr verlesen) und dann getilgt wurde. Die Folge war, dass nun adsentirentur mit quamquam verbunden und bei multi rogabantur ein neuer Satz angesangen wurde.

Aperte hat jetzt die gewöhnliche Bedeutung "offen, unverhüllt", wie z. B. ad fam. I 1, 1: aperte pecunia nos oppugnat. Wir wissen aber, dass die Anhänger des Pompeius ganz unverhohlen Anstrengungen machten, ihr Ziel in dieser Sache zu erreichen, vgl. ad fam. I 1, 3: Libonis et Hypsaei non obscura concursatio et

<sup>1)</sup> Holzapfel (a. O. S. 646) fasst sperte im gewöhnlichen Sinne, will aber für quamquam lesen quam qui. Diese Aenderung hilft zwar dem Satze auf, in dem sie vorgenommen ist, lässt aber die Räthselhaftigkeit des folgenden multi rogabantur etc.) unbeseitigt.

contentio omniumque Pompei familiarium studium in eam opinionem rem adduxerunt, ut Pompeius cupere videatur. Dazu passt, dass sie auch jetzt, während der Sitzung, aperte rogant. Die eigenthümliche Verstellung der Senatoren kommt somit in Wegfall. In rogabantur ist jeder Anstoss beseitigt; es bedeutet gar nicht sententiam rogabantur, sondern bezieht sich auf ein privates Bearbeiten der einzelnen Senatoren, gerade so wie in § 1 unseres Briefes, wo Cicero von sich selbst sagt, er habe die günstige Stimmung des Senates cum dicendo tum singulis appellandis rogan disque wahrgenommen. Die Pompejaner legten sich ihrerseits dabei gar keinen Zwang auf, sie betrieben die Sache aperte. Dies ist aber den Consuln auch nicht recht: atque id ipsum consulibus invitis: erst so wird das einen Gegensatz andeutende ipsum recht verständlich. Die Consuln fürchten in erster Linie, dass der Antrag des Hortensius durchgeht: aber wenn etwa der Tribun es durchsetzt, dass der Antrag des Volcacius vorber zur Abstimmung gebracht wird, so mag diese intensive Agitation ihm doch vielleicht zum Siege verhelfen, und das passt den Consuln ebenso wenig. Der Text lässt jetzt den Gedanken klar hervortreten, dass die Consuln gegen beide Anträge waren, die nach dem Durchfall des Antrages Bibulus mit einander concurrirten; es ist ihnen weder darum zu thun, den Antrag Hortensius, der die meisten Chancen hat, zur Abstimmung zu bringen, noch gefällt ihnen die offene Agitation für den Vorschlag des Volcacius: nam ei Bibuli sententiam valere cupierunt. Das in MR überlieferte cupierunt lässt sich vielleicht halten; der Sinn ist hypothetisch wie in numquam putavi oder putaram: sie bätten gewünscht. Doch ist Madvigs Aenderung sehr leicht; aus seinem cupierant konnte ebenso gut cupiebant (G) wie cupierunt (MR) werden.

Ich glaube, die vorgeschlagene Textgestaltung ist so einleuchtend, dass ich auf andere Erklärungs- und Verbesserungsversuche nicht mehr einzugehen brauche<sup>1</sup>). Der Verlauf der Ge-

<sup>1)</sup> Die Vulgata wird gehalten von Mendelssohn, C. F. W. Müller und Schiche (Jahresber. d. phil. V. 1899 S. 333); für Wesenbergs (non) erklären sich Tyrrell und Reid (The class. rev. 1897 S. 244); Purser (Hermsthena 1900 S. 52) stimmt ihnen bei oder will noquo id ipsum lesen. Auf Holzapfels quam qui für quamquam wurde schon hingewiesen; endlich will Gretton (The class. rev. 1897 S. 108) das ei in dem Satze nam ei...valere cupierunt nicht auf consulibus, sondern auf multi beziehen.

schästsordnungsdebatte stellt sich nun, nachdem wir dem rogabantur seine richtige Beziehung gegeben haben, nicht mehr so dar, als ob zahlreiche Senatoren ihr Gutachten zur Geschäftsordnung abgegeben hätten: wir werden ihn uns vielmehr im Wesentlichen als ein Hin und Her zwischen dem seine Gründe entwickelnden Tribunen und den sie (wenn auch lau) widerlegenden Consuln zu denken haben. Jedenfalls wurde es darüber dunkel<sup>1</sup>), so dass der Senat unverrichteter Sache auseinandergehen musste. Uebrigens ist in dieser Sitzung doch wenigstens ein Beschluss gefasst worden, wenn er auch wegen Intercession der Tribunen Cato und Caninius nur als auctoritas protocollirt werden konnte: es war ein Beschluss. der die Tribunen binden wollte, die Sache des Königs Ptolemaeus nicht an das Volk zu bringen (ad fam. I 2, 4). Er muss also im Apfang der Sitzung zu Stande gekommen sein, ehe man in die Berathung und Abstimmung über die verschiedenen sententiae de religione eintrat.

Dortmund.

W. STERNKOPF.

<sup>1)</sup> Hac controversia usque ad noctem ducta. Mit Unrecht führt Lange (R. A. Il<sup>3</sup> S. 396 Anm. 4) diese Stelle zum Beweise dafür an, dass in dringenden Fällen als Ausnahme von der Regel auch Nachtsitzungen vorkamen.

## OYAOXYTAI.

Band XXXVII 391 ff. dies. Zischr. hat L. Ziehen nachgewiesen, dass das Streuen der οἰλοχύται in nachhomerischer Zeit kathartische Bedeutung hatte, und die Annahme, der ausschliessliche oder doch nebenher verfolgte Zweck sei gewesen, den Göttern wie von Pleisch und Wein, so auch von der Brotfrucht einen Antheil zu übermitteln, widerlegt.') Weniger glücklich scheint mir die Behandlung der Homerstellen, und da ich hoffe, dass die folgenden Bemerkungen nicht ganz ohne positives Ergebniss bleiben sollen, sei es gestattel, hier nochmals das Wort zu ergreifen.

Eine symbolische Handlung zum Zweck einer κάθαρσις hat für die homerische Zeit von vorn herein keine Wahrscheinlichkeit. Die Reinigungen, die dort vorgenommen werden, sind durchaus äusserlich: Waschen der Hände, Anlegen reiner Kleider, Spülen der zur Spende bestimmten Gefässe u. ä.; eine andere Unreinheit als die des Körpers kennt man nicht, selbst der Mord besleckt nicht, und die Vorstellung einer mystischen Krast, die doch allen späteren Lustrationsceremonien zu Grunde liegt, ist jener Periode fremd. Was bedeutet nun damals das Streuen der οὐλοχύται?

Ich beginne mit der aussührlichen Schilderung γ 439 st. Nachdem die Kuh und das Opsergeräth herbeigeschasst sind, Νέστως χέρνιβά τ' οὐλοχύτας τε κατήρχετο. Vergleicht man Α 449 χερνίψαντο δ' ἔπειτα καὶ οὐλοχύτας ἀνέλοντο, so kann über den Sinn kein Zweisel sein, aber die Erklärung des Ausdrucks, der nur

<sup>1)</sup> Ziehen verzichtet (S. 397, 1) auf die Verwertung einer Stelle, die seinen Ausführungen die erwünschteste Bestätigung bringt, ich sehe nicht ein, warum? Er will Eur. Iph. Aul. 1472 unter den προχύταις καθαρσίοις, anders als V. 955, Weihwasser verstehen. Nur weil das Wasser an der Stelle sonst nicht erwähnt würde? Dann wären ja umgekehrt die οὐλοχύται nicht erwähnt, und zum hellen Auflodern (αίθεσθω πῦρ) ist eine Flamme doch sicherlich durch Hineinwerfen von Gerste und Salz eher zu bringen als durch Hineingiessen von Wasser.

hier begegnet, steht, wie ich glaube, noch aus. Dittenberger. der im Ind. lect. Hal. 1889/90 mit gewohnter Schärfe und Klarheit die Bedeutung des xarápyegoat für die spätere Zeit auseinandergesetzt hat.1) beschränkt sich für diese Stelle auf die allgemein giltige Bemerkung κατάρχεσθαι simplicem initii faciendi notionem habet (p. VI), und findet in den Worten nur ein Beispiel der auch später bei Beginn des Opfers üblichen Bräuche; auch scheint der Hinweis auf das ebenso construirte Eragrag Sat bei Eur. Inh. Aul. 955 nicht ausreichend, den seltsamen Gebrauch des Accusativa statt des zu erwartenden Genetivs zu erklären. Wir haben ausserdem bei Homer die Composita anaorea Sat und ἐπάργεσθαι. Jenes bedeutet (als Erstlingsgahe) abschneiden, dieses (die Weihegabe aus dem Mischkrug) heraufheben, d. h. schöpfen (vgl. Z 264 und über beide Worte diese Ztschr. XXXIV 477 f.): κατάρχεσθαι wird nichts Anderes heissen als weihend auf den Beden schütten. Nestor hat sich wohl das Wasser über die Hände giessen lassen<sup>2</sup>); von einem Sprengen steht weder hier noch an einer andern Stelle etwas, und das Waschen hat sacrale Bedeutung nur in dem Sinne wie auch Z 266, & 750 und überall, wo der Mensch die Nähe der Gottheit sucht. Der Ausdruck muss also zeugmatisch sein und das Ganze bedeuten: χερνιψάμενος ούλογύτας (άνείλετο καί) προύβάλετο. Darnach betet er 38 Athene, während er der Kuh Stirnhaare abschneidet und sie ins Feuer wirst. Die οὐλογύται kann er dabei nicht mehr in der Hand gehabt haben. Währenddessen haben auch die Andern Gerste aufgenommen und streuen sie unter Anruf der Göttin. Nestor tritt also hier nicht bloss insofern hervor, als er der eigentlich Betende ist (445 f.), die Opferstücke ins Feuer legt und die Spende darauf giesst (459, vgl. A 462, § 446): er streut auch zuerst die ovloγύται (οὐλογυτῶν πρῶτος ἦργε Schol. zu y 445). Dies Versahren ist nicht auffallend; auch am Abend vorher hat er als Herr des Hauses der Athene zuerst einen vollen Becher gespendet (s. diese Ztschr. XXXVI 323, 1), dann erst haben die übrigen Festgenossen das Trankopfer dargebracht (y 393 f.). Weitere Einzelheiten kann man wieder nur im Zusammenhang mit ähnlichen Stellen erörtern,

<sup>1)</sup> Es fasst zusammen: Besprengung des Alters und der Thiere mit Weihwasser, Bestreuen mit Gerste, Abschneiden der Stirnhaare, κατευχή.

<sup>2)</sup> Die  $\pi \rho \acute{o} \chi o o s$  fehlt freilich, vgl. aber  $\Omega$  303,  $\Gamma$  270.

denn es giebt keine Schilderung eines Opfers, die nicht verkürzt wäre, alle müssen sich gegenseitig ergänzen.1)

A 449 ff. folgt der Handwaschung das Aufnehmen der οὐλοχύται, darnach das Gebet des Chryses. Darauf heisst es (458) έπεὶ ρ' εὔξαντο καὶ οὐλογύτας προβάλοντο. Während Chryses betet, haben also alle Anwesenden die Gerste in der Hand, nachdem er geendet. εὖΕαντο auch sie. Darunter haben wir uns kein zweites Gebet Aller vorzustellen, sondern nur ein Anrufen des Gottes (vgl. T 255,  $\Gamma$  275,  $\Omega$  306), etwa der Art, dass der Chor rust: Apollon hör und erfüll es, oder auch nur Klü Di Anollov. Dabei werden die οὐλογύται vorwärts geworfen, dann die Thiere geschlachtet. Man wird annehmen müssen, dass auch Chryses mit den Andern Gerste aufgenommen hat, wie er selbstverständlich sich vor dem Gebet gewaschen hat. Ob er sie erst, nachdem er das Gebet gesprochen, fortwirst, gleichzeitig mit den Andern, oder, wie Nestor, früher, wird sich nicht entscheiden lassen, ebensowenig wie B 410 (421), ob Agamemnon es thut. Chryses betet (A 450) χείρας άνασγών, ohne Zweifel auch Agamemnon B 411 f. Das ist fester Brauch, zu einem Gotte die Hände erheben ist so viel wie beten (Z 257,  $\Omega$  301). Wenn Speudende, den Becher in der Hand, beten, richten sie nur das Auge gen Himmel ( $\Pi$  232,  $\Omega$  307). Das ist natürlich, aber K 461 ff. hält Odysseus beim Gebet die erbeuteten Wassen in der erhobenen Hand, und T 254 betet Agamemnon auch mit erhobenen Armen und hat dabei die abgeschnittenen Stirnhaare in der Hand. Auch \( \Gamma 275 \) wird es nicht anders sein. Zwar haben die Herolde die Wolle, die Agamemnon von der Stirn der Lämmer geschnitten hat, unter die Besten der Achaeer und Troer vertheilt, denn hier leistet Agamemnon den Eid nicht für sich allein wie im T, sondern für Alle, und die βασιληες sollen mit verpflichtet werden, aber er selber ist vor den Andern betheiligt, wird daher auch Wolle in der Hand behalten haben und betet doch auch hier χείρας ἀνασχών. Es scheint darnach noch nicht Regel gewesen zu sein, beim Gebete dem Gotte die Fläche der ossenen Hand entgegenzuhalten, und es ist sehr wohl denkbar, dass man auch die οὐλοχύται während des Gebets in der Hand hielt und sie den Göttern gleichsam zeigte. Ebenso mag es

<sup>1)</sup> Am eingehendsten sind γ 439 ff. und Δ 449 ff.; aber auch hier fehlt z. B. das eine Mal das Abschneiden der Stirnhaare, das andere Mal das avelse θαι der οὐλοχύται.

145 Nestor mit den Stirnhaaren der Kuh gemacht haben, ehe sie verbrannte. Desgleichen wird nicht sicher zu entscheiden n. ob A 458 u. s. w. das sveare (der Andern) zeitlich vor das ροβάλοντο fallt. Will man auf die im Vers gegebene Reihenfolge wicht legen, so wurde das Fortwerfen erst nach dem Anruf gebehen, aber zu sest ist auf solche Schlüsse nicht zu bauen, wie B. der Vergleich mit s 264 lehrt. Da das sursa 3 au nur von rzester Dauer ist, mag man sich am Besten beides gleichzeitig estellen. Sonst steht die Ordnung fest. Auch B 410 (wo das ργίψαντο nicht ausdrücklich erwähnt wird) folgt dem Aufnehmen τ ούλογύται das Gebet dessen, der das Opfer darbringt, dann r Gebetsruf aller Theilnehmer und das Wersen der ovlozitat. rnach das Schlachten des Rindes. Ebenso µ 356 ff. (wo das reuen der Blätter nicht erwähnt wird), nur dass hier, da kein inzelner das Opfer darbringt (wie y 444, B 410), und auch kein riester des Gottes da ist (wie A 450), dem evreo Jai Aller kein ebet des Hauptbetheiligten vorangeht.1)

Wohin warf man die οὐλοχύται?

Die Gedichte selbst geben uns keine Antwort darauf, das beessende Wort sagt nur: ,vor sich', den Scholiasten zu glauben ber ist in diesem Falle misslich; denn jeder wird zugeben, dass e eigentlich kaum anders konnten, als den ihnen wohlbekannten rauch, die Gerste auf den Altar und das Haupt der Opferthiere streuen, auch bei Homer voraussetzen. Dennoch herrscht auch i nicht einmal völlige Uebereinstimmung. ἐπέγεον τοῖς βωμοῖς eisst es bei Eustath. zu A 449 und im Scholion zu y 445 xarρχεσθαι τὸ ἀπὸ τῶν γερνίβων περιοραίνειν τῷ ἱερείω καὶ ας χριθάς προβάλλειν έχάλουν οί παλαιοί. An der zweiten telle also finden wir auch schon das Besprengen der Thiere mit lasser, was offenbar nur aus dem γέρνιβα κατήρχετο geschlossen t. Nun baben wir aber nur an einer einzigen Stelle einen Altar A 448), und an einer andern, was noch merkwürdiger scheint, ein Opferthier (8 761). A 448 stehen um den Altar die Thiere erum, in weiterem Kreise (vgl. B 410, µ 356) die Festgenossen; erfen sie die Gerste vorwärts, so ist es sehr wahrscheinlich, dass e auf die Thiere und den Altar fällt, aber dass es Zweck war, sie

<sup>1)</sup> Umgekehrt & 419 ff., wo der fromme Eumaios das Schlachten nur in Formen des Opfers vollzieht; er allein betet (423, 436), der Anruf der ndern feblt.

damit zu bestreuen, wird sich nicht behaupten lassen, denn das hätte nur einen Sinn bei Voraussetzung des Glaubens an eine kathartische Krast der οὐλογύται, und davon sindet sich, wie gesagt, keine Spur. Auch den Zweiselnden wird wohl eine Parallele überzeugen. μ 357 f. heisst es von den Gefährten des Odysseus φύλλα δρεψάμενοι τέρενα δρυός ύψιχόμοιο οὐ γὰρ ἔχον κρί λευκόν. Blättern hat man doch sicherlich eine reinigende Krast nicht zugeschrieben, aber im Ritual wurde ein Glied fehlen, wenn man nicht οὐλογύται oder einen Ersatz dafür streute, und wie das Wasser, das man statt des Weines spendet (363), sind in diesem besondern Falle auch die Blätter eine Darbringung. Dafür halte ich also die homerischen οὐλοχύται. Gegen diese Ansicht scheint Ziehen (S. 395 f.) besonders schwer der Umstand ins Gewicht zu fallen, dass man die οὐλοχύται nicht zugleich mit Fleisch und Wein den Göttern darbot, und ,wir sie im Opferritual stets an ganz anderer Stelle finden'.1) Gewiss, - wenn nichts weiter gesolgert werden soll, als dass die οὐλοχύται nicht die Bedeutung hatten, den Göttern auch Brot zu übermitteln, wie die Menschen es neben Fleisch und Wein geniessen; dann hätte allerdings Alles zusammen in die Flamme gelegt werden müssen. Aber Ziehen setzt, was für die spätere Zeit gilt, auch für Homer voraus. Und doch zeigt gerade ein Vergleich homerischer Stellen mit dem Beispiel, das ihm den ,entscheidenden' Beweis für die Richtigkeit seiner Ausführungen zu bringen scheint, den Unterschied am deutlichsten. Eur. Isk. Aul. 1563 ff , muss Kalchas, bevor er das \( \alpha \alpha \sigma y \alpha voy \), das er stets an der Seite trägt, zur heiligen Opferhandlung benutzt, es reinigen. weihen und thut dies, indem er es in den Korb legt' und es mit den οὐλαί bedeckt. Damit vergleiche man Γ 271 ff. und T 252f. Ich glaube, dass die Scholien uns hier den richtigen Weg weises, gerade deshalb, weil, was sie überliefern, mit dem späteren Branch nicht übereinstimmt. προθύματα nennt Eustathius zu A 449 die ούλοχύται, und έθυον αὐτὰ πρὸ τοῦ legelou, εἶτα τὸ legelov

<sup>1)</sup> Er håtte hinzufügen dürfen, dass überhaupt nichts zu der Annahme berechtigt, die homerischen Griechen hätten die ordanieras verbrannt, wie sie es mit Fleisch und Wein (er wird auf die brennenden Scheite gegessen) dach thaten. Nicht jede Darbringung beabsichtigt im eigentlichen Sinne einen Genuss zu schaffen; auch den Wein giesst man zur Erde, wenn kein Fener auf dem Altar brennt (3 89. 651 u. s. w.). Das sind nur Zeichen frommer Gesinnung, die, wie man hofft, von den Göttern nicht unbemerkt bleiben werde. (Vgl. II 232, umgekehrt 4 553, u. s.).

heiset es in den Scholien zu  $\gamma$  441. Also ein Voropfer. Welchen Zweck hatte das?

Ziehen betont (S. 396 f.) die enge Zusammengehörigkeit der χέρνιβες und οὐλοχύται. Aber bei diesen ist zu scheiden zwischen dem ἀνελέσθαι und προβάλλεσθαι; das ἀνέλοντο gehört zusammen mit dem χερνίψαντο (Α 449 cf. γ 445), das προβάλοντο mit dem εὕξαντο (Α 458, Β 421, γ 447), und das προβάλλεσθαι ist natūrlich das Wesentliche. Das ἀνελέσθαι wird denn auch nur einmal erwähnt (Α 449) und hat nur eine Nebenbedeutung, etwa wie wenn ich sagte: er nahm einen Stein auf und warf ihn; genügen würde, um dasselbe zu sagen: er warf einen Stein. Also das Werfen der οὐλοχύται begleitet den Anruf des Gottes.

Es giebt kein Opfer ohne Gebet. Und zwar ist das Gebet die Hauptsache, man opfert und spendet, um seine Wirkung zu erhöhen, um sich der Erhörung zu versichern. Es kommt vor silem darauf an, sich dem Gotte vernehmbar zu machen, seine Aufmerksamkeit zu erregen. Das geschieht auf verschiedene Weise: todurch dass man laut betet, ja schreit (μεγάλ' εύγετο cf. Eust. m A 449 p. 133, 29 f.), dass die Frauen ολολύζουσι (μετά πραυyñς ευχεσθαι Schol. Aristoph. Pac. 97), dass man den Boden schlägt, damit die Unterirdischen das Geräusch hören (1 568). Aber auch das Auge der Götter sucht man auf sich zu lenken. Man erhebt die Arme. Glaukos zeigt dem Gott die Wunde, um deren Heilung er fieht (II 517), und Odysseus Athene die Waffen, die er ihr weihen will (K 460, 462), man spendet,1) man opfert ein Thier und lässt die dustende xvion zum Himmel steigen, man bringt Weihegaben (Z 303. y 274). Natürlich müssen diese begleitenden Handlungen den Göttern wohlgefällig sein, um sie gnädig zu stimmen. Diesen Zweck, denke ich nun, haben auch die οὐλοχύται, sie sollen den Gott aufmerksam machen und zugleich eine Gabe, ein Opfer sein. In Zusammenhange der Opferhandlung konnte nur ein Nahrungsmittel in Frage kommen, und was konnte neben dem Wein geeigneter scheinen als das nährende Korn, gemischt mit dem würzenden Salze?

Ich komme jetzt zu der ,besonders interessanten' Stelle, von der Ziehen (S. 393) ausging, und die ihn zu einem so ganz andern

<sup>1)</sup> Hat man Grund leise zu beten, so ist dies das einsachste und gewöhnlichste Mittel, den Gott ausmerksam zu machen ( $\theta$  89. H 480.  $\sigma$  651), während es natürlich auch die lauten Gebete begleitet.

Resultate fuhrte: δ 759 ff. Penelope hat sich gewaschen, reine Kleider angelegt, geht in das ὑπερῷον und

ἐν δὲ θέτ' οὐλοχύτας κανέφ, ἢρᾶτο δ' Αθήνη. Es folgt das Gebet um Errettung Telemachs, darnach 767:

ως είπουσ' όλόλυξε, θεά δε οί έκλυεν εύχης. Es fällt zunächst auf, dass Penelope nicht vor dem Gebet Olohiles. wie es die troischen Frauen Z 301 thun, denn die δλολυγή ruft den Gott herbei. ολολύζετ' ω γυναίκες, ως έλθη θεά, heisst es bei Euripides (Erechth. frg. 353 S. 369 N.), und Odysseus verbietet (χ 411) Eurykleia das ολολύζειν, denn ούχ δσίη κταμένοισιν ἐπι' ἀνδράσιν εὐχετάασθαι; Leichname sind kein Anblick, zu dem man Götter ruft, wie zu einem frommen Opfer. Auch y 450 fanden wir das ολολύζειν erst nach dem Gebet, als die Kuh den Todesstreich empfangen hat. Es ist also Sitte, den Ruf erst bei Darbringung der Opfergabe zu erheben.1) Damit ist der scheinbare Widerspruch zwischen Z und d erklärt, denn auch dort ertont die όλολυγή beim Weihen des πέπλος, und ich meine auch die Frage beantwortet, die Ziehen S. 395, 1 auswirft, was Penelope eigentlich mit den οὐλοχύται mache: wenn sie nach dem Gebet die Götter anrust, muss sie ihnen etwas darbringen, sie streut also die οὐλοχύται.2) So entspricht das ὀλόλυξαν der Frauen dem ευξαντο der Männer A 458, B 421, γ 447.

Ob für die οὐλοχύται nun die Bezeichnung 'Opfer' angemessen ist oder nicht, ist ein Streit um Worte. Vergil Aen. VI 246 nennt die abgeschnittenen Stirnhaare der Opferthiere, die ins 'heilige Feuer' gelegt werden, libamina prima (cf. γ 446. ξ 428), die römische mola salsa, die Ziehen (S. 393) für ein durchaus treffendes Analogon zu den οὐλοχύται hält, ist auch Opfer (Hor. c. III 23, 20. Wissowa Religion der Römer 346), ja die καθάρματα, die man abgewandten Blicks fortwirft, sind Opfer für die Dämonen und Geister der Tiefe (Rohde Psyche II 79, 1). Näher aber als all dies scheint mir ein anderer Vergleich zu liegen. Schon vor mehreren Jahren, als ich in anderem Zusammenhang kurz auf δ 759 ff. hinwies,

<sup>1)</sup> Wie über eine am festlichen Tage bingeschlachtete Hekatombe also will Eurykleia aufjauchzen, als sie die Freier hingestreckt sieht, die sie so herzlich gebasst hatte; auch die Götter sollten sich des Anblicks freuen.

<sup>2)</sup> Dass sie "während des Gebetes die Hand darauf legt", verbietet sich sehon durch die Haltung der Betenden, wie wir gesehen haben. Auch beim ολολύζειν erhebt man die Hände, wie beim εῦχεσθαι Z 301.

merkte ich (in dies. Ztschr. XXXIV 474, 1): ,der Mann hätte in esem Falle Wein gespendet, und diese Analogie scheint mir in r That die treffendste. Wer Spenden, wie wir sie z. B.  $\Omega$  305 ff., ! 230 ff. haben, nicht Opfer nennen will, nun der mag auch für e  $o\hat{v}\lambda o\chi\hat{v}\tau\alpha\iota$  den Namen verwerfen, Sinn und Zweck ist derselbe.

Es erübrigt die Frage, wie ein πρόθυμα ein κάθαρμα werden nnte. - Die ganze religiöse Entwicklung und der wie es scheint ild nach Homer aufkommende Glaube an Besteckungen nicht äusserther Art. vor denen niemand sicher war, musste den Wunsch the legen, gerade beim Opfer alles was unrein sein konnte fernibalten oder zu entsernen. Das war nur durch kathartische Mittel öglich. Als solche galten vor allem das Blut der Opferthiere, An-Inden eines Feuers (xa Jápacor πῦρ Eur. Herakles. 937), Anwening von Wasser. All dies fand man beim homerischen Opfer vor. iente hier das Feuer lediglich dem Zwecke, die den Göttern zuparmenden Fleischstücke zu verbrennen, wie das Wasser zur laschung, so tauchte man jetzt ein brennendes Scheit (dallor) s Weihwasser und besprengte den Altar, die Anwesenden und e Thiere.1) Zu gleichem Zweck begoss und bestrich man (was i Homer noch nicht vorkommt) den Altar mit Blut. Die ovγύται aber hatten von jeher ihre Stelle zwischen dem γερνίπτεθαι und dem εύχεσθαι, gehörten zum κατάρχεσθαι, den vorreitenden Handlungen. Daran war nichts zu ändern, als Opfer ante man sie aber so nicht mehr verstehen, denn die ganze eihe der Begehungen, die unter der Bezeichnung κατάρχεσθαι sammengefasst werden, diente nun der Reinigung und Heiligung, ad in diesen Zusammenhang hätten sich die οὐλοχύται wohl fügen ussen, auch wenn das leρον άλφιτον mit dem beigemischten alz (cf. Theokr. id. XXIV 95) weniger zweckentsprechend erschienen are, als es thatsachlich der Fall sein musste.

Berlin.

PAUL STENGEL.

<sup>1)</sup> Vasenbilder zeigen häufig statt der χέρνιψ ein Becken, unseren Taufcken ganz ähnlich.

Bei der grossen Menge der Euklidhandschristen musste ich bei der kritischen recensio der Elemente (I-IV, Lipsiae 1883-86) von vorn herein darauf verzichten sie alle einzusehen, geschweige denn zu vergleichen oder auch nur im einzelnen zu classificiren. Für den Text selbst ist der wirkliche Verlust dabei voraussichtlich nicht gross. Es steht fest, dass die Elemente uns in zwei Redactionen vorliegen, einer von Theon im 4. Jahrh. besorgten und einer älteren. Diese ist nur vertreten durch den ausgezeichneten Vaticanus 190 (P) saec. X: für die Theonische konnte ich durch das ganze Werk drei unter einander unabhängige alte Handschriften benutzen, den Bodleianus des Arethas (B) scr. 888. Laurentianus 28, 3 (F) saec. X und Vindobonensis XXXI 13 (V) saec. XII, dass 4 für Buch I und VII-XIII einen Bononiensis (b) saec, XI, für Buch 1-VII Parisipus 2466 (p) saec. XII, für Buch VIII-IX und XII -XIII Parisinus 2344 (q) saec. XII, und für Theile von Buch X und XIII einen Londoner Palimpsest saec. VII-VIII. Aus diesen alten Textquellen kann man zuversichtlich hoffen ein sicheres Urtheil über die Theonische Redaction zu gewinnen, so dass nur die Aussindung einer zweiten Handschrist der älteren Ausgabe eines wesentlichen Einfluss auf die Textgestaltung üben könnte.

Dagegen ist eine Geschichte des Textes, so weit sie an den Handschriften hängt, und eine Unterbringung der einzelnen Handschriften in eine Stammtasel, wie es für die Optik und Katoptrik durchgesührt ist (Euklides op. vol. VII, 1895), mit dem vorliegenden Material nicht möglich. Bei der Darstellung der Ueberlieserungsgeschichte (vol. V, 1888) musste ich mich daher darauf beschränken, die Theonische Recension ins Licht zu setzen und die vortheonischen Interpolationen so weit möglich aufzudecken. Zur letzteren Ausgabe sind in meiner Untersuchung über die im V. Band gesammelten Scholien ) einige weitere Beiträge hinzugetreten.

Om Scholierne til Euklids Elementer, in den Schriften der dänischen Gesellschaft der Wissenschaften, 6. Reihe, histor.-philos. Abth. II 3 (Kopenhagen 1888).

In den seitdem verslossenen 13 Jahren ist werthvolles neues Material, aus Papyri und sonst, hinzugekommen, und einige Handschristen habe ich neu oder weiter untersucht. Ich halte es daher für meine Psticht sowohl aus dem neuen Material die Resultate zu ziehen, als auch was ich gesammelt habe vorzulegen, um so für eine abschliessende Ueberlieserungsgeschichte der Elemente den Weg zu ehnen, der doch erst dann zu Ende gegangen ist, wenn jeder Handschrist ihr Platz genau angewiesen ist.

I.

Im Herculanensischen Papyrus nr. 1061 1) col. 8 Z. 9-17 wird Elem. I def. 15 folgendermaassen citirt: χύχλος σχημά τί ἐστιν Ιπίπεδον ύπο μιάς γραμμής περιεχόμενον, προς ην άφ' ένος τημείου των έντος του χύκλου χειμένων πάσαι αί προσπίstorgal εὐθείαι ἴσαι εἰσίν. In allen unseren Hss. ist nach περιεχόμενον hinzugefügt:  $\ddot{\eta}$  χαλείται περιφέρεια, das auch schon Martianus Capella vor sich hatte (nicht aber Heron, wie im Apparat zur Stelle angegeben ist; seine des. 29 beweist das nicht mit Sicherheit); dagegen fehlen die Worte bei Proklos und in einem Citat aus Tauros bei Philoponos, daher auch bei Philoponos selbst, der die Definition östers anführt, ebensalls bei Sextus Empiricus. Nach diesen Quellen hatte ich die Worte als unecht bezeichnet, und das wird nun durch diese älteste aller Quellen bestätigt. Aehnlich verhält es sich mit dem zweiten Zusatz in dieser Desinition, den Worten πρός την τοῦ χύκλου περιφέρειαν nach ei Jelae, nur sitzen sie nicht so sest; sie sehlen wie im pap. Hercul, nicht nur wie die vorigen bei Tauros, Sextus und Proklos, sondern auch bei Heron und Mart. Capella, dagegen finden sie sich bei Philoponos und in allen Hss. bis auf eine (s. unten), nur dass sie in b ausradirt sind.

Aus Aegypten sind bis jetzt nur zwei Bruchstücke der Elemente zum Vorschein gekommen. Das eine, The Oxyrhynchus Papyri I S. 58 nr. XXIX saec. III—IV, enthält die Protasis von Elem. Il 5 wörtlich wie in unseren Hss. (vol. 1 S. 128, 17—22), von zwei ganz gleichgiltigen Schreibfehlern abgesehen (μετοξυ statt μεταξύ, am Schluss τετραγωνου statt τετραγώνφ). Die

<sup>1)</sup> Herausgegeben in Oversigt over det kngl. danske Videnskabernes Selskabs Forhandlinger 1900 S. 161. Ebenda S. 147 ff. habe ich das folgende Fragmest behandelt.

Figur, wie es scheint ohne Buchstaben, nur durch ein s' auf diesen Satz bezogen, steht gleich nach der Protasis, nicht, wie in unseren Hss. gewöhnlich, am Schluss des Beweises. Ein Interesse gewinnt das Bruckstück aber dadurch, dass vor II 5 noch die Buchstaben περιεχομε (mit Raum für -νφ δρθογωνίφ· δπερ ξδει δείξαι und Schlussstrich) erhalten sind. Daraus folgt nämlich, dass das Corollar zu II 4 gesehlt hat. Es steht in allen Theonischen Hss., in P dagegen nur von späterer Hand. Das Papyrussragment bestätigt also meine Annahme, dass es von Theon herrührt. Leider gestatten die Reste nicht zu erkennen, ob der zweite Beweis sür II 4 (vol. I app. nr. 1) da war oder nicht.

Wesentlich anders verhält es sich mit dem zweiten Panyrusfragment der Elemente (1 39. 41 p. 92 ss.), Fayûm towns and their Dadyri S. 96 nr. IX saec. II-III. Ich setze eine Restitution hierher, da die Herausgeber keine versucht haben. Die Zeilenlänge lässt sich mit genügender Sicherheit aus Z. 15-16 berechnen. Die Figur. die hier wie in unseren Hss. am Schluss des Satzes steht, zeigt namlich, dass der neue Satz mit einer neuen Zeile begann; also fehlen vor λλ Z. 15 sieben Buchstaben. Da weder von Einrückung der Zeile die Rede sein kann, die überhaupt in alten Hss. ungebräuchlich ist, noch von Vorrückung eines Buchstabens, weil am linken Rand die Satznummer stehen musste, fehlen also am Anfang vos Z. 16 ebenfalls ca. 7 Buchstaben, und wenn wir für die Lücke Z. 15-16, wie kaum anders denkbar - höchstens könnte ze gefehlt haben -, unsern Text annehmen, kommen 16 Silben at die Zeile, d. h. es war die Normalzeile des antiken Buches zu 15-16 Silben, 34-38 Buchstaben. Wenn wir, wie natürlich. davon ausgehen, dass auch die erste Propositio mit einer neuen Zeile begann, wird dabei allerdings Z. 1° auffallend kurz; das erklärt sich aber leicht durch die Annahme, dass die Figur des vorhergehenden Satzes hier hineinragte.

1° [τὰ ἴσα τρίγωνα τὰ ἐπὶ τῆς αὐτῆς] (25 Buchst. 12 Sìlh.)
1 [βάσεως ὅ]ντα ἐπὶ [τὰ αὐτὰ μέρη καὶ ἐν ταῖς] 32—15
[αὐταῖς] παραλλήλ[οις ἐστίν. ἔστω δύο ἴσα τρί-] 35—15
[γωνα ἐπ]ὶ τῆς αὐτῆ[ς βάσεως τῆς ΒΓ τὰ ΑΒΓ.

ΔBΓ, xal] 37—16

[ἐπεζεύ]χθω ή AΔ. [λέγω, ὅτι ἡ AΔ εὐθεῖα πας-] 31—16 5 [άλληλός ἐ]στιν τῆ [ΒΓ. εἰ γὰς μή, ῆχθω διὰ τοῦ

Α ση-] 36-17

```
[\muelov \tau \tilde{\eta} B]\Gamma \pia\rhoa\lambda[\lambda\eta\lambda\rho\varsigma \hat{\eta} AE, xa\lambda \hat{\epsilon}\pie\zetae\hat{\iota}\gamma\vartheta\omega \hat{\eta}] 35—16
   [EΓ. Ισον ἄρα] τὸ AB\Gamma [τρίγωνον τῷ EB\Gamma· ἐπί τε] 32-15
   [αὐταῖς παο]αλλή[λοις ταῖς ΒΓ. ΑΕ. ἀλλὰ τὸ ΑΒΓ
                                                           τρίγω-] 39--15
10 [νον τῷ ΔΒΓ ἐ]στιν ἔ[σ]ον. τὸ Β[ΔΓ ἄρα τῷ ΕΒΓ
                                                         ἴσον ἐσ-] 36—16
   [τὶν τὸ μεί]ζον τῷ ἐλ[άσ]σον[ι. ὅπερ ἀδύνατον.] 33—15
   [oùx ắρα \eta A]E τη BΓ έστιν παρ[άλληλος. δμοί-] 32—15
   ως δη δείξο μεν, δτι [ο] ὐδὲ ἄλλη [τις εὐθεῖα πλην] 36-16
   [της ΑΔ. ή] ΑΔ άρα τη ΒΓ έστιν πα[ράλληλος: ~] 30-14
                   Figur wie die der Handschriften.
15 [ἐὰν παρα]λληλόγραμμ[ον] τρι[γώνω βάσιν τε ἔχη] 36—16
   [s\eta \nu \ \alpha \dot{\nu} s\dot{\eta}] \nu \ \kappa \dot{\alpha} \dot{\epsilon} \nu \ s[\alpha l s] \ \alpha \dot{\nu} s \alpha l s \ [\pi \alpha \rho \alpha \lambda \lambda \dot{\eta} \lambda o \iota s \ \dot{\eta}, ] \ 35-13
   [διπλάσιον] ξσται τ[ὸ πα]ραλληλ[όγραμμον τοῦ] 35-14
   [τριγώνου. π]αρα[λληλόγρ]αμμ[ον τὸ ΑΒΓΔ τρι-
                                                             γώνω] 37—14
   [τῷ ΕΒΓ βάσιν] τε [ἐχέτω τὴν αὐτὴν τὴν ΒΓ καί] 33-14
20 [έν ταις αὐταις παραλλήλοις ἔστω ταις ΒΓ, ΑΕ. λέ-] 37—14
   [γω, ὅτι διπλά]σιό[ν ἐστιν τὸ παραλληλόγραμμ-] 35-15
   [or. \delta \pi \epsilon \zeta \epsilon \dot{v} ] \chi \Im \omega [\gamma \dot{\alpha} \varrho \dot{\eta} A \Gamma. \dot{t} \sigma \sigma v \dot{\sigma} \dot{\eta} \dot{\epsilon} \sigma \tau \iota v \dot{\tau} \dot{\sigma} A B \Gamma] 33-15
   [τρίγωνον] τῷ [ΕΒΓ] τρ[ιγώνψ ἐπί τε γὰρ τῆς
                                                            αὐτῆς 36—15
   [βάσεως είσι] τῆς BΓ x[αλ ἐν ταῖς αὐταῖς παρ-] 33-13
25 [αλλήλοις ταί]ς ΒΓ, [Α]Ε. ά[λλὰ τοῦ ΑΒΓ διπλά-
                                                         σιόν ἐσ-] 37-15
   [τιν τὸ ΑΒΓΔ] παραλληλόγρα μμον.
                                                         ώστε τὸ
                                                        παραλλη-] 38-15
    [\lambda \acute{o} \gamma \varrho \alpha \mu \mu \sigma \nu] xal to \ddot{v} EB[\Gamma] \ldots
```

Da Z. 3 vorn 6 Buchstaben fehlen, ist die Wortstellung der Hss. nicht möglich, weil Z. 2 dabei viel zu lang wird. Andererseits ist weder für ὅντα sal ἐπὶ τὰ αὐτὰ μέρη noch für λέγω ὅτι κτλ. Raum genug bei irgend einer möglichen Wortstellung und Vertheilung. Z. 4, deren Schluss durch die Z. 5 vorn fehlenden 8 Buchstaben bestimmt ist, wird zu kurz. 5 ι subscriptum kommt im Pap. nicht vor. 7 ἴσον ἄρα scheint allein möglich; ἴενν δή ἐστιν (so, nicht ἐστι, immer der Pap., s. Z. 5, 12) ist zu lang. Z. 9 ist zu lang, τὸ δό unwahrscheinlich, s. Z. 25 Z. 13 fehlte vielleicht τει. Die Lesart der Hss. reicht nicht aus, weil vor ΑΔ ἄρα Z. 14 sechs Buchstaben fehlen. 18 Vielleicht bleibt noch für γάρ (νοτ τό) Raum. 21 Für die Lesart der Hss. ist jedenfalls zu wenig Platz; τὸ Hermes XXXVIII.

ABΓΔ τοῦ BΕΓ, was an und für sich besser wäre, genügt nicht, weil Z. 22 vorn 8—9 Buchstaben fehlen. Z. 24 ist wenig befriedigend; βάσεως είσι ist etwas zu viel für den Raum, die Ergänzung am Schluss etwas zu wenig. Aber Z. 25 braucht vorn 10—11 Buchstaben. Z. 26—27 sind sehr unsicher. Möglich wäre auch: ἡ γὰρ ΔΓ αὐτὸ | δίχα τέμνει. καὶ τοῦ ΕΒΓ ἄρα u. s. w. — Es ist noch ein ganz kleines Bruchstück da, das in dieser Gegend der Elemente überhaupt nicht in unserem Text unterzabringen ist.

Bei dieser Reconstruction bin ich so wenig wie möglich von unseren Hss. abgegangen, und wenn auch das positive hier und da unsicher bleibt, steht das negative Ergebniss, wozu schon die Herausgeber gelangt sind, unumstösslich fest, dass der Papyrus sehr stark von unserem Text abweicht, der allgemein als vortrefflich gilt. Man könnte daher versucht sein, wie es auch geschehen ist, das ganze wegzuwerfen als eine verwilderte Ueberlieferung. Die Herausgeber haben an ein "imperfectly remembered exercise" gedacht, verwerfen aber mit vollem Recht diesen Gedanken angesichts der correcten Buchstabirung und des ganzen Schriftcharakters. Dass wir ein wirkliches Buch vor uns haben, bestätigt die Normalzeile, und es kommen noch andere Umstände binzu, wodurch die einfache Verwerfung dieser unserer ältesten handschriftlichen Quelle ganz unmöglich wird.

Die Reste enthalten Elem. I 39 und 41 fast vollständig; I 40, in den Hss. ohne Schwapken überliefert und bei Proklos bezeugt, fehlte also. Da es feststeht (Euclidis opp. V S. LXXIX ff.), das die Elemente auch vor Theon durch Interpolation, auch ganzer Propositionen, erweitert worden sind, ist die Praesumption schon für die Unechtheit von I 40, und mit völliger Sicherheit wird sie durch den Umstand erwiesen, dass I 40 allein von allen Sätzes des grundlegenden I. Buches nirgends in den Elementen angewandt wird (I 39 kommt erst in VI 2 S. 80, 10 zur Verwendung, 141 dagegen, wie im I. Buch gewöhnlich der Fall ist, gleich im nächstes Satz S. 98, 20 und nachher östers). Dass der Papyrus hierin unzweifelhast einen ursprünglicheren Zustand erhalten hat als unsere Hss., macht seine sonstigen Varianten noch beachtenswerther, als sie bereits durch ihr hohes Alter an und für sich sind. Und eine wenigstens lässt sich direkt als richtig erweisen. In unserem Text 1 39, S. 92, 12: λέγω, ὅτι καὶ ἐν ταῖς αὐταῖς παραλλήλοις έστιν. ἐπεζεύχθω γὰρ ή ΑΔ. λέγω, ὅτι παράλληλός ἐστιν ή 11 τη ΒΓ ist der doppelte διορισμός (Proklos in Elem. S. 208, 19) mit λέγω, ὅτι anstössig; es kommt sonst nur in I 40 vor, dessen Unechtheit wir soeben erkannt haben. Bei der Lesart des Papyrus Z. 3 f.: καὶ ἐπεζεύχθω ἡ ΑΔ. λέγω, ὅτι ist alles regelmässig und correct. Der Interpolator hat daran Anstoss genommen, dass mit den Worten καὶ ἐπεζεύχθω ἡ ΑΔ scheinbar ein Theil der κατασκευή (Proklos S. 209, 1) vor dem διορισμός zu stehen kommt, und hat nicht bemerkt, dass diese Worte ebenso gut wie ἔστω ἴσα τρίγωνα zur ἔκθεσις gehören (vgl. z. B. I 16 S. 42, 9; I 32 S. 76, 18). Demselben etwas pedantischen Schulmeister wird auch I 40 verdankt, wie der doppelte διορισμός S. 94, 11 u. 13 zeigt; er hat ein Gegenstück zu I 39 nach der Analogie von I 38 zu 37 und 36 zu 35 vermisst, während Euklid seiner Gewohnheit gemäss nur aufgenommen hatte was er brauchte (dass die ganze Satzgruppe auch mit I 40 nicht erschöpft ist, bemerkt Proklos S. 410).

Von den übrigen Varianten des Papyrus ist keine eine evideate Verbesserung. Unwahrscheinlich ist Z. 10 BAF für ABF \$. 92, 21 und die Weglassung von xai S. 92, 21, sowie Z. 13 die Erweiterung (ev 9 ela?) S. 94, 1, die aber nur auf Vermuthung be-Das Fehlen des συμπέρασμα S. 94, 3-5 ist nicht unerhört (Euclidis opp. V S. LXXVII), und man versteht leichter die Interpolation (wie I 30 S. 74, 17) als eine willkürliche Weglassung; nur war οπερ έδει δείξαι vermuthlich durch irgend ein Compendium angedeutet (vgl. Euclidis opp. V S. LXXV). Sehr wahrscheinlich hat der Pap. auch in der Weglassung - wenn meine Restitution von 2. 7 und Z. 18 das richtige getroffen hat - von ἐστί und τριγώνφ S. 92, 18 und von yao S. 96, 9 allen unseren Handschriften gegenaber Recht; denn Interpolationen dieser Art haben zu allen Zeiten Schreibern und Bearbeitern der Elemente besonders nahe gelegen (Euclidis opp. V S. LXVIII-LXXII). Auch die Kürzungen Z. 21 f. 8. 96, 12 (ABIA und τοῦ BEΓ τριγώνου weggelassen?) und Z. 25 ff. S. 96, 17 ff., die nicht mit Sicherheit sestgestellt werden konnen, haben von vorn herein die Wahrscheinlichkeit für sich. Ansprechend ist die Weglassung des ersten zat Z. 1 S. 92, 9, weil es so klarer hervortritt, dass das zweite xal auch' bedeutet (dies zweite zai fehlt bei Proklos). Da der unechte Satz I 40 beide zai hat, muss dessen Verfasser entweder die Lesart unserer Hss. in I 39 vorgefunden haben, oder er hat das erste xal auch S. 92, 9 interpolirt. Dasselbe Dilemma stellen die folgenden dem Papyrus eigenthumlichen Varianten: S. 92, 14: παράλληλός ἐστιν ἡ ΑΔ τή  $B\Gamma$ ] ή AA εὐθεία [?] παράλληλός ἐστιν τη  $B\Gamma$  Pap. Z. 4 f. (I 40 S. 94, 13 παράλληλός ἐστιν η AA τη BE), S. 92, 23: παράλληλός ἐστιν η AE τη  $B\Gamma$  ἐστιν παράλληλος Ραρ. Z. 12 (I 40 S. 94, 22 παράλληλος η AE τη BE) und die weniger gesicherte Z. 3 S. 92, 11 (τὰ  $AB\Gamma$ ,  $AB\Gamma$  nach  $B\Gamma$ , vgl. I 40 S. 94, 10). Eine absolut sichere Entscheidung lässt sich kaum treffen, aber ich finde das erstere Alternativ bei weitem wahrscheinlicher. Natürlich wird dadurch über die Ursprünglichkeit der einen oder der anderen Lesart nichts entschieden, und eine wirklich begründete Entscheidung ist in solchen Fragen der Wortstellung, wo beide möglich sind, nicht erreichbar.

Wichtiger sind die Fälle, wo der Papyrus mit einer oder einigen unserer Hss. gegen die übrigen geht. Da zeigt sich nun vor allen Dingen eine überraschende Uebereinstimmung mit den theonischen Hss., entweder mit allen gegen P, wie S. 92, 12 xal ἐπὶ τὰ αὐτὰ μέρη P Campanus] om. Theon, Pap. Z. 3, S. 96, 7 ἐστι(ν) P Proklos] ἔσται Theon, Pap. Z. 17, oder mit den meisten. wie S. 92, 20 τὸ ABΓ Pb] τὸ ABΓ τρίγωνον BVp, F e corr., P rec., Pap. Z. 9 [?], S. 92, 22 Sneg corty PFBb, Snep Vp, Pap. Z. 11, und vielleicht Z. 2 S. 92, 11 đưo mit V mg. S. 92, 18 scheint der Pap. Z. 7 nicht  $\delta \dot{\eta}$  mit P, sondern  $\ddot{\alpha} \rho \alpha$  mit codd. Theonini gehabt zu haben. Mit p allein lässt der Pap. Z. 6 S. 92, 16 si 9 sla weg. und Z. 3 S. 92, 12 (öντα om. p), Z. 8 S. 92, 19 (είσι für έστιν αὐτῷ 🚦 p), Z. 9 S. 92, 20 (rate Br, AE nach παραλλήλοις hinzugefügt p, V m. 2, b m. 2) stimmt die Lesart von p besser zu den Lücken des Pap. als die der übrigen Hss. Nur Z. 1 S. 92, 9 stimmt der Pap. mit PF (Proklos, Campanus) gegen BVbp, die ἐπὶ τὰ αὐτὰ μέρη weglassen.

Hieraus lernen wir, und das ist das wichtigste Ergebniss, das aus dem Papyrusfetzen gewonnen werden kann, dass Theon in höherem Maasse als bisher angenommen älteren Hss. gefolgt ist und nicht ausschliesslich eigenmächtig geändert hat. Also ist den Lesarten von P gegenüber Vorsicht geboten (vgl. Euclidis opp. V S. XLIV ff.). Zweitens rückt p als Zeuge der theonischen Recension in ein besseres Licht, wenn auch die thatsächliche Grundlage dieser Werthschätzung (S. 92, 16) nicht allzu fest ist. Ueberhaupt muss angenommen werden, dass, wo einige der theonischen Hss. mit dem (vortheonischen) Papyrus stimmen, diese die Lesart Theons erhalten haben; denn sonst müsste die Uebereinstimmung zufällig sein, und dazu ist sie viel zu durchgängig. Daraus folgt aber un-

weigerlich, dass eine Contamination der beiden Recensionen stattgefunden hat; denn woher sollten sonst die nicht mit dem Papyrus
sondern mit P stimmenden theonischen Hss. ihre Lesarten haben?
Ich bin bei der Beurtheilung der theonischen Hss. (Euclidis opp. V
S. XXXV) davon ausgegangen, dass diejenigen der theonischen Hss.,
die zu P stimmten, die echte Lesart Theons gäben. Das wird
jetzt durch den Papyrus widerlegt; namentlich F ist von der vortheonischen Recension, die in P vorliegt, stark beeinflusst, wozu
auch die a. a. O. S. XXXVII angeführten Thatsachen stimmen. So
wird durch den Papyrus die ganze Frage der theonischen Recension
auf einen neuen Boden gestellt, der aber leider so schlüpfrig ist,
dass man sich kaum vorwärts getraut.

Welche Recension aber das echte bietet, muss nach wie vor (a. O. S. XLVI) in jedem einzelnen Fall entschieden werden. Dass Pap. und p (d. i. Theon) in der Weglassung von ev Sela S. 92, 16 Recht haben, ist an und für sich wahrscheinlich und wird durch 140 S. 94, 15 bestätigt, ebenso S. 92, 12 (orra om.) durch I 40 8. 94, 11 und S. 92, 20 (rale Br, AE add.) durch I 40 S. 94, 19. Auch Tolywror S. 92, 20 fand der Versasser von 1 40 schon vor (S. 94, 19), und wahrscheinlich las er nicht xal ent và auvà uéon S. 92, 12, da sie S. 94, 11 nur in P stehen; er scheint dann dieselben Worte auch in der πρότασις S. 94, 8 fortgelassen zu haben (im entsprechenden συμπέρασμα S. 96, 1-2 fehlen sie in allen Hss., in dem wohl von demselben Manne interpolirten συμπέρασμα 139 S. 94, 4 in allen theonischen); da sind sie aber, da sie nicht nur in P. sondern auch bei Proklos u. a. stehen, sehr früh interpoliet worden pach dem Vorbild von 1 39 S. 92, 9. wo ihre Echtheit jetzt gegen BVbp durch den Papyrus seststeht. Die Lesart ἔσται S. 96, 7 kann nicht durch das συμπέρασμα S. 96, 24 widerlegt werden, selbst wenn dieses echt ist; denn ein solcher Wechsel zwischen Futurum in der πρότασις und Präsens im συμπέρασμα kommt auch sonst vor (Euclidis opp. V S. LXIII Anm.). ὅπερ ἀδύνατον für ὅπερ ἐστὶν ἀδύνατον S. 92, 22 ist etwas zweiselhaster; an der entsprechenden Stelle I 40 S. 94, 22 fehlt έστίν nur in p, nicht in V. είσι sur έστιν αὐτῷ S. 92, 19 ist wahrscheinlich durch Uniformirung nach I 37 S. 88, 23 entstanden; denn S. 96, 16, wo dieselbe Form für den Pap. geboten scheint, hat auch p ἐστιν αὐτῶ (I 40 S. 94, 18, nach I 38 S. 90, 20 gebildet, beweist ja nichts).

II.

Grössere Interpolationen in den Elementen lassen sich auch durch eine andere neu erschlossene Quelle nachweisen.

Der arabische Mathematiker Al-Narizi (ca. 900) hat einen Commentar zu den 10 ersten Büchern geschrieben, den Gherardus Cremonensis ins Lateinische übersetzt hat (herausgegeben von M. Curtze, Anaritii in decem libros priores Elementorum Euclidis commentarii, Lipsiae 1899, nach einem cod. Cracoviensis).¹) Darin ist für die Bücher 1—VII der Commentar Herons stark benutzt und grössere wörtliche Auszüge daraus mit Angabe der Quelle (Yrinus, d. i. Heron) mitgetheilt, die unsere Kenntniss dieser bisher nur aus einigen Citaten bei Proklos (Studien über Euklid S. 157 ff.) bekannten Arbeit Herons um ein bedeutendes erweitern.

Aus diesen Resten des Commentars Herons geht nun, wie auch von Curtze erkannt, erstens hervor, dass Heron Elem. III 12 nicht vorsand (ἐὰν δύο κύκλοι ἐφάπτωνται ἀλλήλων ἐκτός, ἡ ἐπὶ τὰ κέντρα αὐτῶν ἐπιζευγνυμένη διὰ τῆς ἐπαφῆς ἐλεύσετωνται ἀλλήλων ἐντός, καὶ ληφθη αὐτῶν τὰ κέντρα, ἡ ἐπὶ τὰ κέντρα αὐτῶν ἐπιζευγνυμένη εὐθεῖα καὶ ἐκβαλλομένη ἐπὶ τὴν συναφὴν πεσεῖται τῶν κύκλων)<sup>3</sup>): (dixit Yrinus) Buclides in figura 11° posuit duos circulos sese intrinsecus contingentes et descripsit figuram supra hoc et probavit, quod quaerebatur, in ea. ego vero ostendam, qualiter sit probandum, si contactus exterius fuerit; es folgt der Beweis, der in unseren Hss. als III 12 steht. III 12 wird nirgends in den Elementen angewandt (III 11 dagegen in III 13 S. 200, 3). Also ist III 12 von Heron und aus seinem Commentar in unsern Text der Elemente eingedrungen (vor Theon).

Dasselbe gilt von dem zweiten Beweis zu III 10 (S. 330, 4ff.), der S. 120 von Heron hinzugefügt wird (hanc figuram declarabe per nonam).

Nicht ganz klar ist es mir, was die Bemerkungen S. 134—35 über Herons Anordnung der Sätze III 25 ff. für eine Bedeutung haben. Nach S. 134, 18 figuram 24<sup>am</sup> (d. h. III 25) postposuit

<sup>1)</sup> Diese Uebersetzung ist auch in cod. Reg. lat. 1268 erhalten.

<sup>2)</sup> Wahrscheinlich hat Euklid selbst in der Protasis έντός S. 194, 19 fortgelassen (es steht in P am Rande m. 1, vgl. V S. XLVIII) und erst in der έκθεσις S. 194, 25 hinzugefügt; jedoch steht es im συμπέρασμα S. 196, 13 auch in P.

is et posuit sam 31<sup>am</sup> scheint er III 25 nach III 31 gehabt ben, was möglich ist; nach S. 135, 13 conveniens fuit Yrine, wram 24<sup>am</sup> peneret sequentem post 29<sup>am</sup>, sed ipsa sequitur post im 30<sup>am</sup> et posuit eam loco 31<sup>c</sup> scheint die Reihenfolge genzu sein III 31—30—25, was ebenfalls möglich ist, aber dem Wortlaut der letzteren Stelle als eine eigenmächtige Umng Herons erscheint. Zu III 24, 26—28, 30—31 hatte er bemerkt, zu III 29 nur, dass er nichts zu bemerken hatte 35, 2—3). III 5 und 6 hatte Heron vertauscht (s. Cod. Leid. 19: Hero dixit. contactum ante sectionem posuimus, quia tus sectione prior est).

Aus den eigenen Bemerkungen Al-Narizis geht hervor, dass Fext nicht unbedeutend von dem unsrigen abwich, namentlich r Zahl und Reihenfolge der Propositionen. So lag der von mit P aus dem Text entfernte Satz, vulgo VII 20 (vol. II 8, 23 ff.), ihm offenbar nicht vor. da er (nicht Heron) ihn 1, 18 ff. mit einer kurzen Andeutung des Beweises selbst fügt; ebenso hat er S. 282, 28 ff. als Antecedens multarum grasse das unechte Lemma X 59 S. 180, 8 ff. in seinen Comir aufgenommen, fand es also wenigstens im Text der Elemente vor. Welchen Werth aber die aus dem Commentar Al-Narizis schliessenden Discrepanzen haben, kann nur in Verbindung der arabischen Ueberlieferung überhaupt beurtheilt werden, diese Frage ist noch nicht spruchreif (vgl. Euclidis opp. V CVI ff.). Ein Beitrag zu ihrer Lösung wird die Veröffentng der Uebersetzung des Al-Hadschdschadsch sein, wenn sie vorliegt (Codex Leidensis 399, 1, edd. Besthorn et Heiberg. iae 1893 ff.; darin auch Al-Narizis Commentar in der Original-:he). Schon jetzt ist so viel klar, dass der arabische Ueberr (9. Jahrh.) einen Text hatte, der viel weniger von unserem entfernte, als man nach Klamroths Mittheilungen (Zeitschr. morgenl. Gesellschaft XXXV S. 270 ff.) annehmen sollte. I 45 δοθέντι εὐθυγράμμω ἴσον παραλληλόγραμμον συστήσαι έν τη δοθείση γωνία εύθυγράμμω fehlt1) wie hei Cam-Eine Folge davon ist, dass Il 14 τῷ δοθέντι εὐθυγράμμω τετράγωνον συστήσασθαι wie bei Campanus auf das Dreieck

<sup>1)</sup> Dass Il<sup>1</sup> S. 61 und 63 dennoch I 46 mit dieser Nummer, nicht als citirt wird, scheint Zufall zu sein, da I 47 fortwährend als I 46 angeführt ib. S. 75, 77 u. s. w., vgl. Curtze S. 78, 17.

beschränkt wird (spatium quadratum trianquio dato accuale. Cod. Leid. II1 S. 77) und VI 25 nicht allgemein gültig ist; daraus folgt wieder, dass VI 28 u. 29 statt τω δοθέντι ευθυγράμμω ίσον nur von einem gegebenen Dreieck die Rede sein kann, wie auch bei Campanus der Fall ist (vgl. Curtze S. 184 Anm., S. 186 Anm.). Aber diese zusammenhängenden Discrepanzen können schwerlich als echt gelten; denn XI 32, worauf wieder XI 33-34 und XII 10 beruhen, setzt die allgemeinere Form der Construction nothwendig voraus, wie sie in I 45 gegeben wird; I 44, wo dieselbe Construction für ein gegebenes Dreieck gelehrt wird, genügt hier nicht. Allerdings sagt auch Simplikios De Caelo S. 414, 1 ώς τω δοθέντι τρινώνω ίσον τετράνωνον συστήσασθαι δ στοιγειωτής προεβάλετο, aber derselbe In Phys. S. 62, 8 citirt: δέδεικται γάρ έν τῷ ιδ' θεωρήματι τοῦ δευτέρου βιβλίου τῶν Εὐκλείδου Στοιγείων, πῶς χρη τῷ δοθέντι εὐθυγράμμω ἴσον τετράγωνον συστήσασθαι (ebenso ib. S. 55, 8 παντί πολυγώνω), so dass auch diese Spur der arabischen Lesart auf griechischem Boden sich in nichts auflöst.

Einen werthvollen Aufschluss erhalten wir dagegen über eine Stelle in I 4 durch die arabische Uebersetzung (Cod. Leid. I1 S. 55). Die verdächtigen Worte I 4 S. 18, 10 ff. el yao vou uèr B êni τὸ Ε ἐφαρμόσαντος τοῦ δὲ Γ ἐπὶ τὸ Ζ ἡ ΒΓ βάσις ἐπὶ τὴν ΕΖ ούχ ξφαρμόσει, δύο εύθελαι χωρίον περιέξουσιν δπερ έστιν άδύνατον εφαρμόσει άρα ή ΒΓ βάσις έπι την ΕΖ bat der Araber nicht an dieser Stelle, sondern ganz am Schluss des Satzes (nach ὅπερ ἔδει δείξαι), also als ein Scholion. Sie sind ohne Zweisel unecht. Dass die Geraden BI und EZ zusammenfallen, wenn ihre Endpunkte in einander fallen, konnte Euklid mit vollem Recht aus seiner Definition der Geraden und aus dem ersten Postulat schliessen; erst ein späterer Commentator fügte die ausführliche Begründung hinzu, die wir jetzt im griechischen Text lesen, und vermuthlich gleichzeitig das Postulat xal dvo ev gelag γωρίον μη περιέγειν (PF und Campanus I S. 8, 19), das dana noch später unter die xolval živolal gesetzt wurde (B. I S. 10, 12) und hier die Form καὶ δύο εὐθεῖαι χωρίον οὐ περιέχουσιν annahm (Vbp).

Bemerkenswerth ist noch, dass die arabische Uebersetzung (Cod. Leid. Il<sup>1</sup> S. 23) das unechte Corollarium II 4 so wenig kennt als die erste Hand in P und der Oxyrbynchus-Papyrus (oben S. 48).

Dagegen hat sie I 40 wie unsere Hss. In Einzelheiten ist sie nicht hinlänglich genau um textkritischen Werth zu haben. Doch mag erwähnt werden, dass sie in I 39 καὶ ἐπὶ τὰ αὐτὰ μέρη S. 92, 12 weglässt (ebenso I 40 S. 94, 8 u. 11), und dass auch das συμπέρασμα S. 94, 3—5 und das zweite λέγω ὅτι u. s. w. S. 92, 14—15 fehlt wie im Fayûm-Papyrus (oben S. 48 ff.); aber der Werth dieses Zeugnisses wird wesentlich dadurch verringert, dass auch έπεζεύχθω γὰρ ἡ ΔΔ S. 92, 14 und ἐπεζεύχθω — BE I 40 S. 94, 13—14 weggelassen ist, z. Th. wegen abweichender Fassung.

Hauptergebniss der arabischen Quelle für die Textgeschichte der Elemente bleibt, dass sie uns ermöglicht die aus Herons Commentar entstandenen Interpolationen zu erkennen. Ich hatte (Euclidis opp. II S. 73 Anm. 1) vermuthet, dass VI def. 2 diesen Umprung habe; das wird wenigstens nicht widerlegt durch Al-Narizis Commentar (Curtze S. 176, 19ff.), woraus hervorgeht, dass er (nicht Heron) diese Definition hatte, sogar in zwei verschiedenen Fassungen (a. O. S. 176, 22 in aliis tamen scripturis reperitur u. s. w.), und benutzte (a. O. S. 179, 8). Jetzt lernen wir hinzu, dass der zweite Beweis III 10 aus Herons Commentar aufgenommen ist, und da er besonders darauf aus ist neue Beweise zu geben (Curtze S. 56, 22 ff. 83, 6 ff. 89, 6 ff. und durch das ganze II. Buch, S. 131, 19 ff. u. s. w.), dürsen wir annehmen, dass auch die übrigen zweiten Beweise, so weit sie alt sind (s. Euclidis opp. V S. LXXIX), wesentlich auf Heron zurückgehen. Sein zweites Augenmerk war, im Commentar verwandte Propositionen zu ergänzen, die Euklid nicht aufgenommen hatte, weil sie in seinem System nicht nöthig waren (vgl. z. B. Curtze S. 42, 24 ff. 55, 1 ff. 114, 3 ff. 116, 11 ff. 194, 27 ff.). In 111 12 haben wir ein Beispiel einer solchen Proposition, die aus Herons Commentar in unseren Text eingedrungen ist, und ich zweifle nicht daran, dass auch 1 40 (und die damit zusammenhangende Bearbeitung von I 39) von Heron herrührt; sie entspricht ganz seiner Art (Al-Narizi hat keine Bemerkung zu diesem Satz).

Es verhält sich also mit dem Commentar Herons genau so, wie mit dem späteren des Pappos. Diesem entstammt die Hauptmasse unserer alten Scholien (Scholia Vaticana, s. Om Scholierne S. 236 ff.), und durch sie lässt sich eine Reihe von Zusätzen mit Sicherheit auf Pappos zurückführen, namentlich die meisten Lemmata (X 16 S. 46. 21 S. 62. 41 S. 118. 53 S. 156. 59 S. 180,

s. Om Scholierne S. 239); dasselbe hatte ich schon für I xozv. Evv. 4 vermuthet (Euclidis opp. I S. 10 not. crit.).

Die Aenderungen und Zusätze Theons lassen sich durch Vergleichung von P und den übrigen Hss. (von welchen aber jetzt F wenigstens theilweise ausscheidet) einigermaassen bestimmen (Euclidis opp. V S. LIff.), und die nachtheonischen Umgestaltungen sind durch die alten codd. Theonini leicht zu erkennen. So gewinnen wir in die Ueberlieferungsgeschichte der Elemente einen Einblick; sie besteht wesentlich in einem fortwährenden Anschwellen durch Zusätze, wie sie der Unterricht mit sich bringt.

Noch ist zu bemerken, dass es jetzt durch Al-Narizi feststeht (vgl. Om Scholierne S. 293), dass in unseren Scholien auch der Commentar Herons benutzt ist. Es ist nämlich

Schol. II nr. 24 — Heron bei Anaritius S. 91, 19 ff. (Cod. Leid. II<sup>1</sup> S. 17)

Schol. II nr. 84 S. 253, 21 ff. — Heron Anarit. S. 110, 6 ff. (Cod. Leid. II<sup>1</sup> S. 75)

Schol. III nr. 6 = Anaritius S. 112, 19 ff., als heronisch Cod. Leid. II<sup>2</sup> S. 5

Schol. IV nr. 4 S. 274, 1 ff. - Heron Aparit. S. 138, 7 ff.

Anklänge an Heron enthalten Schol, II nr. 35 (Curtze S. 94, 13 ff., Cod. Leid. Il S. 27, aber ohne Herons Namen), Il nr. 7 (Verbesserungen dazu Om Scholierne S. 293, vgl. Curtze S. 88, 6 ff., Cod. Leid. II S. 5), V nr. 17 (Curtze S. 156, 15, aber ohne Herons Namen) und Scholl, app. Il nr. 6-7, das weder zu Proklos S. 218 ff. noch zu Heron bei Anaritius S. 42, 24 ff. (Cod. Leid. I. S. 45) ganz stimmt, aber offenbar derselben Quelle entstammt. Von diesem heronischen Gut ist nur II nr. 84 in die eine unserer grossen Scholienmassen (Scholia Vaticana) aufgenommen worden, alles übrige ist vereinzelt überliefert und in verschiedene Hss. versprengt; eine systematische Ausbeutung des Commentars Herons für unsere Scholien hat also nicht stattgefunden. Citirt ist er, wie es scheint, von Ammonios in Anal. pr. S. 5, 26 ed. Wallies: ἔστιν δὲ καὶ γεωμετρική ανάλυσις, ήπερ το δεύτερον των Εὐκλείδου άναλύεται όλον; denn bei Anaritius S. 89, 6 ff. (- Cod. Leid. Il<sup>1</sup> S. 13. 17. 21. 27. 33. 37. 43. 51. 59) ist Herons Behandlung von Elem. Il 2-10 nach der analytischen Methode erhalten (bei II 11 bemerkt er, dass eine analytische Behandlung hier nicht möglich ist, s. Curtze S. 106, 11 ff., Cod. Leid. Il S. 65, vgl. lass eine Einwirkung der P-Classe auf die theonischen Handen, besonders auf F, stattgefunden hat, wurde oben gezeigt. ill jetzt ein paar solche Mischhandschriften etwas näher been, die in der Ausgabe nicht verwerthet werden konnten. lod, Paris, gr. 2342 saec. XIV enthalt fol. 1-95 Elem. I (von ) bis XIII, Ύψικλέους τὸ είς Εὐκλείδην άναφερόμενον ψχλείδου τε. Die Hs. hat über Elem. VIII neben Εὐχλείδου clar ordoor die Ueberschrift Eunheldou vewustolag the og exδόσεως στοιχείον  $\bar{\eta}$  und entsprechend über IX, beides ngs später hinzugefügt, ebenfalls über X: Eunkeldov ovoiδέχατον. Εὐχλείδου τῆς Θέωνος ἐχδόσεως στοιχείον ὶ, at nicht nur den von Theon selbst bezeugten Zusatz VI 33 [ S. 424 ff.), sondern auch andere sicher theonische Lesarten nterpolationen, so den unechten Satz vol. 11 S. 430, 19 ff.; 144, 23 τέταρτος; S. 360, 25 ἐλάσσων; S. 378, 17 δ τε τόμενον om.; S. 380, 19 μετρεί; S. 394, 8 δ ΓΑ έγει ημισυ. ἄρτιος ἄρα; S. 404, 14 καταντήσομεν είς τινα ιζν περισσόν, δς μετρήσει τὸν Α κατά ἄρτιον άριθμόν; 2, 11 καλ δυνάμει, αί δὲ δυνάμει μόνον; S. 2, 18 καλεί-'ar; S. 4, 1 καλείσθωσαν; S. 6, 16 καὶ ὅντος; IV S. 58, 19 πάντη μεταλαμβανόμεναι; S. 60, 18 αί δέ; S. 130, 2 an mandlulemenedan. XI def 27 und 28 vertauscht. Wo Varianten, die für V eigenthümlich sind, so III S. 374, 71) καλ ἀπό ... Ed mg. m. 2 V. auch in 2342 später hinzugefügt; IV S. 34, 11 δοθέντος ἄρα; S. 44, 1 ἐκβεβλήσθω (aber corr.). Aber IV S. 36,9 findet sich eine significante Uebereinstimmung mit b (τω δοθέντι ἐπιπέδω ἀπὸ τοῦ πρὸς αὐτῷ σημείου Text, am Rande: ἐν άλλω ουτως ή άρχή άπο του αυτού σημείου τω αυτώ έπιπέδω; dann Z. 12: τῷ δοθέντι ἐπιπέδω ἀπὸ τοῦ πρὸς αὐτῷ σημείου τοῦ A, am Rande: ἐν ἄλλω· ἀπὸ τοῦ αὐτοῦ σημείου τοῦ Α τῷ ὑποχειμένω ἐπιπέδω, und Z. 26: οὐχ ἄρα τῷ δοθέντι ξπιπέδω από του πρός αυτώ σημείου δύο u. s. w., während b an den beiden letzten Stellen inconsequenter Weise mit den übrigen Hss. geht); mit BV stimmt sie II S. 374, 15 (zwr A, B,  $\Gamma$  om.) und IV S. 62, 15 in einer grösseren Interpolation, mit B allein in einer richtigen Lesart III S. 370, 7. 9. Schon die häufigen kritischen Randnoten lassen auf eine redactionelle Thätigkeit des Schreibers schliessen, und unter den verschiedenen Quellen, die ihm zu Gebote standen, war auch eine Hs. der vortheonischen Classe. Ihre Spur tressen wir zum ersten Mal in dem von Theon umgearbeiteten Satz IX 19, aber ehe wir sie verfolgen, wird es zweckmässig sein eine andere Hs. zu betrachten, die eine ähnliche Eigenthümlichkeit zeigt.

Die Hs.  $\mathcal{O}$ —III—5 der Bibliothek zu Escorial, membr. saec. XI (Elem. I—XIII mit Scholien), die einzige alte Hs., die ich vor der Bearbeitung der Elemente nicht untersuchen konnte, ist anfangs rein theonisch und steht B sehr nahe; sie hat die für B eigenthümlichen Varianten, z. B. I S. 44, 2; 58, 6 ( $\mu e l \zeta \omega \nu \ \dot{e} \sigma \tau \dot{l} \nu \ \dot{\eta} \ B \Gamma \beta \dot{\alpha} \sigma \iota_S \ \tau \dot{\eta}_S \ EZ \ \beta \dot{\alpha} \sigma \varepsilon \omega_S$ , corr. m. 2). 22; 72, 16; 78, 11; 114, 21 (corr. m. 2). 25; 120, 4; 124, 2; 126, 14; 184, 1. 3. 5. 8; 192, 3. 8; 194, 20; 196, 1. 12; 198, 13; 200, 18; 202, 21 ( $\mu \dot{e} \nu$  om.). 23; 208, 1; 210, 24. 28; 220, 11; 222, 15. 21. 23; 224, 16; 314, 1. 24; 320, 9. 11 (corr. m. 2). 23 — z. Th. reine Schreibfehler, aber um so beweiskrästiger sur den Zusammenhang. ) Je-

<sup>1)</sup> Der ganze Beweis steht hinter X 2 im Text; bei X 1 am Rande: ζήτει μετὰ τὸ β΄ θεώρημα καὶ ἄλλην δεῖξιν τοῦ α΄ θεωρήματος. Die beiden äλλως III app. nr. 25 u. 26 stehen nicht unmittelbar hintereinander, sondera nach X 105 u. 106 (im Text), wo V sie am Rand wiederholt.

<sup>2)</sup> In dem jüngeren Theil von B, 1 S. 2—38, stimmen die Hss. dagegen nicht; S. 4, 12 πρὸς τὴν τοῦ κύκλου περιφέρειαν οπ. Scor., S. 8, 6 αἰτήματα ε Scor., das unechte Axiom S. 10, 8 app. cr. hat Scor., S. 10, 12 wie

doch ist sie nicht Copie von B; denn sie geht zuweilen gegen B mit anderen Hss., so l S. 42, 1 mit F mg. m. 1, 68, 3 mit F m. 2 (ἀλλὰ καὶ ἴση); 124, 11 mit Pp, 126, 25 mit Vp, 132, 12 mit p, 132, 26 mit F; die eigenthümlichen Lesarten von B hat sie nicht S. 58, 6; 208, 25 u. s. w.; S. 212, 18 hat sie zwar die für Bp gemeinsame Interpolation, schliesst sich aber näher an p (τοῦ δο-θέντος) an, ähnlich S. 264, 4 τό] corr. in τά B, τά Scor. und p; die Lesarten S. 192, 13 ἴσαι εὐθεῖαι] ἴσαι Scor., εὐθεῖαι ἴσαι Β, S. 314, 16 και εἰσιν αὶ τρεῖς] αὶ τρεῖς ἄρα Scor., αὶ τρεῖς Β sprechen für eine gemeinsame Quelle; S. 324, 8 fehlen die Worte τοῦ ΛΔΒ... ἴσαι εἰσίν (Ζ. 10) wie in Vp von erster Hand, wihrend sie in B stehen.

Diese Hs. nun (S) hat wie Paris. 2342 (A) IX 19 in der vortheonischen Gestalt; ich gebe eine Collation der beiden Hss. mit meiner Ausgabe, wo der Satz nach P gestaltet ist.

II S. 384, 3 πότε] mut. in εί (so Theon) S, ebenso Z. 6

- 8  $\tilde{\eta}$ τοι  $\tilde{ov}$ ] οἱ δὴ  $\mathcal{A}$ ,  $\mathcal{B}$ ,  $\Gamma$  (so Theon) e corr. S m. 2, A  $\tilde{ov}$  εἰσιν ἑξῆς] ἤτοι ἑξῆς εἰσιν (so Theon) e corr. S m. 2, ἤτοι  $\tilde{ov}$  εἰσιν ἑξῆς A
- 9 αὐτῶν] αὐτῶν οἱ Α, Γ (so Theon) e corr. S m. 2, A
- 11  $\ddot{\eta}$  ovre 12 állýlovg el $\sigma(r)$  mg. m. 2 S
- 15 ol A, B, Γ] om. A 16 ol A, Γ] om. A
- 19 πάλιν ὄντων] ὄντων πάλιν S
- S. 386, 1 den als Scholion bezeichneten Zusatz nach ἀλλήλους in P hat S (aber nicht A) am Rande mit erster Hand mit folgenden Varianten: οὕτως] οὕτως ποτέ, Β] τὸν Β, aber corr., εἰ δὲ ὁ Α] εἰ δὲ ὁ Β, εὐφεῖν· εἰ δὲ μή, ἀδύνατον] om.
  - 2 προσευρείν] προσευρείν άριθμόν A 9 καί] om. A
  - 12 ήγούμενον] τὸν ἡγούμενον S 16  $\Gamma$ ] m. 2 S
  - 25 ἐστίν] om. SA (und P) 26 ἀνάλογον] ἀνάλογον εἰς SA (und P) προσεύρηται SA
- S. 388, 8 ἄτοπον] ἀδύνατον S 10 μετρή] μετρεί S

Die theonische Fassung von IX 19 hat S am Rande m. 1 (inc. τρείς ἀριθμοὶ οί — S. 384, 5, des. μὴ μετρή S. 388, 10).

die Ausgabe (nur παριάξουσιν mit χ darübergeschrieben), zu S. 8, 19 am Rande: και δίο εὐθείας χωρίον οὐ περιέχειν, S. 6, 1 und 26, 25 nicht die Lesart von B.

Bis IX 19 ist weder in A noch in S ein Einstuss der P-Classe zu spüren. Zum Beweis gebe ich eine Collation von IX 17—18 (Kleinigkeiten ohne Belang übergehe ich).

II S. 380, 7  $\tilde{a}\lambda\lambda o\nu$  — 9  $\tau o\nu$  E] mg. A ( $\tau o\nu$  E eras.) 8 ov- $\tau \omega_{S}$ ] mg. S m. 2

10 tòr  $\Delta - \pi \varrho \acute{o}_S$ ] mg. A E] corr. ex A A

19  $\mathring{\epsilon} \mu \acute{\epsilon} \tau \varrho \epsilon i$ ]  $\mu \epsilon \tau \varrho \epsilon i$  AS A] e corr. S

22 B]  $\Delta$  A

S. 382, 3 δύο] om. S 7 καὶ εἰ] εἰ μὲν οῦν ΑS (BVq)

11 A δή] δη A A 17 ἀνάλογον] οπ. AS προσεύρηται AS (FBq)

20 προσευρήσθω AS (FBV) 27 μη μετρή] corr. es μετρεί S m. 2

Auch II S. 376, 3—5. 6. 6—7. 8. 10 (nur  $\Delta Z$  statt  $Z\Delta$  beide), S. 878, 17 haben AS die tief eingreifenden Aenderungen Theons; S. 374, 10 u. 14 hat S  $\delta\pi\sigma\sigma\sigma\iota\sigma\tilde{\nu}$  wie Bq (corr. m. 2), S. 374, 14 lässt A  $\tau\tilde{\omega}\nu$   $\Delta$ , B,  $\Gamma$  fort wie B und V m. 1.

Nach IX 19 dagegen finden sich viele Spuren der vortheonischen Redaction, so II S. 390, 6 δυνατόν, Εστω S, 10 καί] δ αὐτὸς δὲ καί S, αὐτὸς δέ A; 392, 10 τῶν S; 394, 4 ἀφηρήσθω ἄρτιος AS, 8 δ  $\Gamma A$  — ημισυ und ἄρα om. S (nicht A); 396, 10 γàρ om. AS; 400, 10 καί om. AS; 15 δ Δ m. 2 S (steht in A); 402, 3 οὖν und τῶν Β, Γ, Δ om. S; 11 καὶ ἐκάτερος] έχαστος AS; 404, 14 den Zusatz Theons hat A, S nicht; 410, 21 Π und O vertauschen AS (wie P); 412, 1 καὶ ὑπόκειται ὁ AS; 414, 1 der Zusatz Theons fehlt in AS, ebenso III S. 2, 10 (mg. A) u. 14; 4, 16; 10, 16 (mg. rec. S); 12, 2, 18; 14, 21; 22, 21; 30, 2 (mg. m. 1 A). 6; auch sonst stimmen beide mit P gegen Theon, wie III S. 4, 27; 8, 5. 20 (μέγεθος); 14, 7 (τό). 10. 16. 17; 30, 7. 12; den theonischen Zusatz III S. 2, 10 hat S gar nicht, A nur am Rand als Scholion; selbst ein offenbarer Fehler wie die Weglassung von καὶ — ημισυ III S. 4, 13 in P kehrt in AS wieder, aber in A sind die Worte übergeschrieben von erster Hand; Ill S. 18, 7  $\pi \rho \delta \varsigma$   $\tilde{\alpha} \lambda \lambda \eta \lambda \alpha$  (mg. m. 1 P) fehlt in AS.

Daneben hat aber A fortwährend theonische Lesarten, auch wo S der alten Redaction folgt, so (ausser den schon gelegentlich angeführten Stellen II S. 394, 8; 400, 15; 404, 14; III S. 2, 11. 18; 4, 1; 6, 16; 374, 7) III S. 14, 7 (000). 14—15; 40, 18. 20. 21. 23, und geht auch hier öfters mit V wie vor IX 19, z. B. II

400, 12 ( $\times \alpha \ell$  — 13  $\ell$  mg. m. 1); 402, 22 (nach  $\tilde{\alpha} \rho \tau \iota o \varsigma$ :  $\delta \tilde{\eta} \mu \iota \sigma v \varsigma$   $\tilde{\alpha} \rho \tau \iota \delta \varsigma$   $\tilde{\alpha} \rho \iota \delta \varsigma$   $\tilde{\alpha} \rho \tau \iota \delta \varsigma$   $\tilde{\alpha} \rho \iota \delta \varsigma$   $\tilde{\alpha} \rho \iota \delta \varsigma$   $\tilde{\alpha} \rho$ 

Dass nun diese Contamination vom Schreiber selbst zustande gebracht ist, nicht etwa aus einer Vorlage herübergenommen, geht aus III S. 250, 13 hervor. Hier hat A ursprünglich mit P προσαρμόσει ποιούσα, aber ποιούσα ist getilgt, und dann solgt im Text der theonische Zusatz δυνάμει - δλης, darauf noch ποιovoa; der Schreiber hat also zuerst P folgen wollen, dann aber schon im Schreiben seinen Entschluss geändert und zu seiner theonischen Quelle gegriffen. Ganz ebenso ertappen wir ihn in seiner contaminirenden Thätigkeit III S. 286, 23, wo er zuerst mit P geschrieben hat: wore xai al AZ, ZH, dann schreibt er darüber mit Theon: καὶ έκάτερον (Schreibsehler sur έκατέρα) έρα τῶν und setzt nun im Text unmittelbar nach ZH mit der theonischen Lesart fort: δηταί είσι (corr. in δητή έστι) καὶ άσύμμετροι (corr. in -oς) τη ΑΓ μήχει καί u. s. w. III S. 30, 2 steht im Text mit P: ώστε τὰ μέν μήκει σύμμετρα . . . . τὰ δέ; sber  $s \alpha$  steht beidemal mit den theonischen Hss.  $\alpha l$ , aber der Schreiber hat vergessen dementsprechend σύμμετρα in σύμμετροι zu corrigiren. Andere Beispiele dieses Verfahrens beide Lesarten zu bringen, eine im Text, eine am Rande oder darübergeschrieben, sind schon oben angeführt; IV S. 160, 13 ff. steht die Lesart Theons (app. I 4) im Text, die von P am Rand mit dem Vermerk ἐν ἄλλφ ούτως από τοῦ ἐνταῦθα; zu erwähnen ist noch, dass die übergeschriebenen Worte III S. 4, 13 in der Fassung mit V stimmen (χαὶ άπὸ τοῦ).

Die vortheonische Quelle des Schreibers ist nicht S selbst;

Es fragt sich nun, wie diese Hs. zu P sich verhielt. verglichen ist, zeigt sich genaue Uebereinstimmung; so ausser des schon angeführten Stellen III S. 18, 27; 20, 3; 24, 26. 27; 26, 1. 5. 6. 9. 12. 13. 15. 16. 17 (nur das erstere ἀριθμοῦ). 18. 19. 20. 21. 25. 29; 28, 3. 6. 21; 30, 15 (we theonische Interpolationen fehlen), auch in Kleinigkeiten (III S. 8, 3. 8; 14, 7. 23; 28, 9; 36, 18; 42, 10, 19) und offenbaren Fehlern (II S. 394, 5, cerr. m. 2; III S. 8, 20; 18, 23; 20, 11; 26, 17; 32, 16; 36, 22. 25; 38, 18; 42, 14; vgl. noch S. 40, 3 AAB -AB auf Rasur 8, ABΔ P; 23 συμμέτρου S wie PFB). Mit den theonischen Ha. gegen P stimmt S nur II S. 392, 11 ἔστι (ἔστω falsch P); 400, 11 οί A, Γ (übergeschrieben m. 1 P); III S. 10, 10 δὲ AZ (AZ δέ P). 20 EΔ (ΔΕ P); 18, 22 εἰσι (ἐστιν P). 26 τό (δ P); 26, 17 Δ ἀριθμοῦ (Δ P); 36, 25 οὖτως (om. P), alles wenig bedeutend; noch weniger bedeutet III S. 374, 5. 6. 7; 376, 1, weil dieser Beweis, der übrigens auch in S am Rande steht, in P aus einer anderen Quelle beigeschrieben ist (s. V S. XLVIII); unsicher ist III S. 2, 10 απειροι σύμμετροί τε καὶ ἀσύμμετροι αξ μέν μήχει μόνον αί δε και δυνάμει P, aber σύμμετροί τε καί erst später übergeschrieben, ἄπειροι σύμμετροί τε καὶ ἀσύμμετροι at hat S theils auf einer viel kleineren Rasur (7-8 Buchstaben), theils am Rande, dann folgt μεν μήκει και δυνάμει αί δε μόνον δυνάμει wie in den theonischen Hss., nur dass diese am Schluss δυνάμει μόνον haben; S. 2, 5 hat S wie P vor σύμμετροι eine Rasur (ohne Zweifel  $\hat{\alpha}$ - getilgt). Nach dem vorliegenden, allerdings nicht sehr umfangreichen Material (IX 19-X 14) scheint es also nicht ausgeschlossen, dass die Vorlage von S in dieser Partie von P abhängig war; jedenfalls standen sie sich sehr nahe. Jedoch war sie nicht ganz frei von Interpolationen. H S. 410, 25 hatte sie nach Γ, Δ: ὁ δὲ μετὰ τὴν μονάδα ὁ Α πρῶτός ἐστι wie BV (die nur noch ovas yao hinzusugen); denn dass diese Worte in S aus der Vorlage stammen, geht daraus hervor, dass sie genau ebenso in A steben; vgl, III S. 6, 7 xaralelneras PFV, xara-Lileureau Bosa; S. 24, 9 8vnep PV, 8v FBbs. Deutlich ist auch Ill S. 12, 22; die Interpolation in V (und B m. 2) nach uerost hat A an derselben Stelle, S aber nach ustgel Z. 20, sie stand also in der gemeinsamen Vorlage am Rand. Ebenso ist III S. 6, 12 za erklären; êxxeluévwy stand wie in P am Rand oder war im Text als überstüssig bezeichnet und wurde von 8 aufgenommen. von A weggelassen. Auch S. 10, 4 (zat PA, em. FBVbS): lasst sich ähnlich erklären. Schop hiernach ist es wahrscheinlich, dass die Contamination einer theonischen und einer vortheonischen Quelle bereits der Vorlage angehört, und dass der Schreiber von S nicht wie der von A bei IX 19 nach einer neuen Vorlage gegriffen hat, sondern durchweg dieselbe Hs. abgeschrieben hat. Er macht auch sonst durchaus den Eindruck eines professionellen Schreibers ohne gelehrte Ansprüche. Ob die Vorlage der vortheonischen Quelle weiter folgte bis zum Schluss oder zu der theonischen zurückkehrte, kann ich leider nicht feststellen. IV app. 3 S. 354 fehlt in S wie sonst nur in b; IV S. 130, 2 hat S κύβου wie P; auch IV S. 8, 5-9 u. 20-22 stimmt S mit P. Die Sätze in XII haben die gewöhnliche Gestalt und Reihensolge, nicht die von b. In XIII folgt IV app. 7 S. 362 auf XIII 5, nicht auf XIII 6 wie in P, darauf IV app. 8 S. 364, daun XIII 6 ohne Nummer.

Eine Abschrift von S ist erstens Coislin. gr. 174 s. XV. Entscheidend, zunächst allerdings nur für die Scholien, ist V S. 417, 1, wo nach  $\mu \ell \varrho \eta$  in beiden eine Lücke ist (in S mit  $\pi \alpha \varrho \acute{\alpha} \lambda \lambda \eta \lambda \sigma \nu$  ausgefüllt von zweiter Hand). Aber auch der Text stimmt in wesentlichen Eigenthümlichkeiten. Nicht nur haben beide im Text zwischen III und IV Schol. IV nr. 1, zwischen IV und V Schol. V nr. 1,¹) zwischen IX und X Schol. X 1—2, sondern auch der Schluss von X ( $\varrho \lambda \beta$  Satznummern) und die Reihenfolge der Sätze im Anfang von XIII (prop. I—V, app. 17, app. 18, prop. VI) sind gleich,

<sup>1)</sup> In S schliesst IV fol. 70°; fol. 70° Εὐκλείδου στοιχεῖον δ und ein Schlussornament, der Rest der Seite von Schol. V nr. 1 eingenommen. Der Ansang lautet im Coisl. ἐκ τῷ παρόντι βιβλίω σκοπὸς τῷ Εὐκλείδη.

vol. IV app. 1 3 feblt, die Definitionen XI 27—28 stehen in dieser Ordnung, wie in P, IV S. 8, 20—22; 130, 2 haben beide die Lesart von P, und in den Definitionen von V stimmen beide genau überein (II S. 2, 4 ἐλάσσονος, 7 ἀναλογία δὲ ἡ τῶν λόγων ταυτότης, 17 λόγον μεγέθη, S. 4, 4—5 τότε πρῶτον πρὸς δείτερον, 6 ἀναλογία δέ ἐστιν ἡ τῶν λόγων ὁμοιότης om. S, mg. m. 2 Coisl., 13—14 ἐνὶ πλείους ας, S. 6, 9 καί] del. S m. 2, om. Coisl., 13 Definition der τεταγμένη mg. m. 2 S, hab. Coisl., πρὸς τὸ ἐπόμενον an beiden Stellen S Coisl., 14 δέ om., 15 αὐτοῖς ἴσων).

Von Coisl. ist wiederum Riccardianus 22 eine Abschrift, wie schon der Scholienhestand wahrscheinlich macht (Om Scholierne S. 52); er hat Schol. V nr. 1 (mit dem Anfang ἐν τῷ παφόντι βιβλίφ u. s. w. wie Coisl.) und X nr. 1—2 im Text, Il S. 6, 13 die Definition der τεταγμένη, IV S. 130, 2 κύβου (am Rande: ἄλλως ἐὰν στεφεοῦ παφαλληλεπιπέδου), und dieselbe Anordnung von XIII 1—6; IV app. I 3 fehlt im Text, steht aber fol. 246 als λη τοῦ τα, worauf im Text verwiesen wird mit der Bemerkung: τὸ  $\bar{χ}η$  (so!) οὖχ ἔστι ἐνταῦΦα, ἀλλὰ ζήτει αὐτὸ ἐν τῷ τέλει τοῦ βιβλίου, ὅπου τὸ παφὸν ὑπάφχει σημεῖονΦ.

Verwandt (aber nicht, wie ich früher vermuthete, Zwischenglied zwischen Coisl. und Riccard.) ist nach dem Scholienbestand (Om Scholierne S. 52) cod. Arrundel. 548 des British Museum; er hat Schol. X nr. 1—2 im Text (mit dem gewöhnlichen Anfang, nicht wie Coisl.). Aber über den Text habe ich nichts notirt als die beiden Lücken I S. 224, 16 γωνία — II S. 160, 8 αὐτών, IV S. 112, 12 -πληρώσθω — 214, 6 ἔχει, und die Variante I S. 224, 16 ἐστίν οπ., durch welche die Zugehörigkeit zu Scorial. S bestätigt wird; denn auch in S (wie in B) fehlt ἐστίν.

Ein Abkömmling von S ist ferner Berolinensis 1544 s. XVI. Er hat Schol. X nr. 1—2 im Text, dieselbe Anordnung von XIII 1—6, die Lesart von PS IV S. 8, 20—22; 130, 2, und II S. 384, 3 εἰ statt πότε (πότε corr. in εἰ S). Nun ist Berol. in der Katoptrik Copie von Marcianus 302 (vol. VII S. XLV) und enthält überhaupt dieselben Stücke in derselben Reihenfolge. Die dadurch nahegelegte Vermuthung, dass auch in den Elementen das gleiche Verhältniss obwalten werde und dass Marcian. 302 also eine Copie von S sein müsse, wird durch die wenigen mir bekannten Lesarten dieser IIs. bestätigt; sie stimmt mit S überein II S. 2, 4. 7. 17; 4, 6. 13—14; 6, 14. 15; ausserdem I S. 68, 3 ἴση μείζων, τῆ] τῆς,

τής, EZH] EZH· άλλά και ίση und I S. 42 das im Apparat angeführte Corollar SMarcian. Dass Marcian. II S. 4, 4-5 dagegen die gewöhnliche Lesart τότε τὸ πρώτον πρὸς τὸ δεύτερον hat und in der Definition der τεταγμένη das τό vor ξπόμενον weglässt, will wenig bedeuten. Noch ein Zeugniss dafür, dass die beiden Hss. einmal im XV. Jahrh. beisammen waren, haben wir darin, dass auf dem Deckblatt hinten in S von einer ganz jungen Hand das Stück beigeschrieben ist, das ich in der Zeitschr. für Math. u. Phys. XXXIII S. 161 pr. I zum Abdruck gebracht habe; es findet sich auch in Marcian. 302 (und im Berolin. 1544), und zwar aus Marcian. 301 abgeschrieben mit Weglassung der Anfangsworte die auch in S sehlen. Also hat ein Besitzer von S, nachdem Bessarion, der den grössten Theil von 302 geschrieben hat, seine Hs. copirt und mit Zusätzen aus 301 versehen hatte, seinerseits einen dieser Zusätze in S eingetragen. Dass Marcian, 302 direct aus S abgeschrieben, nicht aus Coislin., ergiebt sich auch aus II S. 6, 9 xai hab. Marc., del. S m. 2, om. Coisl.

Mit dieser Gruppe verwandt ist Paris. 2466 s. XII (p). la dem für die Ausgabe benutzten Theil (I-VII) ist diese Hs. theonisch und stimmt zuweilen allein mit P überein (vol. V S. XLIX). Von fol. 53<sup>v</sup> an (11 S. 52, 3 -λογον) tritt eine neue Hand ein mit anderer Tinte, von fol. 65 an (II S. 122, 9 οῦτως) ist die Hs. Palimpsest (Philologus XLIV S. 354), aber weder der eine noch der andere Wechsel hat auf den Charakter der Ils. irgend einen Einsluss. Auch im VIII. Buch folgt sie Anfangs der theonischen Redaction (II S. 270, 13. 14. 18; 272, 20. 21; 278, 18. 23; 280, 10; 282, 6. 12. 22. 24; 284, 1. 2. 20. 23; 292, 8; 298, 13; mit bq stimmt sie S. 280, 1 ἄρα om., 15 ἐν τῷ] ἔτι; 282, 14 καὶ ἐπεί; 290, 20 μεταξύ — ἀνάλογον οπ.; 296, 10 ἐστὶ καὶ ὁ; auch S. 286, 13 hat sie mit be die in BV of fehlenden Worte; mit Bbg S. 280, 13, mit Bb S. 280, 10; mit q und V mg. S. 280, 14 ἀνάλογον; mit V S. 280, 16; mit b S. 282, 22 Er te tole tou A; 284, 23 άρα om., 294, 1 καὶ οί — 2 εἰσίν om., 3 ἄρα om.). Dass sie S. 282, 1 B, \( \Gamma\) und S. 296, 6 Z, H (\( \varepsilon l\)\( \sigma t = 7 \) ZH om.) mit P geht, wiegt an und für sich nicht schwer; aber schon S. 298, 2 ἴσος δὲ ὁ Μ τῷ A und 15 μεταξύ ohne έξης bedeuten mehr, und wenigstens von IX 19 an ist Beeinslussung von einer vortheonischen Quelle unverkennbar. S. 384, 8 οί δη A, B, Γ ητοι είσίν ist noch theonisch, aber S. 384, 9 η έξης — 13 hat die vortheonische Form, ebenso S. 388, 10 ff., S. 386, 25 ἐστίν em. — alles wie SA. Schon hierdurch ist ein Zusammenhang der drei Hss. gesichert, und entscheidend ist S. 402, 11 ὅτι ἕκαστος τῶν  $\mathcal{A}$ ,  $\mathcal{B}$ ,  $\Gamma$ , die Lesart von P mit der Interpolation von SA; vgl. auch S. 394, 4 ἀφηρήσθω ἄρτιος PSAp, III S. 4, 9 ἔσται PSAp, 13 καὶ τοῦ — ἡμισυ] om. PSp, supra scr. A, 16  $\mathcal{A}\mathcal{B}$  PSAp, 27 ἢ τὸ ἡμισυ PSAp, S. 6, 4 ἢ τὸ ἡμισυ PSAp; weniger bedeutet II S. 400, 10 καί om. PSAp, weil es auch in b fehlt, und S. 400, 11 ol  $\mathcal{A}$ ,  $\Gamma$  SAp, supra scr. P m. 1. II S. 386, 1 fehlt die Interpolation von P, die S am Rande hat, A gar nicht, III S. 2, 10 die theonische Interpolation, die A am Rande hat, S nicht.

Die Quelle von p ist nicht S selbst, s. II S. 384, 19 raler όντων PAp, όντων πάλιν S, S. 400, 15 άρα PAp, om. S, III S. 6, 12 exxeluérwr S, mg. P, om. Ap, S. 10, 4 xal Ap, om. S mit Theon, S. 12, 20 εὶ γὰρ δυνατόν u. s. w. nach μετρεί Z. 22 mit A, nicht Z. 20 wie S; auch II S. 394, 8 hat p & TA Exel μέρος ημισυ und αρα mit A (om. P, m. 2 S), S. 400, 15 δ Δ A, ο A p (om. P, m. 2 S). A ist schon durch das Altersverhältniss als Quelle ausgeschlossen, vgl. ausserdem II S. 386, 2 προσευρείν Sp. προσευρείν ἀριθμόν A, S. 392, 22 ΓΑ Pp, ΑΓ S mit Theon, ΓΔ A, S. 400, 9 διπλασίων Sp. πολλαπλασίων A. III S. 6. 16 καί PSp, καὶ ὅντος A mit Theon. Also bleibt nur die Möglichkeit, dass p in diesem Theil von der contaminirten Vorlage von S stammt. Diese müssen wir nach dem Ergebniss der Untersuchung von SA uns vorstellen als ein Exemplar der theonischen Classe, durchcorrigirt nach einem der vortheonischen oder umgekehrt; so erklärt es sich, dass p nicht nur öfters mit A gegen PS theonische Lesarten hat (II S. 394, 8; 400, 15 s. oben, vgl. noch III S. 2, 18 καλείσθωσαν; 4, 1 άλογοι καλείσθωσαν) oder auch vortheonische (III S. 6, 12; 10, 4; vgl. II S. 392, 22, s. oben), sondern auch gegen S und A theonische Lesarten, wie II S. 386, 25 aváλογον p, ἀνάλογον είς PSA, S. 396, 10 γάρ p, om. PSA; S. 390, 10 καί p, δ αὐτὸς δὲ καί PS, αὐτὸς δέ A. In diesen Fällen muss die Correctur in der Vorlage so ausgeführt gewesen sein, dass eine Wahl zwischen den beiden Lesarten offen blieb (so ist auch die Lesart von A an der zuletzt angeführten Stelle leichter erklärlich; der Schreiber hat den Zusatz δ αὐτὸς δέ als Ersatz für xal gehalten). Diese Stellen beweisen nebenbei, dass A nicht Copie von p ist.

Da p und S in dem vorausgehenden Theil nicht verschwistert sind, wenn auch verwandt (s. oben S. 67 f.), muss eine von beiden anterwegs Vorlage gewechselt haben. Wo der Einfluss der vortheonischen Redaction auf p anfängt, kann ich nicht seststellen: Il S. 380, 19 hat sie Euéroet mit P, während SA mit Theon stimmen; S. 382, 3 dio p wie alle übrigen Hss., om. S; 11 & A or ] S mit allen übrigen, o on A Ap: 17 arakovov] P vulgo. on. SAbp; 27 ur] später hinzugefügt Sp. S. 382, 7 stimmen SAp mit Theor. In dem späteren Theil habe ich auch nach dem Anfang von X einige Uebereinstimmungen mit P notirt, so III S. 30, 2 τετράγωνα δυνάμει ohne den Zusatz Theons (wie SA), III app. 1 am Rande wie PS, app. 2-3 om. Sp, am Rande P, app. 5 am Rande wie S und P m. 21); III S. 370, 7 hat sie mit A richtig ουθεμία. S. 250, 13 ποιούσα mit P gegen A, S. 286, 23 die Lesart Theons, ebenfalls gegen A. Aber vom XI. Buch an scheint die gewöhnliche theonische Redaction wieder allein zu herrschen; bis IV S. 24, 6 stimmt p mit P nur in den unwesentlichen Schreibfehlern motel S. 16, 12 und amegratu 8, 16, 25, mit Theon dagegen S. 8, 5 ff. (- A), 19 (A - P), 20; 10, 18 (- A); 12, 4 (A - P); 14, 8 (- A), mit Vb S. 20, 23, mit V S. 8, 20, mit B S. 2, 15; 4, 12; 6, 18; 8, 18; 10, 12 (--- A); 16, 17, mit BF S. 22, 20, mit BFV S. 10, 1; S. 2, 7 hat p ὑποκειμένω und am Rand νρ. έν τω αὐτω - FA, in XI 38 στερεού παραλληλεπιnedov mit Theon und A gegen PS, IV app. 7 fehlt gegen P (and S). Es wird hierdurch bestätigt, dass S durchgehends eine (contaminirte) Vorlage wiedergiebt, während p nur für eine kleine Strecke von IX und X diese selbe Vorlage benutzt hat.

Einfacher ist das Verhältniss bei Paris. 2346 (saec. XV, — s). Die Hs. ist anfangs rein theonisch (I S. 226, 8; II S. 2, 7 πρὸς ὅλληλα; IX 19 hat die theonische Form, III app. 2 und 5 sind da; S. 22, 1 fehlt ὅπερ ἔδει δείξαι) und steht dem Vindob. V nahe (— V II S. 2, 17; 6, 15, — BVφ II S. 286, 13, — FV II S. 4, 14 ἐνὶ πλείους ἕως, — BVb III S. 22, 13, — BVp I S. 140, 3; 144, 23; 154, 16 εἶναι; 166, 1; 318, 18; II S. 190, 1, 2; 192, 11. 12 ΓΔ; — PBFV I S. 6, 1, — PFV m. 2 I S. 8, 19 καὶ δύο εὐθείας χωρίον μὴ περειέχειν, — Bp P mg. F mg. V mg. II S. 2,7 ἀναλογία δὲ ἡ τῶν λόγων ταυτότης, S. 4, 6 fehlt ἀναλογία δὲ ἔστιν ἡ

<sup>1)</sup> App. 8 hat p wie PVS, app. 16, 18, 19, 20 fehlen wie sonst nur in V.

τῶν λόγων δμοιότης, das in V getilgt war); doch hat sie auch II S. 4, 12 διπλασίονα mit b (p), aber corrigirt; S. 6, 13 fehlt die Definition des τεταγμένη ἀναλογία mit P m. 1, B m. 1; S. 4,15 bis 16 fehlt ebenfalls. Von III S. 46, 21 an wechselt aber die Hand (die neu eintretende Hand fügt S. 46, 19 den Zusatz von FVb am Rande hinzu bis auf ¿στιν, das mit derselben Hand im Text auf Rasur steht), und mit ihr die Vorlage: denn von da an stimmt s vollständig mit P (III S. 48, 16, 18; 52, 22; 66, 2; 68, 6; 70, 3; 74, 1; 78, 13; 80, 12; 82, 17. 22; 86, 2. 4; 158, 22; XI def. 27-28; IV S. 8, 20; 20, 6, 10; 24, 23; 26, 10; 28, 17; 32, 3; 130, 2; 158, 22; 160, 4, 7, 13; 262, 16; 296, 5, 12 κείσθω; 298, 17; app. 7; - PF III S. 48, 9; - PBF III S. 50. 3; — PV III S. 164, 1  $\tau \dot{\eta} \nu$ ; app. 8; IV S. 158, 9; — PBb III S. 64, 16 τε: XI 38 S. 130, 2 ff. χύβου). Die Abweichungen sind wenig bedeutend (III S. 66, 20  $\Delta\Gamma$ ; 82, 6  $\Delta B$ ; 164, 2 MN; IV S. 296, 13 ZO; III S. 82, 5 6, 9 6, 18  $\tau \tilde{\eta} \in B\Delta$ , IV S. 20, 1  $\alpha l$ ; 38, 5 ἐστι; III S. 74, 6 ὅπερ ἔδει δείξαι - V, aber ebenso S. 78, 13; 80, 12; III S. 82, 10 οπερ έδει ποιήσαι, ebenso IV S. 34, 13; 36, 7); die Uebereinstimmung mit b III S. 160, 5 und 8 ἀσυμμέτρου, mit F S. 82, 16 κατὰ τό, mit L IV S. 296, 17 bis 18 (Lucke) konnen auf Zufall beruhen: dass vol. IV app. 13 fehlt, ist wohl durch die Randbemerkung in P IV S. 354 Anm. veranlasst, kann aber auch für die offen bleibende Möglichkeit ins Feld geführt werden, dass dieselbe (verlorene) vortheonische Hs. zu Grunde liegt, die 4-500 Jahre früher in S verarbeitet war (S. 61 f.). Dass der erste Schreiber von s nicht aus Willkur mit X 16 aufhörte, sondern eine unvollständige Vorlage hatte, beweist cod. Ottobon, gr. 310, der fol. 123r an derselben Stelle (III S. 46, 20 δπεο έδει δείξαι) abbricht mit der Subscription: τέλος τῆς Εύκλείδου γεωμετρίας. τῷ συντελεστῆ τῶν καλῶν θῶ χάρις. τέλος. Wenn diese Hs., wie im Katalog der Ottoboniani S. 166 angegeben, aus dem XV. Jahrb. ist, kann sie sehr wohl die Vorlage dieses Theils von s sein; alle Varianten, die ich notirt habe, stimmen vollkommen, so I S. 154, 16 = BVps, S. 166, 1, = BVps, S. 318, 18 = BVps, II S. 2, 7 = Bps, 17 = Vs, S. 4, 6 = s, 12 διπλασίονα, 14 = BVbs, 15-16 am Rande, S. 6, 13 am Rande, 15 - Vs. Es giebt auch noch einige bezeichnendere Uebereinstimmungen. In 113 haben haben sie beide & av nicht nur S. 36, 2 (= P m. 2, V m. 2) sondern auch S. 36, 24; 1 S. 180, 22

beide τσαι εὐθεῖαι (τσαι PF, εὐθεῖαι τσαι BVp), II S. 2, 4 beide ἐλάσσονος (wie V, ἐλάστονος die übrigen Hss.), aber Z. 5 ἐλάστονος (wie die meisten Hss., ἐλάσσονος nur V), über Theons Zusatz zu VI 33 (II S. 424, 22) beide ἄλλως.

Dieselbe ausserliche Verknüpfung eines theonischen und eines vortheonischen Theils, die in s mit Wechsel der Hände verbunden ist, bietet cod. Bodl. Auct. F 3, 16 (- Miscell. XC, saec. XV-XVI); er muss also eine Copie von s sein. Das bestätigen auch die Varianten vollkommen; nicht nur hat Bodl, I S. 154, 16; 166, 1 (ητι); 318, 18; II S. 190, 1. 2; 192, 11. 12 (ΓΔ) die theonischen, IV S. 8, 20 ff., 130, 2 ff. die vortheonischen Lesarten von s, ebenfalls II S. 2, 7. 17; 4, 6. 12 διπλασίονα; 6, 15 wie s, sondern auch die besonderen Eigenthümlichkeiten I S. 36, 2 und 24 kár, H S. 2, 4 έλάσσονος, II S. 424, 22 αλλως finden sich wieder; vol. IV app. i 3 fehlt, und Schol. VII nr. 2 steht zwischen VI und VII im Text, Der Scorial. S als directe Vorlage ist ausgebeides wie in s. schlossen durch die Varianten II S. 2, 17 μεγέθη λόγον V Bodl. ε, λόγον μεγέθη S, S. 4, 12 διπλασίονα Bodl. s, τριπλασίονα S, S. 6, 15 lowr avrolg V Bodl. s, avrolg lowr S; ebenso Paris. 2342 A durch II S. 4, 6 αναλογία δέ ἐστιν ή τῶν λόγων όμοιότης Α, om. Bodl., S. 4, 12 διπλασίονα Bodl., τριπλασίονα A, S. 6, 20 δευτέροις Bodl., δευτέροις μεγέθεσιν A, IV S. 130, 2 κύβου Bodl., στερεοῦ παραλληλεπιπέδου Α.

Eine ähnliche Mischung zeigt auch cod. Vatic. gr. 193 chartac. s. XV—XVI (vgl. Om Scholierne S. 59).¹) Der Anfang ist theonisch, s. S. 36, 2 und 24 ως αν, S. 152, 20 = BVp, S. 166, 1 = BVp, S. 180, 22 = BVp, S. 318, 18 = BVp, II S. 2, 4 ἐλάσσσονος, 5 ἐλάττονος = Slq, 7 ἀναλογία δέ u. s. w. = Bplq, 17 μεγέθη λόγον = Vlq, S. 4, 2 τοῦ τοῦ] τοῦ = l m. 1, 4 τοῦ τοῦ]

<sup>1)</sup> Inhalt: fol. 1—8<sup>7</sup> das Epigramm Eucl. V S. XXVIII, Excerpt aus Proklos in Elem., inc. εὐρηται ή γεωμετρία, Scholl. I nr. 9, 40, 45, 132. fol. 8<sup>7</sup> αίτία, δι' ήν τὰ ἐπτάμηνα καὶ ἐνεάμηνα ζφογονεῖται, 5 Definitionen aus der Sphārik des Theodosios, 2 Sātze aus Autolykos περὶ κινουμένης εφαίρας. fol. 8<sup>7</sup>-8<sup>7</sup> Ἰσαὰκ μοναχοῦ τοῦ Ἰργυροῦ über Geodāsie (in Briefform, der Schluss vorn als Schmutzblatt), fol. 9—10 Ausrechnungen, fol. 11—149<sup>7</sup> Elem. I—XIII von einer anderen Hand. fol. 150—64 Barlaams Logistik. fol. 165—66<sup>7</sup> desselben Auszüge aus Ptolemaios, fol. 166<sup>7</sup>—167<sup>7</sup> über irrationale Quadratwurzeln (unvollständig; f. 150—167 von einer dritten Hand). fol. 168—75 aus Ptolemaios' Geographie (von derselben Hand wie fol. 11—149).

τοῦ = l m. 1, 6 ἀναλογία δέ u. s. w. om. = BSlq, 7 ἐλαχίστη - BFSpq, 13 ένὶ πλείους έως - FVI, S. 6, 1. διαίφεσις λόγου - BS, 13 τεταγμένη υ. s. w. om. - BS m. 1, S. 8, 11 - BVp,  $12 - BV_p$ , S. 12,  $4 - BV_p$ , S. 16, 6 - Bp, S. 192,  $11 - BV_p$ , 12 - B (aber S. 190, 1-3 - PF), S. 194, 12 - BFVp, S. 198, 13 - p, S. 278, 18 dvdloyov - l, V mg., 23 - BVlbp, S. 280, 1 xai om. = lbpq, 10 = BVlbp, 11 xal ir ve = lb, 13-14 H, 0 - Blb, 14 ἀνάλογον - l, V mg., 15 καὶ ἔτι τοῦ - lb, ἔσονται u. s. w.  $\longrightarrow$  VI ( $\xi \xi \tilde{r}_i \xi$  om.), 17 outwe om.  $\longrightarrow$  Ib, S. 282, 1  $\longrightarrow$  BVIb, 6 - Bib, 9  $\delta \tilde{v}\pi \delta$  - bl, 14  $\kappa \alpha i \tilde{\epsilon}\pi \epsilon l$  - blp, 22 - BVlbp, 23 - BVlb, 24 - BVlbp, S. 284, 1 - BVlbp, 2 - BVlb, 23 ἀνάhoyor - 1; die theonischen Zusätze II S. 428, 23 ff., 430, 19 ff. sind da. Dieser Theil ist also der V-Classe verwandt und steht Laur. 28, 2 - 1 besonders nahe; vgl. noch II S. 284, 24, wo diese beiden Hss, allein έξης άρα haben, S. 286, 13-14, wo sie wie bap gegen die übrigen theonischen Hss. mit P gehen. S. 284, 7 bat Vat. 193 τε mit P gegen BVlbpq, ebenfalls S. 282, 2 δ έπό mit P allein; das scheint aber Zufall, da er auch S. 284 10 und 16 ὁ ὑπό hat, und zwar allein. Der Schluss der Elemente zeigt dagegen Verwandtschaft mit P. Nicht nur haben beide allein Schol. XIII nr. 81 am Schluss, und die Reihenfolge der Sätze im Anlang von XIII ist dieselbe (1-6, app. I 7-8), sondern an entscheidenden Stellen wie IV S. 130, 2 (κύβου, mg. άλλαχοῦ· ἐὰν στερεού παραλληλεπιπέδου των άπεναντίον) und S. 140, 24ff. hat Vat. 193 die Lesart von P, ebenso in Kleinigkeiten wie IV \$. 40, 17 δια των om., 26 HB, S. 44, 6 σημείων, 12 σίδ', S. 326, 3. 5 τεμνομένης, 15 ΦY. Mehrere Lesarten von P hat Vat. 193 mit Paris. 2342 (A) gemeinsam (so IV S. 8, 20 ff., 19 doθεισών om., S. 34, 13 δείξαι, S. 38, 5 ξσται), und umgekehrt stimmen A und Vat. 193 mit Theon gegen P IV S. 2, 7 Emoxeiμένω; aber directe Abhangigkeit von A ist schon durch IV S. 130, 2 in Frage gestellt (A - Theon, am Rande  $\varkappa \dot{\nu} \beta o v$ ) und wird sich bald als unmöglich ergeben. Die Contamination ist handgreislich IV S. 32, 3 δοθέν] PA, ὑποκείμενον Theon, mg. m. 1 P, supra ser. A, δοθέν υποκείμενον Vat. 193. Wo sie ansangt, kann ich nicht genau angeben. IX 19 hat S. 384, 18; 386, 20; 388, 10 die vortheonische Form ohne die Interpolation von P S. 386, 1, alles wie A; mit A stimmt auch S. 384, 8 οί δη A, B, Γ η (ήτοι A) ούκ είσιν έξης κτλ. (- P); aber S. 386, 26 hat Val. 193 τέταρτος ἀνάλογον αὐτοῖς (εἰς PSA) προσεύρηται, S. 380, 19 καί — PB, οπ. SA, S. 382, 7 καὶ εἰ πρῶτοι — P gegen SA (— Theon), 11 Α δη gegen A, 3 δύο, 27 μη μετρή, beides gegen S; schon S. 376, 3 ff. und S. 378, 17 finden sich die vortheonischen Lesarten, während SA hier noch mit Theon gehen. In erwähnen ist noch IV S. 2, 15 ἀπὸ τοῦ πέρατος — Bp und eine merkwürdige Uebereinstimmung mit Vat. 1038 IV S. 8, 11 μέν τι] μέντοι Vat. 1038, τι corr. aus το/ oder τοι Vat. 193.

Wenn der ausdrücklichen Angabe Peyrards zu trauen ist, haben auch die beiden Pariss. 2343 und 2531 wie Vat. 193 die vortheonische Lesart II S. 376, 3 ff.; aber sonst sind sie weder unter sich besonders nahe verwandt, noch zeigen sie andere Spuren der P-Classe.

Paris. gr. 2343 (chart. s. XVI), die eine Quelle der ed. princeps (s. Euclidis opp. V S. CIV ff.; vgl. noch I S. 6,  $10 \ avlaag$  sur ed. pr. und 2343), hat die Lesarten Theons III S. 112, 6-9; IV S. 8, 20; 130, 2. I S. 42, 2-PVb; S. 68, 3-Bbp; S. 206,  $19 \ aga - p$  (und q Vat. 1038), S. 248, 6-7-Bp, II S. 286, 13-bpq; I S. 4, 12 fehlt  $\pi e \delta g \ \tau \dot{\gamma} \nu \ \tau o \bar{\nu} \ \kappa \dot{\nu} \kappa \lambda o \nu \ \pi s e \iota \phi \dot{\rho} e \iota a \nu$  wie sonst nur in S; am Schluss von XI finden sich die Figuren IV S. 137 mit Beischrift wie in B (und A).

Paris. gr. 2531 (chart. s. XV; Nikomachos u. a., Elem. I—XIII) ist ebenfalls theonisch (I S. 152, 20 elvat - BVp, S. 166, 1  $f_{i}\pi\iota\varsigma = BVp$ , S. 318, 18  $\gamma \epsilon \gamma \rho \dot{\alpha} \varphi \vartheta \omega = BVp$ , II S. 190, 1-2 - BVp, IV S. 8, 20: 130, 2 - Theon) und stimmt zuweilen mit dem vorhergehenden, so I S. 42, 2 = PVb, II S. 2, 4 ἐλάσσονος. 5 έλάττονος, 7 αναλογία χτλ., S. 4, 6 αναλογία χτλ. om., 7 έλαχίστη gegen V, S. 6, 1 λόγου - B, 13 τεταγμένη ατλ. om. - B, IV app. I 7 om., aber nur an Stellen, wo beide mit der Mehrzahl gehen; und östers gehen sie entscheidend aus einander, z. B. Il S. 286, 13, wo 2531 die Lesart von BV hat, III app. 8 steht in 2531 (- PV), om. 2343, III app. 25-26 steht in 2343, om. 2531 (= B), II S. 2, 17 λόγον ξχοντα μεγέθη 2343 = F, ξχοντα μεγέθη λόγον 2531 = V, S. 4, 14  $\dot{\omega}_{S}$  2343 = Bp,  $\ddot{\epsilon}\omega_{S}$  2531 - FV, S. 6, 15 αὐτοίς ἴσων 2343, ἴσων αύτοις 2531. Ausserdem hat 2343 eigene Fehler, wie II S. 4, 10 καὶ ἤπερ, 13 ένὶ πλείονες (aus πλεινες), S. 6, 2 ήγουμένου st. έπομένου, 7 ίσον, und geht zuweilen mit S, wie II S. 4, 4-5  $\tau \acute{o}$  om., S. 6, 14  $\delta \acute{e}$ 

## J. L. HEIBERG, PARALIPOMENA ZU EUKLID

om.; 2531 steht, wie aus dem angesührten hervorgeht, V näher auch hat sie III app. 12, 14, 15, während III app. 16, 18, 19, 20 22 sehlen, beides wie V. Die eigenthümliche Ueberschrist übe XI: Εὐκλείδου στοιχεῖον τα τῶν πάντων. Εὐκλείδου στειξεῶν στοιχεῖον α stimmt mit A. Dagegen hat sie das Fehlen von I S. 4, 15—16 und die richtige Lesart ἐάν I S. 36, 2 und 24 mi Paris. 2346 gemeinsam.

(Fortsetzung im nächsten Heft.)

Kopenhagen.

74

J. L. HEIBERG.

## ZU CLEMENS ΤΙΣ Ο ΣΩΙΖΟΜΈΝΟΣ ΠΛΟΥΣΙΟΣ

Das Rohmaterial, aus welchem der Text von Clemens Tig & ωιζόμενος πλούσιος neu aufzubauen ist, liegt in der Ausgabe on P. Mordaunt Barnard [Texts and Studies edited by S. Armitage obinson V 2. Cambridge 1877] bereit. Die directe Ueberlieferung t nur durch eine alte Pergamenthandschrift des Escurial [ $\Omega$  III 19 = S] vertreten, dieselbe die auch allein den griechischen Text von ) Homilien des Origenes zum Jeremias erhalten hat. Die Auszüge r Florilegien geben für den Text verhältnissmässig nicht viel 131); um so wichtiger ist das grosse Excerpt in Eusebius Kirchenschichte 3, 23, durch das allein die durch Herders Gedicht berühmt wordene Legende vom Apostel Johannes und dem abgefallenen id wiedergewonnenen Jüngling vollständig erhalten ist, da durch geriebene Stellen und Verstummelung eines Blattes in S erhebhe Partien der Legende und der darauf folgenden Auseinandertzung verloren gegangen sind. Die Ueberlieserung der Kirchenschichte steht durch sieben alte Handschriften 1) und die beiden ebersetzungen\*) so fest, dass ein Zweisel über den Text des

<sup>1)</sup> P. 25 ist mit Antonius Melissa zu lesen τῶι γὰρ ὑψουμένωι καὶ εγαλυνομένωι παραπέπηγεν [fehlt in S, wodurch falscher Hiat entsteht] γχίστροφος [ἀντίστροφος S] ἡ πρὸς τὸ ταπεινὸν μεταβολὴ καὶ πτῶσις.
- p. 16 22 ist die Lesart, welche die Mehrzahl der von Barnard benutzten andschriften der Sacra Parallela bietet τοὺς βιαίως μᾶλλον δὲ βεαίως ἀντεχομένους der von S βεβαίως μᾶλλον δὲ βιαίως vorzuziehen. — agegen durfte p. 25 13 είποις ἄν nicht aus den Sacra Parallela eingesetzt rerden. — Richtig ist wieder p. 25 17 φυλασσόμενον für φυλασσομένους S, . 25 20 τινων für τιμῶν S, 21 προίεσθαι für προσίεσθαι S, p. 26 13 τὸ έναν-ίον für τὸν έναντίον S. An der corrupten Stelle p. 30 8 versagen die Flolegien. p. 31 4 κατορθοῦνταις für κατορθοῦνταις.

<sup>2)</sup> A [— C Burton-Schwegler] — Paris. 1430, T [— l] — Laur. 70, 7, [— K] — Laur. 70, 20, R — Mosq. 50, B [ — E] — Paris. 1431, D — Paris. 133, M [— H] — Marc. 338.

<sup>3)</sup> A = Rufio,  $\Sigma = Syrer$ .

Clemens, aus dem Eusebius die Legende abschreiben liess, nicht möglich ist. Ich stelle die Abweichungen beider Texte zusammen; Kleinigkeiten und Discrepanzen der eusebianischen Handschristen') unter einander übergehe ich.

| S                                                                                                                          | Eus                                                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| p. 32 <sup>4</sup> νόσου<br>32 <sup>7</sup> Ένα τε τινα <sup>3</sup> )<br>32 <sup>16</sup> διετείνατο καὶ διεμα <b>ο</b> - | νήσου<br>Ενα γε τινα<br>διελένετο καλ διεμαστύρετο |
| τύρατο                                                                                                                     | decreyers has supplied                             |

Beide Lesungen sind falsch: διετείνατο giebt überhaupt keinen ! Sinn und διελέγετο einen falschen; denn der Apostel predigt nicht, sondern giebt dem Bischof einen formellen Auftrag. Das ! Richtige ist ohne Zweifel διεστείλατο: dem steht aber die leichte Verschreibung in S erheblich näher als die Interpolation der KG, und zugleich erweist die Emendation die Ursprünglichkeit der Aoriste in S.

| S                                                                                                                  | Eus                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| p. 32 <sup>14</sup> εἶτα fehlt                                                                                     | erhalten<br>erhalten |
| ἀπῆφεν fehlt                                                                                                       | erhalten             |
| 33° και ἀπερρωγότες fehlt                                                                                          | erhalten             |
| 33 <sup>2</sup> καλ ἀπερρωγότες fehlt<br>33 <sup>3</sup> πολλῶν πολυτελῶν (d. i.<br>πολλῶν mit der Correc-<br>ter) | πολυτελών            |
| 33 υπάγονται                                                                                                       | <b>ἐπάγονται</b>     |

<sup>1)</sup> Erwähnen will ich nur, dass S p. 327 Bern. die Lesart von Equ. TERBDM κλήφον gegen κλήφω A und κλήφων Σ bestätigt; die Eusebiusausgaben sind hier wie oft durch die Interpolationen von A entstellt. Die organisatorische Thätigkeit, die dieser Apostel von Epliesos aus ausübte, wird geschildert: "er wurde geholt bald um Bischöse einzusetzen, bald um genze Gemeinden zu ordnen, bald κλήφον ένα γέ τινα κληφώσων τῶν ὑπὸ τοῦ πωνείματος σημαινομάνων d. h. um eine einzelne geistliche Stelle (Gegensatz zu ὅλης ἐκκλησίας im vorhergehenden Kolon) zu "verloosen", von denen weiche nach der Bestimmung des h. Geistes besetzt werden, wie ihn eben der Apostel besitzt"; an wirkliches Loosen ist nicht zu denken. Zum Gebrauch von κλήφου τάξιε vgl. Iren. 1, 27¹ [— Kircheng. 4, 11², vgl. 4, 5²), KG 3, 39¹°. 4, 10. [Cyprian.] de rebapt, 84³³; noch bei Athanasios ist er nachweisbar [apot. adv. Arian. 6 τὸν κλήφον τοῦ θεοῦ καθ' ὧν ἐτάχθη τω]. Gemeint sied sicherlich die δεδάσκαλοι.

<sup>2)</sup> Barnard setat 32° 410 or or ent twa in den Text und notirt im Apparat ov nat S. Danach muss man glauben, dass nat bei Eusebius fehit, es steht aber in allen Hss.

Clemens malt die Verschrungskünste, mit denen die bösen Buben den jungen Christen umgarnen, durch sehr sorgsätig ausgewählte Synonyme: τῶι δὲ...προσφ θείρονταί τινες ἥλικες ἀργοί.... καὶ πρῶτον μὲν δι' ἐστιάσεων πολυτελῶν αὐτὸν ὑπάγονται, εἶτα που καὶ νύκτωρ ἐπὶ λωποδυσίαν ἐξιόντες συνεπάγονται, εἶτά τι καὶ μειζον συμπράττε ιν ἡξίουν. Die blosse Zusammenstellung widerlegt die Lesung ἐπάγονται, ganz algesehn davon, dass der Sinn von ὑπάγονται, sie bekamen ihn is die Hand' präciser ist, als der des ohne eine Ergänzung unbestimmten ἐπ΄ γονται. Ich bemerke ausdrücklich, dass man in der KG nicht ändern dars: ἐπάγονται ist nicht nur durch sämmtliche griechischen Handschriften und den Syrer, sondern auch durch Anastasios vom Sinai bezeugt, der in seiner Homilie zum 6. Psalm die Legende erzählt und sie nicht aus Clemens direct entlehnt hat, sondern mittelbar oder unmittelbar dem Excerpt der KG solgt.)

| S                   | Eus                                               |
|---------------------|---------------------------------------------------|
| p. 33° exorás fehlt | erhalten                                          |
| 33'' ἀπόλωλεν       | erhalten<br>ἀπολώλει                              |
| 3316 γε             | TE                                                |
| 3317 δ σωτήρ        | δ Χοιστός, nicht zu entschei-<br>dende Discrepanz |
| 3512 ἐπομνύμενος    | έγγυώμενος ἐπομνύμενος                            |

Dem Anschein nach tritt zu S und Eusebius noch eine dritte Ueberlieferung hinzu. In zahlreichen, sehr alten Handschriften — Barnard giebt die Varianten von 14 — findet sich ein Excerpt der Legende als Zusatz zu den Scholien des Maximus Confessor zu Dionysios Areopagita. Es beginnt nicht mit denselben

<sup>1)</sup> Zahn, Forschungen 3, 31. Die Homilie ist in zwei Recensionen erbalten, die beide von Combesis in Graecolat. patrum bibliothecae novum auctarium — S. Patris nostri Asterii . . aliorumque plurium . . . orationes et bamiline (Paris 1648 p. 908 s.) abgedruckt sind. Die Stelle lautet in der cisen [p. 9362 Comb.] προσκαλυύνται αὐτὸν τινὰς νεωτερισταί . . . και πρώτον μὰν ἀπί δεῖπνα πολυτελή και που (νοῦς cod.) και ἐπί τινας πορνικούς επίλους και διαινατερισύσεις, εἶτα και ἐπὶ κλοπάς τινας και λοποδυσίας αὐτὸν παραφθείραντες κτλ. in der anderen [p. 9672] πρώτον μὰν ὑπό τινων νεωτεριζόντων . . . ἐπὶ δεῖπνα πολυτελή προκαλεῖται, εἶτα ἐπὶ κλοπὰς καὶ ἐπαδυσίας, ὅν και παραφθείραντες κτλ. Beidemal ist deutlich zu sehen, wie ἐπάγονται und συνεπάγονται zusammengezogen und mit dem missverstandenen προσφθείρονται verbunden sind.

Worten wie bei Euseb, sondern etwas vorher, so dass das Sätzcher ίνα δε επιθαρρήσηις οθτω μετανοήσας άληθώς ότι σοι μένε. σωτηρίας έλπις άξιότρεως, das wirklich aus Clemens stammt durch das eusebianische Excerpt nicht gedeckt ist; es muss sogai zugegeben werden, dass die Lesungen ἐπιθαρρήσης und μένει σωτηρίας der Excerpthandschriften die Corruptelen έτι θαροπι und uer els owinglar in S verbessern. Andererseits stehen it ihnen ausser diesem Stück noch andere Auszüge, die sicher nur aus der KG entnommen sind; der Brief des Polykrates an Victor [KG 3, 31 - 5, 24] ist nur Euseb unmittelbar bekannt geweser und die Auszüge aus Philos Schrift über die Therapeuten verrather schon durch die Ueberschrist Neol two ex περιτομής πιστευσάντων εν Αλγύπτωι Χριστιανών, dass sie auf KG 2, 17 zurücklaufen. Danach dürfte es gewagt sein, die Vermuthung von vornherein abzuweisen, dass der Text dieser Excerpte durch den eusebianischen beeinflusst ist, um so mehr als in abhlog am Schluss des Excerpts zu lesen steht ταύτης της ίστορίας μέμνηται Εὐσέβιος ὁ Παμφίλου καὶ Ἰωάννης ὁ ἐπίσκοπος Κωνστανινουπόλεως¹) und noch genauer in p κείται τοῦτο ἐν τῶι β [Versehen für  $\bar{\gamma}$ ]  $\beta \iota \beta \lambda l \omega \iota \tau \bar{\eta} \varsigma$  Exxl $\eta \sigma \iota \alpha \sigma \tau \iota x \bar{\eta} \varsigma$   $\ell \sigma \tau \sigma \rho \ell \alpha \varsigma$ Εὐσεβίου. Eine Untersuchung der Lesarten muss die Frage entscheiden.

Zunächst drängt sich die Wahrnehmung auf, dass diese Excerpthandschristen von Verderbnissen aller Art wimmeln; nachdem Barnard die Entsagung geübt hat, sie alle in seinem Apparat zu notiren, hiesse es Zeit und Papier verschwenden, wenn ich sie hier noch einmal zusammenstellen wollte. Aber nothwendig ist es, eine Liste der Lesungen der Excerpte für die Stellen aufzusetzen, an denen S und die KG oder die Handschristen der KG unter einander abweichen.

<sup>1)</sup> Ad Theod. laps. I p. 31° Montf. τὰ δὲ κατὰ τὸν νέον ἐκεῖνον, τὰ πρότερον μὲν Ἰωάννου τοῦ Ζερεδαίου γενόμενον μαθητήν, ἔστερον δι ἐπὶ πολὺν ληισταρχήσαντα χρόνον καὶ πάλιν ὑπὸ τῶν ἀγίων τοῦ μακαρίοι θηρευθέντα χειρῶν ἀπὸ τῶν καταδύσεων τῶν ληιστρικῶν καὶ σπηλαίων ἐπὶ τὴν προτέραν ἐπανελθόντα ὀρετήν, οὐδὲ αὐτὸς ἀγνοςῖς, ἀλλ' οἰσθι ἡμῶν οἰχ ἡττον ἄπαντα ἀκριβῶς καὶ σοῦ θαυμάζοντος ἤκουσα πολλάκι τοῦ μακαρίου τὴν συγκατάβασιν τὴν πολλήν, τήν τε ἄλλην καὶ ότ τὴν αίμαχθεῖσαν πρῶτον ἐφίλησε δεξιάν, τῶι νέωι περιχυθείς, καὶ οἴτων αὐτὸν ἐπὶ τὰ πρότερα ἐπανήγαγε. Für den Text giebt dieser Hinweinichts aus.

| S                          | Exc                               | , Eus                    |
|----------------------------|-----------------------------------|--------------------------|
| 324 γόσου                  | γήσου                             | νήσου                    |
| 32' ένα τε τινα            | ένα γε τινα cpr                   | ένα γέ τινα              |
|                            | ένα γε τινας g                    | A°TERDM                  |
|                            | ένα τινα bd                       | ένα τινα Α'Β             |
|                            | τινα h                            |                          |
|                            | ένα τε τινα die übrigen           |                          |
| 2 <sup>14</sup> διετείνατο | διετείλατο hr                     | διελέγετο                |
|                            | διελέγετο die übrigen<br>ausser g | ·                        |
|                            | ἐλέγετο g                         |                          |
| διεμαρτύρα-                | διεμαρτύρατο hogr                 | διεμαφτύρετο             |
| <b>50</b>                  | διεμαρτυρείτο ς                   |                          |
|                            | διεμαφτύφετο die übrigen          |                          |
| είτα und άπήρει            |                                   | erhalten                 |
| feblen                     |                                   |                          |
| ὶ™ τὸ (τέλεον)             | τὸ fehlt klqr                     | τὸ ABDM                  |
|                            | -                                 | febit TER                |
| 3 και άπερρωγό-            | erhalten                          | erhalten                 |
| τες fehlt                  |                                   |                          |
| }³ &9 á9 e ç               | <b>ἐθάδες p</b>                   | έθάδες                   |
|                            |                                   | <b>ATERDM</b>            |
|                            | ήθάδες die übrigen                | ηθάδες Β                 |
| πολλῶν πολυ-<br>τελῶν      | πολυτελών                         | πολυτελών                |
| 3 αὐτὸν ὑπά-               | ἐπάγονται αὐτὸν alle              | αὐτὸν ἐπάγον-            |
| γονται                     | ausser cd                         | ται                      |
|                            | ἐπάγονται αὐτῶ cd                 |                          |
| 3¹ ἐχστάς ſehlt            | sehlt in dh                       | erbalten                 |
|                            | erhalten in den übrigen           | ,                        |
| 311 ἀπόλωλεν               | ἀπολώλει                          | άπολώλει                 |
| 31 επειδή                  | έπεὶ                              | έπεὶ                     |
| 316 <b>γ</b> ε             | γε 0                              | τε                       |
|                            | τε die übrigen                    | _                        |
| $\overline{\sigma\varrho}$ | $\overline{\chi}\sigma$           | $\chi \overline{\sigma}$ |

veit reicht S. Erkennbar ist schon jetzt, dass specifisch euseische Verderbnisse in den Excerpten wiederkehren; an zwei en 32<sup>7, 20</sup> treffen einige Excerpthandschriften mit einer Gruppe der bhandschriften zusammen. Schwerer zu erklären ist die Uebereinstimmung mit Corruptelen von S [327. 3216. 337]: sind die tionen hier unbedingt zuverlässig?

Ich setze die Liste fort:

Exc

p. 34° xaì fri xaì gq zai žti kr ξτι xαl abcdlo xaì ho

Eus xal Eve xal DM xal Est B **χαί τι χαὶ ΑΤΕ**Β

 $34^{\circ}$   $\pi\tilde{\omega}_{S}$  xal  $\pi\acute{o}\tau e$  xal  $\tau\acute{t}\nu a$   $\Lambda T^{\circ}BD\Sigma$ . alle

πώς και πότε και τίνα Τ

Dass xal note interpolirt ist, steht fest; auch abge davon, dass es einem christlichen Apostel wohl darauf ank wie, aber nicht wann jemand gestorben ist, raffinirter Erzähler wie Clemens die Antwort des Bischofs ségynner nur mit einer Frage vorbereitet haben, welche vo Antwort genau gedeckt wurde. Wer aber die Interpolation zu muss auch die Wahrscheinlichkeit zugeben, dass sie selbs nur einmal gemacht ist.

p. 34% κατείληφε bk προκατείληφε die übrigen

> κεφαλήν acl δ δὲ καταρρηξάμενος την κεφαλήν bd την έσθητα δ από-

> > $\varphi \alpha \lambda \hat{\eta} \nu \rangle p, \langle -- \rangle durch$ Correctur

χαταροηξάμενος δὲ δ απόστολος την έσθήτα καί μετά μεγάλης οἰμωγῆς πληξάμενος την κεφαλην die übrigen

μεγάλης οίμωγῆς

πληξάμενος την κε-

34 - 11 χαταρρηξάμενος την χαταρρηξάμενος δε την ές δ απόστολος και μετι γάλης οίμωγῆς πληξά την χεφαλήν ERDM καὶ καταρφηξάμ(ενος | καταρρηξάμενος τήι θητα δ άπόστολος στολος καὶ μετὰ καταροηξάμενος ὁ ἀπόσ την έσθητα κτλ. Τ' κατ ξάμενος δὲ ὁ ἀπόστολι ἐσθῆτα χτλ. Τ<sup>τ</sup> καταρρηξάμενος ούν δ στολος την έσθητα Α

34" γε ἔφη σε alle ausser lp | γε ἔφη ABDΣ σε έφη TERMA γε ξφη lp

Man sieht wie in den meisten Excerpthandschriften die übergeschriebene Variante in den Text gedrungen ist.

p. 34<sup>17</sup> ἀπαγάγετε alle ausser al | ἀγάγετε ATERB ἀπάγετε Ι άγάγετε α

άγετε DM

35° ἐλπίδα alle ausser p έλπίδας p durch Cor- έλπίδα AT'ΣΛ

έλπίδας T°ERBDM

35° πρώτον μέν ἔστη alle

πρώτον έστη μέν TERBDM πρώτον μέν έστη Α

Exc Eus έγγυώμενος έπομ- έγγυώμενος εγγοωμενος επομ-νύμενος alle ausser gkpqr ἐγγυώμενος ἐπώμνυτο gkqr ἐγγυώμενος p ἐπομνύμ**ε**-700

Exc ἄφεσιν alle ausser bp ἄφεσιν ΑΤ'BD'ΣΛ ἄφεσις bp 35<sup>16</sup> δήσεσι alle

ἄφεσις ToER, D' corr. σειρησι TrERB, D'auf Rasur, A ///ρησι Τ1

Eus

36' ἀποκατέστησεν bdg ἀπε- | ἀποκατέστησεν Α κατέστησεν aclo ἀποχαταστῆσαι hkpgr

έπιστῆσαι ΕRDM Λ γρ. ἐπιστησαι Tem

δήσεσι ΑΜΣ

κατέστησε Β ἐπεστήριξεν Τ' ἐπιστηρίξαι Τ'

Die Stelle ist schwierig; sie lautet im Zusammenhang δαψιλέσι μέν εύχαις έξαιτούμενος, συνεχέσι δε νηστείαις συναγωνιζόμενος, ποικίλαις δὲ σειρησι λύγων κατεπάιδων αὐτοῦ τὴν γνώμην, οὐ πρότερον ἀπηλθεν, ως φασιν, πρίν αὐτὸν ἐπιστίσαι τηι έχχλησίαι. Rufin hat sicher έπιστήσαι gelesen; denn nur so ist das grobe Missverständniss begreiflich, mit dem er Obersetzt nec prius abstitit quam eum . . . ecclesiae praeficeret. Ferner erklärt sich das starke Auseinandergehen der griechischen Hermes XXXVIII.

Handschristen am leichtesten durch die Annahme, dass verschiedene Versuche gemacht wurden, den merkwürdigen Ausdruck durch einen leichter verständlichen zu ersetzen: einer dieser Versuche ist dann auch in die Excerpthandschriften eingedrungen. Danach darf bei Eusebius nur έπιστήσαι gelesen werden, fraglich ist höchstens, ob auch Clemens so geschrieben hat. Offenbar handelt es sich um einen Entschluss des Jünglings, den der Apostel bei ihm selbst durchsetzte: und dieser Entschluss kann nur der gewesen sein, sich im Vertrauen auf seine Busse der Gemeinde zur Aufnahme wieder vorzustellen. Das kann ἐπιστῆσαι τῆι ἐκκλησίαι dann heissen, wenn eine Vorstellung zu Grunde liegt, wie etwa έπιστίσαι ταίς τίς Exxingias Dipais: der Apostel stellt den Jungling an die Gemeinde heran; deren Sache ist es ihn aufzunehmen. Clemens hat nicht einfach sagen wollen, dass der Apostel die Wiederausnahme des Sunders durchsetzte; dann musste er hervorheben, dass der Apostel auf die Gemeinde wirkte, während er nur von seiner geistlichen Arbeit an dem Jüngling spricht: schon darum ist anoxaτέστησε sicher falsch. Ihm kam es gegenüber der rigoristischen Praxis, die den nach der Taufe Gefallenen schroff abwies, darauf an nachzuweisen, dass ein Apostel in einem derartigen Falle dem Sünder den Glauben ausgeredet hatte, als sei er rettungslos verloren; die ganze Geschichte, die Herder missverstanden und verdorben hat, ist mit bewusster Kunst so angelegt, dass jeder Christ durchfühlen soll, wie die Verzweitlung am Heil das Schlimmste von allem ist und wie der Rigorismus, der den getauften Sünder unbedingt verdammt, zu dieser Verzweiflung führen muss. Apostel wirkt dieser Verzweiflung entgegen in der Seele des Sünders, nicht durch Vergewaltigung der Gemeinde; die Consequenzen für die Praxis ergeben sich von selbst.1)

Mehrere der angeschriten Stellen [p. 34°. 35°. 36°] schliessen den Einwand aus, dass der Zusall sein Spiel getrieben hat, und erzwingen den Schluss, dass schon das Original der Excerpthandschriften von interpolirten Eusebhandschriften abhängig war; später sind dann in einzelne jener Handschriften von neuem Varianten

<sup>1)</sup> Strom. 2, 57 έδωχεν οἶν ἄλλην έτι τοῖς κάν τἢι πίστει περιπίπτουσί τινι πλημμελήματι, πολυέλεος ὧν, μετάνοιαν, (οὐ πλείω δ' ἢ) δευτέραν, ἵν', εἴ τις έκπιιρασθείη. βιασθείη [βιασθείς L] δὲ [καὶ] κατασφρασθείς, μίαν έτι μετάνοιαν ἀμετανόητον λάβηι. Das wird schwerlich nur persönliche Ausicht des Clemens gewesen sein.

der KG eingedrungen, weil diese immer wieder von den Schreibern sachgeschlagen wurde. Originalhandschriften der Homilie selbst sind viel zu selten gewesen, als dass das möglich gewesen wäre. Da aber andererseits der einleitende Satz beweist, dass die KG nicht die einzige Quelle der Excerpte war, so ist theoretisch die Möglichkeit nicht ausgeschlossen, dass die Excerpte ebenso wie S einmal das Richtige gegen den eusebianischen Text erhalten haben. Ich stelle daher die Fälle zusammen, in denen die gesammte Ueberlieferung der Excerpte von der gesammten Ueberlieferung der KG abweicht.

Exc Eus

p. 34<sup>17</sup> γε ὥσπες

35<sup>1/2</sup> τῆς ἐαυτοῦ ἡλικίας mit unerträglichem Hiatus

35<sup>4</sup> δώσω λόγον ὑπὲρ σοῦ λόγον δώσω ὑπὲρ σοῦ

As dieser Stelle lässt sich die Lesung der Excerpte vertheidigen, da sie den Hiat vermeidet; doch bleibt der Einwand möglich, dass Clemens in diesen kurzen, rasch hervorgestossenen Sätzchen der directen Rede des Apostels den Hiat absichtlich zuliess. Jedenfalls ist der Ertrag sehr gering; der zukünstige Herausgeber des Clemens kann sich darauf beschränken im Apparat die Lesungen der Excerpte auszuführen, die allen Handschriften gemeinsam sind; er thut damit schon mehr als genug.

Ein nur in einer Handschrift erhaltener Text ruht stets auf einem unsicheren Fundament, und die Vergleichung von S mit dem eusebianischen Text zeigt, dass besonders mit dem häufigsten und am schwersten zu heilenden Fehler, mit Auslassungen, gerechnet werden muss. Ausserdem war das Original am Anfang beschädigt, wie die in S leer gelassenen Stellen verrathen. Für die Emendation haben Combesis manches und mehr noch Segaar geleistet; es wäre billig gewesen, wenn Barnard die zahlreichen Verbesserungen Segaars, die durch S bestätigt sind, angesührt hätte; er hat nicht einmal alle Emendationen ausgenommen, die den in S verdorbenen Text längst geheilt haben. Viel vermag ich auch nicht zu bieten; aber dem, der den Text einmal wissenschastlich durcharbeiten wird, leistet auch dies vielleicht, bei dem Mangel an Vorarbeiten, eine willkommene Hülse.

Die grösseren Lücken am Anfang ergänze ich nur versuchsweise; was bis jetzt vorgebracht ist, verstösst gegen Stil und Sinn.

Wer die Reichen lobt, muss für gottlos und seindselig gelten [p. 15] : άσεβείς μεν ότι παρέντες αίνειν και δοξάζειν τον μόνον τέλειον καὶ άναθὸν θεόν, ἐξ οὖ τὰ πάντα καὶ δι' οὖ τὰ πάντα και είς ον τὰ πάντα, περιάπτουσι τὸ (ν ἔπαινον καί νό γέρας άνθρώποις έν άσ(τάτωι καί βραγεί) βίωι κυλινδουμένοις, (Επειτα δέ), το κεφάλαιον, υποκειμένοις [υποκείμενον S, verbessert von Combesis] τηι χρίσει του θεου. Eine Ergänzung, die das überlieferte υποκείμενον schont, wäre vorzuziehen, ich habe keine finden konnen. - Die zweite Lucke ist in S p. 26 ff. angegeben: έμοὶ δὲ φαίνεται μακρῶι φιλανθρωπότερον είναι τοῦ θεραπεύειν (μετ' ἀσεβείας) τοὺς πλουτοῦντας (καὶ ἐπαίρειν) ἐπὶ κακῶι τὸ συναίρεσθαι (καὶ βοηθείν) την σωτηρίαν αύτοις (κατεργαζομένοις) άπαντα τον δυνατόν τρόπον, τούτο μεν έξαιτουμένους παρά θεού τού βεβαίως καί ήδέως τοις ξαυτού τέχνοις τὰ τοιαύτα προιεμένου, τούτο δὲ λόγωι [λέγω S, verbessert von Segaar] διὰ τῆς γάριτος τοῦ σωτῆρος Ιωμένους τὰς ψυγὰς αἰτῶν φωτίζοντας καὶ προσάγοιτας έπὶ την της άληθείας κτησιν, ής δ τυχών καὶ ξογοις άγαθοῖς ἐλλαμπουνόμενος μόνος οὖτος (τὸ) βραβεῖον τῆς αλωνίου ζωής άναιρήσεται.

- p. 3° λέγω δὲ ταῦτα ἐκάτερα περὶ [ἄπερ ἐπὶ S, verbessert von Barnard] τῶν πλουσίων ⟨τῶν⟩ καὶ τῆς δυνάμεως τοῦ σωτῆρος καὶ τῆς ἐπιφανοῦς σωτηρίας ἡισθημένων.
- p.  $3^{24}$  άλλ' ὅν περ τρόπον ἔχει τὸ τῶν ἀθλητῶν . . . . τουτὶ καὶ ἐφ' ἑαυτῶι ⟨γενησόμενον⟩ ὁ κατὰ κόσμον πλουτῶν λογιζέσθω. Schon der im Procemium und in der Legende sorgfältig vermiedene liat zeigt, dass etwas fehlt.
- p. 3<sup>28</sup> ,Unter den Athleten verzweifelt mancher von vornherein an der Möglichkeit des Siegs',  $\ddot{o}$  δὲ ταύτην μὲν ἐμβαλόμενος τῆι γνώμηι τὴν ἐλπίδα, πόνους δὲ καὶ γυμνάσια καὶ τροφὰς [τροφὰς καὶ γυμνάσια S] μὴ προσιέμενος προσφόρους, ἀστεφάνωτος διεγένετο καὶ διήμαρτε τῶν ἐλπίδων.
- ρ. 4° οταν  $\langle i_i \rangle$  ἐσχάτη σάλπιγξ ὑποσημήνηι τοῦ δρόμου καὶ τῆς ἐντεῦθεν ἐξόδου. Segaar verweist richtig auf 1 Kor. 15, 52.
- p. 711 εἴ τις ἐν σκιρτήματι νεοτησίωι [Antiphon bei Stob. flor. 68, 37] καὶ τῶι καύσωνι τῆς ἡλικίας παρέσχηται φρόνημα πέπανον καὶ πρεσβύτερον τοῦ χρόνου, θαυμαστὸς οὖτος ἀγωνιστὴς καὶ διαπρεπὴς καὶ τὴν γνώμην πολιὸζς πρεσβύντερος.

p. 7<sup>20</sup> καλὰ μὲν οὖν κἀκεῖνα — τίς δ' οὔ φησιν; ἡ γὰρ ἐπολὴ ἁγία — ἄχρι παιδαγωγίας τινὸς μετὰ φόβου καὶ προπαιδείας ἐπὶ τὴν τοῦ Ἰησοῦ νομοθεσίαν τὴν ἄκραν καὶ χάριν προχωροῦντα [so S, προχωροῦσα vulgo].

p. 8<sup>23</sup> ὁποιόν τι καὶ προς την Μάρθαν είπεν ὁ σωτηρ ἀσχολουμένην ⟨περὶ ergänzt Segaar richtig⟩ πολλὰ καὶ περιελκομένην καὶ τα ρασσομένην [παρατασσομένην S]. Clemens paraphrasirt περισπᾶσθαι Luc. 10, 40 mit περιέλκεσθαι, τυρβάξεσθαι mit ταράσσεσθαι, vgl. schol. Aristoph. Vesp. 257 τυρβάσεις ἀντὶ τοῦ ταράξεις.

p. 11<sup>11</sup> τὸ ὄργανον, ἐὰν χοῆι τεχνικῶς, τεχνικόν ἐστιν· ἐὰν ἑστερῆις τῆς τέχνης, ἀπολαύει τῆς σῆς ἀπαιδευσίας [ἀπουσίας S, verbessert von Combess], ὂν ἀναίτιον.

p.  $11^{17}$  οὐ χρη τοίνυν τὸ ἐξ ἑαυτοῦ μη ἔχον μήτε τὸ ἀγαθὸν μήτε τὸ κακόν, ἀναίτιον ὅν, αἰτιᾶσθαι, ἀλλὰ τὸ δυνάμενον καὶ καλῶς τοίτοις χρῆσθαι καὶ κακῶς, ἀρ' ὧν ἄν ἕληται, κατ' αὐτὸ ⟨τοῦτο αἰτίαν ἔχον⟩' τοῦτο δ' ἐστὶ νοῦς ἀνθρώπου. Vgl.  $14^8$  und den berühmten platonischen Spruch ἑλομένου ἡ αἰτία [strom. 4, 150. 167].

p. 12<sup>21</sup> ὁ μὲν γὰς ἔχων κτήματα . . . ὡς θεοῦ δωςεὰς [καὶ] τῶι τε διδόντι θεῶι λειτουςγῶν ἀπ' αὐτῶν εἰς ἀνθρώπων σωτηρίαν καὶ εἰδώς κτλ.

p. 14<sup>31</sup> ist nach κατά θείν πλούσιος jedenfalls nicht wenig ausgefallen; auch der Relativsatz ὅπερ καὶ δι' ἐτέρας φωνῆς ἐστὶν εἰσελθεῖν εἰς τὴν βασιλείαν τῶν οὐρανῶν ist unverständlich; möglich wäre δι' ἐτέρας φωνῆς ⟨φησίν· τοῦτο δ') ἐστὶν κτλ.

p. 15° έτερον πλούτον θεοποί(ητ)ον καὶ ζωῆς χορηγόν αἰωνίου.

p. 17°, Wenn Petrus in seinem Ausspruch "siehe wir haben alles sahren lassen und sind dir nachgesolgt unter "alles' seinen armlichen Besitz verstanden hätte, dann hätte er das Himmelreich nicht höher gewertet denn einen Bettel': εἰ δέ, ἄπερ ἄρτι [ἄχρι S] νῦν λέγομεν, τὰ παλαιὰ νοητὰ (nicht ändern!) κτήματα καὶ ψυχικὰ νοσήματα ἀπορρίψαντες ἕπονται κατ' ἴχνος τοῦ διδασκάλου, τοῦτ' ἄν ⟨ἀν⟩άπτοιτο ἤδη τοῖς ἐν οὐρανοῖς ἐγγρασησομένοις· οὕτως γὰρ ἀκολουθεῖν ὄντως τῶι σωτῆρι ⟨νομισιέον⟩, ἀναμαρτησίαν καὶ τελειότητα τὴν ἐκείνου μετερχόμενον κτλ. In ὄντως steckt antignostische Polemik, vgl. strom. 4, 28. 29 und die unten davon gegebene Erklärung.

- p. 19° ἐπεὶ καὶ πλουσίους κέκληκεν, ἀλλ' ὅν τρόπον προειρήκαμεν, καὶ ἀδελφοὺς κατὰ κόσμον [κατ' αὐτὸν S] ὥσπερ Πέτρον μετὰ ᾿Ανδρέου ..., ἀλλ' ὁμονοοῦντας ἀλλήλοις τε καὶ Χριστῶι.
- p. 24<sup>20</sup> τί σε λίθοι διαφανείς καλ σμάραγδοι τοσούτον εὐφραίνουσιν καλ ολκία [ολκεία S, verbessert von Combesis; was 1. B. Mayor anmerkt, führt irre], τροφή πυρός τη χρόνου παίγνιον η σεισμοῦ πάρεργον η εβρισμα τυράννου; ἐπιθύμησον ἐν οὐρανοῖς ολκήσαι.
- p. 26<sup>34</sup> ένεργοὶ [ἐν ἔργοις S] οὖτοι πάντες [οί] στρατιῶται καὶ φύλακες βέβαιοι, οὐδεὶς ἀργός, οὐδεὶς ἀχρεῖος.
- p. 27¹ ω κάλλος ἔργων παρὰ τοις ἐν τῶι σοὶ [ઝεῶ S] διακονεῖν πεπεισμένοις πείθειν θεόν, ἀρέσκειν ઝεῶι οὐ σαρκός τῆς σῆς ἄπτεσθαι δοκοῦσιν, ἀλλὰ τῆς ἑαυτοῦ ψυχῆς ἕκαστος, οὐκ ἀδελφῶι λαλεῖν, ἀλλὰ τῶι βασιλεῖ τῶν αἰώνων ἐν σοὶ κατοικοῦντι.¹)
- p. 27<sup>15</sup> τοῦτ' [die Auserwähltesten der Auserwählten, nach Clemens die wahren Gnostiker] ἐστὶ τὸ σπέρμα, εἰκὼν καὶ δμοίωσις θεοῦ καὶ τέκνον αὐτοῦ γνήσιον καὶ κληρονόμον...δι' ο [οῦ S] καὶ τὰ φανερὰ καὶ τὰ ἀφανῆ τοῦ κόσμου δεδημιούργηται, τὰ μὲν εἰς δουλείαν, τὰ δὲ εἰς ἄσκησιν, τὰ δὲ εἰς μάθησιν αἰτῶι [nämlich τῶι σπέρματι], καὶ πάντα μέχρις ἄν ἔνταῦθα τὸ σπέρμα μένηι, συνέχεται, καὶ συναχθέντος αὐτοῦ πάντα [ταῦτα S] τάχιστα ἀναλυθήσεται.
- p. 28<sup>31</sup> μηδὲ γὰς τοῦτο εἰς ἀπόγνωσίν σοι καὶ ἀπόνοιαν καταλελείφθω, εἰ καὶ τὸν πλούσιον μαθῶν [μάθοις S] όστις ἐστὶν ὁ χώςαν ἐν οὐςανοῖς οὐκ ἔχων . . . . εἴης [εἴη δὲ S] τετυχηκῶς . . . μετὰ τὴν σφεαγίδα καὶ τὴν λύτςωσιν περιπετής τισιν ἁμαςτήμασιν ἢ παςαπτώμασιν ζωόνος ὁ ἐξοκείλας οὕτως πρὸς τὴν κακίαν) ὡς ὑπενηνέχθαι τέλεον, οὖτος κατεψήσισται παντάπασιν ὑπὸ τοῦ θεοῦ. Natūrlich soll die Ergänzung nur den Gedanken einsetzen, der nothwendig ist: der echte Wortlaut ist nicht wiederzugewinnen.
- p. 30° Gott spricht: έφ' οίς αν εύρω ύμας, έπι τούτοις και κρινώ, και παρ' έ(μοι) καταβοαι [παρ' έκαστα βοα

<sup>1)</sup> Zu Grunde liegt ein apokrypher Spruch strom. 2, 70 μυστικώτερον δε ήδη τὸ 'γνῶθι σαυτύν' ἐκεῖθεν εἴληπται ,είδες τὸν ἀδελφόν σου, είδες τὸν θεόν σου'.

S und die Sacra Parallela) τὸ τέλος πάντων. Vgl. strom. 4, 171, τὰ ἔργα κεκραγότα ἔχειν ὀφείλομεν.

p. 31<sup>14</sup> τοῦτον καὶ ὀργισθέντα φοβήθητι καὶ στενάξαντα ἀυσωπήθητι [λυπήθητι S] καὶ ὀργὴν παύοντα αἰδέσθητι καὶ κόλασιν παραιτούμενον φθάσον.

Von besonderem Interesse ist die Gestalt des Textes, den Clemens der Predigt zu Grunde legt. Er theilt zunächst nach dem Procemium fn. 423-5191 die gesammte Perikope dem Wortlaut nach mit, und schon eine oberflächliche Vergleichung mit dem recipirten Text weist so starke und so zahlreiche Abweichungen auf, dass die Befürchtung, der Text des Clemens möchte von den Abschreibern überarbeitet sein, sich auf ein Minimum reducirt. Sie wird beseitigt dadurch, dass Clemens die einzelnen Abschnitte im Verlauf der Predigt wiederholt und paraphrasirt. Ebenso wäre es absurd zu behaupten, dass Clemens den Text selbst nur frei wiedergegeben haite; er sagt ja ausdrucklich οὐδεν γάρ οἰον αὐτών αὐθις ἀχοῦσαι τῶν ὁητῶν. Das Fundament der Untersuchung ist also ungewöhnlich sicher. Die ganze Perikope kann hier nicht behandelt werden; ich greife nur die wichtigste, von den Bibelhandschriften am stärksten abweichende Stelle heraus, Marc. 1029 50. Clemens las die Verse in folgender Gestalt:

Αμήν ὑμῖν λέγω· ος αν ἀφῆι τὰ ἴδια καὶ γονεῖς καὶ ἀδελφοὺς καὶ χρήματα ἕνεκεν ἐμοῦ καὶ ἕνεκεν τοῦ εὐαγγελίου, ἀπολήψεται ἑκατονταπλασίονα. νῦν ἐν τῶι καιρῶι τούτωι ἀγροὺς καὶ χρήματα καὶ οἰκίας καὶ ἀδελφοὺς ἔχειν μετὰ διωμών εἰς τί; ἐν δὲ τῶι ἐρχομένωι ζωὴν ἔστιν αἰώνιον.

Zunächst ist die schwere Interpunction vor νῦν durch die Anführungen und Paraphrasen p. 17<sup>17</sup>. 19<sup>8</sup> gegen jeden Zweisel gesichert, und es macht nichts aus, ob man νῦν δέ nach p. 19<sup>8</sup> oder νῦν nach p. 5<sup>16</sup> liest; ich habe dies vorgezogen, weil die Entstellung des Spruchs in der Vulgärüberlieserung sich leichter erklären lässt, wenn δέ sehlte. Die grösste Schwierigkeit steckt in den verdorbenen Buchstaben ElΣΠΟΥ, die an beiden Stellen p. 5<sup>17</sup> und 19<sup>8</sup> nach διωγμῶν überliesert sind und die ich in εἰς τί corrigirt habe. Der Gedanke ist gesichert durch die Paraphrase p. 19<sup>11</sup>: οῦτε γὰρ ἀχρημάτους οῦτε ἀνεστίους οῦτε ἀναδέλφους ἐπὶ τὴν ζωὴν καλεῖ . . . τὸ δὲ μετὰ διωγμῶν ταῦτα ἕκαστα ἔχειν ἀποδοκιμάζει. Bei der Sinnlosigkeit der überlieserten Züge kann nur eine zuställige Verschreibung, nicht ein überlegter Aende-

rungsversuch in Frage kommen. Eine leichtere Aenderung als die von EIΣΠ in EIΣΤΙ dürste sich nicht finden lassen; OY ist falsche Wiederholung, weil p. 19° οὖτε unmittelbar folgt. Die Corruptel ist dann in p. 5<sup>17</sup> übertragen; dass die eine Stelle die andere beeinflusst hat, ist eine Annahme, der nur dann auszuweichen ist, wenn man die Ueberlieserung vertheidigt, und das ist unmöglich. Eine solche Annahme wird auch dadurch noch sester gesichert, dass sie im Folgenden wiederum nothwendig wird, wo sowohl p. 5<sup>17</sup> als auch p. 20³ in S steht ἐν δὲ τῶι ἐρχομένωι ζωὴν ἔστιν αἰωνιος. In der Perikope ergiebt sich das Richtige leicht; an der zweiten Stelle, wo ἔχειν nicht ergänzt werden kann, muss es eingesetzt werden: καὶ ἐν μὲν τῶι παρόντι χρόνωι ὧχίμορα καὶ ἀβέβαια, ἐν δὲ τῶι ἐρχομένωι ζωὴν ⟨ἔχειν⟩ ἔστιν αἰώνιον.

Dieser Text weicht von dem vulgären enorm ab; es handelt sich um sehr viel mehr als um Wortdifferenzen. Die Ueberlieferung der Handschriften und Uebersetzungen spaltet sich, wenn ich recht sehe, in drei Hauptgruppen.

I. Die griechischen Uncialen ausser dem Codex Bezae und der ersten Hand von & (Sinaiticus) weisen einen im Wesentlichen festen Text auf; auch die älteren Minuskeln, wie die sogenannte Ferrargruppe [13. 69. 124. 346; vgl. Abbott A collation of four important manuscripts of the gospels] weichen kaum ab:

Αμήν λέγω ύμιν οὐδείς ἐστιν δς ἀφῆκεν οἰκίαν ἢ ἀδελφούς ἢ ἀδελφάς ἢ μητέρα ἢ πατέρα ἢ τέκνα ἢ ἀγρούς ἕνεκεν ἐμοῦ καὶ τοῦ εὐαγγελίου, ἐὰν μὴ λάβηι ἑκατονταπλασίονα νῦν ἐν τῶι καιρῶι τούτωι οἰκίας καὶ ἀδελφούς καὶ ἀδελφὰς καὶ μητέρας καὶ τέκνα καὶ ἀγρούς μετὰ διωγμῶν, καὶ ἐν τῶι αἰοῦνι τῶι ἐρχομένωι ζωὴν αἰώνιον.

1 nach  $\hat{v}\mu i\nu$  +  $\delta \tau i$  A 2  $\hat{\eta}$   $\pi \alpha \tau i \varrho \alpha$   $\hat{\eta}$   $\mu \eta \tau i \varrho \alpha$  ANS Ferrargruppe vor  $\hat{\eta}$   $\tau i \epsilon x \nu \alpha$  +  $\hat{\eta}$   $\gamma v \nu \alpha i x \alpha$  ACNS Ferrargruppe  $\hat{\eta}$   $\tau i \epsilon x \nu \alpha$  >  $\Delta$  3 vor  $\tau o \tilde{v}$   $i v i \alpha \gamma \gamma \epsilon \lambda i v$  wiederholen Evexev B<sup>2</sup>CANS Ferrargruppe 4 nach  $\hat{\alpha} \delta \epsilon \lambda \varphi \hat{\alpha}_S$  +  $\kappa \alpha i$   $\pi \alpha \tau i \varrho \alpha S$  NS 346  $\kappa \alpha i$   $\pi \alpha \tau i \varrho \alpha$  124 5  $\mu \eta \tau i \varrho \alpha$  AC.

Diesem Text folgte auch die Peschitto, deren Varianten nicht ins Gewicht fallen: 1 olxíag 2  $\mathring{\eta}$  πατέρα  $\mathring{\eta}$  μητέρα  $\mathring{\eta}$  γυναῖχα  $\mathring{\eta}$  τέχνα 3 ἕνεχεν τοῦ εὐαγγελίου μου ἐἀν μ $\mathring{\eta}$  λάβηι] καὶ οὐ λήψεται 5 διωγμοῦ. Die ältere syrische Uebersetzung, die in dem kürzlich entdeckten sinaitischen Palimpsest erhalten ist, hat einige Abweichungen mehr, andere weniger:

1 πας δστις ἀφηκεν [— Matth. 19<sup>20</sup>] ολκίας 2 η πατέρα η μητέρα η τέχνα 3 ξνεχεν τοῦ εὐαγγελίου μου ξὰν μη λάβηι wie die Uncialen νῦν fehlt 5 μητέρα διωγμοῦ 6 τος ζωὴν — χληρονομήσηι [vgl. Matth. 19<sup>20</sup>].

Von diesen Varianten verdient Beachtung höchstens der Zusatz η γυναϊκα [ACNΣ Ferrargruppe Peschitto], von dem Origenes [protr. in mart. 16] ausdrücklich behauptet, dass er 'der Schrift' fremd sei. Das gilt auch für die Marcusperikope, wenn gleich Origenes an jener Stelle deutlich die Parallelstelle Matth. 19<sup>20</sup> citirt. Dagegen hat Julian η γυναϊκα schon vorgefunden, vgl. den Commentar des Theophylaktos zu der Stelle: ἀρα οὖν καὶ γυναϊκας ἐκατονταπλασίονας λήψεται; ναί, κᾶν ὁ κατάρατος Ἰουλιανὸς ἐκωμώι-δει τοῖτο. Aber diese Schwankung verschwindet gegen die völlig andere Ausfassung des Herrenworts, die in dem Text des Clemens ihren Ausdruck findet.

Es hätte nie bezweifelt werden dürfen, dass der Text der Griechen und Syrer verdorben ist. Die westlichen Texte versuchen der Corruptel abzuhelfen, auf verschiedenen Wegen, die sich zu zwei Gruppen zusammenlegen lassen.

### II. Der Codex Bezae giebt folgenden Text:

'Αμήν λέγω ύμιν' οὐδείς ἐστιν δς ἀφῆχεν ἢ ἀδελφοὺς ἢ ἀδελφοὺς ἢ τέχνα ἢ ἀγροὺς ἕνεχεν ἐμοῦ ἢ ἕνεχα τοῦ εὐαγγελίου, δς ἂν μὴ λάβηι ἑχατονταπλασίονα ἐν τῶι καιρῶι τούτωι' δς δὲ ἀφῆχεν οἰχίαν χαὶ ἀδελφὰς χαὶ ἀδελφὸς χαὶ ἀδελφὰς καὶ τέχνα χαὶ ἀγροὺς μετὰ διωγμοῦ, ἐν τῶι αἰῶνι τῶι ἐρχομένωι ζωὴν αἰωνιον λήμψεται.

Denselben Text setzen die vorhieronymianischen lateinischen Uebersetzungen abss. voraus, die Abweichungen sind unbedeutend, is  $\partial s$  de  $\partial \phi \tilde{\eta} x \epsilon v$  hat sich auch in einzelnen Vulgatacodices behauptet, wie im Ambros. C 39 ins.

lll. Die erste Hand des Sinaiticus lässt die zweite Aufzählung und das in der vulgären Ueberlieferung unverständlich gewordene μετὰ διωγμῶν weg, so dass der gesammte Text so aussieht:

Αμήν λέγω ύμιν· οὐδείς Εστιν ος άφῆκεν οἰκίαν ἢ άδελφοὶς ἢ άδελφὰς ἢ πατέρα ἢ μητέρα ἢ τέχνα ἢ ἀγροὺς ἕνεκεν τοῦ εὐαγγελίου, ἐὰν μὴ ἀπολάβηι ἑχατονταπλασίονα νῦν ἐν τῶι χαιρῶι τούτωι καὶ ἐν τῶι αἰανι τῶι ἐρχομένωι ζωὴν αἰώνιον.

Dazu stellen sich die altlateinischen Uebersetzungen ck mit

kleinen Varianten; II und III combinirt die Handschrift von Kells: amen dico uobis: nemo est qui reliquerit domum aut fratres aut sorores aut matrem aut patrem aut filios aut agros propter me et propter euangelium qui non accipiet centies tantum nunc in tempers hoc, in saeculo futuro uitam aeternam; qui autem reliquerit domum et fratres et sorores et matres et filios et agros cum persecutionibus, et in futuro uitam aeternam accipiet.

Weder Lesung II noch Lesung III können in der Hauptsache beanspruchen für ursprünglich zu gelten. Hier werden die Schwierigkeiten gewaltsam entfernt, dort schafft ein Zusatz die sinnlose Antithese, dass das einfache Aufgeben des Irdischen hundertfältigen Lohn im Diesseits, das Aufgeben derselben Dinge in der Verfolgung das ewige Leben einbringt. Der verdorbene griechisch-syrische Text und der allenfalls verständliche, aber ganz für sich stehende des Clemens bleiben allein für die Vergleichung übrig; complicirt wird die Frage weiterhin dadurch, dass die Parallelstelle Luc. 18<sup>20, 20</sup> den griechischsyrischen Text vorauszusetzen und sprachlich zu emendiren scheint, ohne dass der Gedanke erträglicher würde. Ich begnüge mich damit, das Problem formulirt zu haben.

Clemens predigt in dem Schriftchen über einen Text; er spricht zum grossen Publicum und steigt in die Geheimnisse der Philosophie nicht so tief hinein wie im Pädagogen oder den Stromateis. Trotzdem verräth sich sein philosophisches Denken nicht nur darin. dass die seit lange geprägten Ausdrücke der philosophischen Ethik immer wieder an die Obersläche der dahinrauschenden Diction emportauchen: auch die Lehre von dem eigenen und fremden Reichthum, mit welcher das Paradoxon des Herrenwortes aufgelöst wird, ist ein Gewächs aus dem Garten der hellenistischen Philosophie. auf das nur wenig christliches aufgepropst ist. Es genügt auf die Gegensätze von τὰ ἐντός und τὰ ἐκτός, von ἴδιον und ἀλλότριον hinzuweisen, um diese Gedankengänge zur stoischen Ethik zurückzuleiten; und wenn der richtige Gebrauch der irdischen Güter mit der technischen Anwendung eines Werkzeugs verglichen wird, so muss jedem einfallen, dass die Stoiker das ethische Handeln Entστήμη und τέχνη nennen: die χρησις ist für sie ein centraler, aus dem 4. Jahrhundert - vgl. Platons Euthydem - überkommener Begriff.') Aber man kann noch weiter gehn. Noch ist bei

Z. B. Epiktet 2, 5 αί ἐλαι ἀδιάφοροι, ἡ δὰ χρῆσιε αὐτῶν οὐκ ἀδιάφοροε. πῶς οὖν τηρήσηι τις ἄμα μὰν τὸ εἰσταθὰς καὶ ἀτάραχον, ἄμα δὰ

benaeos [6 p. 233b-234°] ein grosses Bruchstück des Poseidonios ulten, in dem er die zenonische Lehre von den adiawoog weiterirt. Schon der Gebrauch dieses aller Wahrscheinlichkeit erst von nons Gegner Ariston geschaffenen Terminus verräth, dass Athees Zenon nicht direct citirt, sondern durch Vermittlung des æidonios, der dann folgt; leider hat eine Lücke den Uebergang stört. Zenon verbietet, wie die Kyniker, in dem, was der Mensch raucht, moralische Werthe positiver oder negativer Art zu sehn, r man soll sich durch die kynische Weltverachtung nicht bange chen lassen, ohne Furcht und ohne Bewunderung zwischen dem rauch des Einfachen und dem des Ueberslüssigen scheiden, sich das halten, was der Natur gemäss ist: neben den absoluten rthen stehn die relativen. Die Natur hat von diesen letzteren hts aus der vernünftig geordneten Welt hinausgeworfen, aber hat freilich die Edelmetalle tief in die Erde versteckt; sie hat den Menschen schwer gemacht sie zu gewinnen, und nicht nur Bergwerkssclav holt sie nur mit Qual herauf, auch der Capitalist, sie sammelt, muss unendliche Mühsal an sie wenden. · Lücke ist deutlich, dass im Folgenden diese letzten Ausführungen tritten werden: die Edelmetalle liegen nicht nur tief in der le versteckt; in manchen Ländern führen die Flüsse so reichen ldstaub, dass Weiber und Kinder ihn auswaschen können, und Spanien hat das durch Waldbrände geschmolzene Silber offen

έπιμελές και μή είκαιον μηδ' έπισεσυρμένον; αν μιμήται τούς κυβεύονι αί ψήφοι άδιάφοροι, οί κύβοι άδιάφοροι πόθεν οίδα τι μέλλει πίπν; τοι πεσόντι δ' έπιμελος και τεχνικώς χρίσθαι, τούτο ήδη έμον Ερν έστιν . . . που ζητήσω τὸ άγαθὸν καὶ τὸ κακόν; έσω έν τοῖς έμοῖς. δὶ τοῖς άλλοτρίοις μηδέποτε μήτ' άγαθὸν ὀνομάσηις μήτε κακὸν μήτ' τέλειαν μήτε βλάβην μήτ' άλλο τι των τοιούτων. Sext. adv. math. 11, 0 οί δε Στωικοί και άντικούς φασιν την φρόνησιν, επιστήμην ούσαν αθών και κακών και οὐδετέρων, τέχνην ὑπάρχειν περί τὸν βίον, ἣν οί οσλαβόντες μόνοι γίνονται καλοί, μόνοι πλοίσιοι, σοφοί μόνοι ό γαρ λλοι άξια κεκτημένος πλούσιός έστιν, ή δε άρετη πολλού έστιν άξία, καί νος ταύτην ὁ σοφὸς κέκτηται· μόνος ἄρα ὁ σοφός έστι πλούσιος. Wenn wissenschaftliche Methode zu leben' nicht ein Fundamentalbegriff der ischen Ethik gewesen wäre, würde Karnesdes seine Polemik nicht auf basirt haben: Cic. de fin. 5, 16. Nicht dem Ausdruck, aber dem lauken nach stoisch ist die Forderung, die Clemens p. 1328 außtellt: ωστε ς πλουσίους μαθηματικώς άκουστέον τοὺς δυσκόλως είσελευσομένους την βασιλείαν: es sind die φαυλοι πλούσιοι im Gegensatz zu den κοί πλοίσιοι.

zu Tage gelegen'.1) Poseidonios versicht gegen Zenon, den er selbst angeführt hat, die These, dass die Natur nicht, wie iener meinte. an und für sich den Menschen vor Gold und Silber hat schützen wollen; er rechnete ja auch, zu Senecas Aerger, die Erfinder des Bergbaus zu den Weisen der Urzeit, deren gottentstammter noch nicht entarteter Geist die menschliche Civilisation geschassen.2) & habe den Spartanern nichts geholfen, dass sie die Einfuhr von Gold und Silber verboten hätten, und der gallische Stamm, der das Gold fern gehalten, aber den Raub des Silbers zugelassen hätte, wäre eine thörichte Räuberbande gewesen: ἐχρῆν οὐχὶ (διορίσαι) τὸ γένος τοῦ συληθέντος, άλλὰ την ξεροσυλήσασαν ἀσέβειαν έξορίσαι εί δε μηδε τον άργυρον είσεφερον είς την χώραν, η περί τὸν χαλκὸν αν καὶ σίδηρον ἐπλημμέλουν ἢ, εἰ μηδὲ ταῦτ' ην παρ' αὐτοῖς, περὶ τῶν βρωτῶν καὶ ποτῶν καὶ τῶν ἄλλων άναγκαίων δπλομανούντες αν διετέλουν. Der Herr gebietet nicht, wie einige ohne nachzudenken, sein Wort verstehn, Hab und Gut dahinzugeben', predigt Clemens, die blosse Armuth ist nichts grosses und erstrebenswerthes: sonst hätten die Bettler an den Strassen nur um ihres Elends willen, auch wenn sie von Gott nichts wissen, den ersten Anspruch auf Seligkeit und ewiges Leben. Der ist nicht im Unrecht, der vor der Bekehrung sich ein Vermögen erworben hat, und Gott ist nicht so inconsequent, den zu verdammen, den er von reichen Eltern hat geboren werden lassen. τί δ' δλως πλούτον έχρην έκ γης άνατείλαι ποτε, εί χορηγός καὶ πρόξενός ἐστι θανάτου; [2028]. Der christliche Philosoph, der das Evangelium der heidnischen Intelligenz aufschliessen, der, was mehr war, sein geistiges Leben mit hinübernehmen wollte in die neue Welt des Glaubens, stand vor der Aufgabe, die Paradoxien einer die Welt negirenden Ethik mit einer reich entwickelten Cultur auszugleichen. An der ähnlichen Aufgabe, den kynischen Rigorismus gesellschafts- und hoffähig zu machen, hatte sich die Stoa von Zenon bis Poseidonios immer wieder abgemüht: was Wunder, wenn der Christ die fertig daliegenden Lösungen des Problems benutzt? Poseidonios hat der verblassten stoischen απάθεια, welcher Chrysipps Scholastik die Seele ausgeblasen hatte, durch seine platonisirende

<sup>1)</sup> Vgl. Poseidonios bei Diod. 5, 27<sup>1</sup> κατὰ τὴν Γαλατίαν... γένεται.. χρισὸς... πολύς, ὂν τοῖς έγχωρέοις ἡ φύσις ἄνευ μεταλλείας καὶ κακοπαθείας ὑπουργεῖ. Über das spanische Silber vgl. Diod. 5, 35. Strab. 3, 147.

<sup>2)</sup> Sen. ep. 90, 12.

Psychologie einen neuen Inhalt gegeben, sie mit starker Betonung in seine Definition des ethischen Endzwecks aufgenommen<sup>1</sup>): für Clemens ist der vom Himmelreich ausschliessende Reichthum die Fälle der Leidenschaften.

Freilich erhebt sich gerade bei dieser eigenthümlichen Theorie von dem Reichthum der Leidenschaften' eine Schwierigkeit. Vergleicht man die Stelle strom. 4, 29 καὶ τοῦτ' ἐστὶ πώλησόν σου τὰ ὑπάρχοντα καὶ δὸς πτωχοίς καὶ ὀεῦρο ἀκολού θει μοι, τοῦτ' ἐστὶν 'τοῖς ὑπὸ τοῦ χυρίου λεγομένοις ξπου'. ὑπάργοντα δέ φασί τινες αὐτὸν εἰρηκέναι τὰ ἐν ψυχῆι άλλότρια, καὶ πῶς τοῖς πτωχοῖς διανέμεται, οὐκ ἔχουger electr, so hat es den Anschein, als ob Clemens hier gegen sich selbst polemisire, um so mehr als auch in der Predigt sich gerade in der von den Leidenschaften handelnden Partie der Text sach Matthaeus [1931] πώλησόν σου τὰ ὑπάρχοντα an Stelle νου πώλησον οσα έχεις schiebt, wie auch Clemens bei Marcus las [431], dessen Text er ausdrücklich seiner Predigt zu Grunde legt [520]. Mancher wird hier schnell bereit sein, den scheinbaren Widerspruch als Fundament zu benutzen, auf dem sich eine "Entwicklung' des Schriststellers construiren liesse: das ware die verkehrteste Behandlung des Problems, die sich denken lässt.

Das vierte Buch der Stromateis handelt von dem Martyrium, im Gegensatz zu gnostischen Theorien; mit dem Martyrium verbindet sich der Zusammenhang von Leib und Seele. In bunter Mannigfaltigkeit sind, wie es der Stil der "Teppiche" verlangt, die Gedanken zusammengewirkt, die Polemik ist der oft verborgene Faden, der durchläuft. "Die Askese in dem Herrn" [27] — im Gegentatz zu der "den Leib verleumdenden" [17] — "führt die Seele vom Leibe ab, so freilich dass sie dem Herrn dankbar bleibt, der Leib und Seele gegeben bat [εὐχαρίστως vgl. 3, 52. 65. 85. 95. 105]. Vermag doch auch die Seele sich selbst eine andere Richtung zu

<sup>1)</sup> Antiochos bei Clem. strom. 2, 129 Poseidonios definirt das zenobische όμολογουμένως ζήν als τὸ ζήν θεωφούντα τὴν τῶν ὅλων ἀλήθειαν
κεὶ τάξιν καὶ συγκατασκευάζοντα αὐτὴν κατὰ τὸ δυνατόν, κατὰ μηδ ἐν
ἀγόμενον ὑπὸ τοῦ ἀλύγου μέρους τῆς ψυχῆς. Galen. de Hipp. et
Plat. plac. 4, 397 συνῆφθαι τὴν περὶ τῶν ἀρετῶν διδασκαλίαν τούτοις
— der Lehre von der Prophylaxe und Heilung der πάθη — φησὶ καὶ τὴν
περὶ τοῦ τέλους, καὶ ὅλως πάντα τὰ δύγματα τῆς ἡθικῆς φιλοσοφίας καθάπερ ἐκ μιᾶς μηρίνθου δεδέσθαι τῆς γνώσεως τῶν κατὰ τὴν ψυχὴν
δυνάμεων.

geben': ὁ γὰρ εύρων [ἐρῶν cod.] τὴν ψυχὴν αὐτοῦ ἀπολέσει αὐτην καὶ ὁ ἀπολέσας εῦρήσει αὐτήν [Maltb. 1020]. Ein richtiger Martyrerspruch 1): aber Clemens deutet ihn auf die Busse 2) ὁ τοίνυν ἐπιγινώσχων κατά τὸν τῆς μετανοίας λόγον άμαρτωλον την ψυγήν, απολέσει αυτην της άμαρτίας ής απέσπασται, απολέσας δε ευρήσει κατά την υπακοήν την άναζήσασαν μέν τηι πίστει, αποθανούσαν δέ τηι αμαρτίαι τουτ' ουν έστι τὸ εύρειν την ψυγήν, τὸ γνώναι έαυτόν. Ε folgen zwei philosophische Definitionen der Umkehr zum Göttlichen: dann wird mit dem Selbstmord der Philosophen der Tod der Martyrer zusammengestellt: jene können schwanken, ob für die έξαγωγή sich etwas sagen lässt, diesen bleibt nicht einmal der Vergleich τί αν τις καὶ μαλλον έλοιτο, απειλήν ανθρωπίνην η την αγάπην του θεου. Die wunderlichen Gedankensprunge klären sich bis zu einem gewissen Grade auf durch die Polemik gegen Herakleon [71 ff.]. Dieser erklärte die δμολογία, das Bekenntniss zu Christus vor dem Richter, für werthlos, wenn ihm nicht das Bekenntniss vorangeht έν ξργοις καὶ πράξεσι καταλλήλοις τῆς είς αὐτὸν πίστεως. Dem Gnostiker ist das geistige Leben eine Einheit; wer die geistige Natur nicht von oben mitgebracht hat, der wird auch dann kein Pneumatiker, wenn er sein Erdendasein mit dem Knallesset, des Bekenntnisses abschliesst. Dem gegenüber versicht Clemens die Lehre, dass Bekenntniss und Martyrium echte Busse sind 3) [73] εί καὶ μὴ πράξει τινές καὶ τῶι βίωι ώμολόγησαν τὸν Χριστὸν ἔμπροσθεν τῶν ἀνθρώπων, τῶι μέντοι κατά φωνήν δμολογείν εν δικαστηρίοις και μέγρι θανάτου βασανιζομένους μη άργεισθαι από διαθέσεως πεπιστευπέναι φαίνονται διάθεσις δε δμολογουμένη και μάλιστα ή μηδε θανάτωι τρεπομένη ύφ' ένα (χαιρόν) πάντων τών παθών α δή διὰ τῆς σωματικῆς ἐπιθυμίας ἐγεννᾶτο, ἀποκοπὴν ποιείται Εστι γάρ ώς Επος είπειν έπι τέλει του βίου άθρόα κατά την πράξιν μετάνοια καὶ άληθης είς Χριστόν δμολογία

<sup>1)</sup> Vgl. strom. 2, 108, wo der Spruch doppelt interpretirt wird.

<sup>2)</sup> Die vorhergehenden Worte sind verdorben, doch glaube ich den Sina einigermasssen wiederherstellen zu können: ὁ γὰρ εὐρών — εὐρήσει αὐτήν [ἦν] μίνον τὸ ἐπίκηρον ἡμῶν ἀποβάλωμεν [ἐπιβάλωμεν L] τῷι τοῦ Ͻεοῦ ἀφθαρσίαι. Θελήμα(τος) ὁὲ τοῦ θεοῦ ἐπίγνωσις (ἐστὶ γνῶσις) τοῦ θεοῦ [vgl. strom. 2, 134. 3, 43. 44. 1 Joh. 24], ἦτις ἐστὶ κοινωνία ἀφθαρσίας.

Auf diese Theorie zielt die Geschichte von dem Henker des Jakobus
 die er in den Hypotyposen erzählte [Eus. KG 2, 9<sup>2</sup>].

ιμαφτυφοίσης τῆς φωτῆς. Umgekehrt zeigt sich nach der vorenden Stelle [28] beim Martyrium, ob die Busse echt gewesen

An die Busse schliesst im Weiteren passend an .die Enthaltung bösen Thaten', d. i. nach Clemens die Beobachtung des altamentlichen Gesetzes, welches zur Busse führt1); von jener Enttung heisst es. dass sie im gewissen Sinne das Böse aushebt.") ses indirecte Lob des Gesetzes muss eine polemische Spitze pen, wenn es an dieser Stelle verständlich sein soll: es zielt auf retiker, welche die Aufhebung des Bösen anders fassten. Zwei 1 Clemens selbst angeführte Bruchstücke Valentins hellen auf: ihnen wird das Bose spiritualistisch mit der Materie [xxloic] ntificirt. Es wird besiegt nicht durch die Busse, sondern durch Pneumatiker, die durch ihre Natur die Welt und den dazu gerigen Tod aufheben.3) Damit muss nun die unmittelbar folgende erpretation von Matth. 1921 zusammenhängen. Mit der Schärfe, einen Gegner ahnen lässt, wird δεῦρο ἀχολούθει μοι lart durch role vaò rov xvolov levouévoic Emov. und dieser zner wird aller Wahrscheinlichkeit nach derselbe sein, der unter ὑπάρχοντα verstanden hat τὰ ἐν τῆι ψυχῆι ἀλλότρια. enbar hat dieser Gegner die Hinwendung zu Christus, das Aufben der Welt aufgefasst als eine Befreiung der Seele von Fremdrpern, die nicht, wie Clemens verlangt, durch eine That des ralisehen Willens zu Stande kommt. Den Gnostiker würde schon

<sup>1)</sup> Z. B. 4, 130 κατὰ νόμον φιλὸν τίς ᾶν εἴη τέλειος, ὅς ἀποχὴν καν έπαγγέλλεται; 2, 35 πῶς οἰκ ἀγαθὸς ὁ παιδεύων νόμος... ἵνα δὴ ἐπιρέψωμεν... πρὸς τὴν διὰ Χριστοῦ τελείωσιν; ... μετάνοιαν δὲ ἐντολὴ
ιεῖ κωλυτικὴ μὲν τῶν μὴ ποιητέων, ἐπαγγελτικὴ δὲ τῶν εὐεργεσιῶν.

 <sup>4,28</sup> και πως ή τῶν κακῶν πράξεων ἀποχή μείωσις τε καὶ σβέσιε ν κακῶν εἰρίσκεται καθαρουμένης τῆς ἐνεργείας αὐτῶν διὰ τῆς ἀπραξίας.

<sup>3) 4, 89</sup> Οἰαλεντίνος εν τινι όμιλιαι κατὰ λίξιν γράφει , ἀπ' ἀρχῆς λάνατοι έστε και τέκνα ζωῆς έστε αίωνίας και τὸν θάνατον ἡθέλετε μερίσθαι είς έπυτούς, Γνα δαπανήσητε αἰτὸν και ἀναλώσητε και ἀποθάνηι θάνατος εν ὑμῖν και δι' ὑμῶν. ὅταν γὰρ τὸν μεν κόσμον λύητε, ὑμεῖς μὴ καταλίησθε, κυριείετε τῆς κτίσεως και τῆς φθορᾶς ἀπάσης. φύσει ε εωιζόμενον γένος ὑποτίθεται . . ., ἄνωθεν δε ἡμῖν δεῦρο τοῦτο δὴ τὸ ἀφορον γένος ἐπὶ τὴν τοῦ θανάτου καθαίρεσιν ἡκειν, θανάτου δε γένεν ἔργον είναι τοῦ κτίσαντος τὸν κόσμον. 2, 115 ἐὰν γὰρ δᾶι [Valenty μετανοήσασαν αὐτὴν [die Seele] ἐλέσθαι τὰ κρείττω, τοῖτ' ἐκεῖνος νν ἐρεῖ, ὅπερ ἡ παρ' ἡμῖν ἀλήθεια δογματίζει, ἐκ μετα βολῆς πεινίου ἀλλ' οὐκ ἐκ φύσεως τὴν σωτηρίαν. Sich aus Furcht der ide enthalten, ist nach den Gnostikern werthlos: Strom. 3, 3.

die allegorische Umdeutung des Spruches vom Verkaufen der Habe verrathen: thatsächlich finden sich die beiden Gedanken, welche eine genaue Interpretation aus der Polemik des Clemens als die bekämpsten berausschält, wieder bei Valentin. Ihm sind die Leidenschaften böse, von aussen eingedrungene Geister, die in der Seele ihr frevles Wesen treiben, wie rohe Menschen eine Karawanserei ruiniren und beschmutzen, weil sie für sie ein fremder Ort ist. So lange die Seele ein Haus vieler Teufel ist, ist sie unrein; erst wenn die Fürsorge des "guten Vaters" sich ihrer erbarmt, wird sie heilig und strahlt vom überirdischen Licht: das heisst der Spruch selig sind die welche reinen Herzens sind, denn sie werden Gott schauen. (1) Dagegen wendet Clemens ein, man sehe nicht ein, warum einer solchen Seele nicht von Anfang an die Vorsehung sich annähme. Entweder sie verdiente es nicht: wie wird dann die Vorsehung sich eines Besseren besinnen und gewissermaassen Busse thun, dass sie sich einer solchen Seele erbarmt; oder aber, und das ist Valentins wirkliche Meinung, sie ist von Natur des Heils theilhastig und gehört zum διάφορον γένος, ist mit dem ,guten Vater' wesensverwandt: dann begreift man nicht, wie sie so schwach sein kann, dass unreine Geister sich in sie eindrängen können.3)

<sup>1)</sup> Strom. 2, 114 ålla xal Ovalertiros, πρός τινας έπιστέλλων, αὐταῖε λέξεσε γράφει περί τῶν προσαρτημάτων [vgl. 112 οἱ δ' ἀμφὶ τὸν Βασιλείδην προσαρτήματα τὰ πάθη καλείν είωθασι]· ,els δέ [nāmlich Δίών] έστιν δγαθός, ού παρρησίαι ή διά του Υίου φανέρωσις, και δι' αύτου μύνου δίναιτο αν ή καρδία καθαρά γενέσθαι, παντός πονηρού πνεύματος έξων θουμένου [της καρδίας]. πολλά γαρ ένοικούντα αὐτηι πνεύματα [sie wobses in ihr gewissermaassen zur Miethe, gehören also nicht zu ihr] our bas naθαρεύειν, εκαστον δε αυτών τα ίδια έκτελει έργα, πολλαχώς ενυβριζύντων έπιθυμίαις ου προσηχούσαις. καί μοι δοκεί ομοιόν τι πάσχειν [τῶι] καν δοχείωι ή καρδία και γόρ έκεινο κατατιτράται το και όρύττοται [es werden Löcher in die Wände gebohrt; die ganze Schilderung ist nur verstäudlich für den, der die Chans des Orients kennt, in denen kein Wirth ist] nal molláμις κόπρου πίμπλαται, ανθρώπων ασελχώς έμμενόντων [μένειν - logires. vgl. die Abgarlegende Euseb. KG 1, 1311] και μηδεμίαν πρόνοιαν ποιουμένων του χωρίου, καθάπερ άλλοτρίου καθεστώτος τον τρόπον τεύτεν καὶ ή καρδία, μέχρι μη προνοίας • •, τυγχάνει ακάθαρτος [ούσα], πολλών ούσα δαιμόνων οίκητήριον έπειδον δε έπισκέψηται αὐτην ό μόνος άγαθός Πατήρ, ήγιασται καὶ φωτὶ διαλόμπει, καὶ ουτως μακαρίζεται ο έχων την τοιαύτην χαρδίαν, ότι όψεται τον θεόν [Matth. 58].

Strom. 2, 115 τίε οὖν ἡ αἰτία τοῦ μὴ προνοεῖσθαι ἐξ ἀρχῆς τὰν τοιαύτην ψυχήν, εἰπάτωσαν ἡμῖν. ἥτοι γὰρ οῦκ ἐστιν ἀξία, καὶ καῖκ

Wenn die Leidenschaften frem de Tenfel sind, die in die Seete eindringen. erhält der dunkle Ausdruck τὰ ἐν τῆι ψυγῆι ἀλλότρια bildliche Bestimmtheit, und wenn die Seele nicht durch Busse und Handlungen, sondern durch das Eingreisen einer ihr verwandten Wheren Macht gereinigt wird, so begreift man, warum Clemens des Befolgen der Gebote des Herrn so scharf betont. Es muss ten aber sehr auffallen, dass in der Predigt über den Reichen, der in das Himmelreich eingeht, die Fassung des Matthäus τὰ δπάσmora far Soa Exerc bei Marens, gerade da zu Grunde gelegt wird, wo die Gleichung des Reichthums mit den Leidenschaften mkritt [14 m und vorbereitend 11 m], und nicht nur dies, sondern sech der Sprach Matth. 5°, in dem Valentins Lehre von der von den Leidenschaften gereinigten Seele gipfelt; ja darin, dass Clemens fiesen Spruch seinem Text, über den er predigt, erst accommodiren wes,") verrath sich, dass er einen fremden Gedankencomplex überabeitet, wie er is auch diesen Abschnitt vorsichtig einleitet [1136]: ίγω γοῦν κάκεινο φήσαιμ' αν. Es ist unleugher: Clemens hat Valentinus Allegorie benufzt. Aber er hat sie umgedeutet und ihr des Anstössige genommen. Die Leidenschaften sind nicht fremde Teufel in der himmlischen Seele - im Gegentheil wer arm an irdischen Gütern, aber reich an Leidenschasten ist, eséxœuse vir έλην της κακίας την ξμουτον τηι των έκτος απορίαι --, sie sind fremd, weil sie sich auf Güter richten, welche für die Seele keine Güter sind. Mit der stoischen olzelwaig und anakkosoiword wird die gnostische Ketzerei in das gemeinchristliche Beweestsein übergeleitet. Clemens fühlte sich daher herechtigt, in den Stromateis, wo die Polemik gegen die Gnosis alles bestimmte, Valentins Allegorie abzuweisen; wenn er hier mit dem Wortsinn operirt, der ihn in der Predigt nicht hindert τὰ ὑπάργοντα und rà má9n nach Valentinus zu gleichen, so redet er eben, wie die Griechen sagen, aywregrexwe: um eine Bibelstelle bafd allegorisch,

όσπες έκ μετανοίας ή πρόνοια πρόσεισιν [Putur!] αὐτῆι; ἢ φύσις σωιζομένη, ώς αὐτὸς βούλεται, τυγχάνει, καὶ ἀνάγκη ταύτην έξ ἀρχῆς διὰ συγγίνεων προσοσφένην μηθεμίων παρείσθυσεν τοῖς ἀκαθάρτοις παρέχειν πνώρασιν, έκτὸς εξ μὴ βιασθείη καὶ ἀσθειὴς έλεγχθείη.

<sup>1) 14&</sup>lt;sup>22</sup> ἀπόστηθι τῶν ὑπαρχύντων ἐν τῆι ψυχῆι σου κτημάτων ἀλλοτριων, ῖνα καθαρὸς τῆι καρδίαι γενόμενος ἴδηις τὸν θεόν, ὅπερ καὶ διὰ ἐτέρας φωνῆς 〈φησίν〉 τοῦτο δ'〉 ἐστὶν είσελθεῖν εἰς τὴν βασιλείαν τῶν εἰρανῶν. Vor ἀπόστηθι ſehlt, wie schon oben S. 85 gesagt wurde, nicht wenig.

bald direct zu erklären, brauchte man im 2. nachchristlichen Jahrhundert keine innere Entwicklung durchzumachen.

Unpassend ist an der Stelle der Stromateis durch den Abschnitt 29 der Gedanke zerschnitten: erst nach oux Erouger sineir beginnt eine neue Reihe, diese allerdings mit einem plotzlichen Sprung. 'Αλλ' ὁ θεὸς γὰρ πάντα πᾶσι μερίζει κατ' άξίαν, δικαίας οξοης της οίκονομίας — die stoische Definition der Gerechtigkeit') liegt zu Grunde —, καταφρονήσας οἶν, φησί, των υπαργύντων α δ θεός μερίζει, δια της σης μεγαλειότητος - das ist die stoische μεγαλοψυχία<sup>2</sup>) - επου τοῖς ὑπ' ἐμοῦ λεγομένοις, σπεύδων πρός την (διά) τοῦ πνεύματος ἄνοδοκ, ούκ απογήι κακών μόνον δικαιωθείς, πρός δε και τηι κυριακηι [im Gegensatz zum Gesetz] τελειωθείς εὐποιίαι. Was soll der Hinweis auf die Vertheilung der irdischen Güter durch Gott? Auch die Predigt spielt darauf an.3) führt aber den Gedanken nicht speculativ aus: das ware stilwidrig gewesen. Es liegt wieder Polemik zu Grunde, gegen eine Gnosis, welche die irdischen Güter, weil sie irdisch waren, für Uebel erklärte, mit denen also Gott nichts zu thun bat, und die dem Pneumatiker fremd sind. So heisst es an einer späteren, gegen Basileides gerichteten Stelle [94]: sõ 'μηδενός ἐπιθυμεῖν' [vgl. 86, das einzelne verstehe ich dort nicht, aber die Rückbeziehung von 94 ist deutlich] οὐχ ώς άλλοτρίων των επιθυμητών όντων πόθον μη έχειν διδάσκει, καθάπερ ύπειλήφασιν οί τὸν χτίστην ἄλλον είναι παρά τὸν πρώτον θεὸν δογματίζοντες, οὐδ' ώς ἐβδελυγμένης καὶ κακῆς οὕσης της γενέσεως, άθεοι γαρ αί δόξαι αύται άλλότρια δε ήμεις φαμέν τὰ τοῦ κόσμου, οὐχ ώς ἄτοπα οὐδ' ώς οὐχὶ τοῦ θεοῦ τοῦ πάντων αυρίου, άλλ' ἐπειδί μὴ καταμένομεν έν αὐτοῖς τὸν πάντα αἰῶνα, κτήσει ὄντα ἀλλότρια καὶ τῶν κατὰ διαδοχήν ὑπάρχοντα [ein von der Popularphilosophie breitgetretener Gedanke], χρήσει δὲ ἐκάστου ἡμῶν ἴδια, δι' ους καλ

<sup>1)</sup> Stob. ecl. 2, 59 Wachsm. δικαιοσύνηι — έπιστήμη ἀπονεμητική τῆς ἀξίας έκάστωι. Es giebt zahllose Belegstellen.

<sup>2)</sup> Stob. ecl. 2, 61 Wacham. μεγαλοψυχία — ἐπιστήμη ὑπεφάνω πωνοῖσα τῶν πεφυκότων ἐν σπουδαίοις τε γίνεσθαι καὶ φαύλοις; andere Stellen führt Wachamuth an. Sen. ep. 87, 3 animi magnitudo, qui numquam maior est quam ubi aliena seposuit et fecit sibi pacem nihil timendo, facit sibi divitias nihil concupiscendo.

 <sup>20&</sup>lt;sup>22</sup> τοῦ ϑεοῦ τοῦ τῆν τύχην [ψυχήν S, verbessert von Segsar] νέμοντος.

έγέγετο, πλην έφ' δσον γε αύτοις αναγχαίον σύμπαρείναι [also nicht unbedingt, sondern soweit die Güter zum Leben und Wirken nothwendig sind]. κατά φυσικήν τοίνυν ὄρεξιν [vgl. die Differenurung von opekic und eniguala 117] rongreor roic (un) xeχωλυμένοις χαλώς, πάσαν ύπερέχπτωσιν χαλ συμπάθειαν παραιτουμένους. Wiederum ist ein transscendentales άλλότριον durch das ethische allorotor der Stoa ersetzt. Im Uebrigen entsprechen ἀποχή κακῶν und κυριακή εὐποιία ) dem Gesetz und winer Vollendung, dem Evangelium; weder Furcht vor Strafe noch Verheissung des Lohns, sondern das Gute an sich soll den Christen bestimmen. Dies Postulat, die edelste Frucht der griechischen Ethik, stellt Clemens nur für seinen Gnostiker, für den christlichen Philosophen auf'); wer nur darum Irdisches hingiebt, um die Ewigkeit zu gewinnen, der ist nur ein Abbild dessen, der mit Erkenntniss dem Herrn folgt. Der christliche Philosoph und die Einfaltigen' sind an die Stelle der gnostischen Pneumatiker und Psychiker getreten.

Der wahre Gnostiker ist nach Clemens der, welcher dem Herrn gleich werden will [strom. 4, 30]. In eigenthümlicher Weise wird dieser Gedanke in der Predigt verwerthet. Luc. 10<sup>57</sup> ἀγαπήσεις τὸν πλησίον σου ὡς σεαυτόν wird so erklärt, dass Christus der Nächste ist. Nach Matth. 25<sup>24</sup> ff. gilt das was denen die an ihn glauben gethan wird so als wäre es ihm gethan. Damit ist dem Reichen gewiesen, wem er wohlzuthun hat. Unter den Gläubigen aber ragen hervor die Auserwählten der Auserwählten, der Samen, das Bild Gottes, das erbende Kind, das von der Vor-

<sup>1)</sup> Zu ὀγάπη . . ή κυρικίουσα τοῦ σαββάτου κατ' ἐπανόβασιν γνωστικήν vgl. die Polemik gegen die Gnosis des Prodikos 3, 30. 40.

<sup>2)</sup> Vgl. 4, 75. 111—114. 135. 136 [das Grossartigste, das jemals ein Christ geschrieben hat]. 143—146. 145 am Ende ist zu lesen ἀγάπηι δὲ τοῦ ἐπτος (ἀξι)εραστοῦ ἐλκόμενος καὶ πρὸς τὸ δέον ἀγόμενος θεοσεβεῖ. 147. Danach ist 14 zu lesen οὖτος οὖ [οὖν L] φόβωι τὸ ἀρνεῖσθαι Χριστὸν διὰ τὴν ἐπτολὲν ἐκκλίνει, ἵνα μὴ [δὴ L] φόβωι μάρτυς γένηται. 36 schlage ich τοι πάλιν τε αὖ τὰς κατ' ἀξίαν διαφορὰς τῆς ἀρετῆς ⟨τἡν τ'⟩ εὐγενῆ καὶ [κἰγενεῖς L] ⟨τὴν δι'⟩ ἀμοιβάς [τgl. 46 κᾶν δι' ἀμοιβὴν ἀγαθαν ἐθελήσηις μαρτυρῆσαι] διὰ τῶν ὡρῶν τῶν οὐχ ὁμοίων τὸν ἀριθμόν, πρὸς δὲ καὶ ⟨διὰ⟩ τοῦ ἐκάστωι τῶν ἐργατῶν ἀποδοθέντος ἴσου μισθοῦ, τοῦτ' ἐστὶ τῆς σωτηρίας, ἦν τὸ δηνάριον αἰνίσσεται, τὸ ἐπ' ἴσης δίκαιον μεμήνυκεν [διὰ] τῶν κατὰ τὰς ἀκαταλλήλους ὥρας ἐργασαμένων [Matth. 20¹f.]: Gnostiker und Einfaltige werden selig.

### 100 Ε. SCHWARTZ, ΤΙΣ Ο ΣΩΙΖΟΜΕΝΟΣ ΠΑΟΥΣΙΟΣ

sehung in die Welt wie in die Fremde gesandt ist: es sind die "Guostiker", mit Ausdrücken beschrieben, welche die ketzerische Gnosis gefährlich streifen. Es wird nicht direct gesagt, aber es geht doch aus dem ganzen Zusammenhang herver, dass sie dem christlichen Reichen zur Fürsorge empfohlen werden. Der heidnische Philosoph im Haus des grossen Herrn") leht im Christenthum Alexandriens wieder auf; den besten Commentar zu Clemens Ermahnung giebt jene reiche Dame in Alexandrien, welche den Gaestiker Paulus adoptirte und den jungen Origenes bei sich aufnahm.")

Göttingen.

E. SCHWARTZ.

<sup>1)</sup> Bekannte Beispiele sind der Stoiker Diodotos, der bei Cicero [Brut. 309 mit d. Erkl.], und Athenodoros Kordylion, der bei Cato [Strab. 14, 674. Plut. Cat. 10. 10. Plin. 7, 113] lebte; auf Lucians Schrift von den Clienten genügt es zu verweisen.

<sup>2)</sup> Eus. KG 6, 2213.

# STILICHO UND ALARICH.

Dass Theodosius wie nach der Niederwerfung des Maximus, wenig auch nach derjenigen des Eugenius und Arbogastes die a dem ersten Valentinianus geordnete Hälftung des Römerreichs beseitigen beabsichtigte, obwohl die Macht dazu ihm nicht fehlte, gen die Thatsachen. Damals hatte er dem jungeren Sohn des sters der Dynastie die Herrschaft des Westreichs besestigt; jetst, chdem mit dessen Tode dieses Haus im Mannesstamm erloschen ir, verlieh er, unmittelbar nach Empfang der Todesbetschaft und ch vor dem Beginn des Feldzugs gegen den Usurpator, seinem reiten Sohn Honorius den Kaisertitel und liese dann nach erchtenem Siege kurz vor seinem Tode denselben an das Hollager ch Mailand kommen, während der ältere in Constantinopel zurück-Damit war über die Reichstheilung wie über die Nachfolge itschieden; mit Recht sagt Ambrosius in der Leichenrede, dass ese bei Lebzeiten von dem Kaiser ausreichend geordnet war.') Allerngs, thatsächlich regierungsfähig waren weder der achtzehnjährige readius noch der zehnjährige Honorius; aber als Kaiser waren ide proclamirt und die römische Reichsordnung kennt wie kein ibrecht, so auch keine Altersgrenze für die Uebernahme der Reerung; die civilrechtlichen Bestimmungen über Pupillarität und ormundschaft haben im Staatsrecht keine Geltung.2) Dass der

<sup>1)</sup> Ambrosius de obitu Theod. 5: gloriosius...in eo Theodosius, qui on communi iure testatus est: de filiis enim non habebat novum quod inderet, quibus totum dederat, nist ut eos praesenti commendaret parenti en Stilicho); et de subditis sibi et commissis testari debuit, ut legata initteret, fidei commissa signaret? (dies ist vernelnende Frage).

<sup>2)</sup> Dies scheint durchgängig übersehen zu werden, obwohl sowohl in esem Fall wie nach dem Tode des Arcadius es deutlich zu Tage tritt; wie na such wohl die Griechen (Olympiodorus fr. 2; Zosimus 4, 59, 1) den ilicho initeoros des Honorius nennen, aber Claudianus die technische Beichnung sorgfältig vermeidet. Die Regierungsacte gehen durchaus auf den men des oder der Augusti; ob die also bezeichnete Person handlungsfähig

Kaiser dem ihm verwandtschaftlich wie politisch Nächststehenden, dem Gemahl seiner an Tochterstatt gehaltenen Nichte¹) Serena, dem Heermeister Stilicho, seine beiden Söhne, den abwesenden wie den anwesenden, sterbend empfahl,²) lag in den Verhältnissen; aber rechtlichen Inhalt hatte dieser Austrag des Scheidenden nicht. Stilichos staatliche Stellung wurde durch sein Militäramt bedingt, und Vormund war er so wenig des Honorius wie des Arcadius, wie denn auch an diesen Austrag des Vaters schlechterdings keine Rechtsfolgen geknüpst werden.³)

Die also vom Vater angeordnete Collegialität führte sehr bald zum Conflict der Söhne oder vielmehr der unter ihrem Namea regierenden Beamten. Zunächst traten Differenzen ein über die Abgrenzung der beiden Reichstheile. Von Illyricum hatte Kaiser Gratianus nach der Katastrophe von Adrianopel im Jahre 379 die östlichen Provinzen (Epirus, Obermoesien, Dacien, Makedonien, Achaia) dem neuen Mitherrscher abgetreten. Dieser aber hatte bei der letztwilligen Reichstheilung, nach Stilichos Behauptung, die Wiederherstellung der ursprünglichen Grenzlinie angeordnet 4) und

,

ist oder nicht, wird nicht gefragt, auch dann nicht, wenn ihr keine haudlungsfähige zur Seite steht. Wer im letzteren Fall unter ihrem Namen handelt, ist keine Rechts-, sondern eine Machtfrage, und nie wird dieser factisch Eintretende genannt.

<sup>1)</sup> Dass die Adoption, von der Claudian spricht (laud. Ser. 104), nicht rechtlich, sondern factisch zu verstehen ist, beweist die Bezeichnung des Stilicho CIL VI 1730 nicht als gener des Theodosius, sondern als progener, d. h. hier Gemahl der neptis, welches Wort hier nicht die Eukelin, sondera die Nichte bezeichnet.

<sup>2)</sup> Dies bezeugt Ambrosius a. a. O. und nichts Anderes sagt auch Claudius de tertio cons. Honorii 151: me quoniam caelestis regia poscil, tu curis succeda meis, tu pignora solus (dies geht gegen Rufinus, den Theodosius bei seinem Abgang von Constantinopel dem Arcadius zum Berather bestellt hatte: Zosimus 4, 57, 4) nostra fove, geminos deutra tu protege fratres und ähnlich an zahlreichen anderen Stellen. Ebenso Olympiodorus fr. 2; Zosimus 5, 4.

<sup>3)</sup> Als sittlich verpflichtend wird der Austrag allerdings gesast (Zosimus a. s. 0.: Στελίχων... ώς Αρκάδιον ιέναι διενοείτο, διαθείναι κατ' έξουσίαν και τὰ κατ' έκεινον εθείλων είκης γὰρ έπιτετράφθαι παρὰ Θεοδοείον τελευτάν μελλοντος τὰ κατ' ὅμφω τοὺς βασιλέας έχειν ἐν πάση φροντίδι) und in diesem Sinne braucht ihn auch mehrsach Claudian. Durchaus werden die Brüder dabei gleichgestellt, zum deutlichen Beweis, dass nur an Gewissenspflicht gedacht wird.

<sup>4)</sup> Olympiodorus (τ. 2: τὸ Ἰλλυρικὸν . . . τῆ αὐτοῦ (des Honorius) την παρὰ Θεοδοσίου τοῦ πατρὸς έκνενεμημένον βασιλεία. Ob Theodosius dies ia

damit zugleich das militärische!) und also auch das politische Uebergewicht des Westreichs über das des immer kriegerisch zurückstehenden Ostens sestgestellt. Demnach musste die Verwaltung dieser Landschasten jetzt auf das Westreich übergehen. Weiter aber war die Rücksendung der im Frühjahr 394 aus dem Ostreich nach Italien abgegangenen?) Truppen dringend ersorderlich. In diesem standen seitdem sämmtliche Grenzen den Barbaren offen und überall brachen dieselben ein in das römische Gebiet.?) Die von dem todten Kaiser beabsichtigte Rücksührung 4) sowie die Uebernahme der bisher von Constantinopel aus verwalteten illyrischen Provinzen wurden wenige Nonate nach Theodosius Tode im Frühling 395 3) von Stilicho ins Werk gesetzt. Er sührte das Doppelheer, das siegreiche des Ostreichs und das überwundene des Occidents, 3) von Italien aus längs der Küste nach Epirus und von da nach Thessalien. Hier traf

der That verfügt hat, kann bezweiselt werden, nicht aber, dass Stilicho dies behauptet hat, und wenn gleich erst bei Gelegenheit der letzten Verhaudlungen zwischen Alarich und Stilicho dies erwähnt wird, so liegt es doch auf der Hand, dass Stilicho nicht erst lange Jahre nach Theodosius Tode diesen Anspruch geltend gemacht haben kann. Meines Erachtens giebt diese wenig beachtete Notiz des gleichzeitigen und vor allen anderen dieser Epoche zwerlässigen Schriftstellers recht eigentlich den Schlüssel für Stilichos Verhalten gegenüber dem Ostreich.

<sup>1)</sup> Vgl. Claudianus laus Serenae 61: dat Galtia robur militis; Illyricis nudant equitatibus alac.

<sup>2)</sup> Claudian de tert. cons. Honorii 69 fg.; cons. Stil. 1, 151 fg.

<sup>3)</sup> Dass Rufinus sie gegen den Rivalen herbeigerusen hat, wird niemand dem Claudianus glauben. Was hätte ihm Stillicho gegenüber der Einbruch der Grenzer in Kleinasien und Syrien genutzt?

<sup>4)</sup> Ambrosius de obitu Theodosii 56: Constantinopolis . . . expectabat in reditu eius triumphales sollemnitates.

<sup>5)</sup> Claudianus in Ruf. 2, 101.

<sup>6)</sup> Claudianus in Ruf. 2, 4: tuis, Stilicho, . . curis . . rerum commissus apex; tibi credita fratrum utraque maiestas geminaeque exercitus estas. Das. 104 werden utraque castra erwähnt, Gallicz Eoaque robora, ebeneo 156 die opes, quas Augustus paravit und die quas post bella recepit.

<sup>7)</sup> Dass Stilicho zunächst den Küstenweg einschlug und dann von Epirus 323 ostwärts merschirte, ist nach der Beschaffenheit der Reichsstrassen wahrscheinlich. Der Zusammenstoss fand in Thessalien statt (Claudianus in Ruf. 2, 179); die Alpen, welche die Gothen kurz vorher überschritten hatten (Claudian a. a. O. 2, 124: vix Alpes egressus erat... barbarus), sind die Gebirge zwischen Thessalien und Makedonien, der Olymp und die kambunischen Berge. Die Ebene, auf welcher die Barbaren lagern (a. a. O. 126), muss das Thal des Peneios sein, den auch Sokrates 7, 10 nennt. Nach der Auflösung des

er auf einen der in das Ostreich eingebrochenen Barbarenhaufen: es waren die Gothen unter ihrem Häuptling Alarich, einem aus der Gegend der Donaumundung gebürtigen, zunächst in Theodosius thrakischen Kriegen den Römern entgegengetretenen Führer.1) späterhin Offizier in der von Theodosius gegen Eugenius geführten Armee, welcher nach dessen Besiegung, von Theodosius zurückgesetzt, in die Heimath zurückgegangen war und nun, an der Spitze seiner Mannschaften, nachdem er zuerst Constantinopel bedroht hatte, aus Thrakien sich nach Makedonien gewandt hatte und Illyricum brandschatzte.2) Dass dies geschah im Einverständniss mit der Regierung des Ostreichs, diese den von Westen her drohenden Angriff vorhersehend den Gothensursten von der Hauptstadt weg dahin abgelenkt hatte, ist möglich, aber nicht mit Sicherheit festzustellen.3) Im Angesicht dieses seindlichen Lagers traf den Stilicho ein Schreiben der oströmischen Regierung, das die sofortige Rücksendung der Truppe des Ostreichs forderte und ibn anwies Illyricum zu räumen. Stilicho fügte sich beiden Befehlen und führte das Westheer nach Italien zurück.4) Die oströmische

Heeres marschiren die Truppen des Orients aus Thessalien (a. a. O. 278; Haemoniis ab oris; bell. Poll. 574: in Threiciis Haemi..oris) nach Makedonien und Thessalonike. — Claudianus (in Ruf. 1, 306 fg. 344 fg. 2, 22 fg.) berichtet von verschiedenen Gefechten zwischen den Truppen Stilichos und den eingedrungenen Grenzbewohnern, wie denn solche nach Lage der Sache schon vor Stilichos Aufbruch von Mailand nicht wohl ausbleiben konnten. Zu ernsten Conflicten ist es aber dabei nicht gekommen.

<sup>. 1)</sup> Claudianus de VI cons. Honorii 105, 6: Alarioum barbara Pouce nutrierat . . . . Thracum venientem finibus (Theodosium Alaricus) Hebri clausit aquis.

<sup>2)</sup> Zosimus 5, 4. Sokrates hist. eccl. 7, 10. Claudianus in Ruf. 2, 64,

<sup>3)</sup> Dass Rufinus den Gothen lieber Illyricum preisgab als Thrakien und Constantinopel, ist begreiflich, aber dass er die Gothen von Constantinopel ab und gegen Stilicho gelenkt habe, nicht wohl zu vereinigen mit den durch Rufinus für Griechenland angeordneten Vertheidigungsmassaregeln.

<sup>4)</sup> Claudianus in Ruf. 2, 160: quid partem invedere temptat? deseret Illyricus fines; Eva remittat agmina: fraternas ex aequo dividat hastes nec sceptri tantum fuerit, sed militis heres. 2, 202: praecaptis obstare timet. Ders, cons. Stil. 2, 95: mittitur et miles . . . . permittis insta potenti idque negas solum, cuius mox ipse repulsa gaudest et quidquid fuerat deforme mereri. Das abgelehnte Begehren bezieht sich vermuthlich auf die gleichmässige Theilung des Gesammtheers, welche, wenn daduch occidentale Truppen pach Constantinopel gekommen wären, bei den solgenden Wirrea der Regierung Noth hätten machen können. — Auch Zosimus gedeukt der

person and men better the fir Achain und einen amandanten an den Thermopylen zu ernennen. Um diesen remdenden Vorgang so weit möglich zu verstehen, ist es nothadig einen Blick auf die beiden rivalisirenden Gewalten zu werfen.

Die Regierung des Ostreichs war hinsichtlich der Rücksendung Truppen ohne Frage formell im Recht: auch die Gultigkeit er vielmehr die Existenz selbst einer das östliche Illyricum dem streich zuweisenden theodosischen Verfügung wird die Rerung des Arcadius bestritten haben. Auf die weitere Frage. rum Stilicho nachgab, lässt sich mit Bestimmtheit nicht ant-Er war bei weitem der mächtigere. Vielleicht nahm er son damals nach Anordnung des Theodosius im Occident dienige Militärstellung ein, in der wir ihn später finden, in seiner and den Oberbesehl über die Fusstruppen wie über die Reiter vernigend ohne einen andern Heermeister zur Seite als den abngigen megister equitum von Gallien"); auf jeden Fall war er atsächlich Generalissimus des Westens, zur Zeit sogar auch der mee der andern Reichshälfte. Weiter war er nicht bloss als emahl der Serena der Schwager der beiden Kaiser, sondern ich als Vater der Maria, der seiner Behauptung zusolge von aiser Theodosius dem Honorius bestimmten Gattin,3) der kunstige chwiegervater des einen derselben und also in zwiesacher Weise em Herrscherhaus eingegliedert. - Das Ostreich dagegen, in elchem der damals wahrscheinlich Höchstcommandirende Abuaantius und die übrigen Heermeister bei diesen Vorgängen gänzch zurücktreten 1) und die Macht durchaus in den Händen des öchsten Civilbeamten, des Prätorianerpräsecten Rusinus lag, war amals vollständig wehrlos.5) Ebenso stand Rusinus wohl in hoher iunst bei Theodosius, aber dem regierenden Hause fern ); ein

ticksendung der Truppen an zwei Stellen 5, 4, 2 und 5, 7, 3, beide Male mit seer Entstellung.

<sup>1)</sup> Zosimus 5, 4.

<sup>2)</sup> Meine Ausführung in dieser Ztschr. XXXVI 538.

<sup>3)</sup> Claudianus epithal. Honori et Mariae 29. 303.

<sup>4)</sup> Abundantius, bereits im Jahre 393 unter den Heermeistern des Ostrichs an erster Stelle stehend (Theod. 7, 4, 18. 7, 9, 3), wird dans durch stropius gestürzt und exilirt.

<sup>5)</sup> Er sagt bei Claudianus in Ruf. 2, 14: heu quid agam? non arma ibi. 2, 300 heiset er inormis.

<sup>6)</sup> Claudian, 2, 14 fabrt fort: non principis ullus auxiliatur amor.

Versuch, seine Tochter mit dem Kaiser Arcadius zu vermählen, wurde vereitelt durch eine Hofintrigue, welche dieser Braut die schöne Eudocia substituirte.')

Dennoch wich Stilicho zunächst wenigstens dem Rivalen. Pietät gegen Theodosius, dem Stilicho wesentlich seine Stellung verdankte, die Scheu, mit dem seiner Obhut empfohlenen Sohn is ossenen Conslict zu gerathen, das Bedenken, ob die Ossiziere des Ostheers gegen den Sohn ihres alten Kriegsherrn ihm folgen würden und ob Verlass sei auf die erst vor wenigen Monaten besiegtes occidentalischen Truppen,3) vielleicht auch die Rücksicht auf sein Hauswesen in Constantinopel und die dort zurüchgebliebene Familie<sup>4</sup>) mögen mitgewirkt haben. Vor allen Dingen aber scheint Stiliche keineswegs denjenigen schrankenlosen Ehrgeiz und die gewaltige Verwegenheit besessen zu haben, welche erforderlich gewesen wären, um mit Arcadius zu brechen und zu dem des Westens das Regiment des Ostreichs in die Hand zu nehmen oder doch umzugestalten. Die gesammte weitere Entwicklung zeigt es, dass er bemüht gewesen ist einer solchen Katastrophe, so nahe sie oft ihm lag, auszuweichen. Nicht in dem Kaiser Arcadius sah Stiliche seinen Feind, sondern in dem Minister Rufinus. In der That wurde dieser gleich bei der ersten Revue der zurückkehrenden Osttruppen vor den Augen des Kaisers von den Soldaten niedergemacht (27. Nov. 395).5) Als Anstifter dieser offenbar von langer Hand angelegten Blutthat wird einer der theodosischen Offiziere, der Gothe Gainas bezeichnet,4) der einige Jahre später in den Wirren des Ostreichs eine Rolle gespielt hat. Ob er dazu von Stiliche geradezu beaustragt war,7) bleibt natürlich zweiselhast; wenn dies

<sup>1)</sup> Zosimus 5, 3 und sonst,

<sup>2)</sup> Als solche erscheinen Stilicho und Rufinus zuerst bei Claudiss in Ruf. 1, 259 fg. und laus Serense 2. 32.

<sup>3)</sup> Die bedenkliche Stimmung des aus Siegern und Besiegten gebildetes Doppelheers, angedeutet schon in Ruf. 2, 202, wird später, als es ohne Gefahr geschehen konnte, von dem Hofpoeten deutlich gekennzeichnet bell. Gildon. 292: cum divus abirem, sagt Theodosius, res incompositas fateor tumidasque reliqui: stringebat velilos etiamnum exercitus enses Alpinis odiis alternaque iurgia victi victoresque dabant.

<sup>4)</sup> Claudianus laus Serenae 232; in Ruf. 2, 95; cons. Stil. 1, 297.

<sup>5)</sup> Das von Sokrates überlieferte Datum wird durch das Abbrechen der zahlreichen an Rufinus gerichteten Constitutionen sichergestellt.

<sup>6)</sup> Zosimus 5, 7, vgl. 4, 57, 2. c. 58, 2. Iohannes Antiochenus p. 190.

<sup>7)</sup> Dies behaupten Zosimus 5, 7, 3 und Philostorgius 11, 3.

uas oceammiticion scincemege angestient nat.

Das Opfer des Conslicts der beiden Reiche wurde das unliche Illyricum. Nachdem das römische Westheer nach Maidas Ostheer nach Constantinopel abgezogen war, ergossen im Jahre 395 die Gothen über alle diese Provinzen, verten sie in entsetzlicher Weise und setzten sich sest im Pelo-Ob sie dabei mit einer der beiden um Illyricum nden Reichsregierungen in Beziehung traten oder jede Form Abbängigkeit verschmähten, wissen wir nicht. ren Verlauf der Dinge und die Vorgänge der Jahre 396/397 wir hauptsächlich angewiesen auf das von Claudian dem rius bei Antritt des vierten Consulats 1. Januar 398 geete Festgedicht. Danach begab sich Stilicho zunächst im 6 nach dem Rheinland, um die mehr oder minder von den ern abhängigen Fürsten dem neuen Herrscher eidlich zu veriten,2) ohne Zweifel aber auch und hauptsächlich, um durch ch-germanischen Zuzug die ungenügende Heermacht zu ver-Militarische Operationen sind, von dem Schweigen des en abgesehen, schon dadurch ausgeschlossen, dass Stilicho nur

<sup>1)</sup> Welches Unheil über Illyricum herelnbrach in Folge des Abzugs des veers, fasst Claudianus zusammen in Ruf. 2, 186 fg.: si tuno....acies ta fuisset, prodita non tantas vidisset Graecia caedes, oppida semoto eia Marte vigerent, starent Arcadiae, starent Lacedaemonis arces, non fumasset geminum flagrante Corintho, nec fora Cocropiae traxissent la matres. Ausführlicher schildern diesen Einbruch der Gothen Sokrates

kurz — angeblich keinen vollen Monat — von Mailand abwesend war.¹) Wenn derselbe Poet dies bezeichnet als Stilichos erate Verrichtung,²) so schweigt er selbstverständlich von dem gescheiterten illyrischen Feldzug. Dass Stilichos Rheinsahrt nicht in das Todesjahr des alten Kaisers fällt, darf aus dem Schweigen des claudinnischen Festgedichts zum 1. Jan. 396 und der die Ereignisse des J. 395 eingebend schildernden Schmähschrift gegen Rusinus gefolgert werden. Wahrscheinlich war diese Expedition verbereitend für die Wiederausnahme des Plans zur Gewinnung von Illyricum.

Stilichos zweite illyrische Expedition sand statt im J. 397.5 Ueber ihren Verlaus und ihre Ersolge sind wir ungenügend unterrichtet. Er ging diesmal mit der Flotte nach Achaia und wandte sich gegen die im Peloponnes stehenden Gothen. Hier ist es zum Schlagen gekommen i; aber die militärischen Ersolge waren offenbar gering, vielleicht zum Theil in Folge der Intervention des Ostreichs. Diese war insosern unvermeidlich, als Stilichos Unternehmung in erster Reihe daraus gerichtet war, das östliche Illyricum dem Westreich anzuschließen. Hier besand sich Alarich. Ob dieser vorher mit dem Ostreich in Beziehungen gestanden hat, bleibt ungewiss; war es nicht der Fall, so musste die Gemeinschastlichkeit des Gegners sie jetzt zusammensühren. Machtlos wie das Regiment

<sup>1)</sup> Claudianus de cons. Stil. 2, 219; vgl. 1, 195.

<sup>2)</sup> Claudianus de IV cons. Honorii 439: kunc . . . in primis popules lenire foroces et Rhenum pacare iubes.

<sup>3)</sup> Birt (praef. sd Claudianum p. XXXI) hemerkt treffend, dass durch de quarto cons. 620 f. das Jahr 396, in welchem Honorius zum dritten Mal Consul war, ausgeschlossen wird, da hier, nachdem der Dichter bemerkt hat, dass au die Consulate des Honorius sich Kriegserfolge knäpfen, nur von den eraten und dem zweiten Consulat dies belegt wird. Also ist wenigstens des zweite Buch in Rufinum der Vorrede wegen erst 397 publicirt. Die Expedicion ging im Frühjahr ab (cons. Stil. 1, 174).

<sup>4)</sup> Zosimus 5, 7, 1; Claudian. de IV cons. Honorii 460; nupt. Honorii et Marise 178; cons. Stil. 1, 173. Den Alpheios nennt Claudian in Ruf. 2 pracf. 2; cons. Stil. 1, 173. 186; bell. Poll. 576, das Gebirg Pholoe Zosimus 5, 7, 1; beide Angaben führen nach Elis. Andere Anspielungen bei Claudian bell. Poll. 513. 564. 576. 611. 612. 629.

<sup>5)</sup> Wenn man Claudians Acusserungen über diese militärischen Vorgänge mit seinen sonstigen Iluldigungen, namentlich den ganz überschwänglichen wegen der durchaus friedlichen Rheinfahrt vergleicht, so erscheint er hier sehr kleinlaut und schweigt offenbar sich aus über den Misserfolg der ganzen Unternehmung.

s Eutropius war, mochte doch Stificho, namentlich wenn die seration gegen die Gothen nicht allzu günetig sich anliess, wohl vorsichtigem Zurückweichen den besten Theil der Tapferkeit eranen. Duss es zu einem Abkommen wenn nicht geradezu zwischen a beiden Reichshälften, so dech zwischen Stilicho und Alarich gemmen ist, steht fest'); die näheren Verhältnisse erfahren wir cht.<sup>2</sup>) Der Sache nach lagen beide Reichshälften, obwohl jede im men beider Brüder verwaltet, im Bürgerkrieg'): in Constantinopel, s der Eunuch Entropius sogar den Heermeister spielte,<sup>4</sup>) wurde tiliche vom Reichssenst in die Acht erklärt,<sup>5</sup>) in Mailand Eutroms als ordentlicher Consul für 399 nicht anerkannt.<sup>6</sup>) Ein wirkmer Gegenzug gegen Stiliches illyrische Pläne blieb nicht aus: in Statthalter Africas, Gildo, löste seine seit Jahren fast nur nomiselle Abhängigkeit von dem Westreich und trat über zum Reichs-

<sup>1)</sup> Dess dem Einbruch Alarichs in Italien ein Abkommen zwischen ihm id dem Westreich vorausging, spricht Claudianus auf des bestimmteste aus; id. Poll. 496 lässt er Alarichs gothischen Gegner sagen: saspe quidem frustra unzi, servator ut icti foederls Emathia tutus tellure maneres, und den hrich seiber (535 fg.): Illyrici postquam mihi tradita iura meque suum unre ducem, und weiter: in . . mees usus vectigal vertere ferri oppida gitimo iussu Romana coegi. Ders. de VI cons. Honorii 206: nil sibi winrum sensit prodesse furorem. 210: violato foedere.

<sup>2)</sup> Mit Beziehung auf Stilichos zweite illyrische Expedition sagt bei demiben Alarichs gothischer Gegner beil. Poll. 516 fg.: extinctus.. fores, ni to b nomine legum proditio regnique fovor texisset Eoi. 566: foedera fallax dit et alternae periuria venditat aulae. Dass gauz Illyricum bis dahin zum treich gehört batte und dieses zu Gunsten Alarichs intervenirte, welcher, wenn cht früher, so doch jetzt Illyricums Zugehörigkeit zum Ostreich anerkannt ben wird, scheint hier angedeutet zu werden. Einfachea Verzicht Stilichos if dasselbe schliesst das mit Alarich geschlossene foedus und Stilichos äteres Verbalten aus. Vielleicht ist, zumal da Stilichos militärische Lage se bedrängte war, ein Abkommen dahin vermittelt worden, dass Alarich ne selbständige Herrschaft erhielt, aber sich zur Truppenstellung auch für is Westreich verpflichtete.

<sup>3)</sup> Die einflussreiche Gattin Stillchos Serena war bemüht, den offenen ruch zwischen den beiden Höfen abzuwenden (Zosimus 5, 29, 8).

<sup>4)</sup> Claudianus in Eutr. 2, 345.

<sup>5)</sup> Zosimus 5, 11, 1.

<sup>6)</sup> Claudianus in Eutr. 1, 432, 2, 129 und sonst. Weiter aber, als doss riben die Anerkennung versagte und Schmähgedichte gegen ihn publicireness, ist Stilicho nicht gegangen. Wenn der dem Ostreich entstammende set ausruft (in Eutr. 1, 500): Stilicho, quid vincere differs? so ist dies elleicht nicht bloss Phrase. Vgl. 2, 502, 526.

gebiet des Arcadius'); es war das, namentlich wegen de Africa abhängigen Verpslegung der Hauptstadt, eine ernste 6 Indess gelang es dem Stilicho sowohl für den Augenblick Ra schaffen wie auch nach kurzer Zeit den Abtrünnigen durch eigenen Bruder zu beseitigen (398). Auch die Vermählun Kaisers Honorius mit Stilichos älterer Tochter Maria wurde vorher in dem gleichen Jahre vollzogen.2) Was das Abko mit Alarich anlangt, so ging dieser, wir wissen nicht ob in der peloponnesischen Kriegsvorgange oder aus freiem Entsc aus Achaia nach Epirus.") Er wird aber im Jahre 399 von occidentalischen Hofpoeten in einer Weise behandelt, di diese Zeit offenes Einvernehmen zwischen ihm und Stilicho schliesst4); das Bündniss, wenn es eins war, ist gebr (S. 109 A. 1). In der That ging Alarich mit seinen schasten im Ausgang des Jahres 401 b) über die julischen und brach in Italien ein. So viel wir sehen, war dies ein t Raubzug, ähnlich wie allem Anschein nach Alarichs Zug auausgeraubten Peloponnes nach Epirus; das Ostreich scheir nicht veranlasst zu haben. Am Ostertag des Jahres 402 k zwischen den Gothen und den Römern bei Pollentia am Ta zu einem ernsten und für beide Theile verlustvollen Tre Ob die Gothen schon in diesem Jahr oder erst im folgenden !

<sup>1)</sup> Claudian bell. Gild. 256; cons. Stil. 1, 271. 3, 81.

<sup>2)</sup> Dass in dem Festgedicht zum 1. Jan. 398 nur allgemein (642: baldige Vermählung des Herrschers hingedeutet wird, beweist nach (Rhein. Mus. 44, 585) treffender Bemerkung, dass die Hochzeit späte dass sie kurz vor der Nachricht von Gildos Katastrophe gefeiert ward Claudian cons. Stil. 1, 3.

<sup>3)</sup> Zosimus 5, 7, 2, wohl nach Olympiodorus, legt dem Stilicho zu τοῦ δοῦναι τοῖς πολεμίοις εὐρυχωρίαν ἀναχωρήσασι τῆς Πελοπο μετὰ πάσης τῆς λείας εἰς τὴν "Ηπειρον διαβῆναι καὶ τὰς ἐν ταύ σασθαι πόλεις. c. 26, 1. Claudianus (A. 38).

<sup>4)</sup> Claudianus in Eutr. 2, 214: vastator Achivae gentis et I nuper populatus inultam praesidet Illyrico. Vgl. 2, 196.

<sup>5)</sup> Zwei auf dieselbe Quelle zurückgehende und wohl nur durch S fehler differirende Nachrichten (chron. min. 1 p. 299) besagen zum Jahintravit Alaricus in Italiam XIIII tr. Dec. (Nov. 18) und: Gothi cum robore exercitus Alarico duce Alpes Iulias transgressi in Italiam ra Kal. Sept. (Aug. 23). Prosper (chron. min. 1 p. 464) sagt, wahrschirig, zum J. 400: Gothi Italiam Alarico et Radagaiso ducibus in

<sup>6)</sup> Es genügt, auf die sorgfältige Ausführung Birts in der Ein zum Claudian p. Ll fg. zu verweisen.

r verliessen, ist zweiselhast 1); wichtiger ist es, sestzustellen, welchen Verhältnissen und Bedingungen sie abgezogen sind. Stilicho sie nicht einsach zum Lande hinausgeschlagen hat, llaudian in seinem Festgedicht zum 1. Jan. 404 es gern darn möchte, ist ausser Zweisel; dem Dichter selbst ist zu enten, dass abermals ein Abkommen getrossen ward. 2) Aus ein es weisen auch die geschichtlichen Angaben hin, sowohl Audeutungen bei Orosius 2) wie die bestimmtere Erzählung piodors, dass Stilicho und Alarich übereingekommen seien, 1 Illyricum dem Ostreich abzunehmen und der Herrschast des rius zu unterwersen. 2 Zwischen den beiden Reichshälsten

<sup>1)</sup> Birt s. s. O. entscheidet sich für die zweite Annahme und sie wird reinigermassen dadurch gestützt, dass in einer erst später bekannt genen, freilich auch nicht genau passenden Notiz der itslischen Chronik 1. min. 1 p. 299) es heisst: (Gothi) eum per biennium Itsliam vastate apud Pollentiam Liguriae residerent, contractis exercitibus advess pugna initur, sed eum utriusque exercitus multa clades existeret, finem dedit. Allerdings entschliesst man sich schwer dazu, dass bei ian de VI cons. Honorii 201 der Bericht über das zweite Kriegsjahr einsoll. Von allgemeiner Bedentung ist die Differenz nicht.

<sup>2)</sup> Alerich verzichtet auf das Eindringen in Italien und auf die EinRoms (180 fg.); er unterhandelt (pacta movet 204) anscheinend nach
ung der Alpen (264) und den Einfall in Italien bereuend (274); Stilicho
t von Schonung des Feindes (301) und von Begnadigung (306); es folgt
bzug (320). Diese Vorgänge fallen in den Sommer (215. 296); im Herbst
geht dann der Kaiser nach Rom, um am nächsten 1. Januar 404 dort
onsmist anzutreten.

<sup>3)</sup> Orosius 7, 38, 2: Stilicho . . . . Alarichum cunctamque Gothorum pro pace optima et quibuscumque sedibus suppliciter ac simpliciter em occulto foedere fovens (vgl. c. 37, 1: barbaros fovit), publice autem li et pacis copia negata ad terendam terrendamque rem publicam revit. Dies geht sicher auf die Verhältnisse nach den infelicia apud utiam gesta, dem einer Niederlage gleichkommenden Siege (victores victi s. c. 37, 2); wenn die Gothen demüthig um Frieden und Landanweisung und es zu einem geheimen Vertrag kommt, so darf man dies wohl verstehen, dass ihnen Illyricum bleibt, sie ausserdem vielleicht mit Geld zuten Worten beschwichtigt werden, wodurch nicht ausgeschlossen wird, sie der Hospoet als überwundenen Landesseind behaudelt — es wurder der Krieg sortgesetzt noch ein sörmlicher Frieden geschlossen. Bei der sawendung muss man sich erinnern, dass Orosius schreibt nach der trophe Stilichos und der Einnahme Roms durch Alarich.

<sup>4)</sup> Olympiodorus in den Excerpten bei Photius fr. 3 Müll. erwähnt erfügung des Theodosius über Illyricum und das durch Stilicho dem ih gegebene Commando daselbst, um auf diesem Wege diese Land-

war Kriegszustand; aller Verkehr wurde gehemmt, die Hafen des Westreichs auf Stilichos Geheiss den Oströmern gesperrt.¹) Dansch wird angenommen werden müssen, dass die östlichsten der ihyrischen Provinzen, Makedonien, Dacien, Obermoesien, bis dahin noch unter der Herrschaft von Constantinopel verblieben waren. Nach Olympiodors weiterem Bericht waren die beiden Verbündeten im Jahre 407 im Begriff sich mit Wassengewalt dem Ostreich zu entreissen und schon war Iovins von Stilicho zum Prätoriunerpräfecten für Hyricum ernannt.²) Aber diese dritte illyrische Expedition Stilichos wurde durch das Austreten des Usurpators Constantinus in Britannien verhindert.²)

Alarich betrachtete sich seit seinem Abzug aus Italien als Offizier des Westreichs, geworben für den illyrischen Feldzug. Als die Expedition wieder und wieder verschoben ward und die im Epirus bereit stehenden Gothen die bedungene Löhnung nicht empfingen, überschritt er im Anfang des Jahres 408 zum zweiten Male die Alpenpässe, um wiederum in Italien einzusallen. Seine Forderung entsprach allem Anschein nach dem zwischen ihm und Stillicho geschlossenen Vertrag, und in der That setzte dieser bei dem Reichssenat es durch, dass die geforderte ungeheure Summe von 4000 Pfund Gold (= 5½ Mill. Mark) dem Gothenführer gezahlt

schistion dem Ostreich zu entreissen (δυ Στελίχων μετεκαλίσατο έπι τῷ φυλάξαι 'Ονωρίω τὸ 'Ιλλυρικόν). Auf denselben zuverlössigen Gewährsman geht zurück der Bericht bei Zosimus 5, 26. 2: τοὺς τὴν Μρκαδίου βασιλείαν οἰκονομοῦντας ὁρῶν ὁ Στελίχων ἀλλοτρίως πρὸς αὐτὸν Εχοντας διενοίων κοινωνῷ χρησάμονος Μλλαρίχω τῷ 'Ονωρίου βασιλεία τὰ ἐν 'Ιλλυρίου Εθνη (— Provinzen) πάντα προσθείναι συνθήκας το περὶ τούτου πρὸς αὐτὸν ποιησάμενος κτλ., welcher, da er dem Einfall des Radagaisus (405) voraufgell, auf das Abkommen nach dem pollentinischen Treffen zu beziehen sehn wird. Die Einfälle Alarichs in Italien in den Jahren 402/3 sind bei Zosimus surgefallen, wohl nicht in der Lücke zwischen 5, 25 und 5, 26, sondern in Polge des Quellenwechsels, da Zosimus von 5, 26 ab dem Olympiodorus folgt.

<sup>1)</sup> Theod. 7, 16, 1.

<sup>2)</sup> Zosimus 5, 27, 2. c. 29, 7. c. 46, 2. Sozomenus 8, 25 und wieder 9, 4. Der letztere Bericht ist vollständiger als der des Zosimus; er spricht set, dass Stilicho den Alarich zum mogister militum (στρατηγός 'Ρωμαίων) machte und nennt als μμο Illyriei (ὕπαρχος) den lovius, ohne Zweifel demelben, welcher im Jahre 409 μμο von Italien war. Späterhin (c. 46, 2) setzt er de Bezielungen zwischen Alarich und Iovius vorsus.

<sup>3)</sup> Wir besitzen derüber den detirten und allem Auschein nuch wesentlich correcten Bericht Olympiodors bei Zosimus 5, 28 fg. Wesentliche Begänzungen, von einigen Datirungen abgesehen, bieten die übrigen Quellen sicht-

durch diese Zahlung das Einrücken Alarichs abgewendet 1. Alarich aber blieb in dem Alpengebiet, und als nicht e nachber Stilicho durch den Prätorianerpräfecten Olympius arzt und auf wenigstens nominell kaiserlichen Besehl in Ravenna gerichtet ward (23. Aug. 408), brach er, jetzt wie es scheint e Vorschützung eines besonderen Rechtsgrundes, in Italien ein. zum ersten Mal seit dem gallischen Brande öffneten sich einem nde die Thore der ewigen Stadt. Auf den zweiten Einbruch richs in Italien und auf die Katastrophe Stilichos und Roms im zelnen einzugehen liegt nicht in der Absicht dieser kurzen zze, die wesentlich nur den Zweck verfolgt, die Stellung Sti-108 zu Alarich und die damaligen Verhältnisse von Illyricum so it deutlich zu machen, wie die Quellen es gestatten. Die östhen illyrischen Provinzen zum Westreich zu ziehen hat nach Echos Tode Honorius nicht wieder versucht und dieselben sind kanntlich dem Ostreich verblieben.

Ich schliesse mit einigen Bemerkungen über den Charakter s ersten Mannes deutscher Abstammung, der die Geschicke des smerreichs durch eine Reihe von Jahren in seiner Hand gehalten it. Ein Germane war Stilicho nicht, sondern wenn nicht geren, so doch aufgewachsen im Ostreich, wahrscheinlich in Conantinopel. Auch seine Laufbahn ist durchaus die des römischen dlichen, beginnend in jungen Jahren mit hösischen Stellungen und n da zu den hohen Militärämtern aufsteigend.1) Aber der Schulldung, wie sie der vornehmen Jugend damals ertheilt zu werden legte, muss er fern geblieben sein; dass ihm nach seinem Sturz ine Roheit vorgeworfen wird,2) bestätigt der Hofpoet durch sein chweigen: nur zu gern wäre er der Ennius des Scipiades Stilicho eworden.3) aber nirgends deutet er in all seinen Festgedichten hin uf Verständniss und Antheilnahme des Gefeierten. Auf sein solatisches Wesen gestattet einen Schluss die Hinweisung des hichters auf seine Spässe.4) Ob er auch ein Feldherr war, lässt ich bezweiseln. Seinen Weg im Regiment wenigstens hat er

<sup>1)</sup> Stilichos Aemterlaufbahn ist von mir erörtert in dieser Ztschr. 36 520 A. S. 542.

<sup>2)</sup> Somibarbarus nennt ihn Hieronymus ep. 123, 17, allerdings nach einem Sturz und in gehössigem Tadel.

<sup>3)</sup> Vorrede zum dritten Buch de cons. Stil.

<sup>4)</sup> Claudian cons. Stil. 2, 170.

wesentlich gemacht als Schwiegersohn des alten Kaisers und weiter als zwiesacher Schwiegervater des Nachsolgers, vor allem aber als der einzige dem theodosischen Hause angehörende Offizier; das höchste Militäramt ist ihm kurz nach der Heirath mit der tochtergleich gehaltenen Nichte des Theodosius übertragen worden.) Sichere militärische Ersolge hat sein Lebenslauf kaum aufzuweisen 2); vorsichtiges Verhalten und in schwierigen Lagen keineswegs Wagemuth, vielmehr Nachgiebigkeit, Zuwarten, Zurückweichen scheint ihm eigen gewesen zu sein. So weit die Beschaffenbeit der Ueberlieferung es überhaupt gestattet in dergleichen individuelle Fragen einzugehen, so darf ihm eher staatsmännisches Geschick und namentlich staatsmännisches Maasshalten beigelegt werden, wie dies zum Theil schon hervorgehoben ward: allem Anschein nach hat er bei der Verschwägerung mit dem Kaiserhaus und bei dem factischen Besitz der Obermacht im Westreich sich beschieden und als loyaler Fürstendiener weder für sich nach dem , Imperatornamen gegrissen noch versucht die theodosische Reichs-, theilung umzustürzen. Wie weit dabei Pietät gegen den altes Kaiser, dem er seine hohe Stellung verdenkte, wie weit das eigene luteresse ihn bestimmt haben, wer will es entscheiden? Thatsächlich hat er dem schwachen Sohn desselben die Treue bewahrt und auch gegen Arcadius selbst, trotz des dauernden Zerwürfnisses, nicht bloss niemals einen Angriss gerichtet, sondern nach desses -Tode kurz vor seiner Katastrophe beabsichtigt nach Constantinopel zu gehen, um dem unmündigen Sohn desselben die Nachfolge zu sichern. Seinem Sohn Eucherius mag er die Hand der Schwester

<sup>1)</sup> Vgl. diese Ztschr. 36, 542.

<sup>2)</sup> Die beiden illyrischen Expeditionen, die thatenlose erste und die wenig erfolgreiche zweite, sind vorher beleuchtet worden. Als Ueberwinder des Gildo wurde er freilich geseiert, aber hat selber Africa nie betreten. Wenn er den Alarich einmal zum Abziehen aus Italien bestimmte und ein anderes Mal sein Einrücken abwehrte, so ist sicher in dem zweiten Fall und vermuthlich auch in dem ersten die Diplomatie mehr bestimmend gewesen als die Strategie. In der Schlacht von Pollentia sührte nach Orosius 7, 37, 2 nicht er die Römer, sondern ein anderer theodosischer Offizier Saul (Orosius 7, 37, 2, vgl. Zosimus 4, 57, 2). Auch in Beziehung aus Radagaisus werden andere Generale und andere Ursachen der Katastrophe genannt (Orosius 7, 31) und könnte Stilichos Feldherrnachast wohl gleichartig sein derjenigen im gildonischen Krieg, Beschaffung der Streitkräste und allgemeine Kriegsleitung. Allerdings wird die Gehässigkeit nicht übersehen werden dürsen, mit der der Christ Orosius den Stilicho behandelt,

Kaisers Galen Placidia zugedacht haben 1) und damit vielleicht ähnliche Hausmeierstellung, wie er sie selber inne hatte, auch eicht für den Fall, dass Honorius kinderlos sterben würde. als dem alsdann nächsten männlichen Verwandten des Kaiseres die Kaiserwurde selbst. Aber dass er die Beseitigung des orius und die Ersetzung desselben durch Eucherius beabsichtigt ist ohne Zweisel eine Verleumdung des zesallenen Staatsmannes.") viel an der directen Erbfolge im Mannesstamm gelegen war. ant Stilicho wohl gewusst und darum erst seine ältere Tochter ia, dann nach deren kinderlosem Tode die jungere Thermantia dem Kaiser Honorius vermählt zu haben. Sein Staateregiment est ruht offenbar auf der wahrscheinlich sehon von Theodosius Westreich durchgeführten Concentrirung der Militärgewalt in der son des einen magister equitum et peditum") und auf der Werbenee, worauf die ihm vorgeworfene Vorliebe für die Barbaren rückzusühren sein dürste. Dass in den letzten Jahren seiner rrschast Gallien von den germanischen Stämmen überschwemmt ird, mag neben der Nothlage des Reichs auch durch fehlerhafte spositionen seinerseits herbeigeführt worden sein; aber der ihm i und nach seinem Sturz zur Last gelegte Landesverrath, der i seiner Stellung geradezu ein politischer Selbstmord gewesen ire, ist sicher ebensalls eine Verleumdung.

Berlin.

TH. MOMMSEN.

<sup>1)</sup> Darauf scheint Claudian cons. Stil. 2, 350 hinzudeuten.

<sup>2)</sup> Bei den Erzählungen der Christen über Stilicho ist nicht zu überseheu, so wenigstens Eucherius Heide war und eines Versuchs zur Beseitigung der uen Religion verdächtigt wird. Die Erzählung von der besbsichtigten setzung des Honorius durch Eucherius findet sich bei den christlichen hriftstellern Orosius 7, 37 und (mit argen Ausschmückungen) bei Philogrigus 12, 2. Falls Zosimus 5, 27 die Vermählung des Honorius mit der hermantia, der zweiten Tochter Stilichos, mit Recht in das Todeajahr ilichos setzt, so darf dies geradezu als Widerlegung angesehen werden seh Sozomenus 9, 4 hätte Stilicho nach Arcadius' Tode dem Eucherius die schfolge im Osten zugedacht. Diese Fabeln mögen bei seinem Sturz aussprengt sein, aber jede Beglaubigung fehlt.

Dass diese Organisatiou von Stilicho selbst herbeigeführt ist, ist öglich, aber minder wahrscheinlich (diese Ztachr. 36, 538).

# DAS NEUGEFUNDENE BRUCHSTÜCK DER CAPITOLINISCHEN FASTEN.

Das kürzlich zum Vorschein gekommene Bruchstück der capitolinischen Fasten, das in der ersten Columne die Daten für 374 d. St. = 380 v. Chr., in der zweiten die für die Jahre 422—424 = 332—330 giebt, ist von so wesentlichem Interesse, dass es mir angemessen scheint, die daraus sich neu ergebenden Momente auch hier auseinanderzusetzen. Obwohl meine Aufassung derselben kurz bereits von Hülsen in seiner vortrefflichen Publication dieses Fragments¹) mitgetheilt worden ist, bedürfen die dort gegebenen Aufstellungen weiterer und eingehender Ausführung.

Ich wiederhole zunächst den Text nach Hülsens Abdruck mit den sicheren Ergänzungen.

#### Erste Columne.

- - Zweite Columne.
- qui postea [C]audinus appell. [est]
  423 C. Valerius L. f. L. n. Potitus M. Claudius C. f. C. n. Marcellus
- = 331 Cn. Quinctius T. f. T. n. Capitolin. dict. C. Valerius L. f. L. n. Potitus posteaquam cos. abiit mag. eq. claví fig. e.
- 24-330 L. Papirius L. f. L. n. Crassus II L. Plautius L. f. L. n. V[enno]

Für die römischen Institutionen kommt in Betracht, dass als Eponyme des Jahres 374 - 380 neun Kriegstribune consularischer Gewalt aufgeführt werden. Diese Zahl ist unerhört und im Wider-

<sup>1)</sup> In Lehmanns Beiträgen zur alten Geschichte 2 (1902), 248.

spruch mit der sonstigen relativ gesicherten Ueberlieserung. Die Maximalzahl dieser Kriegstribunen ist der Ueberlieferung zufolge acht: diese Zahl geben als maximale Livius1), Dionysius2) und Kaiser Claudius ) und es ist damit erwiesen, dass die uns vorliegenden Annalisten und ihre nächsten Quellen in den von ihnen benutzten Eponymenlisten achtstellige Kriegstribunen-Collegien vorgefunden haben. Merkwürdiger Weise aber finden wir in den uns vorliegenden Zeugnissen diese wohl auch, aber in keinem einzigen Fall unwidersprochen. Livius') bezeichnet als solches das Jahr 351 - 403, Diodor die Jahre 374 - 380 und 375 - 379; es sind dies die einzigen, in welchen eine solche Zahl austritt. Aber unter 351 verzeichnen die capitolinischen Fasten statt jener acht Kriegstribune deren sechs und daneben zwei Censoren, deren Namen dieselben sind wie die der beiden letzten livianischen Kriegstribunen. Umgekehrt setzt Livius) für das Jahr 374 nur sechs Kriegstribune an und daneben zwei Censoren: für das Jahr 375") sennt er ebenfalls sechs Tribune und dass auch neben diesen zwei Censoren fungirten, sagt er zwar nicht, aber es folgt daraus, dass im Vorjahr wegen des Todes des einen Censors der Census nicht zu Ende geführt ward. Wir finden demnach in unseren Fasten-

<sup>1)</sup> Livius 5, 2, 10: nunc iam octoiuges ad imperia obtinenda ire. 6, 37, 6: qui octona loca tribunis militum creandis occupare soliti sint.

<sup>2)</sup> Bei Dionysius 11,56 sagt der spätere Decemvir Ap. Claudius: χιλιάρχους ἀντὶ τῶν ὑπάτον ἀποδείκνυτε ἀριθμὸν αὐτῶν ὁρίσαντες ὅσον δή
τικα έμοὶ μὲν γὰρ ὀκτὰ ἢ ἔξ ἀποχρῆν δοκεῖ.

<sup>3)</sup> Claudius in der Lyoner Rede 1, 33: quid in [pl]urés distributum consulare imperium tribunosque mil[itu]m consulari imperio appellatos, qui seni et saepe octoni crearentur. Aehnlich, aber ohne bestimmte Ziffer, Pomponius Dig. 1, 2, 2, 25: tribuni militum . . . constituti vario numero, interdum enim VI (viginti die Hdscht.) fuerunt, interdum plures, nonnumquam pauciores.

<sup>4)</sup> Liv. 5, 1, 2: (tribuni militum) octo, quot numquam antea, creati.

<sup>5)</sup> Diodor 15, 50. 51.

<sup>6)</sup> Livius 6, 27.

<sup>7)</sup> Liv. 6, 30: censores alis vitio creati non gesserunt magistratum. Die Namen dieser Gensoren können Diodor entnommen werden; denn da die in dem sechsstelligen Gollegium bei Livius aufgeführten Namen alle in dem achtstelligen diodorischen wiederkehren, so werden die beiden übrig bleibenden, der zweite Γάιος Έρενούπιος und der fünste Πόπλιος Τριβώνιος als die Censoren dieses Jahres anzusehen sein. Freilich werden, wenn diese Männer Gensoren waren, patricische Namen gesordert. Ob Corruptelen vorliegen oder Fälschungen, muss dahingestellt bleiben.

angaben kein einziges unwidersprochenes Achttribunencollegium. dagegen in den drei Jahren, wo überhaupt von solchen die Rede ist, mit Sicherheit oder Wahrscheinlichkeit Censoren genannt. Der Schluss liegt nahe, dass es überhaupt Achttribunencollegien nicht gegeben hat, sondern diese Zahl nur durch incorrecte Zusammenziehung zweier Magistratscollegien in die Annalen gelangt, jene Maximalzahl also aus missverstandener Ausschreibung mehr oder minder incorrecter Fastentafeln hervorgegangen ist. Die wahre Mazimalzahl also war sechs; und diese wird auch durch die römische Militarordnung gefordert. Denn die Zulassung der Plebejer zum Oberamt ist in der Weise erfolgt, dass die Stabsossiciere des Bürgerheeres, welche längst aus der ganzen Bürgerschast genommen wurden, mit der höchsten Gewalt anstatt der adlichen Consula betraut wurden; damals aber, da die legio noch nicht eine Abtheilung des Heeres war, sondern das Bürgeraufgebot selbst, gab es nur sechs tribuni militum.1) Dass die Sechszahl nicht als feste, sondern nur als maximale austritt, wird sich daraus erklären, dass gegenüber der Zweizahl der Consula die Zahl der consularischen Kriegstribunen im Gesetz nicht absolut, sondern nur als "Mehrzahl" fixirt war, wenn also im ersten Wahlgang mehr als zwei Candidaten die Majorität erlangt hatten, ein weiterer Wahlgang unter-Dass das Collegium der Obermagistrate handlungsfähig blieb, auch wenn nicht alle Stellen besetzt waren, ist bekannt und gilt vom Kriegstribunencollegium wie vom Consulat.

Die Unhaltbarkeit des neuen neunstelligen Kriegstribubencollegiums, das selbst der quellenmässigen Maximalzahl der Tribunencollegien zuwiderläust, wird wenigstens bei denen, die die
Beschaffenheit der römischen Jahrtasel erwogen haben, aus keinen
Widerspruch stossen. Wie die traditionelle Kalendermacherei in
ihren Dictatorjahren zwar nicht eigentlich gesälscht, aber doch
sich über alle Rücksicht aus die Staatsordnung hinweggesetzt hat,<sup>3</sup>)
so wird man ohne Bedenken das Eponymencollegium von 374
— 380 mit Livius als thatsächlich sechsstellig betrachten dürsen.
Aber sreilich reicht die Annahme, dass in der Jahrtasel die Kriegstribune und die Censoren mehrsach irrig zu einem Collegium
zusammengezogen worden sind, zur Erklärung jener neun Stellen
nicht aus. Eine sichere Lösung des Problems wird mit unserem

<sup>1)</sup> Staatsrecht 23, 185.

<sup>2)</sup> Vgl. meine Chronologie S. 114f.; Stautsrecht 23, 160.

Material nicht erreicht werden können; um eine wenigstens zulässige Vermuthung zu rechtsertigen, ist es nöthig auf die einzelnen Namen einzugehen.

Für die Eponymen des Jahres 374 — 380 besitzen wir drei Listen, die neugefundene mit ihren neun Tribunen, die diodorische, welche acht Tribunen aussühren will, aber, wie sie uns vorliegt, nur sechs nennt,¹) und die livianische, welche sechs Tribune und zwei Censoren aussührt.

Von diesen Namen stimmen in den drei Listen fünf im wesentlichen überein:

| Fasti Cap."):              | Livius:           | Diodor:           |  |  |
|----------------------------|-------------------|-------------------|--|--|
| 1. L. Valerius 1           | 1. L. Valerius V  | 1. Δεύκιος Οὐαλέ- |  |  |
|                            |                   | 6102              |  |  |
| 3. P. (Valerius) L. f. L.  |                   | 2. Πόπλιος        |  |  |
| [n.Poti]tus Poplicol(a) II |                   |                   |  |  |
| 4. Cn. [Sergius] Fidenas   | 3. C. Sergius III | 3. Γάιος Τερέν-   |  |  |
| Coxo III                   |                   | τιος 3)           |  |  |
| 7. Licinus Menenius T. f.  |                   | 4. Λεύπιος Μενή-  |  |  |
| T. n. Lanatus II           | nius II           | rios              |  |  |
| 6. Ti. Papirius            | 5. P. Papirius    | 5. Τίτος Παπίριος |  |  |
| Crassus                    |                   | i                 |  |  |

Es bleiben demnach übrig

in den capit. Fasten:

- 2. [L. Aemilius . . .] n. Mamercin(us) VI
- 5. Ser. Cornelius P. f. M. n. Malugin(ensis) IIII

<sup>2)</sup> Man hat sich gewöhnt in den capitolinischen Tafeln bei den mehr als zweistelligen und also in zwei Columnen aufgeführten Collegien erst die erste ganz, dann die zweite zu verzeichnen. Richtiger wird man mit dem Chronographen von 354 die Zeile auffassen als über die ganze Fläche laufend, also bei sechstelligen Collegien ordnen:

| 1 | 2 | nicht aber: | 1 | 4 |
|---|---|-------------|---|---|
| 3 | 4 |             | 2 | 5 |
| 5 | 6 |             | 3 | 6 |

<sup>3)</sup> Tegésztos ist schon darum verdächtig, weil in dieser Epoche von Terentiern sonst nichts verlautet. Die Zurückführung auf Eigytos ist den Umständen nach eine leichte zu nennen.

<sup>1)</sup> Von den beiden im Patmensis fehlenden Namen der Vulgathandschriften Δγκος und Φλάβιος Μάρκος ist natürlich abzusehen; sie tragen den Filschungsstempel an der Stirn und es gilt dies von der gesammten Kategorie (vgl. CIL 1<sup>2</sup> p. 82).

- 8. L. (Papirius) . . . Mugillanus II
- 9. C. Sulpicius M. f. Q. n. Peticus;

hei Diodor:

6. Λούχιος Αλμίλιος:

bei Livius:

- 6. Ser. Cornelius Maluginensis

  - C. Sulpicius Camerinus
    Sp. Postumius Regillensis 

    censores.

Beschränken wir uns zunächst auf die ersten sieben Namen der capitolinischen Liste, so stimmt, abgesehen von den fünf den drei Listen gemeinschastlichen, in dieser 2 mit Diodor 6, ferner 5 mit Livius 6. Diese beiden Namen also sind nicht dreifach, aber doch doppelt be-Da nun die neun Stellen der capitolinischen Fasten sich nicht wohl anders erklären lassen als durch Contamination zweier alter Listen, so dürften die Kalenderverfertiger, aus deren Officin die capitolinischen Fasten herrühren, für das Jahr 374 zwei abweichende sechsstellige Listen zusammengeklittert und dadurch die Siebenzahl hergestellt haben. Diese beiden Listen hatten fünf Namen gemeinschaftlich, wichen aber darin ab. dass als sechsten Consulartribun die eine mit Livius den Ser. Cornelius Maluginensis aufführte, die andere mit Diodor den L. Aemilius Mamercinus. Diese mechanische Procedur passt recht wohl für die Erfinder der Dictatorenjahre. Die Glaubwürdigkeit der Fastentasel selbst wird durch den hier sich ergebenden Einblick in die Entstehung der capitolinischen Recension eher gestützt als entkräftet; sicher sind nicht wenige der in ihr enthaltenen Namen interpolirt, aber im Grossen und Ganzen müssen doch schon die älteren Listen übereingestimmt haben.

Wenn weiter nach dem früher Ausgeführten unter den neun Namen der Tasel sich zwei Censoren besinden, so wird man diese in den zwei letzten Namen zu erkennen haben, ebenso wie in dem livianischen achtstelligen Collegium von 351 die beiden letzten Namen in der Fastentafel Censoren genannt werden. Danach entsprechen die livianischen Censoren C. Sulpicius Camerinus und Sp. Postumius Regillensis den capitolinischen Kriegstribunen L. (Papirius) Mugillanus II und C. Sulpicius M. f. Q. n. Peticus. diodorische Liste giebt keine Hülfe; sie will acht Namen nennen, nennt aber nur sechs und diese stimmen, wie wir sahen, mit den derweitig genannten Kriegstribunen überein, so dass die beiden nsoren in dem vollständigen Text gestanden haben werden, aber sgefallen sind. Die erhaltenen auf die Censoren zu beziehenden men sind insofern alle zulässig, als sie durchaus patricischen schlechtern angehören: die Wahl aber unter den überlieferten acht Schwierigkeit. Es ist guter Grund vorbanden für die Anhme, dass hinsichtlich des einen beide Ansetzungen zurückhen auf eine ursprüngliche Liste, die den Censor nur als C. Sulzius bezeichnete und die verschieden ergänzt ward. Die livianische gänzung ist unbedenklich, da ein Gleichnamiger unter den iegstribunen des Jahres 372 erscheint, während die Ergänzung r capitolinischen Fasten unmöglich richtig sein kann: C. Sulzius M. f. O. n. Peticus erscheint in den Fasten 388 bis 403. zust 388 als Censor, und hat nicht wohl im Jahre 374 die Censur's) er das Kriegstribunat bekleiden können. - Ueber den zweiten men ist nicht auss Reine zu kommen. Der livianische Sp. Postuus Regillensis kann der Kriegstribun Sp. Postumius vom J. 360 n. Auf den L. Papirius Mugillanus II aber kann, trotz der rationszisser, unter allen uns überlieserten Namen von Kriegsbunen und Censoren dieser Epoche kein analoger bezogen rden.

Was über die Nomenclatur der einzelnen Personen aus dem agment sich ergiebt, hat wesentlich erschöpfend Hülsen zummengestellt; volle Verwerthung können diese werthvollen Ernzungen unserer römischen Geschlechtstafeln nur in grösserem isammenhang finden. Ich fasse die Notizen kurz in alphabetischer rdnung zusammen im Anschluss an den der 2. Auflage von IL I beigegebenen Index.

1. [L. Aemilius . . . . .] n. Mamercin(us), tr. mil. VI im J. 374, omit der Chronograph von 354 (Publicola V et Mamercino VI) bereinstimmt; dabei scheint der Kriegstribunat von 363 (L. Aemilius Iam. f. M... in den capitolinischen Fasten) mitgezählt. Aber in en livianischen Tafeln wird sein Kriegstribunat von 365 als das 1ste behandelt und die folgenden 367. 371. 372 mit den Ziffern . III. IIII bezeichnet, während, wie wir sahen, das vom J. 374

<sup>1)</sup> Der Ausschluss der Iteration bei der Censur (St. R. 13, 519) würder diese Epoche nicht gerade im Wege stehen, wohl aber der Mangel der rationsziffer in den capitolinischen Pasten vom J. 388.

- bei Livius fehlt; diese Differenz hängt wahrscheinlich zusamn mit der vorher erörterten Discrepanz der Listen in diesem Nam
- 2. M. Claudius C. f. C. n. Marcellus, cos. im J. 423 == 3 Es ist der älteste Consul aus dem berühmten plebejischen schlecht; die Ascendenten erscheinen hier zuerst.
- 3. Ser. Cornelius P. f. M. n. Maluginensis, tr. mil. IIII J. 374. Auch diese Ascendenten erscheinen hier zuerst, las sich aber nicht mit genügender Sicherheit in die sonstigen Fast angaben einreihen.
- 4. Licinus Menenius T. f. T. n. Lanatus, tr. mil. II im J. 3 Der bei den Schriftstellern meist in L. verdorbene Vorname wird brichtig gestellt. Die genealogischen Angaben sind neu. Vater ist sonst nicht bekannt; der Grossvater wird der Con 302. 314 sein.
- 5. Ti. Papirius . . . . Crassus, tr. mil. 374. S. vori 121, Pränomen und Cognomen werden jetzt erst festgestellt.
- 6. L. Papirius L. f. L. n. Crassus, cos. II im J. 424. | genealogischen Notizen aind neu; auch die Verschiedenheit die Magistrats von dem Censor des J. 436 L. Papirius L. f. M. n. Cras wird jetzt gesichert.
- 7. L. Papirius . . . Mugillanus II, tr. mil. oder vielmehr a sor 374. Vgl. oben S. 120 f.
- 8. L. Plautius L. f. L. n. V[enno], cos. im J. 424. Den V usmen stellt die Tafel fest und giebt die Ascendenten an; Censor des J. 442 C. Plautius C. f. C. n. qui in hoc honore Ven appellatus est ist also nicht zu identificiren mit diesem Consondern entweder mit C. Plautius cos. 407. 413 oder, was an möglich ist (Staatsrecht 1, 548), er ist nicht zum Consugelangt.
- 9. Sp. Postumius Albinus, Consul im Jahre 420. Seine Cenverzeichnet Livius (8, 17) unter den folgenden Consuln A. Cornel Arvina II und Cn. Domitius Calvinus, die, da 421 Dictatorenjist und in der Magistratstafel ausfällt, uns als die des Jahres 4 zähleu. Da Livius die Censoren unter dem Jahre des Lustrum zuführen pflegt (Staatsrecht 2<sup>2</sup>, 353), so müsste er im Jahre vor angetreten haben. Aber, da 421 Fülljahr ist und er im Jahre 4 Consul war, ist nicht abzusehen, wie die Fasten unter dieser Vaussetzung in Ordnung gebracht werden können. Die capitolinis Tafel führt die Censoren ständig im Antrittsjahr auf (Staatsre

a. O.) und musste also diese in .ihrem Dictatorenjahr verzeichnet ben; dies aber ist an sich bedenklich und wird es noch mehr durch, dass in dem Auszug aus der Tafel, den der Chronograph in 354 aufbewahrt hat, dieser Abschnitt lautet:

420 Caudine et Calvine

421 hoc anno dictatores [non] fuerunt

422 Calvino et Arvina II.

dem neuen Bruchstück der Tasel selbst bezieht sich die erste ile der zweiten Columne: que postes [C]eudinus appell(atus) [est] eiselos auf diese Persönlichkeit. Will man nicht annehmen, is in dem Steinexemplar der Fasten das Dictatorenjahr 421 und Consuln des J. 422 ausgesallen sind, so scheint kein anderer sweg zu bleiben als die Annahme, dass diese Censoren nicht in Jahre 420/1 gehören, sondern in die Jahre 422/3, die Datirung is Lustrum bei Livius irrig ist und der Namenwechsel in der stentasel sowohl bei dem Consulat wie bei der Censur ausschaft war. Doch mag durch das eingelegte Fülljahr hier eine derweitige Verwirrung entstanden sein, die wir zu enträthseln auch vermögen.

- 10. Cn. Quinctius T. f. T. n. Capitolinus, dictator 423. Bei vius 8, 18 aufgeführt als Cn. Quinctilius, wozu die Neueren Varus nzugesetzt haben. Die Person sonst unbekannt.
- 11. T. Quinctius T. f. L. n. Cincinnatus [dictator] 374. Die nealogischen Angaben sind neu.
- 12. Cn. [Sergius] Fidenas Coxo, tr. mil. III 374. Denselben ann führt Livius als tr. mil. 367 auf, wo er Cn. Sergius genannt ird, während bei Diodor, wahrscheinlich dafür, Γάιος Σερουίλιος eht. Bei dem J. 374 steht er bei Livius als C. Sergius III, bei iodor als Γάιος (oder nach den schlechteren Hss. Γναῖος) Τείντιος. Er muss vor 374 noch bei einem dritten Jahre als riegstribun genannt gewesen sein, findet sich aber in unseren icht vollständigen Listen weiter nicht.
- 13. C. Sulpicius M. f. Q. n. Peticus, tr. mil. oder vielmehr nser 374; vgl. S. 121.
- 14. L. Valerius I..... [Poplicola tr. mil. V] im J. 374. Die ffer, die auf dem Stein verloren ist, hat hier der Chronograph wahrt. Die vier früheren Tribunate setzt man in die Jahre 360. 35. 367. 371. Das erste ist wahrscheinlich apokryph (röm. Forsch. 229), aber die capitolinischen Fasten erkennen es an.

## 124 TH. MOMMSEN, BRUCHSTÜCK DER CAPITOL, FASTEN

- 15. C. (Valerius) L. f. [L. n. Poti]tus Poplicola, tr. mil. II im J. 374. Livius giebt demselben sechs Tribunate 368. 370. 374. 377. 384. 387, von denen das erste und das fünste wahrscheinlich unecht sind (röm. Forsch. 2, 229); die capitolinischen Fasten schwanken in der Bezifferung oder differiren wenigstens von Livius: 374 II (für 377 fehlt uns die Tafel) 384 V 387 VI.
- 16. C. Valerius L. f. L. n. Potitus cos., dann mag. eq. 423. Die Identität des Consuls und des Reiterführers sowie die gensslogischen Angaben werden erst durch unsere Tafel festgestellt.

Berlin. TH. MOMMSEN.

# BRUCHSTÜCKE DER SALIARISCHEN PRIESTERLISTE.

Auf dem Aventin, verbaut in die Kirche S. Saba, ist vor kurzem des Bruchstück einer römischen Priesterliste zum Vorschein gekommen, das ich hier nach der Publication Hülsens') mit meinen Ergänzungen wiederhole. Der Stein ist rechts und unten vollständig; die Zeilenschlüsse standen auf einem anderen verlorenen.

cn. corneli VS DOLABELLA loco
m. asini VS MARCELLVS LO co
d. torqu ATVS SILANVS loco
l. iuni VS SILANVS LO co
5 c. caesa RE III COS
cn. pomp EIVS MAGNVS loco

Das in Z. 5 bezeichnete Consulat des Jahres 40 zeigt, dass der sunste der bier genannten Priester in diesem Jahre creirt ward, die vier andern alle in dem gleichen Jahr, was bei einem solchen Collegium aussallt. Wahrscheinlich hängt dies zusammen mit der bekannten Meldung Suetons\*): (Tiberius) regressus in insulam rei publicae quidem curam usque adeo abiecit, ut postea non decurias equitum umquam supplerit, non tribunos militum praesectosque, non provinciarum praesides ullos mutaverit. Wir werden hinzusetzen dürsen, dass er es unterliess die Vacanzen in den Priestercollegien rechtzeitig zu süllen und demnach diese Ernennungen einem der Jahre seines Nachsolgers, wahrscheinlich schon dem ersten 37 n. Chr. zuschreiben.

<sup>1)</sup> Mittheilungen des röm. Instituts 17 (1902) S. 162. Die Zeitbestimmung ist hier versehlt, richtig gegeben von Gatti Notizie degli scavi 1902 p. 357, wo aber die Personen nur theilweise richtig bestimmt sind.

<sup>2)</sup> Tib. 41. Vgl. Tacitus ann. 1, 20; Josephus ant. 18, 170 fg. Niese - 6, 5.

Die fünf genannten Priester sind alle anderweitig bekannt.

- 1. Der Cornelius Dolabella, der an der Spitze steht, ist entweder P. Dolabella, der Consul des Jahres 10, der bekannte Stathhalter von Illyricum, damals schon bejahrt, aber noch im Jahr 47 im Senst anwesend'); oder Cn. Dolabella, der in den Wirren nach Neros Tode 68 für die Besetzung des erledigten Principats in Frage kam und in denselben umkem, wahrscheinlich der Enkel des vorgenannten Consuls, geboren um oder vor dem Jahre 30.2)
- 2. M. Asinius Marcellus, der Enkel des C. Asinius Gallus, Consuls 746 d. St., 8 v. Chr. und der vorher mit dem späteren Kaiser Tiberius vermählten Vipsania Agrippina, Urenkel also des Agrippa, späterhin Consul im Jahre 54, geboren also um oder kurz vor dem Jahre 22.
- 3. D. (Iunius) Torquatus Silanus, Sohn der Urenkelin des Augustus Aemilia Lepida, geboren um das Jahr 21, späterhin Consul im Jahre 53.4)
- 4. L. Iunius Silanus, des vorigen jüngerer Bruder, also ebesfalls Nachkomme des Augustus, geboren im Jahre 27, demnach elfjährig mit dieser Priesterwürde bekleidet, später im Jahre 41 funfzehnjährig verlobt mit der Tochter des Kaisers Claudius Octavia.)

<sup>1)</sup> prosopogr. imp. Rom. 1, 444. Tacitus ann. 11, 23.

<sup>2)</sup> prosopogr. imp. Rom. 1, 444. Dass er im Jahre 69 nicht in vorgerücktem Alter stand, darf geschlossen werden theils daraus, dass von ihm bekleidete Aemter nirgends erwähnt werden, theils daraus, dass sein Sohn Ser. Cornelius Dolabella Petronianus im Jahre 86 zum Consulat gelangts, also um das Jahr 55 geboren war. Dann aber kann er nicht wohl ein Sohn des Consuls des Jahres 10 gewesen sein, wie Klebs a. a. O. annimmt, wohl aber sein Enkel.

<sup>3)</sup> prosopogr. imp. Rom. 1, 162. Vgl. St. R. 12, 574.

<sup>4)</sup> prosopogr. imp. Rom. 2, 249. Tacitus ann. 15, 35: divum Augustus alapum ferebat. Auf ihn bezieht sich Sueton Gai. 35: (Gaius) peterus familiarum insignia nobilissimo cuique ademil, Torqualo torquem, Cinsin nato crinem, Cn. Pompeio stirpis antiquae Magni cognomen.

<sup>5)</sup> prosopogr. imp. Rom. 2, 249. Die meines Erachtens mit Sicherheit ergänzte Inschrift CIL XIV 2500: [honoratus an]n. XVIII [triumphaltim ornamentis] führt, da er diese bei dem britannischen Triumph im Johre 44 erhielt, auf das angegebene Geburtsjahr; übertreibend oder das Jahr der Ver lobung mit dem des Triumphs verwechselnd, sagt Sueton Claud. 24: trium phalta ornamenta Silano filiae suae sponso nondum puberi dedit (ebens und wohl aus Sueton Dio 60, 31 p. 7 Boissevain: &v mussi). Nach der Angab Dios 60, 5, dass Claudius seinen beiden Schwiegersöhnen gestattet hab fünf Jahre vor der gesetzlichen Zeit (,lange vor derselben sagt er späle

er Stein wurde gestatten vielmehr den älteren Bruder der beiden enannten M. Iunius Silanus, den späteren Consul des Jahres 46 er einzusetzen; aber es ist nicht glaublich, dass dieser dem im lter wie auch im Rang ihm nachstehenden Bruder nachgesetst orden sei. Wenn aber Lucius gemeint ist, so ist damit enthieden, dass dieser nicht den Beinamen Torquatus geführt hat ad dass also die attische Inschrift eines dieser Brüder, welche esen Namen mennt, nicht ihm, sondern dem Decimus gehört. 3) ass hier nur an die Urenkel des Augustus gedacht werden kann, t anseer Zweisel.

5. Cn. Pompeius Magnus, Sohn des M. Crassus, Consuls 7 n. Chr. und der Scribonia, einer Urenkelin des Rivalen Casars, mit durch seine mütterliche Herkunst Vertreter dieses Mitemschergeschlechts unter der julisch-claudischen Dynastie, geboren im das Jahr 24, wurde von Gaius, nachdem er ihm im Jahre 40 iss sragliche Priesterthum verliehen hatte, nach der Angabe Suetons (S. 126 A. 4) angewiesen den Beinamen abzulegen. Dies wurde sich der bald darauf (41 Jan. 24) ersolgten Ermordung des Gaius ven Claudius ausgehoben, der diesem Pompeius seine Tochter Antenia verlobte, kurz nachher aber ihn hinrichten liess.<sup>2</sup>)

Hiernach wird es möglich sein das Collegium zu bestimmen, dem diese Liste angehört. Von den füuf genannten Personen sind drei, Dolabella<sup>2</sup>) und die beiden Silanus,<sup>4</sup>) nachweislich Patricier,

<sup>60, 31)</sup> um die Magistraturen sich zu bewerben, hat Silanus im 20. Lebensjehre, also 46, die Aemterlaufbahn betreten; dies wird so zu verstehen sein,
dass er die Quästur im 20. Lebensjahr übernahm und sodann, da bei ihm als
Patricier die zweite Amtsstufe wegfiel, im 22. die Prätur, welche er in der
That im Jahre 48 bekleidete (Tacitus 12, 4).

<sup>1)</sup> Die Inschrift CIAtt. 8, 613 eines ... ['loi'r]ιος Μάρχου Σειλανοῦ νῶς [Σειλανὸς] Τορχουᾶτος habe ich und ebenso Dittenberger und Dessau dem Lucius beigelegt, weil er darin ἔπαρχος 'Ρώμης heisst und nach Dio 60, 5 Claudins seine beiden Schwiegersöhne den Vigintivirat und die Stadtpräfectur feriarum Latinarum bekleiden liess. Aber nichts steht der Annahme im Wege, dass dieses kostspielige Ehrenamt auch von dem älteren Bruder verwaltet worden ist und, da diesem allein der Name Torquatus zukommt, wird die attische Inschrift vielmehr dem Decimus beigelegt werden müssen.

<sup>2)</sup> prosopogr. imp. Rom. 3, 69.

<sup>3)</sup> Trotz des bekannten Uebertritts des Cn. Dolabella, Consuls 710 d. St. sum Plebejat sind die Dolabellae der Kaiserzeit Patricier: den Cn. Dolabella bezeichnet als solchen Plutsrch (Oth. 5) und einer der späteren Dolabellae ist palatinischer Salier (CIL IX 3152. 3153).

<sup>4)</sup> M. Ionius Silanus, der Enkel des Co. Cornelius Lentalus Gaeta-

und dass auch die Repräsentanten der Asiniier und der Pompeischen unter den julischen Kaisern in diesen Adelsstand erhobe worden sind, ist in hohem Grade wahrscheinlich. Dem Alter nac war im Jahr 37 der eine der fünf ein elfjähriger Knabe un standen die übrigen vier, wenn man den erstgenannten auf Ci Dolabella bezieht, damals in den zwanziger oder dreissiger Jahrei Es ist also die Liste eines patricischen Ephebencollegiums, und al solches kennen wir lediglich das der Salier.¹) Wir werden als dieses Bruchstück aus den Jahren 37 und 40 zusammenstelle dürfen mit denen aus den Jahren 170—202,²) welche längst er kannt worden sind als dem Collegium der palatinischen Salier an gehörig. Dass dem einzigen von jenen fünf, dessen Sacerdotie anderweitig bekannt sind, Sex. Pompeius nur der Pontificat bei gelegt wird,²) ist kein Gegenbeweis, da dieses Ephebenpriester thum offenbar häufig in der Dignitätenreihe übergangen wird.

Nach Hülsens Angabe entspricht ein anderes stadtrömische Priesterverzeichniss aus den Jahren 56—644) in der grosse schönen Schrift dem unsrigen auf das genaueste. Sein Blick bi ihn nicht getäuscht; auch dieses gehört den Saliern. Von de acht darin erkennbaren Individuen, die sich auf sechs Geschlechte vertheilen, sind die Fabier<sup>8</sup>) und die Iunier nachweislich in diese

licus, Consuls im Jahre 26, starb einunzwanzigjährig als collinischer Salie (CIL VI 1439; prosopogr. imp. Rom. 2 p. 249); L. Silanus unter Claudiu Ramon Martialis (CIL V 4921. 4922).

<sup>1)</sup> Dass auch in der Kaiserzeit die Salier patricisch geblieben sind, be stätigen die Inschriften: ich habe keine gefunden, die einem Salier die Merkmale des Plebejats beilegte. Wenn ein solcher bezeichnet wird als interibunicios in den Senat aufgenommen (CIL V 3117), so ist die Einreihun in diese Stimmklasse des Senats zu unterscheiden von der Bekleidung de Volkstribunats selbst.

<sup>2)</sup> CIA VI 1977—1983 und zwei neugefundene kleine Bruchstücke au den Jahren 184 (CIL VI 32319) und 219 (röm. Mitth. 1902 S. 159). Diet Fragmente gehören sicher dem palatinischen Collegium an; ob die hier be handelten demselben gehören oder dem collinischen, lässt sich nicht en scheiden. Indess spricht der Fundort auf dem Aventin, wie Hülsen mir b merkt, für die erstere Annahme.

<sup>3)</sup> Bull. dell. Inst. 1885 p. 7 — CIL VI 31722: Cn. Pomp[eius] Crei f. Men. Magnus pontif., quaest. Ti. Claudi Caesaris Aug. Germani soceri sui.

<sup>4)</sup> CIL VI 2002.

Für den Patriciat der Fabii Numantini freilich liegen keine ande weitigen Beweise vor.

Epoche patricisch: und dasselbe anzunehmen für die Camillii, die Pisii, die Salvii, die Vipstanii, die Ummidii steht meines Wissens nichts im Wege. Die Erhebung in den Adelstand war danach schon unter Nero ziemlich gemein, wenn auch nicht in dem Grade, wie sie nach den Zeugnissen der Historiker und nach Ausweis der späteren Fragmente es unter Marcus und Commodus war. wobei vermuthlich neben den allgemeinen Momenten die Nothwendigkeit die beiden Saliercollegien von je 12 Stellen mit Patriciern zu besetzen mitgewirkt haben wird. Wenn also die Geschlechtsnamen nicht im Wege stehn, die Liste aus den Jahren 56-64 den Saliern beizulegen, so wird dies dadurch gefordert, dass auch diese Priestergemeinschaft zweifellos ein Ephebencollegium gewesen ist. Von allen in derselben genannten Personen sind die einzigen anderweit nachweisbaren der im Jahre 60 in dasselbe aulgenommene L. Iunius Silanus, der unter Nero im Jahre 64 als Pratendent offenbar in jugendlichem Alter den Tod fand 1) und der im Jahre 63 in dies Collegium eingetretene L. Salvius Cocceianus. der Sohn des Consuls 52 L. Salvius Otho Titianus, der noch im Jahre 69 als ein junger Mensch (prima iuventa) erwähnt wird.2) Die Fassung sämmtlicher Bruchstücke ist im wesentlichen gleichartig und hindert nicht sie alle derselben Priesterschaft beizulegen.

Berlin.

TH. MOMMSEN.

<sup>1)</sup> Tacitus ann. 15, 52. 16, 8. 9. prosopogr. 2, 250.

<sup>2)</sup> Tacitus hist. 2, 48. prosopogr. imp. Rom. 3, 169.

## ZU DEN ATTISCHEN ARCHONTEN DES III. JAHRHUNDERTS.

Zur Frage nach der Chronologie der attischen Archonten des III. Jahrhunderts hat, im Anschluss an meinen Aufsatz in den Beiträgen zur alten Geschichte I 401 ff., Kirchner in dieser Zeitschrift 37, 435 ff. das Wort genommen. Er geht aus von Crönerts neuer Lesung des Pap. Herc. 339, Philodemos περὶ στωικῶν (Vol. Herc. VIII) Col. III, wonach [Antip]atros der unmittelbare Vorgänger des Archon Arrheneides gewesen ist, und construirt danach folgende Reihe

265/4 Antipatros. 264/3 Arrheneides. 263/2 Diognetos.

Das von mir a. a. O. Aufgestellte sei damit 'urkundlich widerlegt' (S. 437). Urkundlich? ich möchte bitten, mit dem Wort keinen Missbrauch zu treiben. Urkundlich steht doch nur fest, dass Arrheneides auf Antipatros folgte, also Diognetos nicht sein unmittelbarer Vorgänger gewesen sein kann; keineswegs aber, dass Arrheneides in 264/3 gehört. Dieser Ansatz beruht vielmehr nur auf einer Combination von Gomperz (denn auf die Angabe im Kanon des Hieronymus wird hier, wo es sich um exacte Bestimmungen handelt, niemand Gewicht legen wollen), und diese Combination ist zwar sehr scharfsinnig, aber darum noch lange nicht Ich bin in der Lage, dafür den urkundlichen Beweis zu geben. Col. IV des angeführten Papyrus steht nämlich, nach Cronerts mir freundlichst mitgetheilter Lesung, die ich selbst mit dem Orginal verglichen habe: ἀ[πὸ] | Κλεάρχου γὰρ ἐπ' [Αρρενεί]δην, δφ ου σ . . . . . χ ατα[τε] | τελευτηχέν[αι τον Z] ήνωνα, έτη | έστιν έννέ[α καὶ τ]ριάκο[ντα]. Da nun Klearchos 301/0 Archon gewesen ist, so gehört Arrheneides (nur dieser Name kann erganzt werden, vergl. Kirchner S. 441) bei inclusiver Zählung in 263/2, hei exclusiver in 262/1: sein Vorgänger Antipatros folglich in 264/3 bezw. 263/2. Damit ist denn der Ansatz des Diognetos auf 263/2 urkundlich widerlegt; ich verstehe übrigens nicht. wie jemand nach der Entdeckung des neuen Fragments der parischen Chronik noch daran festhalten konnte. Doch über das alles demnächst in den Beiträgen zur alten Geschichte. Diognetos unmöglich in 265/4 heraufgerückt werden kann, so bleibt für ihn nur das Jahr 264/3, Antipatros gehört demnach in 263/2. Arrheneides in 262/1. Letzteres Jahr ist nach dem Cyclus ein Gemeinjahr, entsprechend den Praescripten des Decrets bei Laertius Diogenes, das jetzt, wie Jacoby Beiträge zur alten Geschichte II 165 ganz richtig bemerkt, an Glaubwürdigkeit gewinnt. Die Notiz bei Diod. XXIII 6 über den Tod Philemons (vergl. Suidas Φιλήμων). auf die Kirchner S. 437 'gern Verzicht leisten' will, findet also ihre volle Bestätigung. Ueber die Folgerungen, die sich aus dem Gesagten für das Jahr des Archon Iason ergeben, soll an anderer Stelle gehandelt werden.

Meine Ansätze der Archonten aus der Zeit des chremonideischen Krieges bleiben also bestehen, nur dass Arrheneides von 265/4 auf 262/1 herabrückt. Ich hatte übrigens den ersten Ansatz nur mit grosser Reserve gegeben (Beiträge I 406), und bloss weil ich von Gomperz Combination so viel als möglich retten wollte, da ich nichts besseres an die Stelle zu setzen wusste.

Die ührigen Einwendungen, die Kirchner gegen meine Archontenliste erhebt, scheinen mir nicht besser begründet.

So liegt gegen den Ausatz des Polyeuktos auf 274/3 (nicht 273/2, wie Kirchner S. 440 mich sagen lässt) nicht die geringste Instanz vor; denn es ist eine ganz unbewiesene und an sich recht unwahrscheinliche Vermuthung, dass die erste Soterienfeier 274 im Anschluss an die Pythien stattgefunden habe. Wenn Kirchner dann weiter meint, mein Ansatz des Gorgias auf 281/0 habe keine handschriftliche Gewähr, so ist das ja ganz richtig: aber der Text. den unsere Ausgaben der Demosthenesvita geben (Leben der X Redner 847 d), ist auch erst durch Conjectur hergestellt. Der Parisinus 1672, also eine der besten Handschriften, hat nach dem Apparatus criticus bei Westermann δεκάτω δ' έτει υστερον (bei Bernadakis steht nichts darüber); wenn wir a als Zahlzeichen fassen (ιδ΄ ἔτει νοτερον), kame Gorgias, bei inclusiver Rechnung in 284/3; und Xenophon müsste dann in 282/1 gesetzt werden, was keine Schwierigkeit hatte. Jedenfalls steht bei der Art, wie unsere Stelle überliesert ist, der herkömmliche Ansatz des Gorgias auf 280/79 keineswegs sicher; er bildet also kein Hinderniss, Menekles und Nikias auf 281/0 und 280/79 zu setzen, was der Schaltcyclus fordert. Natürlich bin ich sehr weit davon entfernt, diesen letzten Ansatz für sicher zu halten (a. a. O. S. 411); aber man soll zu der ultima ratio der Ansahme einer Störung des Schaltcyclus erst greifen, wenn gar kein anderes Mittel mehr übrig ist.

Auch mein Ansatz des Philippos auf 292/1 findet bei Kirchner keinen Beifall; er bemüht sich vielmehr, zu zeigen, dass 40 + 15 + 15 nicht — 70, sondern — 69 ist, und Philippos also in 291/2 gehört (a. a. O. S. 438 ff.). Solchen arithmetischen Kunststücken gegenüber genügt es, auf das Einmaleins zu verweisen, ganz abgesehen davon, dass die klaren Worte des Dionysios (Dein. 9: 70 Archonten von Nikophemos, 361/0 bis Philippos) und die laschrift Kaibel 1184 (vergl. Hülsen Röm. Mitth. KVI 166) jedes frühere Jahr als 292/1 ausschliessen. Kirchner kann freilich nicht umhin die Echtheit dieser Inschrift anzuerkennen (S. 438), das hindert ihn aber nicht, ihr Zeugniss zu ignoriren.

Doch über das alles lässt sich is schliesslich streiten: grosmi τε γλώσσ' έστι βροτών, πολέες δ' ένι μύθοι. Wordber aber kein Streit sein sollte, ist, dass Diokles nicht mit Ferguson, den Kirchner zu rasch gefolgt ist, in 290/89 gesetzt werden darf. Und zwar keineswegs, wie Kirchner zu glauben schoint, allein oder auch pur bauptsächtlich aus dem Grunde, dass im Jahre nach Kimon, den Ferguson und Kirchner für Diokles Vorgunger halten, ein Ίπποτομάδης (Demetrias) Rathsschreiber war (CIA. II 380), während unter Diokles Ecrogiar Nixtov Alaisus (Aegeis) diesen Posten bekleidete. Allerdings würde schon dieser Grund vollständig ausreichen. Denn auch Kirchner weiss nicht zu sagen, welcher Archontenname CIA. II 330 ergänzt werden könnte, wenn nicht [Kt] uwros; vielmehr wird diese Erganzung durch CIA. IV 2, 614b Z. 64 (aus dem Jahre nach Kimon) ausser jedem Zweisel gestellt, denn der Name des Archon dieses Jahres hatte im Genetiv 8 Stellen. ganz wie der des Archon von CIA. II 330. Leider ist der Name beidemal weggebrochen. Kirchner wendet hier ein, die Inschrift CIA, IV 2, 614b sei nicht στοιχηδόν geschrieben; das ist aber für den Theil, um den es sich hier handelt, Z. 57-72 nicht richtig. denn dieser ist allerdings στοιγηδόν geschrieben, und zwar beträgt die Zeilenlänge hier 63 Stellen; wenn Köhlers Ergänzungen bei 4 Zeilen (62, 65, 66, 68) eine etwas abweichende Stellenzahl geben, so zeigt das nur, dass sie nicht richtig sind, wie sie denn nuch im Ausdruck zu manchen Bedenken Anlass geben. Wenn aber Kimon nicht der unmittelbare Vorgänger des Diokles war, fällt Kirchners ganze Liste der Archonten dieser Jahre, da sonst unter Demetrios Herrschaft für Kimon und seinen Vorgänger Lysias kein Raum bleibt.

Das würde allein schon genügen; es ist aber, wie bereits benerkt, keineswegs der entscheidende Grund. Den Ausschlag geben ielmehr historische Erwägungen. Im Jahre 290 und auch im olgenden Jahre stand Athen noch unter Demetrios Herrschaft; isgegen lassen die Decrete aus den Jahren des Diokles und seines auch aach Kirchner) unmittelbaren Nachfolgers Diotimos nicht ien geringsten Zweifel, dass Athen damals von Demetrios Herrschaft frei war (vergl. Beiträge I 403). Also kann Diokles frühestens 188/7 gesetzt werden. Kirchner geht stillschweigend über diese Schwierigkeit hinweg; und doch hätte er gerade hier einsetzen mässen, wenn es ihm darum zu thun war, seine Aufstellungen zu rerteidigen.

Steht aber dieser Punkt einmal sest, dann ist eine wesentlich indere Anordnung der Archonten zwischen Olympiodoros (294/3) und Pytharatos (271/0), als ich sie gegeben habe, nicht möglich. Es ist also ganz irrig, wenn Kirchner meint (S. 442), ich hätte bei der von mir getroffenen Anordnung allzu sehr unter dem Einflusse des von mir angenommenen Schaltcyclus gestanden.' Ich habe den Cyclus vielmehr nur subsidiär herangezogen, um lie auf anderm Wege sestgestellte Liste auch an diesem Kriterium in prüsen, wobei nur unbedeutende Correcturen nothwendig wurden; vergl. die ohne Rücksicht auf den Cyclus entworsene Tabelle auf S. 410 meiner Arbeit mit der desinitiven Tabelle auf S. 418. Eine Archontenliste ohne Rücksicht auf den Schaltcyclus aufzustellen, ist freilich eine sehr einsache Sache.

Rom.

JULIUS BELOCH.

# ZUR UEBERLIEFERUNG VON STATIUS' SILVAE.

Das einsache Resultat, zu dem Krohn und Klotz die Untersuchung über die Hss. der silvae des Statius geführt haben, ist in jüngster Zeit von Engelmann in einer mit sorgsamstem Fleise angestellten umfangreichen Untersuchung<sup>1</sup>) angegriffen worden. Nach Engelmann wäre nicht, wie Krohn und Klotz glaubten, M, der von Lowe entdeckte Matritensis, die einzige und alteste Quelle unserer Ueberlieferung, sondern die Hs., welche Poliziano gefunden und von der er in seinem Collationsexemplar, dem berühmten liber Corsivianus, schrieb: Incidi in exemplar Statii sylvarum, quod a Gallia Poggius Gallica scriptum manu in Italiam attulerat. a wo videlicet uno licet mendoso depravatoque et (ut arbitror) etiam dimidiste reliqui omnes codices qui sunt in manibus emanarunt. Engelmann behauptet nun ferner, fast alle Eintragungen von Poliziano in dieses Exemplare, also A\* und A (wie man seit Bährens zu unterscheides pflegt), seien Bezeugungen aus dem codex Poggianus, und kommi S. 110 zu dem Resultat: Poggii autem ille codem (d. h. der alu Schweizer) restituendus est et e codice Matritensi et e libro Corsiniano, quae plena et in universum diligentissima codicis Poggian collatio est coniecturis nequaquam inquinata, cui, praecipue in ei quae Politianus atramento diffuso adscripsit, major fides est habende quam codici Matritensi. Damit sind wir denn wirklich so weil dass uns V 1, 181 eine handgreislich salsche Conjectur mestes<sup>2</sup>

<sup>1)</sup> De Statii silvarum codicibus, scripsit Arthurius Engelmann. Dist Leipzig 1902.

<sup>2)</sup> Dass diese Stelle V 1, 181 von Engelmann und Wachsmuth nicht verstanden worden ist, ist leider meine eigene Schuld. Priscilla ist nicht, wie mei Commentar sagt, älter als ihr Gatte, sondern jünger; wenn sie als jünger doch zuerst (prior) und zwar dennoch salvo...ordine mortis stirbt, so e klärt sie das selbst mit den Worten: exegi longa potiora senecia temper

and V 3, 237 das ebenso thorichte versus als Ueberlieferung aufgelischt wird (S. 90 f.).

Zum Glück ist Engelmanns Beweissührung von Anfang bis zu Ende salsch. Das ist leicht zu erkennen, wenn man sich nur nicht die Wege mit gehäustem Material verschüttet. Wir haben auf der einen Seite M, aus dem, was auch Engelmann nicht leugnet, alle unsere andern Hss. stammen,¹) auf der andern Seite Polizianos Collation, die den Anspruch erhebt, genauestens den codex Poggianus wiederzugeben. Also müssen wir vergleichen, und natürlich ziehen wir aus dem Exemplar Polizianos nur A\*, d. h. die ausdrücklich dem codex antiquus Poggii zugeschriebenen Eintragangen heran.²) Sie weichen an höchstens einem Fünstel der Stellen von M ab; ich muss sie abdrucken, da die Zusammenstellung bei

<sup>1)</sup> Dass M das in St. Gallen oder wo es gewesen durch Poggios Schreiber aus dem alten verlorenen Godex abgeschriebene Exemplar sei, ist natürlich kaum sicher zu erweisen. Immerhin ist es nach dem Wortlaute des Briefes von Poggio (Klotz p. V) sehr wahrscheinlich. Dem ignorantissimus omntum viventium, wie Poggio seinen Schreiber nennt, können sehr gut alle die Fehler (Verwechselung von e und t, n und u, e und e u. ä.) zur Last fallen, auf Grund deren Engelmann S. 9 ff. schliesst, M müsse aus einer jungen Vorlage, könne nicht aus einem alten Godex des 9. oder 10. Jahrhunderts copirt sein. Dass ein solcher Schreiber aleius ottonis imitancia schrieb, ist doch selbstverständlich, und anderes ist eben reine Nachlässigkeit. Wenn man den Matritensis z. B. mit dem Bodleianus (F) vergleicht, so glaubt man gerne, dass M von dem unfähigen Schreiber Poggios, F dagegen in einer Buchhändlerofficin Italiens geschrieben sei. Aber ich betone: es kommt nicht darauf an, ob M direct aus dem karolingischen Godex oder aus einem Mittelgliede abgeleitet ist; sicher ist, dass er au der Spitze aller unserer Hss. steht.

<sup>2)</sup> Engelmann berichtet S. 30, er habe ein gut Theil meiner Lesungen von A\* nicht bestätigt gesunden; es lohnt nicht daraus einzugehen, aber was er S. 112 ff. publicirt, widerspricht so ost meinen Notata, dass ich vor einer ärztlächen Prüsung und Vergleichung unserer Sehschärse nicht geneigt bin meiner Collation zu misstrauen. Ich kann mir — Beispiels halber — einige Corrigenda zu seiner Collation für V 5 nicht versagen. Zur Lücke V 5, 24 ff. notirt Poliziano (codex ust)ustus intercisos habet hos uersus, eine Zeile darunter aber steht zu lesen putat corrigendos, natürlich zu ergänzen (Domitius sic) putat corrigendos, denn darunter solgen in 4 verwischten Zeilen die Ergänzungen der Domitiana, von denen ich die vierte prohibet atque ganz dentlich gelesen habe. Von all dem lässt Engelmanns Collation nichts ahnen. v. 45 steht über gratis nicht conici)as casus, sondern a(c)c(usa)t(ivu)s casus. Um kleineres zu übergehen: 80 steht über gemitum nicht conieci genium, sondern genitum, über 84 sinus nicht conieci sinis, sondern sinu.

Engelmann S. 31 (bei Klotz S. LV mehrere grobe Versehen) die Gruppen nicht sondert:

> I 4, 66 phebeiam M pheboam A\* I 4, 88 lacta (et ligiri) M lacera A\* I 6. 10 uellaria linea M uelaria linea A\* I 6, 20 Praeanates M pregnätes A\* II 1, 88 Flegisse M Blegisse A\* II 2, 82 liman M (?) limau A\* IV 3, 81 scruitusq. M seruitusq. A\* V 1, 82 rotagae M rotage A\* V 3. 209 biota M luota A\* V 3, 219 Quam iuus M Quam tuns A\* V 5, 8 lacestis M lacescis A\*

25 tumul...nctus M tumul . . . uctus A<sup>+1</sup>)

Jeder Sachkundige wird lächeln, wenn er diese Liste sieht: bei solchen Disserenzen stände nichts im Wege A\* mit M zu identificieren 2). Bedenklicher steht es mit 3 andern Stellen

> I 2. 203 nitiade oder mtiade M nitide A\*

<sup>1)</sup> Die Stellen, welche Engelmann ausserdem anführt, erledigen sich durch andere Werthung von A\* wie folgt: 1 2, 147 steht im Corsinianum 7 at ut nitidie und dazu am Rande ant, viridis. Es ist natürlich falsch, wenn Engelmann ? S. 114 diese Randnotiz auf eine andere Hand als die Polizianos zurückführt: meine Collation sagt: ,ganz dunkel, aber Pol.s Hand, ohne Zweifel', und wer hat denn sonst aus einem ant, hier Notizen gegeben? Wir haben also zu verstehen: uiridis stand in der gedruckten Ausgabe, Poliziano hatte wie Domitius (nitidis hat dessen Druck) die Conjectur nitidis gemacht und eingetragen; spater, als er die Hs. verglich, sah er, dass diese viridis hatte; er notirte suerst 7 at zu dem schon früher durchgestrichenen wiridis, fühlte sber, dass das missverständlich sei und schrieb, nachdem er frisch eingetaucht, nochmals an den Rand ant, viridie. Il 6, 3 hat M accedere, A\* notirt auedere, abet es kann kein Zweisel sein, dass Pol. gelesen hat und schreiben wollte accedere, conjicirt hat er doch selbst abscedere. Il 7, 8 hatte der Druck suhantie, das h hat Pol. getilgt, am Rande steht swantie als Lesart des Laurentianus, dahinter eine Notiz die ich las id(em) i aliq., nachdem ich verher gelesen D. hyātie; E. hat sie offenbar gelesen c(oniec)i iātie und ich will nicht bestreiten, dass das richtig sein kann; wo er aber dann sein Euantie i. cod. pog. (so S. 121) her hat, ist mir unerfindlich. Aber es sei: M hat euhantiae, A\* habe euantie: was will das sagen? Natürlich eben so viel wie der Unterschied II 3, 55 kumeris A\* und umeris M.

<sup>2)</sup> Zudem wird sich wohl in M IV 3, 81 seruitusq. und V 3, 219 Quan tuus bei einigem guten Willen lesen lassen.

Il 3, 10 et M, aber hase am Rande hec A\*

An diesen 3 Stellen hat A\* die glattere, mit leichter Mühe aus der tradirten corrupten zu gewinnende Lesart und II 3, 10 steht, was Engelmann freilich nicht angiebt, die Conjectur haee sogar schon am Rande in M. Aber mag der Gegner auch hier den Spiess umdrehen und behaupten, M sei aus A\* abgeschrieben und der Schreiber habe hier gesehlt: wir behalten eine Wasse in der Hand, die uns nicht zu entwinden noch abzustumpsen ist; schon Klotz hatte sie (S. LXXII) ausgegrissen, aber nicht geschickt genug gesührt. Es ist die Stelle I 4, 86. Dort heisst es in der Rede des Apollo über die Verdienste des Gallicus nach M:

Libyci quid mira tributi

obsequia et miseum media de pace triumphum

- 85 laudem et opes? tantas nec qui mandaverat ausus
- 86 expectare fuit gaudet Thrasymennus et Alpes
- 86 attollam cantu: gaudet Thrasymennus et Alpes
- 87 Cannensesque animae primusque insigne tributum ipse palam lacera poscebat Regulus umbra.

Hier liegt ein Fall vor wie er sich öster in Hss. findet (ein besonders gutes Beispiel ist Culex 26. 27): ein paroemiacus ist doppelt geschrieben und hat einen andern von seiner Stelle verdrängt. Dass hier der Halbvers in 86, nicht in 86, salsch steht, zeigt die enge Verbindung Thrasymennus et Alpes Cannensesque animae.

Klotz hat demnach methodisch ganz richtig den Versuch gemacht v. 86 zu ergänzen, freilich daneben gegriffen und damit Engelmann die Handhabe gegeben, v. 86° als interpolirt zu streichen (S. 33). Dass das ganz verkehrt ist, bedarf keines Wortes mehr; aber ich habe es freilich einmal selbst gethan (obschon nicht tacits, wie bei Klotz p. LXXII zu lesen steht) und kann mich nur damit entschuldigen, dass die Lage der Ueberlieferung damals noch nicht völlig aufgeklärt war. Also wir müssen v. 86 ergänzen: die Worte sind natürlich nicht mit Sicherheit wieder zu finden, doch meine ich mit folgenden den Sinn zu treffen:

tantas nec qui mandaverat ausus

expectare fuit; (nec oportet lauriger ipse) attollam cantu: gaudet u. s. w.

Apoll braucht den afrikanischen Erfolg des Gallicus nicht erst durch seine Leyer zur Geltung zu bringen: von selbst frohlocken die Geister der im Hannibalischen Kriege Erschlagenen, ja allen voran fordert Regulus selbst, der noch als Schatten die Spuren seiner Marter trägt, beinen Ehrenantheil an der Beute.

Jedenfalls ist — und darauf allein kommt es mir hier an — die Möglichkeit völlig erwiesen, den zerstörten Vers sinngemäss zu ergänzen. Damit ist es aber um A\* geschehen: in Polizianos Hafehlte nach seinem ausdrücklichen Zeugnisse?) v. 86°, d. h. ein echter Vers, den die andern uns erhaltenen guten Hss. haben, also kann sie nicht die Quelle dieser anderen gewesen sein. Vielmehr war sie eine Abschrift, deren Schreiber, wie das oft in Hss. der Humanistenzeit sich findet, einfach den ihm verdächtigen Vers ausgelassen hat, und wirklich fehlt derselbe Vers ebenso wie in A\* in den Hss. der Klasse G und im Urbinas. Poliziano hat sich also mit seiner Folgerung a quo videlicet uno . . . reliqui omnes codices . . . emanarunt gründlich getäuscht.

Wie war das möglich? Natürlich wusste Poliziano, dass Poggio die Silvae gefunden. Er stiess nun auf ein Exemplar Gallica scriptum manu, d. h. in der archaisirenden Gelehrtenhand des XV. Jahrhunderts geschrieben, und in diesem stand von irgend einer Hand angemerkt istum librum ex Gallia Poggius attulit, so wie in jungen Ilss. der Elegien auf Maecenas steht inuenta ab Henoc in Dacis oder im Ambrosianus der Orestis tragoedia Horestis fabula ab Enoch Asculano reperta. Der Schreiber dieser Notiz hatte das natürlich nur von den Silvae im Allgemeinen gemeint, Poliziano aber bezog das Zeugniss auf den ihm vorliegenden Codex, den er der Schrift nach wohl für einen Poggianus halten konnte: daher der Irrthum, der Poliziano und vielen andern nach ihm Zeit und Kopfzerbrechen genug gekostet hat.

Es bleibt also dabei: M ist, wenn nicht die in der Schweiz selbst gesertigte Abschrist, so doch die einzige Quelle unserer Tradition, und Engelmann muss sich über die auf salschem Psade verlorne Mühe mit dem Gedanken trösten socios habuisse malorum. Er hätte vielleicht Bedenken gegen seinen Plan daraus schöpsen können, dass ich sicherlich, wäre ich nicht selsensest von ihrer Werthlosigkeit überzeugt gewesen, die notae Politiani, deren Lesung

<sup>1)</sup> Das eine Wort lacera entrollt eine ganze Reihe von Bildern; wie kann man es dem Dichter Statius für ein mattes lacta abhandeln wollen!

<sup>2)</sup> hic versus deest in libro ustustissimo Poggii qui e Germanis in Italiam est relatus.

mich Monate gekostet hat, längst den Mitforschern zugänglich gemacht hätte.

Nachschrift. Erst nach Absendung vorstehenden Aufsatzes arden mir die Bemerkungen von C. Wachsmuth, Leinziger ud. 20, 1902, 202 ff. zugänglich. Wachsmuth nimmt Engelmanns en zurückgewiesene Schlussfolgerungen als richtig an, ja er geht ch einen Schritt weiter und meint, Poggio habe wirklich den en Codex selbst, nicht nur eine Abschrift mit nach Italien geicht, und Poliziano habe ebenfalls diesen alten Schweizer Codex bst zur Hand gehabt. Die Gründe mit welchen Wachsmuth seine mothese zu stützen sucht, bedürfen im einzelnen keiner Widerzung: dagegen stimme ich gerne Wachsmuth zu, wo er (S. 210) ingemeisters Verdienste um die Ansertigung der Photographien ich dem Exemplar Corsinianum in wehmüthiger Erinnerung ihmt: wenn auch die Werthung der Noten Polizianos anders usgefallen ist als Zangemeister dachte und wünschte, so bleibt s doch eben ihm zu danken, dass sie überhaupt der endgiltigen Prüfung zugänglich wurden.

München.

FR. VOLLMER.

139

### ΕΚΑΤΩΡΥΓΟΣ.

Die merkwürdige Inschrist aus der taurischen Chersonesos, welche Latyschew zuerst in den Matériaux pour servir à l'archéologie de la Russie IX 19 ff. (Petersburg 1892) veröffentlichte und eben in den Inscr. Pont. Eux. IV n. 80 wiederholt, enthält Col. B Z. 5, 6 und 15, 16 die Schristreste:  $[volds \ en]qlavto \ [v]oùç enatwqvy....$  und negalà tov enatwqvywvtov[v]. Latyschew ergenzt in der jetzigen wie in der srüheren Publication an erster Stelle  $enatwqvy[\alpha g]$ , indem er diese Form von einem  $enster stelle enatwqvy[\alpha g]$ , indem er diese Form von einem  $enster stelle enatwqvy[\alpha g]$ , indem er diese Form von einem  $enster stelle enatwqvy[\alpha g]$ , indem er diese Form von einem  $enster stelle enatwqvy[\alpha g]$ , indem er diese Form von einem  $enster stelle enatwqvy[\alpha g]$ , indem er diese Form von einem  $enster stelle enatwqvy[\alpha g]$ , indem er diese Form von einem  $enster stelle enatwqvy[\alpha g]$ , indem er diese Form von einem  $enster stelle enatwqvy[\alpha g]$ , indem er diese Form von einem  $enster stelle enatwqvy[\alpha g]$ , indem er diese Form von einem  $enster stelle enatwqvy[\alpha g]$ , indem er diese Form von einem  $enster stelle enatwqvy[\alpha g]$ , indem er diese Form von einem  $enster stelle enatwqvy[\alpha g]$ , indem er diese Form von einem  $enster stelle enatwqvy[\alpha g]$ , indem er diese Form von einem  $enster stelle enatwqvy[\alpha g]$ , indem er diese Form von einem  $enster stelle enatwqvy[\alpha g]$ , indem er diese Form von einem  $enster stelle enatwqvy[\alpha g]$ , indem er diese Form von einem  $enster stelle enatwqvy[\alpha g]$ , indem er diese Form von einem  $enster stelle enatwqvy[\alpha g]$ , indem er diese Form von einem  $enster stelle enatwqvy[\alpha g]$ , indem er diese Form von einem  $enster stelle enatwqvy[\alpha g]$ , indem er diese Form von einem  $enster stelle enatwqvy[\alpha g]$ , indem er diese Form von einem  $enster stelle enatwqvy[\alpha g]$ , indem er diese Form von einem  $enster stelle enatwqvy[\alpha g]$ , indem er diese Form von einem  $enster stelle enatwqvy[\alpha g]$ , indem er diese Form von einem  $enster stelle enatwqvy[\alpha g]$ , indem er diese Form von einem enster stelle enatwq

Έκατωρύγων stellt sich ohne weiteres zu den namentlich aus Xenophon überlieferten Formen δι-ώρυγος, τετρ-ώρυγος, πεντ-ώρυγος, δεκ-ώρυγος, εἶκοσ-ώρυγος τριακοντ-ώρυγος (vergl. Meyer Gr. Gr. 3 S. 160 f.). Also ist ἐκατ-ωρύγων zu zerlegen. Die Form des ersten Compositionsgliedes bietet keine Schwierigkeit. Für die Zusammensetzungen mit ἐκατόν haben die Griechen zwiefaches Versahren angewendet: sie haben entweder regelmässig ἐκατόγχειρ, ἐκατόμπεδος, ἐκατόστομος gebildet oder — in Analogie zu den Compositionen mit Zehnern πεντηκοντά-δραχμος, πεντηκόντ-αρχος) — zu Missbildungen, wie ἐκατοντακάρηνος gegriffen worüber ich gelegentlich des oropischen ἐκατοντάδραχμος (IG Sept. I 3498, 66) in dieser Zschrst. XXV 1890 604 gehandelt habe. So ergiebt sich ἐκατοντ-ώρυγ(ος); wirklich steht ἐκατοντ-ορόγυιος, metrisch gesichert¹), bei Aristoph. Vög. 1131. Nach der verbrei-

<sup>1)</sup> Nur dass in der Ueberlieserung die spätere Vulgärsorm éxarorrógyvior eingedrungen ist. Auch Pind. fr. 282 B corrigirt man nach Bergk jetat
das in den Aratscholien überlieserte éxartorrógyvior. Aber was weiss man
da vom Versmasse?

teen Neigung der griechischen Sprache, den gleichen Aplaut aufeinstelesligender Silben zu meiden und zu diesem Zwecke selbst ganze silben auszustossen, ist έχα-τον-τώρυγος zu έχατώρυγος geworden. Im auf metrologischem Gebiete zu bleiben, vergleiche man (μι)μέδιμνον, τετρᾶ(δρα)χμον, ἀμ(φι)φορεύς; auch (τε)ταρτη-όριον und das feste (τε)τράπεζα gehören hierher (Meyer Gr. r. 3 S. 393).') — Das Verhältniss von όρογυά (Meisterhaus-Schwyzer 59, 506) zu -ώρυγος wie ὅνομα: -ώνυμος u. s. w. (Meyer c. Gr. 3 S. 115). — Έχατοντώρυγος ist, wie im Vorstehenden reits geschehen, natürlich nach der Xenophonüberlieferung als minativ anzusetzen und darnach Z. 6 τοὺς έχατωρύγ[ους] zu gänzen; zu erklären aber ist 'hundertklastrig'.

Nach der sprachlichen die sachliche Erläuterung; dass ich r bewusst bin, bei ihr zum Theil zur Hypothese zu greisen, tone ich im Voraus.<sup>3</sup>)

Die ¿opyviá ist zunächst ein Längenmass, das nach gemeiniechischer Geltung 6 Fuss enthielt. Mithin eignet die Bezeiching έκατώρυγος einem Gegenstande oder einer Strecke von 10 Fuss des in der Chersonesos üblichen Maasses. Wie gross eses war, steht nicht sest, aber es kommt sur die allgemeine prestellung von der Länge des mit exarmovyog prädicirten Obcts nicht auf Genauigkeit an. Genug, wir haben zunächst an ne Längsausdehnung zu denken. Allein diese nächstliegende Aufssung trifft hier nicht zu: έχατώρυγος muss nach dem ganzen sammenhange auf ein Flächenmass gehen; denn von Ländereien, e verpachtet werden, ist es ausgesagt. Und es ist nicht bloss e Prädicirung eines Flächenmaasses, es ist selbst der Name eines Ichen Maasses: xemalà exatupiyav tû[v] zeigt, dass exatρίγων substantivisch steht und durch ein mit dem Artikel ur angehängtes Attribut näher bestimmt war. Ein Flächenaass dieses Namens ist, da Flächenmaasse rechtwinklig sein Ossen, entweder als ein Quadrat mit einer Seite von 100 lastern oder als ein Rechteck zu denken, dessen eine Seite seinem

<sup>1)</sup> Vgl. jetzt auch E. Masas, Griechen u. Semiten auf dem Isthmus von winth S. 21 f.

<sup>2)</sup> Ich hoffe, ich bin diesmal deutlich genug geworden; ein Referent t jüngst die Wendung, dass ich einen Deutungsversuch für "nicht mehr na eine begründete Frage betrachtet wissen" (Strassburger Festschrift S. 129) »ilte, augenscheinlich nicht verstanden.

Namen entsprach, während die andere eine conventionell bestimmte Lange hatte; diesen Fall weist Hultsch Metrologie S. 620 ftr | eine Flächenorgyia aus dem Aegypten römischer Zeit nach. Welche dieser beiden Möglichkeiten zutrifft, lehrt die verstummelte Inschrift nicht, aber das sagt sie noch deutlich, dass ξχατώρυνος für die :hier verpachteten Ländereien nicht bloss das Masss war, sonders :dass diese Ländereien selbst έχατώρυγοι hiessen: τοίδε ἐπροίαντο . τοὺς ἐκατωρύν[ους. Haben die Pachtgrunde aber diesen Names. so müssen sie, wenn nicht mehr zur Zeit der Inschrift, wohl aber ursprünglich, zur Zeit der Flureintheilung, dem Flächeninhalte entsprochen haben, darnach sie hiessen. Hieraus folgt, dass die Feldmark der Chersonesiten mindestens ursprünglich eingetheilt war is rechtwinklige, gleich grosse Parzellen, deren rechtwinklig sich schneidende Grenzen der ganzen Gemarkung das Aussehen einer Art schematischer Quadrirung gegeben haben müssen. Denn ein solcher Individualname bildet sich in erster Linie da, wo das Maass mit der Form zu charakteristischer Einheit zusammengeht, d. h. wo die Flächen wirklich die normale Form der Einheit oder Vielheit des betreffenden Maasses aufweisen; sonst wurde man bei jeder Auftheilung eines Gebietes in gleiche Landloose das Flächenmaass als Individual-(Eigen)namen erwarten konnen.

Soviel ergiebt die Interpretation der Inschrift: nun der archaologische Befund.

K. Neumann, Die Hellenen im Skythenlande I 403 ff. berichtet über den taurischen Chersones: 'Am auffälligsten ist die sorgsame Feldereintheilung. Dass wir uns von ihr eine Vorstellung bilden können, verdanken wir der Holzarmuth des Bodens: hier gebaut wurde, musste aus Stein errichtet werden. Fast der ganze Chersonnes war namlich durch zabllose, rechtwinklig sich schneidende Steinmauern, deren zerfallende Ueberreste noch Pallas und Dubois sahen, schachbrettartig in Quadrate abgetheilt... Je zwei und zwei Mauern liessen eine Strasse von 15 Fuss Breite zwischen sich und umschlossen quadratförmige Ackerstücke, die, je nach der Entfernung der parallelen Strassen von einander, grösser oder kleiner, zuweilen auch noch durch innere Mauern in kleinere Abtheilungen zerlegt waren . . . An den rechtwinklig sich schneidenden Feldwegen lagen nun die Landgüter der Chersonnesiten.' Man möchte auf diesen Bericht hin ohne weiteres sagen, dass wir hier die ξχατώρυγοι der Inschrift wiedergefunden hätten.

enn Neumann (S. 412) nicht zugleich bemerkte: "Die Entfernung # Einfassungsmauern (der einzelnen Landparzellen) schwankt on einer halben bis zu einer ganzen Werst' (d. h. c. 0.5-1 Kiloeter). Gleichwohl werden diese ungleichgrossen Ouadrate doch e έχατώρυγοι werden; es bedarf nur einiger Ueberlegung. ichste Gedanke ist dieser. Die von den Reisenden entdeckten ler gesehenen Grenzmauern brauchen nicht aus der Zeit unserer schrift, dem 3. Jh. v. Chr., zu stammen. Man lese dafür die nze Darstellung bei Neumann selbst, man nehme hinzu, dass e Blüthe von Chersonesos in der Kaiserzeit liegt. Da das in ede stebende Gebiet das natürliche Umland von Chersonesos ist. kann es in jener römischen Blüthezeit nicht ohne Bearbeitung id Umgestaltung geblieben sein: der Boden muss zunächst die ouren und die Physiognomie dieser Zeit aufweisen. Die Ungleichit der quadratischen Parzellen, die im Widerspruch zu dem men έχατώρυγος stehen wurde, kann hysterogen sein. Versserungen und Zusammenlegungen von Einzelparzellen mussten ngleichheit herbeiführen. So konnte man sich helfen wollen; lein dieser Ausweg lässt die durch die Römerperiode hindurch stehende quadratische Form der Besitztheile unerklärt. Bei solchen isammenlegungen konnte diese Form unmöglich so durchgehends wahrt bleiben, wie man es nach dem Fundberichte annehmen uss. Ich denke, Folgendes führt zum Ziele. Eine so schemasche Landaustheilung kann nicht erst der Römerzeit angehören: e weist sich selbst in die Zeit der ersten Austheilung der Flur. e hängt zudem, wie Neumanns Darstellung zeigt, auss Engste it der ganzen Cultivirung des Bodens zusammen; als man mit eser begonnen, muss also die Auftheilung erfolgt sein. Das war er nothwendig lange vor der Römerzeit. Rückt nun die Uneichheit der quadratischen Grundstücke in griechische Zeit, so sind ese Grundstücke unmöglich ausser Beziehung zu den έχατώρυγοι r Inschrift des 3. Jhds. v. Chr. zu setzen; damit kommt man zu lgendem Resultate. Der έχατώουγος stellt die Einheitshufe dar, elche der Fluraustheilung in Chersonesos zu Grunde gelegt urde. Vereinigung von mehreren Hufen war gestattet. Vielleicht wahrt die Inschrist B 8 in den Resten ... Level I xa9' Eva ρομαθίων Διο ... noch die Spur von einer Vereinigung dreier ifen in je einer Hand. Die grösseren Grundstücke erhielten dielbe Gestaltung wie die Einheitshuse, über deren quadratische

Form nunmehr der archäologische Befund entschieden haben dürste, sie erhielten auch den gleichen Namen, wie sie ja thetsächlich aus mehreren έκατώρυγοι zusammengesetzt waren. Und nun vereinigen sich sachliche und sprachliche Erläuterung, diese Deutung zu bestätigen. Eines nämlich blieb noch unerklärt: die masculine Form des Namens έκατώρυγος, die durch τοὺς έκατωρύγ[ους] bezeugt ist; man erwartet bei dem substantivirten Adjectivum des Neutrum. Sie hat ihre Deutung, wenn, wie ich voraussetzte, die Chersonesiten bei der ursprünglichen Fluraustheilung das "Landlos" auf "Hundertklaster" sestsetzten: das, wovon hier die Rede gewesen ist, war eben ihr κλήρος έκατώρυγος.

Strassburg i. E.

BRUNO KEIL.

<sup>1)</sup> Setzt man als bei einer auf den Peloponnes in letzter Linie zurückgehenden Ansiedlung den olympischen Fuss zu 320,45 mm für Chersonesse und damit eine ὀργυία von 1,9227 m au, so erhält man für den quadratischen έκαταθυγος 36967,5 qm. Grundstücke von 3—4 Hektaren sind als Loose in der Krim zu erwarten, wenn die Issäer auf der kleinen Insel Koskyra Melsies die Colonistenhufe auf 4½ Plethren, also auf fast 40 Ar bemessen kösnes (Dittenberger Syll.² n. 933). Curzola ist im ganzen 259 Quadratkilom, grom. Aber die δργυία der Chersonesiten kann ja auch kürzer gewesen sein, und selbst kleine Differenzen machen bei diesem grossen Maasse erhebliche Unterschiede. Setzt man z. B. den gemeinen Fuss, zu 296 mm an, so wird der έκαταθρυγος um über 5400 qm kleiner, als der nach dem olympischen Fuss berechnete.

#### MISCELLEN.

### ZUR ZEITBESTIMMUNG DER SCHRIFT ΠΕΡΙ ΤΗΣ ΚΑΘ ΟΜΗΡΟΝ ΡΗΤΟΡΙΚΉΣ.

(Nachtrag zu Bd. XXXVII S. 560 f.).

Bei dem Versuche, die oben genannte Schrist der Zeit nach annähernd zu fixiren, habe ich eine wichtige Stelle übersehen, auf die mich ausmerksam zu machen Bruno Keil die Güte gehabt hat. Es sind die Worte des Syrianos (II p. 55, 2 R.) Μινουκιανὸς μὲν εἶν πρῶτος τῶν καθ' ἐαυτὸν τεχνογράφων ιγ' εἶναί φησι τὰς στάσεις . . Ἑρμογένης δὲ κτλ. Da Telephos ebensalls über die 13 στάσεις gehandelt hat (a. O. S. 563), kann seine Schrist the erst nach der τέχνη des Minukianos versast sein.

Wann diese Schrift entstanden ist, ist nicht bekannt; die Frage bingt mit der Zeit der litterarischen Thätigkeit des Hermogenes zwammen, der jenen, ohne ihn zu nennen, oft berücksichtigt. Für Bermogenes ist einer der gegebenen Punkte sein 16. Lebensjahr, in welchem M. Aurelius einem seiner Vorträge beigewohnt hat. Wenn in den Berichten darüber M. Aurelius als βασιλεύς bezeichnet wird, so kann dies, worauf mich ebenfalls Br. Keil aufmerksam gemacht hat, auch auf die Zeit gehen, wo er Cäsar war. Die schriftstellerische Thätigkeit des Hermogenes, die nach Suidas zwischen sein 18. und 24. Lebensjahr fällt, konnte also vielleicht schon um 160 abgeschlossen sein.

Ein Herabrücken würde für die Entstehung der Schrift des Telephos indirekt ein sehr hohes Lebensalter des Verfassers bedingen (a. u.).

Für den Abstand zwischen den Schristen des Hermogenes und der  $\tau \dot{\epsilon} \chi \nu \eta$  des Minukianos sind verschiedene Aussaungen möglich, besonders wenn man bedenkt, dass dieser seine hier niedergelegten Lehren auch in Vorträgen wiederholt dargelegt haben wird. Mehr als bei Syrianos tritt der Abstand beider in Schol. Aphthon. prog.

Hermes XXXVIII.

(II p. 683, 28 W.) hervor: πρῶτος δὲ Μινουκιανὸς ἔξέθετο περὲ τῶν ιγ΄ στάσεων ἔπειτα γενόμενος ὁ Ἑρμογένης κτλ.— Scheint es demnach berechtigt, die Abfassung der τέχνη des Minukianos etwa in die Jahre 150—155 zu setzen, so kann die Schrift des Telephos nicht früher abgeschlossen sein. Die aus ihr hergeleiteten Abschnitte der Ars sind dann aus der ersten in den Anfang der zweiten Hälfte des Jahrhunderts herabzurücken, wie ich ja auch schon S. 563 bemerkt habe, dass sie vielleicht aus der Zeit der Antonine stammen.

Aber im Jahre 150 ist Telephos mindestens 70 Jahre alt gewesen; denn die Yyıcıva des Galen, in denen er fast 100 jährig genannt wird (vgl. S. 561), sind noch bei Lebzeiten des M. Aurelius versast (Ilberg, Rh. M. XLIV, 225). Sollte er sich noch in so hohem Alter der damaligen Rhetorik zugewandt haben, die (vgl. Steph. Glöckner, Bresl. Phil. Abh. VIII, 2 S. 113) in einseitiger Weise vor allem andern die στάσεις zu behandeln pflegte? Man kann dies vielleicht aus den S. 563 angeführten Worten der Prolegg. VII, p. 5 folgere. Ist es aber geschehen, so ist es sehr auffallend, dass seine Lehren über die στάσεις in den rhetorischen Commentaren nicht die geringste Spur hinterlassen haben. Sollte es ganz ausgeschlossen sein, dass in den Prolegg., die sich über das Werk des Telephos ja überhaupt sehr ungeschickt ausdrücken, die Bemerkung über die 13 στάσεις durch Nachlässigkeit von den τέγναι aus der Zeit des Minukianos auf eine ältere zégyn übertragen worden ist, so dass sie chronologisch nicht zu verwerthen sein würde?

Weimar, Oct. 1902.

HERM. SCHRADER.

#### UEBER DIE ZAHL DER RHODISCHEN PRYTANEN.

Auf S. 240 des Werkes v. Gelders 'Geschichte der alten Rhodier' ist die Rede von den rhodischen Prytanen. Da lesen wir: 'Dass ihrer (Prytanen) sechs waren, erhellt aus CIGIns. I 50, 4—10 (vgl. auch ClGIns. I 49, 1—7 und Ath. Mitt. XX 1895, 382, 4, Z. 1—7); schon Ross Hellenika 1846, 100 Anm. 1 zog diesen Schluss, und niemand hat ihn seitdem angefochten.'

In der That ist dies allgemein angenommene Meinung, und Brandis hält es aus mir unbekannten Gründen sogar für unwahrscheinlich, dass es fünf Prytanen gegehen habe ('5 Prytanen, eine ahl, die an sich unwahrscheinlich ist und wofür man 6-rwartet' Gött. gel. Anz. 1895 S. 652).

Das ist nichts weiter, als eine allgemeine Verirrung. lenn die Gelehrten der Inschrift Collitz-Bechtel GDI 3749 s. 90 sg. (die Bearbeitung der rhodischen dialectischen Inhristen rührt von dem Versasser 'der Geschichte der alten bodier' her) mehr Ausmerksamkeit geschenkt hätten, so hätten e nicht darauf bestanden, dass es sech s rhodische Prytanen geben habe, denn diese den Vertrag zwischen den Rhodiern und erapytniern enthaltende und aus der Zeit 220-200 vor Chr. stierende Inschrift (die Meinungen schwanken) weist deutlich rauf hin, dass es zu dieser Zeit fünf Prytanen gab. Wir sen hier: δρχιξάντων καὶ τοὺς πρεσβευτά[ς | τοὺς παρά εραπυτνίων τοὶ πρυτάνιες παραγρημα έν τὰι ἐχχλησίαι ..., und dann am Schluss der Inschrift: 'Ορχωταί εν 'Ρόδωι ερόμβροτος 'Αγησιτίμου, 'Αριστόλοχος Πεισιστράτου καθ' ηθεσίαν δὲ Αρχύλλου, Τιμάρατος Νικοτίμου, Νικόμαγος Ιριστάρχου, Σπαρτίων Φειδιάνακτος.

Die Prytanen hatten den Gesandten der Hierapytnier den Eid zunehmen. Die am Schluss erwähnten  $\delta \varrho x \omega x \alpha l$ , d. h. Amts-rsonen welche den Eid abnehmen, waren also die Prytanen und zen sind fünf genannt, nicht sechs.

Die Folgerung daraus ist klar: zu der Zeit der Abfassung der sechrift gab es auf der Insel Rhodos fünf Prytanen. Wahrscheinch waren deren auch in späteren Zeiten fünf: wenigstens giebt es eine einzige rhodische Inschrift, welche uns nöthigte die Existenz in sechs und nicht von fünf Prytanen vorauszusetzen.

Die Prytanen spielen in diesem Falle auf der Insel Rhodos ieselbe Rolle wie in Athen, wo gleichfalls die Prytanen den Eid nehmen, wie z.B. Thuc. V, 47 bei dem so oft in der wissenhaftlichen Litteratur erörterten Vertrag der Athener mit den Arivern und ihren Bundesgenossen vom Jahre 420 vor Chr.

Odessa. S. SELIVANOV.

Die Schlussfolgerung, die Selivanov aus dem Vertrage zwischen hodos und Hierapytna für die Fünszahl der Prytanen gezogen at, ist methodisch unansechtbar und auch nicht durch die Anahme zu beseitigen, dass etwa der sechste Prytane verhindert gewen wäre, seines Amtes zu walten. Ich besinde mich aber in der

erfreulichen Lage, die Beweissührung dieses Gelehrten, desem Vorarbeiten der Herausgeber des rhodischen Inschristencorpus seiner Zeit dankbar benutzt hat, durch eine unabhängige Beobachtung zu stützen. Die Inschrift CIGIns. I 50 — SGDI. 3790 konnte von mir nur nach Ross Inscr. graec. ined. III 275 herausgegeben werdes. Es ist die Basis eines [γραμ]ματεὺς τᾶς βουλᾶς, von den συνάρχοντες gesetzt; diese Mitbeamten folgen nun in zwei Columbon. Der Name der ersten Beamtenklasse sehlt; aber es können nur die höchsten, also die Prytanen gewesen sein. Dieses Stück, ses das es ankommt, hat Ross wie solgt abgedruckt:

Also, sollte man meinen und hat man auch gemeint, haben wir hier die Namen der πρυτάνιες, und zwar 6. Aber hier ist einmal die Abschrift des schwedischen Arztes Hedenborg, die in Besitze des Marchese Sommi Picenardi sich befindet und von mit im Museo Civico zu Venedig eingesehen werden konnte, genauer: die Buchstaben des dritten Namens sind kleiner als die anderes; das heisst nach den Analogien von Vers 19 und 27, dass Anollλόδοτος, oder wie sonst zu ergänzen ist (das von H. v. Gelder früher vorgeschlagene Anlodóvov hat jedenfalls sehr viel weniger Wahrscheinlichkeit), der Adoptivvater war. Also [o delva A]oder Πα]υσανία [καθ' ύοθεσίαν δε 'Απολ]λοδότου. Damit ist die Fünszahl der Prytanen auch sur diese Inschrift sicher erwiesen. Dass Hedenborgs Abschrist noch in zwei anderen Punkten besseres giebt als Ross, Z. 36 Ende das Y von Aldoxolvov und Z. 41 Σ... KP für Σ.. KP, was die Erganzung Σωσελκοί άτης bestätigt, erwähne ich nebenbei.

Die andere Inschrift, die in Betracht kommt, CiGins. I 49 — SGDI. 3788 — Ath. Mitt. XX 1895, 377 ff. 3 fügt sich noch leichter. Dort sehlt das Obertheil des Steines. Die rechte Columne beginnt mit 7 Namen; das ist die Zahl der sautas in der vorigen Urkunde. Wenn wir dabei bleiben und gegenüber dem Titel der

suplat der rechten Seite links die πουτάντες setzen, so ergeben sich für diese fünf Namen. So hat man auch meist gethan, dann aber, da die Sechstahl der Prytanen festzustehen schien, entweder den sechsten Prytanen in der geehrten Persönlichkeit gesucht, oder rechts noch einen achten ταμίας, links einen sechsten πούταντς hinzugefügt (so H. van Gelder). Jetzt wissen wir es besser; fünf Prytanen und sieben Schatzmeister betheiligten sich an der Ehrung eines Mannes, der jedenfalls nicht Prytane war.

In dem Bruchstück Ath. Mitt. XX 1895, 362 ff. 4 = SGDI. 3789, ist nunmehr vor dem ersten erhaltenen Namen nicht erst ein verlorener Name, sondern unmittelbar [πρυτάνιες] zu ergänzen.

Ich glaube also die Ansicht Selivanovs noch etwas sicherer, as er es selbst gethan hat, für richtig halten zu können.

Berlin.

F. HILLER VOD GAERTRINGEN.

#### CRATINEUM.

Cratini versiculum apud Pollucem VI 68 servatum τυρφ καὶ μίνθη παραλεξάμενος καὶ ἐλαίφ (ΙΙ p. 88 M.) Georgius Kaibel qua inter primos praestabat intima comicorum Gnecorum familiaritate atque nativa quadam iudicii elegantia ita apedivit, ut de verborum scriptura ac sensu dubitatio relinquatur mella: cf. Sententiarum libri septimi cap. 6 i. e. horum actorum τοί. XXX p. 439. Etenim ille vere solus vocis παραλεξάμενος Hemericae vim persensit, ille recte primus ad interpretanda verba μίτθη παραλεξάμετος fabellam adhibuit de Mintha Ditis naelice quae ferebatur, lepidissimum denique ille ipsorum verborum contextum refinxit, et hunc quidem: 'dici videtur piscis aliquis caseo mentha oleo conditus tamquam cum Mintha concubuisse' . . . Quae at mihi mirum quantum arrident, ita vellem praetermisisset vir summus ea quae iam subinde addita apud eum leguntur: 'nec quisquam opinor gravabitur quod poeta non etiam in reliquis duobus condimentis similiter iocatus sit. Etiamsi potuisset, dubium num fecere voluisset'. Ego vero nullus dubito quin iocari poeta in tertio coadimento non potuerit, debuerit in primo. In hoc enim nomine ut iam praesentiatur postulandum censeo acumen idem quod in secundo optime sensit Kaibelius. Accedit quod ipsa collocatione priora illa τυρφ και μίνθη artius videntur inter se coniuncia, a tertio ἐλαίφ paululum seiuncta. Iam piscis iste — ut pisc intellegamus cum Kaibelio — si quidem facete dicitur Mint Plutoniae concubinus, non minus facete idem Tyrus Neptur potest dici. Atque suspicari quidem licet ipsum Τυρώ nomen i Cratini temporibus a voce τυρός derivari coeptum esse, id qui fecisse certo scimus posteriores mythographos, schol. λ 235 (Τυ ἔδον): ταύτην ἐπωνύμως οὕτω καλείσθαί φασι διὰ τὴν λ κότητα (cf. Diodor. VI 6)· λέγεσθαι δ' οἱ μὲν ''Οσσαν, οἱ Συλώ, οἱ δὲ Φαλάννην (sic corrigendum videtur coll. Ste Byz. Φάλαννα πόλις Περφαιβίας ἀπὸ Φαλάννης τῆς Τυρι θυγατρός: trad. 'Ραάνην vel 'Οαάνην), οἱ δὲ Λαοσόην.

Plus vero valet quod, quanto celebrior est ipsa Tyro qu Mintha, tanto certius constat clariusque elucet festivus totius i lepor. Celeberrimus autem de Tyrone locus invenitur apud ips Homerum  $\lambda$  235 sq: unde ascribere nonnullos versus e re Narrat igitur Vlixes

(240) καί δ' ἐπ' Ἐνιπῆος πωλέσκετο καλὰ δέεθρα.
τῷ δ'ἄρα εἰσάμενος γαιήοχος ἐννοσίγαιος
ἐν προχοῆς ποταμοῦ παρελέξατο δινήεντος.
Quod si etiam hoc loco occurrit illud παραλέξασθαι, non kid adminiculum videtur esse nostrae interpretationi.

Quae cum ita sint, Cratinus — sive ad ipsum eum Hom tocum sive ad locum alterius cuiuspiam poetae epici, Homer utpote similem¹), alludit more comico — piscem sane illum aequant videlicet atque superantem inducit ipsos deos quorum paelicil uti isti licebat, τυρῶι(scil. Τυροί) καὶ μίνθη παραλεξάμενος: quiocum ut satis absolvat et explanet, poeta extremo versu subiut sine ulla ambiguitate καὶ ἐλαίω.

Buxivillae Alsatarum.

W. RADTKE

<sup>1)</sup> an Cypriorum quae dicuntur? Wilamowitz Hom. Unters. 149. Unum vero Homericae de Tyrone narrationis versum λ 243 πορφύρεον δ' κύμα περιστάθη ούρει Ισον κτλ. repetitum esse in Hesiodeo quodam Catal (de Cyrena? Haupt Op. III 361) docet schol. Bern. Verg. Georg. IV 361—fr. 151 Rz.

#### IUMENTUM.

Zu den wenigen Dingen, über die betreffend den archaischen ippus vom römischen Forum die Gelehrten einig sind, gehört die ussaung des Wortes iouxmenta als ältere Form von iumenta. iese Annahme ist unzulässig.

Dass auf der östlichen Seite des Cippus, wo Hülsen¹) liest:
.iod iouxmen|ta kapua dota u . . . die beiden Worthälften
.htig verbunden sind, soll nicht bestritten werden, obwohl bei der
isicherheit der Zeilenfolge (wenn dieser Ausdruck bei einer
istrophedon-Inschrift überhaupt zulässig ist) und der abweichenden
sposition der beiden anderen auf derselben Fläche stehenden Zeilen
bet dagegen Zweifel erhoben werden können. Aber aus sprachhen Gründen ist es unmöglich, für iumentum als ältere Form
gmentum oder gar iuxmentum anzusetzen. Iumentum heisst nicht
schthier, sondern Hülfsthier.

Die Ableitung des Wortes von iungere<sup>2</sup>) wird dadurch widergt, dass in den gleichartigen Bildungen, wenn ein Vocal vorhereht, das g nicht ausfällt, sondern meistens einsach dem m voruseht: so sind gebildet: agmen, augmentum, figmentum, fraguentum, magmentum, pagmentum, pigmentum, segmentum, zuweilen och einen Vocal hinzunimmt: so in iugumentum,<sup>2</sup>) tegumentum neben tegimentum und tegmentum). Wo drei Consonanten zummenstossen würden, schwindet allerdings g; so in fulmentum. uch die verschiedene Quantität von iümentum neben iügum darficht übersehen werden. Also die Etymologie steht der Herleitung in iumentum aus iugmentum entgegen oder fordert mindestens nen keineswegs naheliegenden Umweg.<sup>4</sup>)

<sup>1)</sup> Lehmann Beiträge zur alten Geschichte 2 (1902) S. 232.

<sup>2)</sup> Die Ableitung giebt schon Gellius 20, 1, 23: veteres nostri iumenm a iungendo dixerunt. Vgl. Corssen, Vocalismus 1, 84. 637. Examen ist ohl mit aio zu verknüpfen und hat sicher nichts zu thun mit agere.

<sup>3)</sup> Cato de r. r. 14.

<sup>4)</sup> Mein verstorbener Freund Johannes Schmidt, den ich nicht lange vor inem Tode wegen der Ableitung von iumentum befragte, antwortete mir, as mir jetzt sein früherer Zuhörer Hr. Wilhelm Schulze bestätigt, dass er is Wort schon vor der Entdeckung des Cippus auf iugs-mentum zurücktührt habe, eben wie lumen nicht auf luc-men, sondern auf lucs-men zuckzuführen sei. Es liegt nicht in meiner Competenz, diese schwierige und el bestrittene Frage zu entscheiden; mag die Etymologie mit dieser Heritung sich abfinden können, der Gebrauch des Wortes schliesst sie aus.

Unbedenklich dagegen in sprachlicher Hinsicht ist die Herleitung des Wortes von iuvare, so dass iumentum einsach erscheint als Grundwort von adiumentum. Nur von diesem Grundbegriff aus lässt der Gebrauch des Wortes sich erklären. Schon im Zwölftafelrecht erscheint dasselbe als das gesammte in der Landwirthschaft verwendete Grossvieh, Ochsen, Pferde, 1) Maulthiere, Esel zusammensassend, also für das Hülfsthier schlechthin. Im engeren, aber obne Frage jungeren Gebrauch schliesst es den Ochsen aus," weil dieses als das hauptsächlich bei dem Ackerbau verwendete Thier oft und passend der generellen Bezeichnung beigesetzt wird.) Ware iumentum das Jochthier, so könnte es unmöglich dem vorzugsweise zum Ziehen des Pfluges und des Wagens verwendeten Ochsen entgegengesetzt werden. Mit diesem allgemeinen Werth ist die Herleitung des Wortes von ingum nicht wohl vereinbar, da das Grossvieh dem Bauer doch nicht bloss unter dem Joche dient, vortrefflich aber passt dazu die Herleitung von invare und die Gleichsetzung mit adiumentum. Eine derartig abstracte geschlechtlose Bezeichnung, entsprechend derjenigen des Sklaven als mancipium und der Arbeiter als operae, ist der römischen Rechtsund Bauernsprache durchaus angemessen.

<sup>1)</sup> Iumentum ist eine landwirthschaftliche Bezeichnung und schliesst wohl in dieser Verwendung das Pferd ein (z. B. Dig. 47, 2, 14, 15), aber ist anderer Beziehung, namentlich in militärischer, wird das Pferd nicht sogenannt.

<sup>2)</sup> Vgl. das sog. julische Municipalgesetz Z. 66: plostra ... bubus inmenteisve functa. Ulpian Dig. 21, 1. 38, 6: boves ... fumentorum appellatione
non contineri verius est; ebenso Marcian Dig. 31, 64, 5 und Paulus sest.
3, 6, 74 (vgl. Pomponius Dig. 50, 16. 89, 4). Columella 6, 19: fumenta
bovesque.

<sup>3)</sup> Wie bei dem iumentum dare und dem iumentum agere der Zwölfaseln unmöglich diesem Wort ein gegensätzlicher Werth gegen boves beigelegt werden kann, vielmehr dasselbe offenbar seiner allgemeinen Anwendbarkeit wegen gewählt worden ist, so kann auch das aedilicische Edict för den römischen Viehmarkt, wenn es von denen spricht, qui iumenta vendunt (Dig. 21, 1. 38 pr.) und schliesst (21, 1. 38, 5): quae de iumentorum sanitate dicimus, de cetero quoque pecore omni venditores facianto, nicht wohl die Rinder ausgeschlossen oder gar, wie Ulpian im Commentar sagt, sie unter dem ceterum pecus, dem Kleinvich, verstanden haben. Das ist juristischphilologische Buchstabendistelei, entwickelt aus der gangbaren Redeweise boves iumentave, die vielmehr gesast werden muss als boves ceterave iumenta. Auch die Schriststeller brauchen nicht selten iumenta von den Rindern; so wechselt Columella 6, 3, 3 mit armenta und sumenta.

Wenn demnach sprachlich wie sachlich immentum nicht auf ingum und immgere zurückgeführt werden darf, so ergiebt sich deraus die unerfreuliche Thatsache, dass die iouxmente des Cippus chenso dunkel sind wie alle übrigen in demselben enthaltenen Wörter. Eine Ausnahme dürste höchstens regei machen, wodurch, wie ich mit Thurneysen glaube, die Inschrift in die Königszeit binausgerückt wird. Damit würde authentisch bestätigt, was auch bisher jeder ernste Forscher angenommen hat, dass das römische Statswesen auf der Basis des königlichen Imperium ruht. Wenn aber der Inhalt des Monuments uns dunkel bleibt, so sührt es sür des lateinische Alphabet wesentlich weiter: insbesondere ist es von Wichtigkeit, dass das R hier den diakritischen Nebenstrich nicht bet, welcher in die römische Schrift nach deren erster Gestaltung ses der campanisch-sicilischen eingeführt worden ist und auf allen ibrigen sicher römischen Inschriften,1) ja schon auf den ältesten schrifttragenden römischen Münzen erscheint.

Berlin. TH. MOMMSEN.

#### ZU ZWEI ATHENISCHEN INSCHRIFTEN.

I.

So viele Schwierigkeiten die Hekatompedoninschrift, zuletzt abgedruckt in A. Michaelis neuer Ausgabe der Arx Athenarum a Paumnia descripta p. 99 und besprochen Arch. Jahrb. 1892 S. 7 ff., der Erklärung und Ergänzung noch bereiten mag, eine sachlich allerdings fast belanglose Lücke lässt sich mit Sicherheit füllen. Der Satz Z. 17 lautet nach G. Körtes Herstellung Rhein. Mus. LII 265 und meinen Berichtigungen Athen. Mitth. 1898, 492: Τὰ οἰπίματα τὰ ἐν τῶι Ηεκατομπέδοι ἀνοίγεν τὸς ταμίας μὲ ὅλειζον τρὶς τῶ μενὸς ὁεᾶσθαι τὰς hένας ἐμέρας τὰς πρὸ τἔς νομενίας καὶ τἔι δεκάτει καὶ τἔι εἰκάδι, und schliesst nach einer Lücke von acht Stellen: ισυ ! παρόντας. Da ισυ nur zu ¾μ]ισυ ergänzt werden kann, nahm G. Körte an, dass am 21. Tage des Monats die Oeffnung der Schatzkammern nur die Hälfte des Tages hindurch währen solle, und schrieb nach τἔι εἰκάδι: ἔτι

<sup>1)</sup> Die Fibula von Praeneste hat den Buchstaben überhaupt nicht. Die Duenos-Inschrift stimmt in der Gestalt desselben mit dem Cippus, aber ob sie dem römischen Dialect angehört oder einem andern lateinischen, ist nicht ausgemacht. Schwerlich ist sie dem Cippus gleichzeitig.

τὸ hέμισυ. Die Bestimmung gehört vielmehr zu παρόντας; mehr als die Hälfte der Schatzmeister hat bei dieser Gelegenheit anwesend zu sein; es ist hυπὲρ hέμ]ισυ παρόντας zu lesen. Der Ausdruck begegnet z. B. bei Thukydides I 8: τῶν θηκῶν ἀναιρεθεισῶν όσαι ήσαν τῶν τεθνεώτων ἐν τῆ νήσω ὑπὲρ ἡμισυ Κᾶρες ἐφάνησαν; VIII 68: ὑπὲρ ἡμισυ τοῦ χρόνου; Xenophon Kyrup. III 3, 47: εἰ μὴ ὑπὲρ ἡμισυ αὐτῶν ἔσονται οἱ ἡτηθέντες; Platon Gesetze 937 d: ἐὰν τῶν τοιούτων ὑπὲρ ἡμισυ μαρτυριῶν καταδικασθῶσὶ τινες.

II.

In der Verordnung über die eleusinischen Mysterien CIA 1 1. IV 1 p. 3 (Dittenberger Sylloge 646, Michel Recueil d'inscriptions grecques 669), die traurig verstümmelt auch nach der fördernden Behandlung Ludwig Ziehens (Leges Graecorum sacrae p. 10 ff.) noch manche Räthsel aufgiebt, lauten C Z. 19 ff. nach Hicks Lesung Inscr. Brit. Mus. 2:

Was Z. 21 nach κατά τά stand, ist bisher nicht errathen. Denn der Vorschlag κατὰ τά[δ]ε· ἀε[ί.. kann nicht befriedigen; wie soll, seltsam durch det eingeleitet, eine ganze Formel in einer Lücke von nur sieben Stellen Platz finden, wie, unverständlich, weil unvermittelt, εὐθύνεσθαι κτλ. folgen? Ebensowenig bekeane ich die Ergänzung Κέρυχας δὲ μυ[ομένος τὸς μ]ύστας zu verstehen. Z. 22 wird augenscheinlich für eine Uebertretung eine Busse im Betrage von 1000 oder 10000 Drachmen (ev 3 v) reg 3ale χιλίασι oder μυρίασι δραγ]μεσι festgesetzt. Der Stil der Gesetze erfordert, dass, wenn nicht anders, so mindestens in der Form ểἀν oder εἰ δὲ μή ein Bedingungssatz vorhergehe, der ausspricht, wodurch die Straffälligkeit eintritt. In jener kurzesten Form kann der Satz nicht dagestanden haben, da sich unmittelbar vor eiθύνεσθαι das Wort πλεθος findet: also war ausdrücklich gesagt, welches Verfahren die Strase verwirkt. Die positive Vorschrist anderseits, die für die Einweihung in die Mysterien maassgebend ist, enthalten offenbar Z. 19 ff. bis κατά τά . . .: sucht man ihren Sinn zu ergründen, so liegt es nahe, von dem Gegensatz τὸς μύστας λέχαστον Z. 20 und πλέθος Z. 22 auszugehen. Sollte von den Keryken gefordert werden, die Einweihung der jeweiligen oder besser der neuen Mysten (μυξιν τὸς αἰεὶ oder τὸς νέος μύστας) an jedem gesondert (λέχαστον χωρίς), aber an allen in gleicher Weise (λάπαντας κατὰ ταὐτά) zu vollziehen, eine Einweihung in Masse (κατὰ πλέθος) aber verboten sein? In der That lässt sich ungezwungen und den Lücken völlig entsprechend erginzen:

Κέρυχας δὲ μυ[εν τὸς νέος μ]ύστας h[έχ]αστον [χωρὶς, hάπαντ]ας κατὰ τα[ὐτ]ά ε[ὰν δὲ κατὰ] πλεθος, εὐθ[ύ]νεσθα[ι . . . ασ ι δραχ]μεσι.

Mit Hicks Abschrift, die Z. 21 unverständlich KATATA. EAE giebt, steht meine Lesung freilich im Widerspruch. Aber ein Abklasch der Inschrift, den ich im deutschen archäologischen Institut zu Athen einsehen konnte, lässt vor A von dem vermeintlichen E nur schwach sichtbar die senkrechte und ganz deutlich die oberste Querhasta erkennen: eine mittlere Hasta ist augenscheinlich nicht vorhanden, was Hicks als unterste Hasta erschien, macht den Eindruck zufälliger Verletzung, und schon die ganze Stellung des Buchstabens ist der Deutung als T günstig.

Die Verordnung nennt Z. 19 nur die Keryken; wie reimt sich damit, nach naheliegender Ergänzung, Z. 23 f.  $\mu[v]\tilde{\epsilon}\nu$   $\delta$   $\epsilon \tilde{t}[\nu\alpha\iota$  tols]  $\delta\sigma\iota$  [Ke] $\varrho\dot{\nu}$ xo $\nu$  [xai]  $E\dot{\iota}[\mu o\lambda\pi\iota\delta\tilde{o}\nu$ ? Giebt  $\tau o\dot{o}s$   $\nu\dot{\epsilon}o\nu s$   $\mu\dot{\nu}\sigma\tau\alpha s$  die Erklärung? Ich werfe die Frage auf, ohne sie zu verfolgen.

Athen.

ADOLF WILHELM.

#### AEMILIUS PROBUS.

L. Traube hat (Sitzungsber. der Münchener Akademie 1891 S. 409—421) überzeugend nachgewiesen, dass der Aemilius Probus, dem unsere Handschriften scheinbar die Autorschaft der Cornelianischen Vitae excellentium ducum exterarum gentium zuschreiben, in Wahrheit nur ein Gelehrter oder Litteraturfreund aus dem fünften Jahrhundert gewesen ist, welcher, im Anschluss an frühere Arbeiten seines Vaters und Grossvaters, dem Kaiser Theodosius II

einen Codex mit Excerpten aus dem Originalwerke des Nepos de historicis latinis überreicht hat. Traube schließt seine lichtvolle Beweisführung mit den Worten: "wenn der Kaiser, den die Verse anreden, Theodosius II ist, wer ist der Probus, der sie verfasst hat? Diese Frage ist zunächst unbeantwortbar, da wir einen Aemilius Probus sonst nicht nachweisen können".

Vielleicht hilft uns hier eine stadtrömische Inschrift weiter, die zwar nicht ganz unedirt ist, aber in ihrer Zerstückelung bisher nicht richtig gewürdigt werden konnte. Im Colosseum sind im Jahre 1876 und 1879 zahlreiche Fragmente von der Marmorcornice gefunden, welche das Brüstungsgitter des untersten und vornehmsten Zuschauerplatzes, des Podiums, trug.1) Blöcken sind eine Menge von Eigennamen, fast stets auf Rasur, mehr oder minder sorgfältig eingehauen: Namen, die man ihrer Form nach ohne weiteres Mitgliedern vornehmer Familien aus später Kaiserzeit zuschreiben wird, welche das Recht hatten, an den betressenden Stellen des Podiums ihre Ehrensessel auszuschlagen.2) Bei genauerer Untersuchung findet man, dass sich die sämmtlichen Inschriften auf eine ziemlich kurze Epoche beschränken lassen. Sie sind nämlich jünger als die Beschädigung, welche das Amphitheater durch das furchtbare Erdbeben 443 n. Chr. erlitt, bezw. als seine wahrscheinlich zu den Vicenpalien Valentinians Ill 445 fertig gewordene Wiederherstellung.") Zwischen diesem Jahre

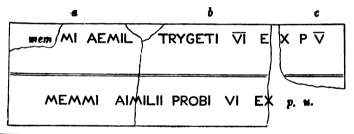
<sup>1)</sup> Das wenige was vor 1876 von den Bau- und Sitzinschriften des Colosseums bekannt war, findet man CIL VI n. 1796 p. 404. 405; die Funde von 1876 in den Addenda zu VI, 1 p. 556-862. Lanciani hat sodann bull. comun. 1880 p. 211-282 sowohl die früher bekannten als die 1878/79 daza gefundenen Stücke zusammengestellt; das Material ist bedeutend vermehrt, aber in Bezug auf Sichtung und historische Verwerthung bedeutet die Arbeit keinen Fortschritt. Nach wiederholter Revision habe ich in den Addenda zu VI (p. 3199-3224, n. 32085-32263) eine neue Ausgabe der sämmtlichen Inschriften gegeben.

<sup>2)</sup> Verschieden von dieser Serie sind die auf einer älteren Cornice (aus weissem Marmor, mit attischem Basisprofil) eingegrabenen Inschriften, welche bei der Restauration des Baues unter Valentinian III verwendet wurden für eine lange auf ihrer Rückseite mit Riesenbuchstaben (30 cm) eingehauem Bauinschrift (CIL VI 32086. 32087). Diese enthalten keinen Individualnamen sondern nur Gentilicia, welche wohl meist dem vierten Jahrhundert angehörer (s. Lanciani bull. comun. 1889 p. 245—249; CIL VI 32099—32151).

<sup>3)</sup> Die Stellen der fasti Vindobon. (Mommsen chron. min. 1, 301): Ai. consulibus (Maximo et Paterie, 443 p. C.) terrae motus factus est Roma

und der Epoche des Theoderich sind die Namen dieser Podiumsinschriften ausnahmalos anzusetzen. Unter den historisch nachweisbaren Persönlichkeiten seien erwähnt: Ruflus Postumius Festus. Consul 439 (CIL. VI 32202): Messius Phoebus Severus, Consul 470. hier zuerst mit vollständigem Namen (C. 32188, 32189); O. Aurelius Memmius Symmachus, der Schwiegervater des Boethius, Consul 485 (C. 32162); Flavius Theodobius Valila, comes et magister utriusque militize i. J. 471 (C. 32169, 32221; vgl. Nuovo bull. di archeol. cristiana 1900 p. 171 ff.); Caecina Decius Acinatius Albinus, Consul 493 (C. 32165). Auch einige litterarisch wohl bekannte Namen begegnen uns unter diesen Mitgliedern der römischen Aristokratie des fünften Jahrhunderts: So Ruflus Turcius Apronianus, Consul 491, dessen Name in der Subscription des uralten Mediceus des Vergil vorkommt (C. 32203); Vettius Agorius (Basilius Mavortius), Consul 527, der das Corpus der horatianischen Gedichte emendirt bat (C. 32163).

Drei Stücke des Podiumsgesimses vereinigt') ergeben nun ingende Inschrift:



et ceciderunt statuae et portica nova, sowie des Paulus Disconus hist. Rom. 13, 16: sub his diebus tam terribili terrae motu Roma concussa est, itt plurimae eius acdes aedificiaque corruerint, sind, wie schon von früheren, se auch von Henzen (C. VI p. 392 n. 1763 zur Bauinschrift des Rufius Caecins Felix Lampadius) mit der Wiederherstellung des Amphitheaters unter Theodesius und Valentinian in Verbindung gebracht worden. Durch einen puren Druckfehler ist C. VI a. a. O. als Jahr der Zerstörung 422 angegeben, was Lauciani regelmässig wiederholt (bull. a. a. O. p. 221; Ruins and excavations p. 374). — Dass die Wiederherstellung im Jahre 445 fertig geworden ist, kann man vermuthen aus der grossen leider sehr lückenhaften Inschrift C. 32088: d. n. Pla]cidus Valo[nti]nianus perennis Aug[us]tu[s e]t princeps [two]ctissimus . . . . impe]rii vicen[nalibus . . . .

1) Die Stücke sind, ohne dass ihr Zusammenhang erkannt ist, publicirt CIL VI 1796 add. p. 858 n. 19 (— b). 22 (— a) und von Lanciani bull. comun. 1889 p. 254 n. 116 (— b). p. 255 n. 126 (— a). p. 264 n. 195 (— c). Ver-

Es ist mir sehr wahrscheinlich, dass dieser vir inlustris Memmius Aemilius Probus, Stadtpräsect (die Ergänzung ex p. u. ist durch zahlreiche Beispiele gesichert) in einem unbekannten Jahre, aber sicher um die Mitte des sünsten Jhdts., kein anderer ist, als der Aemilius Probus, der dem Kaiser Theodosius II seine Excerpte aus den Vitae des Cornelius Nepos gewidmet hat.

Für die Zeitbestimmung kann noch angeführt werden, dass der Memmius Aemilius Trygetius, dessen Name auf dem oberen Rande derselben Steine steht, und der mit Probus ohne Zweisel verwandt war,¹) identisch sein wird mit dem Trygetius vir prasfectorius, mit dem Papst Leo i. J. 452 (Prosper z. d. J. bei Mommsen chron. min. 1, 482) dem Attila entgegen ging.³) Wer der gleichfalls litterarisch thätige Vater und Grossvater des Probus gewesen ist, darüber gewinnen wir freilich aus der Colosseumeinschrift zunächst keinen Anhalt; aber vielleicht wird es einmalglücken, mit Hülfe neuer Funde auch diese beiden Persönlichkeiten in das Stemma der Memmier, welche zur höchsten Aristokratie Westroms kurz vor seinem Falle gehörten,³) einzureihen.

Rom. CH. HUELSEN.

#### ZU ARISTOPHANES.

In dem vierstropbigen Liede, in dem der Chor der Vögel über die auf seinem Fluge durch die Welt beobachteten Θαυμάσια berichtet, ist der 8. Vers in den drei ersten Strophen ein katalektischer, in der vierten ein akatalektischer trochäischer Dimeter:

einigt habe ich sie C. 32187. Von der Wiedergabe gänzlich zusammenhangsloser Buchstabenspuren, die zwei oder drei älteren radirten Inschristen augehören, ist hier abgesehen.

<sup>1)</sup> Dass die Mitglieder derselben Familie ihre Sitze im Amphitheater beisammen hatten, ist an sich einleuchtend und wird bestätigt durch Fälle wie C. 32202, wo nebeneinander Rufius Postumius Festus (Consul 439), Rufius Valerius Messalla, Rufius Synesius Hadirianus (Stadtpräfect unbekannten Jahres) verzeichnet sind.

Auch der Trygetius comes rerum privatarum in occidente, an dea das Schreiben vom Jahre 423 cod. Theod. 11, 20, 4 gerichtet ist, könnte derselbe sein.

<sup>3)</sup> Ausser Q. Fabius Memmius Symmachus (oben) sei noch hingewiesen auf Memmius Vitrasius Orfitus, Stadtpräfect 355—359 (CIL VI 1739—1742).

1477 - λως δὲ δειλον καὶ μέγα
1489 ἀσφαλὲς ξυντυγχάνειν
1560 - μνόν τιν', ἡς λαιμοὺς τεμών
aber 1701 Γοογίαι τε καὶ Φίλιπποι.

at daher, um wenigstens zwischen den beiden letzten Strophen Responsion herzustellen, an V. 1560 herumgedoctort, nicht e zum Vortheil des Ausdrucks und des Sinnes. Aber auch glücklichsten Vorschlag würde man entgegenhalten müssen. eine solche metrische Schrulle, wie sie hier angenommen ohne Beispiel und schon an sich ganz unglaublich ist. phanes sollte zwei einander im übrigen völlig gleiche Strophengebaut haben, die sich nur dadurch unterschieden, dass das einen katalektischen, das andere an derselben Stelle einen ektischen Dimeter aufwies? Nein, wollte Aristophanes zwei piedene Strophenpaare dichten, so würde er sie auch metrisch r differenzirt haben als durch Katalexe und Akatalexe in einzigen Zeile. Wollte er aber ein vierstrophiges Lied dichten ad dies ist gewiss der Fall -, so musste er auch alle vier hen einander völlig gleich gestalten. Die doch wahrlich am ten liegende Frage, ob die Verderbniss nicht vielmehr in 01 steckt, scheint nie ernstlich erwogen worden zu sein. doch bietet dieser Vers auch sachlich grossen Anstoss. zu zeigen, muss ich die ganze Strophe hersetzen, V. 1694 ff.:

έστι δ' έν Φαναΐσι πρός τῆι
1695 Κλεψύδραι πανοῦργον έγγλωτογαστόρων γένος,
οῦ θερίζουσίν τε καὶ σπείρουσι καὶ τρυγῶσι ταῖς γλώτ-

ταισι συχάζουσί τε· βάρβαροι δ' εἰσὶν γένος,

1700 Γοργίαι τε καὶ Φίλιπποι.
κάπὸ τῶν ἐγγλωττογαστόρων ἐκείνων τῶν Φιλίππων
πανταχοῦ τῆς ᾿Αττικῆς ἡ
γλῶττα χωρὶς τέμνεται.

zu dem an der Klepsydra hausenden Sykophantengeschlecht rischer Herkunft auch der ausserdem in den Wespen 421 und Landleuten fr. 113 Kock erwähnte Gorgiasschüler Philippos It wird, ist verständlich. Denn dass dieser seine bei Gorgias erworbene Redesertigkeit praktisch in Prozessen verwerthete, lehrt die Wespenstelle

ols y' aralesar Ollerror er olnger vor logylou,

... und der Vorwurf der ferla war ja gegen die attischen Bürger damals an der Tagesordnung. Aber wie konnte sich derselbe Vorwurf auch gegen seinen Lehrer den Leontiner Gorgias richten, der gur nicht attischer Bürger war und bei dem die Verdächtigung, dass er barbarischer Herkunst sei, geradezu absurd geklungen hätte? Und wer hat je gehört, dass dieser vornehme Mann sich in des attische Prozesstreiben gemischt hätte? Weder als Barbaren nech als Sykophanten konnte ein Mensch von gesunden Sinnen den Gorgias bezeichnen. Und in der That ist ja auch im Folgendes nur noch von den Ollerrool, nicht auch von den Fogylei die Rede.

Ich meine, die Heilung liegt auf der Hand und wird von dem Leser aus dem Wespenvers schon längst entnommen sein; es ist zu schreiben:

βάρβαροι δ' εἰσὶν γένος καὶ φίλιπποι Γοργίου.

Die Schilderung behält zunächst noch ihren allgemeinen, fingirt ethnographischen Charakter; jene Έγγλωττογάστορες sind ein barbarischer Stamm, der, wie andere Barbarenvölker, Rossezucht treitt. Die persönliche Beziehung kommt erst durch den Zusatz Γοργίου hinein; φίλιπποι Γοργίου ist gesagt, wie in demselben Liede V. 1481 ἀσπίδας φυλορροεί; das Object ihrer Rosseliebhaberei ist Gorgias. Zugleich aber bedeutet es, Leute wie der Gorgiasschüler Philippos. Ein Wortspiel, das wieder einmal beweist, wie absurd die großen Anfangsbuchstaben sind. Die Herausgeber würden besser thun, sowohl hier als V. 1702 φιλίππων, dagegen V. 1696 und 1702 Ἐγγλωττογαστόρων drucken zu lassen; denn dieses ist als Ethnikon gemeint.

Rom.

C. ROBERT.

## PARALIPOMENA ZU EUKLID.

(Vgl. S. 46 ff.).

IV.

Ueber einige der in der Ausgabe gar nicht oder unvollständig verwertheten Handschriften kann ich jetzt näheres mittheilen.

Neu hinzugekommen ist ein sehr altes Fragment, das H. O m o n t in der Marciana unter Morellis Papieren aufgefunden und Revue des études grecques VII (1894) S. 373 ff. publicirt hat. 8 Pergamentblätter (die Lage xy) einer Hs. des X. Jahrhunderts, sach Format und Schristcharakter aus derselben Schreiberschule wie P, ausbewahrt mit anderen Resten 1) in der Marciana als Cl. XIV 232 (Morelli 420 - XCIX 3). Nach Omonts Collation stimmt die Hs., die vol. III S. 216, 18 πρότερον - 260, 8 ΔΕ enthält, mit den theonischen Handschristen S. 218, 12. 14. 21; 224. 1. 4. 18 -21 (nur fehlt 18 καὶ-20 ἀπὸ ΓΑ wegen des Homoioteleutons, das nur bei der Lesart Theons da ist); 226, 2.6; 228, 1.13; 230, 6. 9; 232, 1. 8. 20. 21; 234, 2 (mit einer Umstellung). 7. 11. 13. 17; 236, 20; 238, 20 (προσαρμόσει). 21; 240, 4. 14. 20. 23. 25; 242, 1. 5; 244, 26; 246, 2. 15; 248, 2. 11. 12. 16 (mit Lucken); 250, 1-2 (Lucke). 9. 11-13; 252, 7; 258, 22; mit den meisten theonischen S. 216, 25; 234, 2; 238, 10. 20; 250, 5. 16; 252, 18; 254, 12. 16; 256, 1 (BFb); 240, 3; 256, 6. 23 (BVb); 218, 11. 15; 222, 7 (γείνονται); 246, 25; 256, 14 (FVb); 250, 16 (BFV); mit BF 216, 19; 218, 1; 238, 17; 254, 6; mit BV 220,

<sup>1)</sup> Die übrigen griechischen sind: 1) 2 Pergamentblätter in gr. 4°, sec. XIII, Martyrologium. 2) 2 halbe Foliobl., membr. s. XI, eine Predigt. 31 1 Foliobl., membr. s. XI, Martyrologium. 4) 2 Pergamentbl. 16°, s. XII —XIII, die Psalmen? 5) 8 Bombycinbl. 16°, s. XIV, Theologie; fol. 7<sup>ν</sup> τοῦ Βουλγαρίας κυροῦ Θεοφυλάκτου ἐρμηνεία ἐς τὰ εἰαγγέλια: ἐκλογή, inc. καὶ ἀνοίξαντες τοὺς Ͽησαυρούς. 6) 3 Foliobl., chart., modern, Verzeichniss der Reden des Athanasios mit Angabe der Blätterzahl. 7) 2 Bl. kleinfol., chart. s. XV, eine christliche Chronik (über August und Tiber), inc. ἐκεῖνόν τε ἀπωδύρετο, des. κατὰ τῆς τοῦ χῦ διδασκαλίας. 8) 16 Foliobl., chart. s. XV, Schluss von Euripides' Hekabe mit Scholien, Orestes mit Hypothesis und Scholien, numerirt 130—145. 9) 16 Foliobl., chart. s. XVI, Einleitung und Commentar zur Aristocrates, numerirt 146—161.

15; mit Bb 244, 17; Fb 236, 13; Vb 220, 6; 248, 10; F 236, 10; 250, 12 ( $\mu \acute{e}\nu$ ); B 238, 14; V 220, 14 (vgl. 224, 14); b 258, 7. Eigenes hat die Hs. wenig und von Werth nichts als  $\mathring{\alpha} \mathring{\lambda} \acute{\rho} \psi \nu$  statt  $\mathring{\lambda} \acute{\rho} \psi \nu$  in der mit PBVb gemeinsamen Ueberschrift S. 224, 5 (not. crit.). Dagegen ist es von Interesse, dass sie ein paar Mal mit P stimmt, nämlich in der Weglassung von S. 222, 3—5,  $\chi \alpha \wr \epsilon \iota \tau \alpha$  S. 226, 11 (so aber gegen alle Hss. auch S. 228, 6; 234, 18),  $\mathring{\alpha} \varrho \alpha$  om. S. 230, 15,  $\mathring{\delta} \pi \varepsilon \varrho$   $\mathring{\epsilon} \mathring{\delta} \varepsilon \iota$   $\mathring{\delta} \varepsilon \iota \mathring{\delta} \varepsilon \iota \mathring{\delta} \varepsilon \iota$  S. 230, 17,  $\mathring{\delta} \grave{\epsilon} \mathring{\gamma}$  S. 232, 17,  $\mathring{\tau} \acute{\sigma} \tau \varepsilon$  S. 250, 8 (so auch A). Für Theons Ausgabe scheiden also die an diesen Stellen verworfenen Lesarten aus; sie gehören nicht ihm, sondern dem gemeinsamen Archetypus von BFVb.

Dasselbe ergiebt sich, wie vorauszusehen war (V S. LI), durch die weitere Untersuchung der theonischen Hss. auch für andere Stellen. Einige solche sind schon II S. VII (242, 8), XI (286, 13), XIV (314, 12; 318, 13 ff.), XVI (328, 13), XVIII (336, 8), XXI (376, 21) aus bq nachgewiesen. Dass in q die Worte II S. 224, 17  $\times \alpha i$ —18 E übergeschrieben sind (aber von erster Hand), die in P fehlen, muss Zufall sein. Aus b dagegen kann ich jetzt folgende Stellen hinzufügen:

194, 17 n δίο om. I S. 144, 6 ἐστίν om. 214. 7 The om. 236, 3 ΑΗΒ ΔΘΕ 240, 16 δεῖξαι 244, 8 τε 258, 3 γάρ 17 ZH 272, 14 δέ 274, 7 HA 296, 1 ΓΔ 12 ἐπαφίς 298, 9  $A\Delta B$  vgl. noch S. 126, 22  $\alpha \pi \delta$  om. P, supra m. 1 b 34, 20 των μέν 134, 16 ξοτι 400, 10 xal om. (wie \$ und Laur. 28, 2), dazu bedeutungslose Kleinigkeiten I S. 168, 8 οὐδέ, II S. 68, 21 ἔγει, 192, 6 ἀεί, 412, 19 ἀλλά, und einige Stellen, wo b mit P und einigen theonischen Hss. stimmt (hier sind wesentlich solche Stellen verzeichnet, die von meinem Text abweichen) I S. 120, 8 und 11 (PV, corr.), 132, 21 (Pp), 138, 5 (PSp, corr. m. 2), 142, 4 (PBVS), 144, 18 (PVS), 150, 5 (AB = Pp), 152, 20 (PF, mg.  $\gamma \rho$ .  $\epsilon l \nu \alpha \iota$ ), 174, 2 (PBV), 182, 13 (PBV), 186, 19 (PV), 188, 23 (PBFV), 192, 21 (PVp), 196, 14 (PVp), 198, 23 (Pp), 202, 2 (PBF), 236, 6 (PB, at om.), 264, 17 (PBFV), 318, 18 (PF), II S. 38, 3 (PBp), 52, 4-5 (PBFV), 68, 28 (PBpq), 72, 9 (PBp), 186, 14 (PBp), 392, 3 (PVq, S, Laur. 28, 2), 400, 3 (PF), 10 (PSA). Zweifelhaft sind II S. 74, 19 (ΓΔ), 146, 1 (ΠΡ) wegen Correcturen in P und I S. 266, 24 (BZ b, aber B in ras.); II S. 84, 23 ( $\Gamma\Delta E$ ) scheint auf Zusall zu beruhen, da b im folgenden nicht mit P geht (Z. 24 BAT TAE ATB, Z. 25 AET). Es ist nicht ausgeschlossen, dass die eine oder die andere dieser

Lesarten aus einer Hs. der P-Classe als Variante eingedrungen sein kann; die Spur eines solchen Vorgangs ist Il S. 4, 13 erhalten, wo b hat: έξης ένλ πλείους δμοίως αν. also eine sinnlose Combination der theonischen Lesart: Evi mlatove, we mit der von P: ὁμοίωσ ώς (am Rande steht von erster Hand γρ. έως άν -FV); I S. 242, 11-12 hat b im Text ABE (- PFV) - $BAE(P, F? V?) - \Gamma E(P, V?) - EA(P, F? V?)$ , am Rande man. 1 EAB (Bp) — EBA (Bp) — AE (F) —  $E\Gamma$  (Bp) und zu ΑΓΕ Z. 12 εαγ, zu ΓΑΕ Z. 13 εγα. Aber die geringe Zahl und Beleutung der Uebereinstimmungen schliessen eine systematische Contamination (wie sie in SA stattgefunden hat) gänzlich aus; b bleibt eine rein theonische Hs. und ihre Uebereinstimmung mit P ist, wo kein Zufall obwaltet (vgl. V S. XXXIX), für Theons Ausgabe beweisend. Um diese Hs. ganz zu erledigen (für B. I, X, XI 1-35, III sind ihre Lesarten in den Apparat aufgenommen, für VII 13 -IX 15 s. vol. II S. VI ff., for XI 36-XII s. vol. III app. 2, for de Scholien näheres in Om Schol. S. 37 ff.) gebe ich hier eine Collation der noch ausstehenden Theile (B. II-VI, VII 1-12, IX 16-Schluss); Kleinigkeiten orthographischer Natur, v Emekavortwor u. a. Obergehe ich und füge gleich einige Mittheilungen über 8 hinzu zur Vervollständigung der oben gegebenen, sowie über laur. 28, 2 (1), der uns noch beschäftigen wird.

## h stimmt

| nit Theon       | mit einigen theon. Hss.                 | hat eigenes                                                          |
|-----------------|-----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| 18. 128, 13     | I S. 118, 18 == V                       | I S. 118, 18 mg. m. 1:                                               |
| -16             | 120, 12-13 = V m. 1  (vgl.)             | γο. τοις ύπὸ τῶν Α,                                                  |
| 130, 15         | $\mathbf{F}$ , die andere Lesart $mg$ . | ΒΔ καὶ ὑπὸ Α, ΔΕ                                                     |
| 130, 16 (τό     | m. 1)                                   | καὶ ἔτι ὑπὸ τῶν Α,                                                   |
| st. τά wie      | 122, 7 — BFV, SI                        | ΕΓ περιεχομένοις δο-                                                 |
| SI)             | 124, 1 - Fp, 24 - V                     | <b>3ογωνίοις</b>                                                     |
| 138, 13         | 126, 7 = Vp, 15 = Vpl,                  | 126, 20 διά] καὶ διά                                                 |
| ( <b>—</b> B)   | 16 — Vpl, 20 — Vp                       | 24 $l\sigma\eta$ — 26 $\Gamma B$ om.                                 |
| 150, 1. 2.      | 128, 14 — V                             | 136, 26 τετφάγωνα om.                                                |
| 23 (S)          | 130, 13 ἴση ἐστίν — V                   | 140, 4 nach έστίν ras.                                               |
| 170, 21. 22     | m. 2, 1                                 | 10 — 12 litt., vgl. V                                                |
| 17 <b>2</b> , 6 | 132, 9 <b>—</b> p (προκειμένη,          | Z. 3                                                                 |
| 180, 9          | προσχειμένη β)1)                        | 142, 11 $\tau \tilde{\eta} \varsigma$ ] mut. in $\tau o \tilde{v}$ , |

<sup>1)</sup> Ueber  $\beta$  s. vol. V S. XI.

| 182, 8                   | 132, 12 ώς ἀπὸ μιᾶς ἀνα-                                 | τῆς supra m. 1,                               |
|--------------------------|----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| 194, 24                  | γραφέντι pS                                              | τοῦ β τομῶν] :                                |
| 196, 11. 18              | 26 — Vp                                                  | 146,8 AZ T AE                                 |
| 202, 8                   | 134, 7 $\Gamma B = SI$ 13 =                              | mg. m. 1 yo. AZ                               |
| 208, 23                  | Vp, Sl 20 - Fp, επερ                                     | 150, 9 HZ] corr. ea                           |
| 218, 3                   | έδει δείξαι om BFV                                       | 152, 4 ια'] τα u. s.                          |
| 226, 5. 8. 9.            | 136, 3 - BV, S 6 =                                       | 154, 7 τὸ ZK —                                |
| 10                       | BFV, S                                                   | supra m. 2 (ZK                                |
| 228, 24                  | 138, 24 τέσσαρα und τά                                   | ex $\Gamma H$ )                               |
| 230, 4. 5                | om. — p                                                  | 162, 3 της om.                                |
| 232, 4. 23.              | 140, 3 == Vp 4 == Vp                                     | 170, 5 τοῦ] τό με                             |
| 24                       | 9 = Vp  21 = Vp, S                                       | — 7 ⊿BE mg. #                                 |
| 234, 22                  | $25 - V_{\rm P}, S  27 - V_{\rm P}$                      | <b>10 ἐλάσσων</b> 11 α                        |
| 238, 16                  | (S m. 2)                                                 | ύπό 17 ποιἢ                                   |
| 242, 4. 12               | 142, $20 = V_p$ $25 = V_p$                               | mg. ἐν ἄλλφ δεί                               |
| 244, 17. 22              | 144, 7 — Vp 13 — BVp, S                                  | cf. F                                         |
| 248, 4. 15               | $14 = V_p$ $16 = V_p$                                    | 172, 20 (ἄρα om.)                             |
| 250, 8. 9.               | 19 = Vp  23 = BVp, S                                     | corr. in ăpa m. 1                             |
| 19. 23                   | 27 <b>—</b> p                                            | 24 pr. ἄρα om.                                |
| <b>252</b> , 13          | 146, 4 - BF, S                                           | 174, 21 τέμνει δίχα                           |
| 254, 2. 15               | 148, 4 - BVp, S 5 - p                                    |                                               |
| 256, 7. 17.              | $12 = p \qquad 13 = Fp$                                  | έν ἄλλφ δεὶξαι                                |
| 18                       | $17 = p  20 \ \Delta HB$                                 | 178, 22 "ioai] mg.                            |
| <b>258, 6. 23</b>        | -HB in ras. (⊿BH VS)                                     | τοῦ εὐθεῖαι                                   |
| 260, 6                   | 21 = p  26 = p                                           | 180, 10 BZ] ZB                                |
| 262, 5 ἄρα               | 150, 1 = p 2 $A\Gamma$ = p                               | -                                             |
| $\Delta\Gamma\Lambda$ (A | $3 \Gamma E = P \qquad A\Gamma, \Gamma E$                |                                               |
| del.), 13.               | = p  4 = Vp  6  AE                                       | 184, 6 mg. $\gamma \varrho$ . $\epsilon i$    |
| 14                       | = p 8 $HZ$ $=$ BV, S                                     | ή ἔγγιον, cfr. p                              |
| 264, 5. 7.               |                                                          | 8 ἴσαι] εὐθεῖαι,                              |
| 8                        | 9 ΖΕ τετράγωνον - V                                      | γę. ἴσαι, ebenso 1                            |
| 266, 17                  | 11 — Vp                                                  | 188, 20 ἴσαι] εύθεῖ                           |
|                          | 152, $14 = B$ , $S = 17 = p$                             |                                               |
|                          | 22 ZA pr.] AZ = S                                        | ήχθωσαν                                       |
|                          | 25 = Vp  26 = Vp                                         | 198, 3 $\hat{\eta}$ ] $\alpha \hat{\iota}$ 11 |
|                          | 154, 1 = Vp   13 = p                                     | corr. ex toū                                  |
|                          | 156, 1 == V                                              | 200, 1 τὸ κέντρον 1                           |
|                          | 158, 11 $\tau \hat{\varphi}$ ] $\tau \hat{o} = S$ (corr. |                                               |
| 280, 9. 11.              | m. 2) 16 = p 24 = Vp                                     | AI'm.2                                        |

| 14 20                      | 160, 14 - p (mg. ye. BA)                                                          | 1904 19 471 4- in res              |
|----------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|
| 22. <b>2</b> 3             | 20 - Vp                                                                           | m. 2, ebenso 20                    |
| 282, 1. 3. 8.              | •                                                                                 | 206, 6 µér em.                     |
| 22                         | 9 == V (τῶν οm.) 19                                                               | 210, 24 AE] cerr. ex               |
| 284, 2. 5                  | = FV, 1                                                                           | △E                                 |
| (ἐγγεγράφ-                 | 168, 18 — F                                                                       | 214, 23 άπτομένην :                |
| $\vartheta\omega$ ). 12.   | $170, 16 = \varphi$                                                               | 216, 12 Tig] corr. ex Ti           |
| 14. 18                     | 172, 2 = F  6 = BVp, S                                                            | rec.                               |
| 286, 24. 26                | 174, 18 = BFV                                                                     | 218, 17 τῆς] corr. ex τῆι          |
| 288, 15. 16.               | 176, 2 - BFV 16 - BVp                                                             | rec.                               |
| 17                         | 178, 2 - Vp 22 - BVp                                                              | 220, 18 αὐτῷ om.                   |
| 290, 15. 21                | 180, 11 <b>—</b> FV                                                               | 22 ró om.                          |
| 292, 3. 4. 6.              | 182, 8 == V 19 == V                                                               | 228, 10 mg. γρ. έπεὶ               |
| 7. 14. 15                  | 184, 10 - F 15 - BFV                                                              | ov 13 lon                          |
| 294, 4 ET                  | (18 ἐλαχίστη — 19 ΑΗ                                                              | έστίν 14 ἴση ἐστίν                 |
| E⊿                         | om.)                                                                              | 232, 2 lon toxiv                   |
| เช่งะเพิง                  | 186, 4 EM - V (1 δέ                                                               | 6 Estiv] elsiv EAZ                 |
| om.                        | om. 10 προσκείσθω)                                                                | τμήματι                            |
| EA EB                      | 188, 1 - BV (mg. γρ. ἴση                                                          | 234, 2 μία] ἡ μία                  |
| 296, 9 twr,                | $\delta \epsilon = F_p(V)$ 11 —                                                   | $236, 5 AK] KA \Delta A$           |
| 11. 18                     | BVp 13 = V 14 = BFV                                                               | AA 6 ἴσοι] ἴσοι οί                 |
| 298, 6. 7.                 | 190, $14 = BV$ 22 = $Vp$                                                          | 12 ΔΘΕ περιφερεία                  |
| 15. 19                     | 25 xalom. — V βάσις                                                               | = B rec.                           |
| 302, 13                    | άρα = V (corr. in βάσις                                                           | 238, 3 loai] post ras. 2           |
| 304, 2. 4.                 | $\delta \epsilon m. 2$ ) $i\sigma \eta \epsilon \sigma \tau \ell = V$             | litt. 10 xai ênel]                 |
| 6. 7. 8.                   | 192, 1 $\gamma \alpha \rho = V \rho$ (corr.                                       | έπεὶ γάρ, mg. γρ.                  |
| 16. 17.                    | m. 2) $3 = FVp (\delta l \chi \alpha)$                                            | χαὶ ἐπεί                           |
| 18. 22                     | τέμνουσα) ὀοθάς τέμ-                                                              | 242, 2 δέ] δὲ αὐτοῦ                |
| 306, 2 xaì                 | $vei = FVp \qquad 19 \Theta, Z$                                                   | 16 ΓA] AΓ                          |
| ίπει έδείχ-                | = V 20 == BVp                                                                     | 250, 17 ZB] BZ                     |
| θη ή ΒΚ<br>τή ΚΓ ἴση,      | 194, 4 = BVp 8 = BVp<br>10 = BVp (ἀλλήλοις ή)                                     | 050 0                              |
| νη ΚΙ τοη,<br>καί έστι δι- | 196, 10 = BVp  12 = p                                                             | 252, 8 κύκλου τμῆμα, cfr. F 10 — F |
| πλη ή μέν                  | $15 - BV  23 - p\varphi$                                                          | 22 δοθή — 23 ἐστίν                 |
| θΚ τής ΒΚ                  | 198, 22 = BFp                                                                     | om. 24 ion fori)                   |
| ή δὲ KA                    | 200, 3 = Vp  9 = F                                                                | τμήματι Γ] Γ ἴση                   |
| της KΓ, cfr.               | $23 \text{ oùx om.} = \mathbf{F}  \mathbf{\hat{\epsilon}} \varphi \dot{\alpha} -$ | έστί, cfr. F                       |
| Theon                      | $\psi \varepsilon \tau \alpha \iota = BF$                                         | 254, 4 τῷ πρὸς αὐτή                |
|                            | (202, 1 xa3' om.)                                                                 | σημείω τῷ Α 9 ΖΒ]                  |
|                            | \                                                                                 | - 46 +                             |

|                        | 204, 3 <b>—</b> BFρ 20 ἄ <i>ǫα</i> ]       | BZ, cfr. F 14                   |
|------------------------|--------------------------------------------|---------------------------------|
| 310, 4. 10             | in ras. m. 2, cfr. V                       | om. 21 τῷ] τῇ                   |
| 312, 15                | 206, 2 — BVp 14 — p                        | <b>24 mg. ἐν ἄλλ</b> φ δεί      |
| 314, 18. 22            | 208, 16 pr. $AB$ ] $A\Delta B$ ,           | 256, 5 pr. 5 om. 6              |
| 316, 15                | c/r. V 19 — p 25 — p                       | om.                             |
| 318, 4. 10.            | 210, 26 = ρ 28 περιε-                      | 256, 14 EZ] EZ x                |
| 13.16.19               | χομένη, cfr. V                             | τὸ B                            |
| 320, 9. 16.            | 212, 9 — p                                 | 258, 24 AE, EΓ] e c             |
| <b>2</b> 5. <b>2</b> 6 | 214, 10 - B 11 - B                         | rec. 26 ἀλλά –                  |
| 326, 20 ZE             | EBA] $B$ $e$ $corr.$ $m.$ $2$ ,            | HZ mg.                          |
| <b>22. 23</b>          | cfr. V 13 - B 16 -                         | 260, 2 ZΓ] ΓZ 9:                |
| 328, 4. 17             | BVp 24 — p                                 | τῶν] ἀπὸ τῆς 14                 |
| 330, 17 ×αί            | 216, 7 — $V_P$ ( $H\Gamma Z$ , $H\Gamma$ - | εύθεζαι                         |
| 332, 4                 | in ras.) (23 έπτέσθω)                      | 262,5 ante ήτοι su              |
|                        | 218, 9 = Bp $12 = Vp$                      | ser. yág 26 ion to              |
| II S. 2, 7. 17         | 220, 6 — Bp                                | 264, 5 ΓZ] ZΓ                   |
| 4, 12                  | 222, 11 - BVp 13 - p                       | 270, 10 σχῆμα δέ                |
| 10, 20                 | 24 == BFV                                  | 13 đé om.                       |
| 14, 25                 | 224, 24 γὰρ ἐπί in ras.,                   | 272, 19 FA AZ in                |
| 16, 19 — B             | cfr. F 17 - p                              | rec. ή ΓΕ τῆ Δ                  |
| 18, 17                 | 226, 10 - p 18 - Fp                        | 274, 4 εὐθεῖα ή                 |
| 20, 12. 24             | 228, 1 — p 3 — p                           | ΘΑΓ γωνία, εξι                  |
| 22, 24                 | 10 <b>—</b> p 14 καλ βά-                   | 15 ζση ἐστίν                    |
| 24, 10                 | σις — BVp                                  | 278, 6 Ισογώνιον 🕠              |
| 26, 3                  | 230, 23 - BVp                              | τρίγωνον 22 ἄρα                 |
| 28, 4                  | 232, 1 — Bp $19 - F$                       | `                               |
| 30, 1. 5               | 234, 1 - Bp (ΒΑΓ τῆ                        | 280, 6 ἔσται] in ras.           |
| 32, 8                  | ύπὸ ΕΔΖ ἴση ἐστίν),                        | 16 xúxlov] supra                |
| 34, 24                 | mg. γρ. εὶ γὰρ ἄνισός                      | m. 1 18 $\delta \epsilon$       |
| 36, 7                  | έστιν ή ύπο ΒΗΓ τῆ                         | in ras.                         |
| 38, 2.15.20.           | ύπὸ ΕΘΖ, μία αὐτῶν                         | 282, 16 περιγεγραμ              |
| 22.23.28               |                                            | νου, mg. γρ. π                  |
| 40, 1                  | πρότερον, εί δυνατόν,                      | γραφομένου 21 .                 |
| 42, 15. 16             | μείζων ή ύπὸ ΒΗΓ                           | corr. ex ⊿Z                     |
| 44, 24                 | 236, 3 = BFp ελάττονι                      | 284, 18 ΕΖ εὐθείαι              |
| 46, 6. 13. 19.         | περιφερεία <b>—</b> FV                     | 286, 8 ἐστιν ἴση                |
| 24. 25                 | 238, 2 = FV  7 = BVp                       | 9 Ad Bd 14                      |
| 48, 20                 | 17 = V                                     | γε. έχατέρα 15                  |
|                        | 242, 2 = F 12 ywrla                        | γο. Τετράνωνον                  |
| , -                    | 2.2, 2 — · 12 / W/64                       | / <del>4. 1016</del> m/m, m, 0, |

| 7. 9            | ή = FV 19 αἱ δύο                                    | 288, 9 τῆ ΑΓ ἡ ΗΘ                                                                      |
|-----------------|-----------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| 11. 13.         | — F 21 — Bp                                         | 19 ZHOK] corr. ex                                                                      |
| i. 19. 25       | 244, 5 ἐσειν ὀρθῆς - Bp                             | ZHO rec.                                                                               |
| l <b>0. 22</b>  | 7 - BVp 8 AHB -                                     | 290, 13 mg. γρ. παραλ-                                                                 |
| ?. <b>8. 23</b> | BFp 13 περιεχομένη                                  |                                                                                        |
| 27              | γωνία όρθή, cfr. F                                  | τά 15 ή μεν ΑΔ                                                                         |
| .8 <b>. 26</b>  | 14-BFp 16 80 9810v                                  | 25 K σημείοις 26 mg.                                                                   |
| 16. 17.         | περιεχομένη, cfr. V                                 | γρ. εί γὰρ τεμεῖ αὐτάς                                                                 |
| . 22. 24        | $20 = BV \qquad 21 = BVp$                           | 292, 4 Κ σημείων, cfr. F                                                               |
| <b>!. 4. 5.</b> | (τμήματι <b>οm.</b> )                               | 19 έστιν ἴση 21 <b>m</b> g.                                                            |
| 14              | 246, (1 ywria om. 4-7                               | γο. ΑΒ ΒΓ ΒΓ ΓΔ                                                                        |
| 5.16. <b>28</b> | $mg. m. 1)^{1}$ 21 - Bp                             | ΓΔ ΔΑ ( <b>—</b> B)                                                                    |
| •               | 250, 9 ἄρα, cfr. FV 10 -                            | 294, 6 κέντοψ μέν τῷ Ε                                                                 |
| l. 11           | Bρ 12 <b>—</b> BVp ἀπὸ                              | διαστήματι δέ 10                                                                       |
| l. 16           | τοῦ Α σημείου - Βρ                                  | ယ်၄ om.                                                                                |
| ). 14           | 19 <b>—</b> Bp                                      | 296, 3 ΒΓ περιεχόμενον                                                                 |
| ρὸς τὸ          | 252, 1 καὶ ἐπεί — Βρ,                               | δοθογώνιον 4 ΑΓ                                                                        |
| 1Ε τρί-         | mg. γο. ἐπεὶ οὖν κύκλου                             | τετραγώνφ, cfr. F                                                                      |
| or mg.          | τοῦ ΑΒΕ 2 τοῦ ΑΕΒ                                   | $\begin{bmatrix} 8 & B \Delta \end{bmatrix} \Delta B & 24 \Delta \Gamma \end{bmatrix}$ |
| l)              | <b>χύχλου — Βρ</b> 14 <b>—</b>                      | ⊿- in ras. m. 2                                                                        |
| i               | $BVp \qquad 20 \Longrightarrow BVp, mg.$            |                                                                                        |
| . 20            | γο. καί έστιν ἴση                                   | 5 έστι οm. 8 διπλα-                                                                    |
| . 11            | 21 - BVp                                            | σίων, $mg$ . γρ. δι $\pi$ λ $\tilde{\eta}$                                             |
|                 | $254, 15 \implies V  22 \implies BVp$               |                                                                                        |
| .24. 27         | •                                                   | νιῶν, cfr. F 2 ΓΔΑ]                                                                    |
| 2. 24           | 258, 13 $\mu \dot{\eta}$ om. — BVp                  | ΑΔΓ διπλασίονα                                                                         |
| . 2. 4.         | $\mu \dot{\eta} \delta \iota \dot{\alpha} = B; mg.$ | έστι διπλή om.; mg.                                                                    |
|                 | μη έστωσαν δη αί ΑΓ,                                | γρ. τῆς ὑπὸ ΓΑΔ ἐστι                                                                   |
| 2. 15.          | ΑΒ διὰ τοῦ κέντρου                                  |                                                                                        |
| . 25            | 14 <b>κύκλου. cfr. F</b>                            | $6 \Gamma \Delta A \Delta \Gamma 21 \eta$                                              |
| 3. 4. 7         | 260, 22 - FV της ελης                               | ὑπὸ ΒΑΕ γωνία (cfr.                                                                    |
| 7 (BFp)         | $\tau \tilde{\eta} \varsigma = p \qquad 24 = V$     | F), mg. yo. ywria ή                                                                    |
| .21.22          | 25 — FV                                             | ύπὸ ΒΑΕ                                                                                |
|                 | 262, 2 = B                                          | $302, 7 \delta \epsilon \delta \delta \eta 10 \pi \epsilon \varrho \iota$              |
|                 | $264, 6 Z \Delta = BVp \qquad E \Delta$             | γεγοαμμένου, corr.                                                                     |
|                 | ■ BFV                                               | rec. 15 τὸ κέντοον                                                                     |

<sup>1)</sup> Dass b in diesem Porisma auffällig mit P stimmt (Z. 4 ή om., , ή γωνία, 6 έκτος, έάν 7 αί om.), macht es wahrscheinlich, dass es erst später nach einer theonischen Hs. nachgetragen ist, s. V S. XLVIII.

| 308, 23                        | 204, 3 - BFp 20 ἄρα]                                | BZ, cfr. F 14 xal                         |
|--------------------------------|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| 310, 4. 10                     | in ras. m. 2, cfr. V                                | om. 21 τῷ] τῆ                             |
| 312, 15                        | 206, 2 - BVp 14 - p                                 | 24 mg. ἐν ἄλλφ δεῖξαι                     |
| 314, 18. 22                    | 208, 16 pr. AB] AAB,                                | 256, 5 pr. 6 om. 6 τοῦ                    |
| 316, 15                        | cfr. V  19 - p  25 = p                              | om.                                       |
| 318, 4. 10.                    | $210, 26 = p$ $28 \pi \epsilon \rho \iota \epsilon$ | 256, 14 EZ] EZ κατά                       |
| 13.16.19                       | χομένη, cfr. V                                      | τὸ B                                      |
| <b>320</b> , 9. 16.            | 212, 9 - p                                          | 258, 24 AE, EΓ] e corr.                   |
| 25. 26                         | 214, 10 - B $11 - B$                                | rec. 26 ἀλλά — 27                         |
| 326, 20 ZE                     | $EBA$ ] $B \in corr. m. 2,$                         | HZ mg.                                    |
| 22. <b>2</b> 3                 | cfr. V 13 - B 16 -                                  | 260, 2 ΖΓ] ΓΖ 9 ὑπὸ                       |
| 328, 4. 17                     | BVp 24 — p                                          | τῶν] ἀπὸ τῆς 14 δύο                       |
| 330, 17 καί                    | 216, 7 - Vp (HTZ, HT-                               | εύθεζαι                                   |
| 332, 4                         | in ras.) (23 έπτέσθω)                               | 262, 5 ante ητοι supra                    |
|                                | 218, 9 = Bp  12 = Vp                                | scr. γάρ 26 ἴση ἐστίν                     |
| II S. 2, 7. 17                 | 220, 6 == Bp                                        | $264,5 \Gamma Z Z Z \Gamma$               |
| 4, 12                          | 222, 11 — BVp $13 = p$                              | 270, 10 σχῆμα δέ                          |
| 10, 20                         | 24 == BFV                                           | 13 δέ om.                                 |
| 14, 25                         | 224, 24 γὰρ ἐπί in ras.,                            | $272, 19 \Gamma A$ $AZ$ in ras.           |
| 16, 19 — B                     | <i>cfr</i> . F 17 — p                               | rec. ή ΓΕ τῆ Δ                            |
| 18, 17                         | 226, 10 - p 18 - Fp                                 | 274, 4 εύθεῖα ή 12                        |
| 20, 12. 24                     | 228, 1 - p  3 - p                                   | ΘΑΓ γωνία, cfr. B                         |
| 22, 24                         | 10 <b>—</b> p 14 καὶ βά-                            | 15 ἴση ἐστίν                              |
| 24, 10                         | σις <b>—</b> BVp                                    | 278, 6 Ισογώνιον ἄρα                      |
| <b>2</b> 6, 3                  | 230, 23 — BVp                                       | τρίγωνον 22 ἄρα om.                       |
| 28, 4                          | 232, 1 — Bp $19 = F$                                |                                           |
| 30, 1. 5                       | 234, 1 <b>—</b> Βρ (ΒΑΓ τῆ                          | 280, 6 ἔσται] in ras. rec.                |
| 32, 8                          | ύπὸ ΕΔΖ ἴση ἐστίν),                                 | 16 κύκλον] supra scr.                     |
| 34, 24                         | mg. γρ. εἰ γὰρ ἄνισός                               | m. 1 18 $\delta \epsilon$ ] $\delta \eta$ |
| 36, 7                          | έστιν ή ὑπὸ $BH\Gamma$ τ $	ilde{\eta}$              | in ras.                                   |
| <b>38, 2</b> . 15. <b>20</b> . | ύπὸ ΕΘΖ, μία αὐτῶν                                  | 282, 16 περιγεγραμμέ-                     |
| 22.23.28                       | έστι μείζων. ἔστω                                   | νου, mg. γρ. περι-                        |
| 40, 1                          | πρότερον, εί δυνατόν,                               | γραφομένου 21 ΑΖ]                         |
| <b>42, 15.</b> 16              | μείζων ή ύπὸ ΒΗΓ                                    | corr. ex 1Z                               |
| 44, 24                         | 236, 3 = BFp ἐλάττονι                               | 284, 18 ΕΖ εὐθεῖαι                        |
| 46, 6. 13. 19.                 | πε <b>ο</b> ιφεοεία — FV                            | 286, 8 έστιν ἴση                          |
| <b>24. 2</b> 5                 | 238, 2 = FV $7 = BVp$                               | 9 Ad] Bd 14 mg.                           |
| 48, 20                         | 17 == V                                             | γο. έχατέρα 15 mg.                        |
| 50, 8                          | 242, 2 - F 12 γωνία                                 | γρ. τετράγωνον                            |

| 11. 13.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 9              | η = FV 19 αἱ δύο                          | 288, 9 τη ΑΓ ή ΗΘ           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|-------------------------------------------|-----------------------------|
| 10. 22 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 11. 13.          | <b>— F</b> 21 <b>—</b> Bp                 |                             |
| 2. 8. 23 BFp 13 περιεχομένη γωνία ὀρθή, cfr. F 18. 26 14—BFp 16 εὐθειῶν περιεχομένη, cfr. V 2. 2. 24 20 — BV 21 — BVp 2. 4. 5. (τμήματι om.) 2. 14 246, (1 γωνία om. 4—7 5. 16.28 mg. m. 1)¹) 21 — Bp 2. 50, 9 ἄρα, cfr. FV 10 — Bp 2. 10 — Bp 2. 11 Bp 12 — BVp ἀπὸ 3. 16 τοῦ Α σημείου — Bp 3. 14 19 — Bp 2. 25, 1 καὶ ἐπεί — Bp, mg. γρ. ἐπεὶ οὖν κύκλου τοῦ ΑΒΕ 2 τοῦ ΑΕΒ 1) κύκλου — Bp 14 — BVp 2. 20 — BVp, mg. γρ. καὶ ἐστιν ἴση 3. 20 γρ. καὶ ἐστιν ἴση 3. 20 γρ. καὶ ἐστιν ἴση 3. 20 γρ. καὶ ἐστιν ἴση 3. 21 — BVp 3. 24. 27 256, 8 — Bp 22. 24 258, 13 μή οm. — BVp 12. 15. ΛΒ διὰ τοῦ κέντρου 14 κύκλου. cfr. F 13 κύκλου. cfr. F 14 ΔΛ (— B) 294, 6 κέντρψ μὲν τῷ Ε διαστήματι δέ 10 ὡς οm. 296, 3 ΒΓ περιεχόμενον ὀρθογωίνιον 4 ΛΓ τετραγώνψ, cfr. F 8 ΒΔ] ΔΒ 24 ΔΓ] Δ- in ras. m. 2 298, 4 ΔΛΓ] ΛΛΓ 5 ἐστι οm. 8 διπλασίων, mg. γρ. διπλή 300, 1 ΓΛΛ] ΛΛΓ γωνιῶν, cfr. F 2 ΓΛΛ] ΛΛΓ διπλασίονα ἐστι διπλῆ οm.; mg. γρ. τῆς ὑπὸ ΓΛΛ ἐστι διπλῆ 3 ΓΛΛ] ΛΛΓ 12. 15. ΛΒ διὰ τοῦ κέντρου 14 κύκλου. cfr. F 13. 3. 4. 7 260, 22 — FV τῆς δλης τῆς ωρ γρ. γωνία ἡ ὑπὸ ΒΛΕ γωνία (cfr. F), mg. γρ. γωνία ἡ ὑπὸ ΒΛΕ γωνία ἡ ὑπὸ ΒΛΕ γωνία ἡ ὑπὸ ΒΛΕ γωνία ἡ ὑπὸ ΒΛΕ γωνία γρ. γερραμμένου, corr.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | . 19. 25         | 244, 5 ἐσειν ὀρθῆς <b>—</b> Βρ            | ZHO rec.                    |
| 2. 8. 23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | .0. 22           | 7 — BVp 8 AHB —                           | 290, 13 mg. γρ. παραλ-      |
| 18. 26 18. 26 16. 17. 18. 26 16. 17. 20 = BV 21 = BVp 21 = Bp 220 = BV 21 = Bp 230 = Bp 246, (1 γωνία οπ. 4-7 3. 16 3. 16 3. 16 3. 16 3. 16 3. 16 3. 16 3. 17 3. 16 3. 16 3. 17 3. 18 3. 18 3. 19 3. 19 3. 19 3. 19 3. 19 3. 19 3. 19 3. 19 3. 20 48 2 τοῦ ΔΕΒ 1) 49 20 = BVp, mg. 7ρ. $χαι ἐστιν ἴση$ 3. 20 6. 11 11 21 = BVp 320 = BVp, mg. 7ρ. $χαι ἐστιν ἴση$ 3. 20 6. 11 21 = BVp 324, $βχρι επεὶ επεὶ επεὶ επεὶ επεὶ επεὶ επεὶ επε$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <b>2.</b> 8. 23  | ΒΕρ 13 περιεχομένη                        |                             |
| 16. 17.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 27               |                                           |                             |
| i. 22. 24       20 = BV       21 = BVp       292, 4 K σημείων, cfr. F         2. 4. 5.       (τμήματι om.)       14       16, (1 γωνία om. 4-7       19 έσειν ἴση 21 mg.         5. 16.28       mg. m. 1) ')       21 = Bp       γρ. AB BΓ ΒΓ ΓΔ         5. 16.28       mg. m. 1) ')       21 = Bp       γρ. AB ΒΓ ΒΓ ΓΔ         6. 11       Bp 12 = BVp       διαστήματι δέ 10       ώς om.         19 = Bp       μη διά επεὶ οῦν κύκλου       τοῦ ABE 2 τοῦ AEB       κύκλου = Bp 14 =         10       Βνρ 20 = BVp, mg.       298, 4 ΔΛΓ] ΛΔΓ       Δ- in ras. m. 2         298, 4 ΔΛΓ] ΛΔΓ       Δ- in ras. m. 2       298, 4 ΔΛΓ] ΛΔΓ         3. 20       γρ. καὶ ἐστιν ἴση       δ ἐστι οπ. 8 διπλασίων, mg. γρ. διπλη         3. 24. 27       256, 8 = Bp       258, 13 μη οπ. = BVp         22. 24       μη διά = B; mg.       μη διά = B; mg.         0. 11. 19       μη διά τοῦ κέττρου       λΛΓ διπλασίονα         12. 15.       ΛΒ διὰ τοῦ κέττρου       διπλη δπ λ λ γρ. τῆς ὑπὸ ΓΛΛ ἐστι         12. 25       14 κύκλου. cfr. F       διπλη 3 ΓΛΛ ΑΛ ἐστι         13. 4. 7       260, 22 = FV τῆς δλης       ὑπὸ ΒΛΕ         17 (ΒΕρ)       τῆς = p       24 = V         18. 21. 22       Ες Εν         26. 3 - β       Ε                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 18. <b>26</b>    | 14 — BFp 16 εὐ θειῶν                      | 25 K σημείοις 26 mg.        |
| 2. 4. 5. $(τμήματι om.)$ 14 246, $(1 γωνία om. 4-7)$ mg. m. 1) 1) 21 — Bp  250, 9 ἄρα, cfr. FV 10 — Bp  1. 11 Bp 12 — BVp ἀπὸ 3. 16 τοῦ Λ σημείου — Bp  19 — Bp  252, 1 καὶ ἐπεί — Bp, mg. γρ. ἐπεὶ οὖν κύκλου τοῦ ΛΒΕ 2 τοῦ ΛΕΒ  χύκλου — Bp 14 — BVp  3. 20 γρ. καὶ ἐστιν ἴση 6. 11 21 — BVp  254, 15 — V 22 — BVp 3. 24. 27 256, 8 — Bp  12. 4. 15. ΛΒ διὰ τοῦ κέντρου 1. 2. 4. μὴ διά — B; mg. μὴ ἔστωσαν δὴ αἱ ΛΓ, 12. 15. ΛΒ διὰ τοῦ κέντρου 14. 25 14 κύκλου. cfr. F  1. 3. 4. 7  260, 22 — FV τῆς δλης 17 (ΒFp) 18. 21. 22  7 262, 2 — B  0, 5. 18. 264, 6 $ZA$ — BVp $Z = ZA = $                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 16. 17.          | περιεχομένη, cfr. V                       | γρ. εί γὰρ τεμεΙ αὐτάς      |
| 14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | i. 22. 24        | $20 = BV \qquad 21 = BVp$                 | 292, 4 Κ σημείων, cfr. F    |
| 5. 16.28 $mg. m. 1)^1$ 21 — Bp 7 250, 9 $\tilde{a}ga$ , cfr. FV 10 — Bp 12 — BVp $\tilde{a}\pi\tilde{o}$ 3. 16 Bp 12 — BVp $\tilde{a}\pi\tilde{o}$ 3. 16 τοῦ $A$ σημείου — Bp 19 — Bp 252, 1 καὶ ἐπεὶ — Bp, $mg. \gamma \varrho. ἐπεὶ οῦν κὐκλου$ τοῦ $ABE$ 2 τοῦ $AEB$ 1) κύκλου — Bp 14 — BVp 20 — BVp, $mg.$ 3. 20 γε. καὶ ἐστιν ἴση 21 = BVp 254, 15 = V 22 = BVp 3. 24. 27 256, 8 = Bp 258, 13 μή οπ. = BVp μὴ διά = B; $mg.$ 1. 2. 4. $\mu$ η διά = B; $mg.$ 1. 2. 4. $\mu$ η εστωσαν δὴ αὶ $A\Gamma$ , $AB$ διὰ τοῦ κέντρου 1. 2. 4. $\mu$ η εστωσαν δὴ αὶ $A\Gamma$ , $AB$ διὰ τοῦ κέντρου 14 κύκλου. cfr. F 1. 3. 4. 7 260, 22 = FV τῆς δλης 17 (BFρ) 18. 21. 22 $mg.$ 7 262, 2 = B $mg.$ 7 262, 2 = B $mg.$ 7 262, 2 = B $mg.$ 7 264, 6 $mg.$ 8 $mg.$ 7 $mg.$ 90, $mg.$ 90                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 2. 4. 5.         | (τμήματι om.)                             |                             |
| 250, 9 $\~a$ ρα, cfr. FV 10 = Bp 12 = BVp $\~a$ πδ 3. 16 το $\~v$ $\~A$ σημείου = Bp 19 = Bp 252, 1 καὶ $\~a$ κεί = Bp, $\'a$ σν $\'a$ βε τρίνον mg. το $\~v$ $\'a$ βΕ 2 το $\~v$ $\'a$ βΕ 2 το $\~v$ $\'a$ βΕ 3. 20 $\rat{BVp}$ 20 = BVp, $\rat{BVp}$ 2. καὶ $\~a$ στιν $\'a$ ση $\'a$ 6. 11 2. 4. 15. 254, 15 = V 22 = BVp 3. 24. 27 256, 8 = Bp 22. 24 $\rat{A}$ β $\'a$ βια το $\~v$ $\'a$ βε $\'a$ β                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 14               | 246, (1 ywria om. 4-7                     | γε. ΑΒ ΒΓ ΒΓ ΓΔ             |
| 1. 11 Bp 12 = BVp $\dot{\alpha}\pi\dot{\alpha}$ διαστήματι δέ 10 $\dot{\alpha}$ 3. 16 τοῦ $A$ σημείου = Bp 19 = Bp 252, 1 καὶ ἐπεί = Bp, $d$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 5.16.28          | $mg. m. 1)^{1}$ 21 - Bp                   | ΓΔ ΔΑ ( <b>—</b> B)         |
| 3. 16 3. 14 19 — Bp 19 — Bp 252, 1 xal êrel — Bp,  mg. ye. êrel où x xixlou  toù ABE 2 toù AEB 1) xixlou — Bp 14 — BVp 20 — BVp, mg. 3. 20 6. 11 21 — BVp 3. 24. 27 256, 8 — Bp 254, 15 — V 22 — BVp 300, 1 $\Gamma \Delta A$ ] $\Delta \Delta \Gamma$ 256, 8 — Bp 26. 11 12. 4. $\mu \dot{\eta}$ diá — B; mg. 0. 11. 19 14. 25 15. AB dià toù xévtqou 14. 25 15. AB dià toù xévtqou 15. 260, 22 — FV 16. 21. 22 16. 262, 2 — BVp 17 262, 2 — BVp 262, 2 — BVp 27 262, 2 — BVp 285, 3 $B\Gamma$ requexómevov do $\theta$ of                                                                                                                                                                                                                    | 7                | 250, 9 ἄρα, cfr. FV 10 =                  | 294, 6 κέντοψ μέν τῷ Ε      |
| 3. 14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1. 11            | Bρ 12 — BVp ἀπὸ                           | διαστήματι δέ 10            |
| $ \begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 3. 16            |                                           | ယ်၄ <b>om</b> .             |
| dE τρί-         mg. γρ. ἐπεὶ οὖν κύκλου         τετραγώνφ, cfr. F           ror mg.         τοῦ $ABE$ 2 τοῦ $AEB$ 8 $BA$ ] $AB$ 24 $A\Gamma$ ]           1)         κύκλου = $Bp$ $14$ = $A$ - in ras. m. 2           6 $BVp$ $20$ = $BVp$ , $mg$ . $298$ , $4 AA\Gamma$ ] $AA\Gamma$ 3. 20         γρ. καὶ ἐστιν ἴση $5$ ἐστι οπ. $8$ διπλα-σίων, $mg$ . γρ. διπλῆ           6. 11 $21$ = $BVp$ $300$ , $1 ΓΛΛ] ΛΛΓ γω-σίων, mg. γρ. διπλῆ           3. 24. 27         256, 8 = Bp AΛΓ διπλασίονα           1. 2. 4.         μὴ διά = B; mg.         λΛΓ διπλασίονα           1. 2. 4.         μὴ ἔστωσαν δὴ αἱ ΛΓ,         λΛΓ διπλασίονα           1. 2. 15.         ΛΒ διὰ τοῦ κέντρου         λΛΓ διπλασίονα           1. 3. 4. 7         260, 22 = FV τῆς δλης διπλῆ ΛΛΓ λΛΓ ΛΛΓ ΛΛΓ           1. 3. 4. 7         260, 22 = FV τῆς δλης δπλῆ ΛΛΓ δπλΛΓ ΛΛΓ ΛΛΓ           18. 21. 22         25 = FV τῆς Φρ ΛΛΓ ΛΓ $                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 3. 14            | 19 <b>—</b> Bp                            | 296, 3 ΒΓ περιεχόμενον      |
| rov mg. $tov ABE 2 tov AEB$ $tov A$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | :005 20          | 252, 1 καὶ ἐπεί — Βρ,                     | δοθογώνιον 4 ΑΓ             |
| 1) $x \dot{\nu} \lambda \lambda o \nu = Bp$ 14 — Δ- in ras. m. 2  BVp 20 — BVp, mg.  3. 20 $y_{\ell}$ . $x \dot{\alpha} \dot{\ell}$ δστιν $\dot{\ell}$ ση  6. 11  14. 15. $254$ , 15 = V 22 = BVp  3.24. 27  256, 8 = Bp  22. 24 $\mu \dot{\eta}$ διά = B; mg.  0. 11. 19 $\mu \dot{\eta}$ ξστωσαν δ $\dot{\eta}$ α $\dot{\ell}$ ΑΓ,  12. 15. $AB$ διὰ τοῦ $x \dot{\ell}$ τρου  14. 25 $4x \dot{\ell}$ της δλης  15. 260, 22 = FV της δλης  17. (BFp)  18. 21. 22 $256$ , 8 = Bv  262, 2 = B  0, 5. 18. 264, 6 $Z\Delta$ = BVp $\Delta$ - in ras. m. 2  298, 4 $\Delta \Lambda \Gamma$ $\Delta \Lambda \Gamma$ 5 $\dot{\ell}$ στι οπ. 8 διπλα-σίων, mg. $\dot{\ell}$ φι διπλη οπ.; $\dot{\ell}$ σιων, $\dot{\ell}$ στι διπλη οπ.; $\dot{\ell}$ σπο $\dot{\ell}$ σπο $\dot{\ell}$ ΓΛΛ $\dot{\ell}$ στι διπλη $\dot{\ell}$ οπ.; $\dot{\ell}$ σπο $\dot{\ell}$ βΛΛ $\dot{\ell}$ στι διπλη $\dot{\ell}$ σπο $\dot{\ell}$ γρ. $\dot{\ell}$ $\dot$ | 1Ε τρί-          | mg. γο. ἐπεὶ οὖν κύκλου                   | τετραγώνω, cfr. F           |
| 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | vov mg.          | τοῦ ΑΒΕ 2 τοῦ ΑΕΒ                         | 8 BΔ] ΔB 24 ΔΓ]             |
| 3. 20 γρ. καὶ ἐστιν ἴση $300$ , 1 ΓΛΛ] ΛΔΓ γω- $3.24$ , 27 $256$ , 8 = Bp $258$ , 13 μή οπ. = BVp $300$ , 1 ΓΛΛ] ΛΔΓ γω- $3.24$ , 27 $300$ , 1 ΓΛΛ] ΛΔΓ γω- $3.24$ , 27 $300$ , 1 ΓΛΛ] ΛΔΓ γω- $3.24$ , 27 $300$ , 1 ΓΛΛ] ΛΔΓ γω- $300$ , 1 ΓΛΛ] ΛΔΓ γω- $300$ , 1 ΓΛΛ] ΛΔΓ $300$ , 1 ΓΛΛ] $300$ , 1 ΓΛΛ] ΛΔΓ $300$ , 1 ΓΛΛ] $300$ , 1 ΓΛΛ] $300$ , 1 ΓΛΛ] $300$ , 2 ΓΛΛ] $300$ , 2 ΓΛΛ] $300$ , 2 ΓΛΛ] $300$ , 2 ΓΛΛ] $300$ , 1 ΓΛΛ] $300$ , 2 ΓΛΛ] $300$ , 1 ΓΛΛ] $300$ , 2 ΓΛΛ] $300$ , 1 ΓΛΛΛ] $300$ , 2 ΓΛΛΛ] $300$ , 1 ΓΛΛΛΛΛΛΛΛΛΛΛΛΛΛΛΛΛΛΛΛΛΛΛΛΛΛΛΛΛΛΛΛΛΛΛ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1)               |                                           |                             |
| 6. 11 21 = BVρ σίων, mg. γρ. διπλη 300, 1 ΓΔΛ] ΛΔΓ γω-3.24. 27 256, 8 = Bp 256, 8 = Bp 258, 13 μη σm. = BVρ 1. 2. 4. μη διά = B; mg. 0. 11. 19 μη ἔστωσαν δη αί ΛΓ, 12. 15. ΛΒ διὰ τοῦ κέντρου 14 κύκλου. cfr. F 1. 3. 4. 7 260, 22 = FV τῆς δλης τῆς = P 24 = V 18. 21. 22 25 = FV 7 262, 2 = B 0, 5. 18. 264, 6 $ZΔ$ = BVρ $EΔ$ σίων, mg. γρ. διπλη $σω$ , $σω$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 6                | $BVp \qquad 20 - BVp, mg.$                | 298, 4 <b>Δ</b> ΛΓ] ΛΔΓ     |
| 14. 15. $254$ , 15 = V 22 = BVp $300$ , 1 ΓΔΛ] ΛΔΓ γω-3.24. 27 $256$ , 8 = Bp $256$ , 13 μή om. = BVp $258$ , 25 $258$ , 13 μή om. = BVp $258$ , 260, 22 = FV τῆς δλης $258$ , 260, 22 = FV τῆς δλης $258$ , 260, 22 = FV τῆς δλης $258$ , $258$ , $258$ , $258$ , $258$ , $258$ , $258$ , $258$ , $258$ , $258$ , $258$ , $258$ , $258$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ , $259$ ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 3. <b>2</b> 0    | γς. καί ἐστιν ἴση                         | 5 έστι οm. 8 διπλα-         |
| 3.24. 27 256, 8 = Bp   22. 24 258, 13 μή οπ. = BVp   1. 2. 4. μὴ διά = B; $mg$ .   0. 11. 19 μὴ ἔστωσαν δὴ αἱ ΑΓ,   12. 15.   AB διὰ τοῦ κέντρου   14 κύκλου. cfr. F   1. 3. 4. 7 260, 22 = FV τῆς δλης   17 (BFp)   18. 21. 22   7 262, 2 = B   0, 5. 18. 264, 6 $Z\Delta$ = BVp $E\Delta$ $viũν, cfr. F   2 ΓΔΛ] ΛΔΓ διπλασίονα   λΔΓ διπλασίονα   λαΓ διπλῆ οπ.; mg.   λαΓ διπλῆ οπ.; mg.   λαΓ $                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 6. 11            | <u>-</u>                                  |                             |
| 22. 24   258, 13 μή οπ. — BVp                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 14. 15.          | 254, 15 = V  22 = BVp                     | 300, 1 ΓΔΑ] ΑΔΓ γω-         |
| 1. 2. 4. $μη$ διά = B; $mg$ .  0. 11. 19 $μη$ ἔστωσαν δη αί $AΓ$ ,  12. 15. $AB$ διὰ τοῦ χέντρου $διπλη$ $3ΓΛΛ λδοτι$ 14. 25 $14$ χύχλου. $cfr$ . $F$ 1. 3. 4. 7 $260$ , $22 = FV$ της $δλης$ $δπλ βΛΕ γωνία (cfr. F)  18. 21. 22 25 = FV της δλης δπλ βΛΕ γωνία η δη δη δη δη δη δη δη $                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 3. 24. 27        |                                           | νιῶν, cfr. F 2 ΓΔΑ]         |
| 0. 11. 19 μη ἔστωσαν δη αἱ $A\Gamma$ , $\gamma \rho$ . τῆς ὑπὸ $\Gamma A \Delta$ ἐστι 12. 15. $AB$ διὰ τοῦ κέντρου 14. 25 14 κύκλου. cfr. $F$ 1. 3. 4. 7 260, 22 $= FV$ τῆς δλης $υ$ ὑπὸ $v$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 22. 24           | 258, 13 $\mu \dot{\eta}$ om. = BVp        | ΑΔΓ διπλασίονα              |
| 12. 15. $AB$ διὰ τοῦ κέντρου $διπλῆ$ $3 \Gamma AA$ $AA\Gamma$ 14. 25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <b>1. 2. 4</b> . |                                           | ,                           |
| 4. 25   14 $\times \nu \times \lambda o \nu$ . cfr. F   6 $\Gamma AA$ ] $AA\Gamma$ 21 $\hat{\eta}$ 1. 3. 4. 7   260, 22 = FV $\tau \tilde{\eta} \varsigma$ $\delta \lambda \eta \varsigma$   $\hat{\nu} \pi \hat{\sigma} BAE \gamma \omega \nu \iota \alpha$ (cfr. 17 (BF $\rho$ )   $\tau \tilde{\eta} \varsigma = \rho$ 24 = V   $\hat{\nu} \pi \hat{\sigma} BAE$ $\gamma \omega \nu \iota \alpha \hat{\eta}$ 18. 21. 22   25 = FV   $\hat{\nu} \pi \hat{\sigma} BAE$ 302, 7 $\delta \hat{\epsilon}$ $\delta \hat{\eta}$ 10 $\pi \epsilon \rho \iota \nu$ 0, 5. 18. 264, 6 $ZA = BV\rho$ $EA$   $\gamma \epsilon \gamma \rho \alpha \mu \mu \dot{\epsilon} \nu \sigma \nu$ , corr.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                  | 1.                                        |                             |
| 1. 3. 4. 7   260, 22 = FV τῆς δλης   $δπο βAΕ γωνία$ (cfr. 17 (BF $p$ )   $τῆς = p$ 24 = V   $δπο βAΕ$ γωνία $τῆς βλΕ$ 18. 21. 22   25 = FV   $δπο βλΕ$ 302, 7 δέ] δή 10 περι- $ρεροορορορορορορορορορορορορορορορορορο$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 12. 15.          | ,                                         |                             |
| 17 (BFp) $τ\tilde{\eta}_S = p$ 24 = V F), mg. γρ. γωνία $\tilde{\eta}$ 18.21.22 25 = FV $\tilde{\upsilon}\pi\tilde{o}$ BAE 302, 7 δέ] δή 10 περι-0, 5. 18. 264, 6 ZΔ = BVp EΔ γεγραμμένου, corr.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                  | 1 · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |                             |
| 18.21.22 25 = FV $ξπο BAE$<br>7 262, 2 = B $302$ , 7 $δέ$ ] $δή$ 10 περι-<br>0, 5. 18. 264, 6 $ZΔ$ = BVp $EΔ$ γεγραμμένου, corr.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                  | 260, 22 - FV τῆς ελης                     |                             |
| , 7   262, 2 = B   302, 7 δέ] δή 10 περι-<br>0, 5. 18. 264, 6 $\mathbb{Z}\Delta$ = BVp $\mathbb{E}\Delta$ γεγραμμένου, corr.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                  | $\tau \tilde{\eta} \varsigma = p  24 = V$ |                             |
| 0, 5. 18. $264$ , 6 $Z\Delta = BVp$ $E\Delta$ $\gamma \epsilon \gamma \rho \alpha \mu \mu \epsilon \nu \sigma \nu$ , corr.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                  |                                           |                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                  | 1                                         |                             |
| 22   - BFV   rec. 15 τὸ χέντρον                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                  |                                           |                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 22               | = BFV                                     | rec. 15 το χέντ <i>ο</i> ον |

<sup>1)</sup> Dass b in diesem Porisma auffällig mit P stimmt (Z. 4 ἡ om., δίο, ἡ γωνία, 6 ἐκτός, ἐάν 7 αί om.), macht es wahrscheinlich, dass es P erst später nach einer theonischen Hs. nachgetragen ist, s. V S. XLVIII.

| 102, 2                                  | 266, 23 — V (268, 4 —                                                        | καὶ ἔστω τὸ έ                |
|-----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|
| 104, 8. 11.                             |                                                                              | γς. κέντςον τ                |
| <b>22</b>                               | 270, 15 — FV 17 — FV                                                         | 20 ΚΛ εύθεῖα                 |
| 106, 20                                 | 20 - FV                                                                      | 23 ZK] KZ                    |
| 108, 1. 3. 4                            | 272, 2 — FV 20 — FV                                                          | γο. τὰ ἄρα ἀ                 |
| (BVp). 21                               | ἴση ἐστίν — F                                                                | ΖΓ, ΓΚ ἴσα ἐσ                |
| 25                                      | 274, 4 - Bp $11 - FV$                                                        | ἀπὸ τῶν ZB,                  |
| 110,2.4.24                              | 276, 19 - Bp                                                                 | •                            |
| 112, 2.5.11.                            | 278, 2 - FV 19 - BFp                                                         | 304, 3 BK λοιπ               |
| <b>22. 2</b> 3                          | 20 <b>—</b> Bp                                                               | cfr. F FK 8                  |
| 114, 3. 24                              | 280, 2 - V, mg. γρ. καὶ                                                      | ΓZK 13 ΓΔ                    |
| 116, 2. 20.                             | διαστήματι ΔΗ, ΔΖ,                                                           | φερεία, cfr. ]               |
| . 24                                    | $\Delta E = V(F)  9 = BFV$                                                   | ΖΑΓ γωνία,                   |
| 118, 11. 16.                            | 10 - Bp                                                                      | 306, 2 ἐστιν διπ             |
| 18. 22.                                 | 282, 19 — $ZA$ , cfr. F                                                      | F 4 ὅτι καί                  |
| 23. 24                                  | $ZB$ , $Z\Gamma = BVp$ , $mg$ .                                              | 5 έστιν ίση, ο               |
| 120, 15. 16                             | γε. αζ βζ γζ 22 ΖΒ                                                           | 11 δτι καί, ε                |
| 122, 8. 12.                             | — Bp                                                                         | 12 έστιν ἴση,                |
| 17                                      | 284, 1 - BFp αἱ τρεῖς                                                        | 15 καί ἐστι :                |
| 124, 20. 22                             | άρα ζοαι άλλήλαις εί-                                                        | γραμμένον, π                 |
| 126, 5. 6. 7.                           | $\sigma i v = F \qquad 15 = BVp$                                             | περιγέγοαπτα                 |
| 17. 18                                  | $\gamma \omega \nu i \alpha = BFp$                                           | 308,11 έχατέρα δ             |
| 128, 17                                 | $286, 3 = F, mg. \gamma \varrho. \tilde{\gamma} \chi$                        | ύφ' 17 ὑπό                   |
| 130, 11                                 | θωσαν γὰρ τοῦ $ABΓΔ$                                                         | 1 litt. της on               |
| 132, 9. 24                              | χύχλου                                                                       | 310, 17 καί ἔστο             |
| 134, 12                                 | 288, 13 - Fp                                                                 | γραμμένος ώς                 |
| 136, 1.2.11.                            | 290, 18 — BVp                                                                |                              |
| 12. 19. 20                              | 1                                                                            | F), mg. γο. γεγ              |
| 12. 1 <del>3</del> . 20<br>138, 11. 16. | 292, 18 έχατέρα έχατέρα                                                      | ώς δ                         |
|                                         | $= V  \hat{\epsilon} \sigma \tau \iota \nu  \hat{\epsilon} \sigma \eta = FV$ | 312, 1 <i>\( \Delta E \)</i> |
| 20. 23                                  | $294, 7 = F  20  A  \delta \iota \alpha$                                     | อยี่ Seiwy, cfr.             |
| 140, 12                                 | στήματι δέ, cfr. V, mg.                                                      | 3 έπεζεύχθωο                 |
| 142, 14, 20.                            | γρ. καὶ διαστήματι                                                           | 4 έπεζεύχθωσ                 |
| 22                                      | $22 \Delta BE = Bp(V)$                                                       | 8 BΓ⊿] corr. e               |
| 144, 22                                 | $296, 8 B\Gamma A = Bp 11$                                                   | m. 2 9 mg. 7                 |
| 146, 2. 3. 7.                           | μεν τοῦ κύκλου ή ΒΔ                                                          |                              |
| 14                                      | εύθεια κατά τὸ Δ, cfr.                                                       |                              |
| 148, 7                                  | Bp, Fmg. 19 = BFp                                                            |                              |
| 150, 9. 15                              | 298, 1 — Bp 3 — Bp                                                           | 21 <i>ГНВ, ЕН</i>            |
| 152, 4. 9. 11                           | $4 \Gamma A \Delta = Bp  \delta \iota \pi \lambda \tilde{\eta}$              | 316, 12 μέ <b>ν ο</b> π.     |

καὶ ἔστω τὸ Z, mg. γρ. κέντρον τὸ Ζ 20 KA sú Selar, cfr. F 23 ZK KZ 25 mg. γρ. τὰ ἄρα ἀπὸ τῶν ΖΓ. ΓΚ ἴσα ἐστὶ τοις ἀπὸ τῶν ΖΒ, ΒΚ 04, 3 ΒΚ λοιπῷ τῷ, cfr. F \( \Gamma K \) 8 \( KZ\Gamma \) ΓΖΚ 13 ΓΔ περιφερεία, cfr. F 23 ZAT ywrla, cfr. F 06, 2 ἐστιν διπλη, cfr. F 4 ori xai, cfr. F 5 Egur ign, cfr. F 11 821 xai, cfr. F 12 ἐστιν ἴση, cfr. F 15 καί έστι περιγεγραμμένον, mg. γρ. περιγέγραπται 08,11 έχατέρα έχατέρα ύφ' 17 ὑπό post res. 1 litt. τῆς om. 10, 17 χαί ἔσται ἐγγεγραμμένος ώς δ (cfr. F), mg. γο. γεγράφθω ယ်ငှ စ် 12, 1 *[ae] [ae] 2 az* εύθειών, cfr. F 3 ἐπεζεύχθωσαν ἐπί 4 ἐπεζεύχθωσαν om. 8  $B\Gamma\Delta$  corr. ex  $B\Gamma\Lambda$ m. 2 9 mg. γρ. ὑπὸ  $\Gamma B \Delta$ 14, 6 λέγω δή, cfr. F 19 ότι καί ἐστι δίο

21 *ГНВ*, *ЕНГ* 

Ŧ

ş

154, 11 ãρα — Bp 5 - Bp, | 318, 6 περιγράφεται 156, 1. 8. mg. γρ. ταὶς ὑπὸ ΓΔΑ, 21 Ισογώνιόν τε καὶ 14. 18 ΔΑΓ καὶ ἡ ὑπὸ ΒΓΔ **ໄ**σόπλευρον 158, 18. 21 άρα της ύπὸ ΓΑΔ ἐστι 324, 11 ABA AB- in 158, 23 8διπλῆ ras. m. 2 300, 2 - Bp μοιόν τε 5 **—** V 326, 3  $\Gamma BK$ ]  $B\Gamma H$  in χαὶ δμοί-17 - V 19 - V ras. m. 2 ως άνα-302, 17 - FV 328, 8  $AB\Gamma$ ] corr. ex 304, 14 = pγραφέν  $15 - B_D$  $A\Gamma$ 14 ή ΖΗ ἄρα) 16 - BFp τῶ ἀνα-18 - Vn de ZH γραφέντι 306, (17—18 om.) 23 -ΙΙ S. 4,13 δεύτερον] τρί-26 >  $BV_{\mathbf{p}}$ τον, mg. έν ἄλλφ τὸ β 8 - V160, 10. 11 308.2 = Bpάρα άρα έστλ 312, 16  $\times \alpha l$  supra m. 1 = F | 8, 13 162, 6. 7. 8. 12. 13 20 - Bp, S xai 314, 10 - BVp 12 - Vp | 10, 2 πολλαπλάσιον -164, 2 - Bp 12. 20 4 ἰσάχις] mg. m. 1 316, 6 εύθεῖαι αί ΑΒ, 14, 2 ἔσται 166, 10  $B\Gamma$ ,  $\Gamma \Delta$ ,  $\Delta E$ , EZ, ZA16, 14 ãça] supra m. 2 168, 10 = F mq. 9 AZ =16, 18 διπλασιασμόν, 170, 24  $BV_{p}$ 11 ZABΓΔ corr. m. 2 172, 5. 10. περιφέρεια = F mg.20, 13 post ἐπεί supra 19 ΕΔΓΒΑ περιφερεία == 174, 23 scr. yap rec. 25 F ma.  $\Theta \Delta$  post ras. 1 litt. 320, 10 - p176, 11. 17 22, 1 xai om.  $(A\Gamma B,$ 324, 4 - V9 BAA24, 23 τὸ Γ ἴσον τῷ  $\Gamma BA$ ). 18  $\Delta B A = p, 1$  $\Delta BA$ 26, 21 αρα ἐστίν K K 178, 8. 9  $BA\Delta = p, l^3$ ) 15  $\Gamma HB$ διὰ τὴν κοινὴν ἔν-(xaì Ĕti). - Vp. 1 16  $\Gamma BH =$ 16 (= F,Vp, l νοιαν 25 έπει corr.rec.). 326, 20 HZ = BVp32, 17  $\tau \hat{o}$   $\Gamma$  om. 21 328, 4 = BV10 = pτῷ Α 180, 20. 27 330, 1 = V34, 1 ἔγον λόγον (2 ἔλατ-2 = FV186, 1. 8 τον) 11 Θ, K] K, Θ  $6 - BV_{p}$ 16 = n dio 188, 13. 14. om. -- V 17  $Z\Gamma$ 36, 14 τά τό 15. 19 38, 2 pr. H] e corr. - ρ προσεκβεβλήσθω 7 χαὶ δσαπλά-190, 3. 5. - BVp 332, 4 *AZ* = BV<sub>P</sub> ΓZ= σιον 10 έστιν Ισάχις 6. 9

<sup>1)</sup> Hier bleibt P unberücksichtigt, da app. nr. 1 von m. rec. herrührt.

| 194, 3. 12.    | BVρ 8 αὖτό <b></b> Β                 | 40, 1 μεν τῶν 17 Η]        |
|----------------|--------------------------------------|----------------------------|
| 24             | $9 = F \qquad 17 = BV$               | corr. ex N rec.            |
| 196, 9. 24     |                                      | 42, 12 loyor om. 21        |
| 198, 1. 13     | II S. 2, 7 - Bp                      | άρα έσεί 29 έσται]         |
| 200, 10. 18.   | 4, 6 - Fρ 12 τριπλα-                 |                            |
| 21. 26         | σίονα] τρι- in ras. m. 2             | 44, 17 ἔσται] ἐστιν        |
| 202, 7. 8. 9   | — p 13 αλεί — FV                     | 20 οΰτως καλ τό            |
| 204, 13. 24    | 6, 13 = p(FV)                        | 46, 14 ώς δέ - 16 τὸ       |
| 206, 8. 11.    | 10, 21 — p                           | Z mg.                      |
| 22             | 18,9 $\Gamma H = B(F)$ 14 $\Delta Z$ | 50, 13 ύπερείχεν αν καί    |
| 208, 9. 17.    | ⇒ BVp                                | 52, 17 xai om. 18 ol-      |
| 22             | 20, 9 — F 23 — Bp                    | τως χαί                    |
| 210, 7. 17     | 24 - Bp                              | 54, 6 ἔσται] ἐστιν 7 ώς]   |
| 212, 12. 17    | 26, (7 πλείους) 13 - Βρ              | add. rec. 12 pr. vó        |
| (Vp)           | 28, 3 - FV  18 - BVp                 |                            |
| 214, 4. 8.     | 30, 13 &] supra m. 1, cfr. F         | rec. 15 EA] AE             |
| <b>13. 2</b> 2 | 32, 12 — F 15 — V                    | 16 οῦτως] ούτως καί        |
| 216, 3         | 34, 4 λόγοι corr. ex λόγω            | 58, 13 αὐτῶν τεταραγ-      |
| 378, 17        | 24 - FV                              | μένη                       |
| 380, 19        | 36, 17 τό — F τό — F                 | 60, 1 τι] ο έτυχε, mg.     |
| 384, 3. 6. 8.  | 25 H] in ras. $\longrightarrow$ F    | γρ. ἄλλο δέ τι τὸ Β        |
| 9. 9—13.       | 38, 26 <b>—</b> BVp                  | 2 alt. B] δεύτερον,        |
| 18 (Fq)        | 40, 9 - BVp                          | corr. m. 1                 |
| 386, 1. 16.    | $42, 2 = V(\varphi)  3 = V(\varphi)$ | 62, 19 $\eta$ ] supra m. 2 |
| 20. 25         | $20 = F \qquad 21 = F$               | 64, 11 τά] corr. ex τῶν    |
| <b>3</b> 90, 6 | 24 - F  25 - F                       | rec.                       |
| 392, 10(ἄρα    | 46, 17 <b>—</b> Bp                   | 66, 7 er] xai er, cfr. F   |
| τῶν). 11       | 48, 11 τὸ ZΔ — F                     | 16 ξσονται                 |
| 394, 4. 5. 8   | 50, 4 - Bp 8 - Bp                    | 70, 17 ἐστὶν ἄνισα         |
| <b>396,</b> 10 | 13 ὑπερέχει - F                      | 23 καί] corr. ex πρός      |
| 400, 15        | 19 - Bp(F)                           | m. 2                       |
| 402, 3, 11     | 52, 7 $\Delta Z = F$ 23 = F          | 76, 23 τὰ ὑπό] ὑπό         |
| 404, 14        | 54,15—Bp 26 το ΔZ—V                  | 78, 12 τὸν αὐτόν] supra    |
|                | 56, 12 <b>==</b> Bp                  | m. 1 25 EΓ, cfr. V         |
|                | (58, 17 μεγέθη ανάλογον)             | 82, 19 οΰτως — τὰν ΑΕ      |
| 24 (BH.        |                                      | <i>mg</i> . <i>m</i> . 1   |
| $\Theta Z$ )   | 62, 24 Ev] xal Ev, cfr. F            |                            |
| 410, 12 (Z     | 64, 14 = p $15 = BVp$                | 90, 2 HE] EH 21            |
| <b>E</b> ). 25 | $21 = FV \qquad 26 = F$              | ⊿EZ] ZE⊿                   |

4. 1 0. 8. 13. 14 !, 20. 22 , 11. 20. 1 sq.

2,1.6.25 | 66, 11 Z | Z αλλα α έτυ- | 92, 10 την μεν ύπό χεν ζσάκις πολλαπλά- 94, 23 μια γωνία om., σια, cfr. F 68, 5 — FV 8 - F (xαί eras.) 72, 7  $\delta \rho o \iota - Bp$ , supra  $\lambda \delta \gamma$ 74.9 - Bp19 *∆*Γ — Bp 20  $A\Delta\Gamma$  = Bp 76, 6 ἴσον — BF Ελαττον - BF Elarroy - BFp 15 - BFp 19 - BFp80, 27 - Bp(FV)84, 7 — BV 21 - FV6 - V 10 86.4 - V- BVp 14 - Bp 15 - BFp 16 - BFp 17 - BFp 18 - BFp (u. s. w.) 88, 3 - BFp10. 11 — BFp 12 - B  $\Delta Z =$ BFp 13 **—** Bp  $\Delta Z$ - BFp 23 - Bp 24 - BFp 90,2 = BFp 3.4.5 = BFp13 = Bp14 = Bp20 pr.  $\tau \hat{\omega}$   $\tau \hat{\sigma} = BV$ (corr. m. 2) 92, 8  $\tau \dot{\eta} \nu \Delta Z$ ]  $\Delta Z$ , cfr. BFp 18. 19. 20. 21. 22 - BFp 94, 25 - BFp26 - BFp96.15 - BFp16 τήν om. - BFp ουτως οπ. -FV 17 -BFp98, 1 - Bp8 **---** BVp 100, 13 - B19 - Bp 102, 1 - BFp21 = BFp104, 2 = BFp 15  $\tau \tilde{\eta} = p!$ 

cfr. F 100, 22 πλευράς om. 108, 25 τήν] corr. ex ή rec. 110, 14  $xai - 15 \Delta\Gamma$ mq. rec. 116, 20  $AB\Gamma$ ] - $\Gamma$  6 corr. rec. 124, 7 Esti — 9 isor] mg. m. 2 126, 1  $\eta$ ] in ras. rec. ύπό — 2 HBΘ] mg. (im Text ras. 7—8 litt.),  $i\sigma\eta$  om. = B,  $\dot{\eta}$  corr. αν τη 23 δείξαι 132, 4 výv om. 11 ante περί ins. xai 15  $ZH\Theta$ ] in ras. m. 2 26 τῷ ΛΗΘ τριγώνψ om. 134, 18 ἴση] ἔστιν ἴση 138, 2 alt. πολύγωνον om.  $8 \pi \rho \delta \varsigma$  corr. ex παρά m. 2 142, 13 EZ] corr. ex ΓA 15 alt. τό] rec. τήν 16 NΘ] corr. ex Θ rec. 144, 13 HO HO E GELY 146, 24 τοῦ] corr. ex τῆς 148, 12  $\Gamma\Theta$ ]  $\Gamma$ - e corr. rec., cfr. F 19 mlevρών mg. 27 τά] τό 150, 9 συνθέντι] mut. in συντεθέντι m. 2 12 *ABΓΔ*, EH ἄρα, cfr. BFV 14  $\Delta\Gamma$ 

 $\Delta Z - B_D$  16  $\Delta A -$ Fp ZA = BFp $106, 4 - Bp \quad 12 - BFp$  $13 \longrightarrow BFp (u. s. w.)$ 108, 9 - BFp110, 1 (EZ u.  $H\Theta$ ) - V τήν om. - BFp 2 - BFp 14 **—** Bp 22 - F 112, 10. 11. 17. 18 (u.s.w.) - BFp 17 to ZE ZE - BF114, 23 - BFp $116, 3 = Bp \quad 12 \quad u. \ s. \ w.$ - BFp 21 οὕτως om.  $- F \tau \tilde{o} EAA(AEA)$ - 22 τρίγωνον] mg., = BFp 22 αρα] supra - Bp 126, 22  $\tau \hat{o}$   $A\Theta$  om. = B 128, 3  $B\Gamma$  B- e corr. rec., cfr. V 10 ABcorr. ex A, cfr. (P)F τήν om. = BFp 11. 12 - BFp 25 - V 130, 10 - Bp11 = F16 - BVp 134, 2 - BV136, 18 - BFp140, 14  $\tau \hat{o} B \tau \tilde{\psi} A = B$ 142, 1 - Fp 16 - BVp 25 - BFp 144, 26 — Bp 27 - F146, 2 — BFp 3 - BFp  $4 \tau \eta \nu \text{ om.} \implies BF \rho P\Pi$ **B**p 21 u. 22 = BFp23 — Bp 148, 3 - BFp7 **—** BFp 14 - Bp 150, 4 — Bp 17 - Bp

corr. ex  $A\Gamma$  rec. 22 ΔΓ] Δ- e corr. m. 2 23 HZ] ZH 154,7 HO corr. ex 🗇 🕹 13 ága om. 156, 16 ΘK] corr. ex OK 1  $156,21 \, \tau \dot{\eta} \nu \, AK - 158, 1$ ἄρα πρός] om. 158,4 Egriv om. 16 τψ — 17 евті] mg. m. 2 160, 3 τε οπ. 18 τών άρα, corr. m. 2 δμοίοις supra m. 2 162, 8 ήμισείας supra 164, 10 post ταίτη ins. μέν τες. 166, 1  $\tilde{\omega}v - 2 \tilde{\iota}\sigma\sigma v mg$ . m. 2, im Text ras. 6 litt. 168, 6  $\eta$   $\delta \epsilon - ZE$  mg. m. 2 170, 11 τεμεῖν] corr. ex τέμνειν, cfr. F  $A\Delta$  mg. αί om. 23 τήν] τό 174,8  $\Delta\Gamma$  supra scr. 13 ywriar om. rec. 176, 4 ai] corr. ex ή  $6 A\Gamma\Delta A\Gamma$ rec. in ras. rec. 178, 17 κείσθω seq. ras. 180, 1 ἴσαι om. (add. rec. post 2 άλλήλαις) 16 EZ] corr. ex EE 27 EOZ] corr. rec. ex EZH rec. 186, 19 πολυπλασιαζόμενος

152. 8 - F 154, 4 ΓBA] -A e corr.,  $cfr. \varphi = 5 - Bp$ (158. 3 AK  $\tau \tilde{\eta}$  AE) 162,  $(5 \delta \eta)$  6 supra  $\pi \alpha \rho \alpha$ -Baleiv ras., cfr. FV 164, 8 - Bp δὲ τό] δὲ  $\tau o \tilde{v} = B \quad (\delta \tilde{e} \quad \tau \tilde{\omega} \quad rec.)$  $9 \tau \omega \int \tau \delta - B \delta \eta \int in$ ras = B 18 HO e corr.rec., cfr. FV 168, 18 EA E e corr., cfr. F 170, 24 - BFp 172, 4  $x\alpha i \tau i$   $x\alpha i = p$ 18  $\tau \acute{o} = FV$ , corr. m. 2 25 alt. τό om., cfr. F 176, 12  $\Gamma \Delta E = Bp$  $\Gamma AB = BVp \quad 18 = V$ 178, 12 BHΓ] -H- e corr., cfr. F 180, 6 = BFp184, 2 % = BFV186, 22 - BV190, 1 = BVp, S,  $\gamma \rho$ . BZ  $mg. m. 1 2 \longrightarrow BVp, S,$ H supra scr. m. 1  $3 = BVp, S, \gamma \varrho. Z\Theta$ mg. m. 1  $5 \Longrightarrow p(V)$ 9 = BVp192, 11 = BVp,  $\gamma_{\ell}$ . BE mg. m. 1 12  $\Delta Z$   $\Delta \Gamma$ = B, Z supra m. 1 13 = BVp194, 4 = p20 = p196, 4 = BFp $13 = BV_p$ 198, 13 = p7 — BFp 200, 1 - Fp9 **—** BFp

188, 3-4 mg. rec. (xsiμενον), ἀριθμῶν ἴσων 192, 8 μή] μή γε 194, 20 τό om. 202, 19 δπερ 204, 14 δ HB — συναμφοτέρου] mg. rec. (del. mg.  $\delta AH$ ,  $\Delta\Theta$ συναμφοτέρου) 208, 24 OH] O- e corr. m. 1 210, 9 μέρη οπ. 214, 2 10 AO 24 ἐπεὶ γάρ, cfr. FV 216, 3 EB] BE 380, 3 b om. 19  $\Gamma$  seq. ras. 1 litt. 22 ἔσται] Èστιν 390, 12 ol A, B, Γ om., corr. rec. 394, 3 έ] καὶ δ 396, 9 pr.  $\delta$  om. 10  $A\Delta$ corr. ex \( \Gamma \sqrt{1} \) rec. 398, 18 ήμισυ 402, 8 ô △ om. 18 ante λέγω del. δέ rec.  $404, 3, \frac{3}{2}$  ins. rec. 11 čár corr. ex Era rec. 408, 1 A] corr. ex A rec. 410, 1 ἄρα διπλάσιος  $2 \Theta K K\Theta 3 E E\Theta$ cfr. F  $6 \tau \tilde{\varphi}$  om.  $\Theta N \cap \Theta H$ 11 ἄρα om. 12 \(\Theta K\) K\(\Theta\) 15 δτι **χαί**] δτι 16 ZH HZ 418, 14 προσχειρότερον

206, 8 ZH — Vp 15 — Bp | 420, 11—12  $\delta \iota \pi \lambda \alpha \iota$ 208, 21 - BFV22 - V 23 - FVp 210,  $(1 \delta \eta)$ 13 - BVpdel. m. 1 378, 21 - Bq 380, 19 - q, SI382, 7 - BVq17 ἀνάλογον om. - SI προσεύρηται - BFq 27 - BFq 386, 21 - BVq388, 10 - 15 om. = BVq15 - Bq 392, 4 - F(17 & om.) 22 - BVq, S 24 ἄρα om. = q, 1δπερ έδει δείξαι om. - BFa 394, 9 - BVq396, 4 - BVq23 - q, 1398, 16 - Fq400, 3 - BFq 9 - Vq 15 — F 16 — BVg  $402, 5 \longrightarrow BVq$ 15 - F(corr. rec.) 17 - F (corr. rec.) 404, 3  $\eta \mu \iota \sigma v = F = 6 = F$ 7 **--** q 10 - Fq 11 **--** BVq 12 **—** F 17 - BVq 22 - BVa 406, 8 — BVq 12 — BVq 16 - Bq $22 oij \delta - F$ 23 - BVq 24 - BVq 408, 1 - BV5 **—** Bq 11 - q 410, 2 - F5 - BVq 412, 2 == FVq 19 **—** q | 418, 18 💳 BVq

λόγον ἔχει  $\pi \varrho$ ΑΘΚ τρίγωνον 17 AOK] . 422, 4 alt. τω mi τοῦ τες. AB422, 7 AB] A- ii rec. 8 είσι] ex lon m. 2 11 △- e corr. 13 -E in ras. 426, 9 λοιπή om. rec.) 13 KI 17 *HBΓ* υ. (= P rec., V. 18 dή om. 19 (-P rec.) 20 1 (cfr. V) 428, 6 HBA (= 1

| 420, 7 = Bp | 17 = BVp | 422, 2  $\triangle \theta = FV$  | 10  $\triangle Z$  |  $\triangle A$  | in res., cfr. F | 12 = BF | 20  $\triangle A$  | corr. ex  $\triangle A$  | rec., cfr. F | 23 = B (corr. rec.) | 424. 19 = Bp | 426, (6  $\triangle a \tau \iota hab$ .) 9 = V | 10 = V | 23 = Bp | 428, 1 = Bp (P rec.) | 4  $\triangle B$  | E $\triangle B$  | CFr. V (P rec.)

1400

Durch diese Collation wird das Urtheil über b nur bestätigt; es ist eine theonische Hs., den übrigen eng verwandt, aber von ihnen unabhängig. Merkwürdig sind die zahlreichen kritischen Randbemerkungen und Varianten, theils von erster Hand theils später. Von dieser Art füge ich noch hinzu:

von m. 1 I S. 154, 17 γρ. δείξαι — p; 284, 20 ἐν ἄλλφ δείξαι — BVp; 320, 12 ἐν ἄλλφ δείξαι — BVp; II S. 30, 2 τῶν — Bp; 202, 8 καὶ ὁ ΘΖ τῷ Δ mg. — V; 214, 3 alt. καὶ εταs., οπ. FV; 74, 4 γρ. τὸ  $A\Gamma$ . λέγω, ὅτι καὶ ἑξῆς — P; I S. 226, 5 γρ. εἰ δὲ τῆς AB εὐθείας ἐπὶ τὴν  $\Gamma Δ$  ἐφαρμοσάσης καὶ τὸ AE τμῆμα ἐπὶ τῷ  $\Gamma Z$  μὴ ἐφαρμόση — F mg.; 230, 9 ἐν ἄλλφ δείξαι — F; 246, 21  $\Delta BE$  mg. — F

von jüngeren Händen: I S. 120, 20—22 τὸ .... περιεχόμενον ὀρθογώνιον ἔσον corr. in τὰ .... περιεχόμενα ὀρθογώνια ἔσα = Βρ, ebenso S. 122, 14—15 (aber m. 1); 154, 23 ἐκβληθείσαν supra scr. = p; II S. 64, 18 nach E den Zusatz von Βρ; 110, 16 και add. ante ἐπεί = V; 114, 7 ἰσογωνίων mut. in μίαν μιᾶ ἴσην ἐχόντων γωνίαν = V (9 mg. κείμενον. μίαν γωνίαν μιᾶ γωνία ἴσην ἐχόντων); 426, 8 post λοιπή supra scr. ἡ = V (P rec.); vgl. noch II S. 76, 27 παρὰ μίαν mut. in παράλληλος μιᾶ m. 1 (cfr. B), mg. γρ. καὶ παρὰ μίαν, ähnlich S. 78, 1 und 4 (= B rec.), S. 80, 14. 17—18 (m. 2). Umgekehrt stimmen die Correcturen in F m. 2 oft mit b (s. oben I S. 304, 306 Col. 3 u. s. w.), und in II app. S. 424, 21 ff. ist P rec. mit b nahe verwandt. Wie sehr diese Correcturen und Variantennotizen die Verwischung der Handschristensamilien und die Contamination der beiden Redactionen begünstigen, liegt auf der Hand; auf diese

Weise ist z. B. sicher die vortheonische Redaction in die Vorlage von F eingedrungen.

Derselbe Umstand erschwert auch im höchsten Grade den Nachweis der Abhängigkeit von zwei Handschriften unter einander. Nur selten entscheidet eine Aeusserlichkeit sofort das Verhältniss, wie bei cod. Borbon. III C 9, der fol. 79<sup>r</sup> mitten auf der Seite mit πρὸς τὸ Δ V 11 S. 34, 7 abbricht und sich dadurch als Copie von Ambros. G 61 sup. erweist, dessen letztes Blatt (fol. 189) an derselben Stelle schliesst (s. Om Scholierne S. 58); II S. 4, 13 fehlt ἡπερ πρὸς τὸ δεύτερον nur in diesen beiden Hss.

cod. Vatic. gr. 1709 saec. XVI verräth sich durch Uebereinstimmung des Scholienbestandes als Copie von Paris. 2344 (q), und die Varianten bestätigen das vollkommen (für Elem. I—XIII, s. Om Scholierne S. 32); die für q eigenthümlichen Lesarten hat Vatic. z. B. IV S. 292, 2; 294, 1; 304, 25. 27; 310, 27; 312, 3, und am Schluss von XII steht im Text app. I 6 mit derselben Bemerkung wie in q IV S. 246 not., während beide an der Stelle von XIII 6 das  $\tilde{\alpha}\lambda\lambda\omega_S$  (ohne diese Ueberschrift) zu XIII 5 (IV app. I 7) haben.

Das Verhältniss der Scholien V S. 179, 9 und 440, 26 beweist ebenfalls, dass Laur. 28, 2 (1) in Elem. I-XIII mit Vq verschwistert ist (Om Scholierne S. 16-17), und wo q collationirt ist1), schliesst l sich ziemlich eng daran (1 = q II S. 372, 23; 376, 11. 17-18 λέγω — είσιν supra scr. rec., 22. 23; 378, 2; 380, 19; 382, 27  $\mu \epsilon \tau \rho \epsilon l$ ; 392, 24; 396, 23; IV S. 292, 2; 294, 1; 302, 26; 304, 5. 6. 25; 310, 22. 27. 28; 316, 10; 318, 3; 322, 19; 324, 9 τό, corr. m. 2. 20. 22; 326, 20; 328, 15; 338, 2. 11. 18. 22; vgl. IV S. 324, 9  ${\it \tilde{a}}$  ${\it pa}$   ${\it a}$  ${\it \pi}$  ${\it \hat{o}}$   ${\it \tau}$  ${\it \tilde{\eta}}$  ${\it \varsigma}$   ${\it Y}\Omega$   ${\it \tilde{a}}$ ,  ${\it \tilde{a}}$  ${\it \tilde{n}}$ }  ${\it \tilde{o}}$   ${\it \tilde{\tau}}$  ${\it \tilde{\eta}}$ }  ${\it \tilde{s}}$  ${\it \tilde{q}}$ I), ohne doch Copie davon zu sein (II S. 382, 7 A 1; IV S. 340, 27 OE1; 312, 3 δθεν 1; 318, 5 PY1; 324, 12 προδέδεικται 1; 326, Bezeichnend ist das Verhältniss bei XIII 5 ff.; hier ist die Reihenfolge in q: XIII 5 — app. I 7 — app. I 8 — XIII 7, XIII 6 fehlt, app. I 6 steht zwischen XII und XIII bezeichnet als XIII 6; in 1: XIII 5 — app. 17 — app. 18 — app. 16 — XIII 6 γράφεται καὶ οὖτως τὸ ς΄ θεώρημα — XIII 7; in V: XIII 5-XIII 6 — app. I 8, z. Th. am Rand — XIII 7, app. I 7 am Rande

<sup>1)</sup> Für VIII S. 372, 15 — IX und XII — XIII im Apparat, für VIII bis S. 372, 15 s. vol. II S. VI—IX. Ausserdem besitze ich eine Collation zum V. Buch.

zv XIII 6 (s. vol. V S. 657 Anm.), app. I 6 am Rande hinter XII: also stand in der gemeinsamen Vorlage im Text pur XIII 5 und 7. alles übrige am Rande, und zwar app. 17-8 nebst XIII 6 zwischen 5 und 7, app. I 6 zwischen XII und XIII, und diese Randbemerkungen sind dann von den drei Schreibern in verschiedener Weise untergebracht; dass app. 1 6 in 1 seinen Platz als XIII 6 fand, erklärt sich aus der Bemerkung in g IV S. 246 Die Verwandtschaft zwischen V und l ist, wie schon aus dem Mitgetheilten hervorgeht, weniger eng. 111 S. 162, 14 haben sie beide ἐσεὶ καί, aber Z. 11 und 20 fehlt μήκει gegen V; Z. 21, S. 164, 4 stimmt 1 mit BFb, ebenso S. 164, 1 Thy om. (ebenda fehlen τό und οῦτως gegen V), S. 164, 7 mit Pb, II S. 190, 1-3 mit PF (aber an der entsprechenden Stelle II S. 192, 11 - BVp, 12 - B); I S. 36, 2 hat l ως αν, wie V vermuthlich von erster Hand hatte, aber II S. 24, 19 vov I wie V m. 2 (und Bpq), S. 26. 7 mlelovs wie V m. 2 (und die übrigen Hss., auch q). Das erklärt sich aber daraus, dass V im Text der Vorlage freier gegenübersteht und daneben auch andere Quellen heranzieht. Als Beispiele des Verhältnisses setze ich die wichtigsten Varianten zum Anfang von V und zu VIII 4-5 hierher. II S. 2, 4 ἐλάττονος] cerr. ex ξλάσσονος Ι, ξλάσσονος Vq, 5 ξλάττονος] lq, ξλάσσονος V, 7 αναλογία δὲ ή τῶν λόγων ταυτότης lq, mg. V, 17 μεγέθη λόγον Vlq, S. 4, 6 αναλογία δέ έστιν ή των λόγων δμοιότης V, aber getilgt, om. lq, 7 έλαχίστη] q, έλαχίστοις VI, 14 ένὶ πλείους εως Vlq, S. 6, 1 λόγου] q, δε λόγου Vl, 11 die Definition der τεταγμένη hat V im Text, l am Rande m. 1 (δέ wie V, aber nicht τό), om. q, 15 ἴσων αὐτοῖς Vlq, S. 12, 20 δέ] q, m. 2 V, om. l, S. 14, 5 τοῦ πρώτου καὶ τρίτου Ισάκις πολλαπλάσια] q (πολλαπλάσιον), ἰσάκις πολλαπλάσια (comp. l) του πρώτου καὶ τρίτου VI, 23 ἄλλος  $\hat{\alpha}$  ἔτυχεν] lq, m. 2 V, S. 16, 6 μέν] VI, om. Βρα, 17 τον αὐτον έξει λόγον καθ' δποιονοῦν πολλαπλασιασμόν | VI, καθ' δποιονοῦν πολλαπλασιασμόν τὸν αὐτὸν έξει Loyor Bpq, S. 18, 4 ZΔ] e corr. V, ΔZ Bplq, S. 20, 13 ἐπεί] q, xai êπεί VI, 15 KΓ | Iq, ΓΚ V, 23 τὸ Z τῷ ΚΓ ἐστιν ἴσον | q, τὸ Z ἴσον ἐστὶ τῷ ΚΓ Ι, τῷ (in ras.) ΚΓ τὸ (in ras.) Z V, τὸ ΘΔ ἄρα τῷ] VI, τῷ ΘΔ ἄρα τὸ Βρα, 24 ἴσον ἐστίν] PBq, ἐστιν ίσον FVpl, ωστε εί] e corr. q rec., ωστε ότε Vl, ωστ' ή q m. 1, 25 ΘΔ | V e corr., ΔΘ Blq, S. 24, 4 Ελαττον, Ελαιτον | q, Ελασσον, έλασσον VI, S. 26, 5 καί] Vq, om. l, τὸ δέ] VI, καὶ τὸ Βρq, 13 Hermes XXXVIII.

HΘ] ΘΗ Bplq, V m. 2, S. 28, 3 ἴσα ἐστίν] Bpq, ἐστιν ἴσα VI, 15 ἔτυχεν] Vq, ἐνδέχεται Ι, 23 καί] Vq, οm. I, S. 30, 3 οὐχ ὑπεφέχει] q, ὑπεφέχει οὐδαμῶς VI, S. 278, 18 ἀνάλογον] q, I (del.), V mg., S. 280, 2 καί] lq, οm. V, 11 καὶ ἐν] V, καὶ ἔν τε lq, 13 Θ, H] corr. V, H, Θ Blq, 14 ἀνάλογον] lq, mg. V, 15 ἐν τῷ] ἔτι ἰν τῷ V, 16 λόγοις ἔσονται κτλ. = V (ohne ἑξῆς) lq, 17 οὕτως] V, οm. lq, 20 ἐλάσσων] q, ἐλάσσων l, ἐλάττων V, ἐλάσσονα] ἐλάττονα Vlq, 21 τε] V, οm. Pblq, S. 282, 8 τὸν Z] V, Z lq, 9 ὑπὸ] V, ὁ ὑπό lq, 12 Θ, H] e corr. V, H, Θ PBlq. 14 ἐπεί] V m. 1, καὶ ἐπεί V m. 2, blq, S. 284, 21 τόν] V, οm. Blq, 23 τόν (ðis)] V, οm. Blq, 23 ἄρα ἑξῆς] Vq, ἑξῆς ἄρα I, S. 286, 13—14 I = Pbq, nicht = BV.

Die gewöhnlichen theonischen Lesarten finden sich in allen Theilen, z. B. I S. 80, 16; II S. 2, 7; 16, 19; 24, 10; 26, 3; 28, 18; 30, 1; 278, 23; 280, 10<sup>1</sup>); 282, 1. 6. 22. 23. 24; 284, 1. 2. 71 23; 286, 16; IV S. 256, 14; - BVp I S. 144, 23; 154, 16 sival ἴσον; 166, 1; 180, 22; 318, 18; H S. 8, 11—12; 22, 14; die unechten Propositionen II S. 428, 23 und 430, 17 sind da; IX 19 hat die theonische Form, aber am Rande steht mit der Ueberschrift οίτως εὖρον ἐν ἄλλω τὸ ιθ' die Fassung von P mit folgenden Varianten: S. 384, 3 und 6 πως έστι δυνατόν, 8 ήτοι oin  $|\tilde{\eta} - P|$ , 11 oirs of -13 analogor om. (vgl. S oben S. 61), 386, 1 καί om., 2 προσευρείν άριθμόν, 8 πρός πρός Σ (d. i. πρός 2 mal), 9 μετρούσιν, 13 μετρεί om., 15 προσευρείν άριθμόν, 17 πρός Σ πρός (aber corr.), 18 άδύνατον, 23 Γ Δ, 24 A] Δ, 25 έστίν] om., 28 μή] m. 2, 388, 2 άριθμόν om., δυνατόν δόυνατον, 3 Α Δ, 6 κατά τόν κατά τό, 10 μετρεί, 14 προσευρείν εύρειν. Vgl. für V vol. V S. 406 Anm. In XI 38 steht im Text στερεού παραλληλεπιπέδου, am Rande aber wie in q Schol. XI nr. 54.

Mit VI verwandt ist cod. Florent. Suppl. Badia 30; denn von Schol. I nr. 109 hat diese Hs. nur den letzten Theil von V S. 178,  $9 \times \alpha i \tau \hat{o} \lambda'$  an, was nur dadurch erklärlich ist, dass das Scholium in VI an dieser Stelle unterbrochen ist (Om Scholierne S. 16 ff.). Varianten des Textes (Elem. I—III, I S. 250,13 BAA— 258,  $22 \times o\tilde{v}$   $\hat{\alpha}\pi\hat{o}$  fehlt) habe ich nicht notirt. Auch das Bruckstück (I 1—14) in cod. Scorial. Y— III — 21 (chart. s. XVI) fol.

<sup>1)</sup> Im Apparat ist binzuzufügen: S. 280, 1 nai] P, om. BV p (und blq).

105-112 ist mit V verwandt; die für V eigenthümlichen Lesarten 18. 12, 26; 14, 3. 6. 22  $(\gamma \alpha \rho)$ ; 18, 13; 22, 6. 9; 24, 2; 36, 2 (tá); 38, 18 finden sich im Scorial, wieder. Ein Zwischenglied int Laur. 28, 6 (f), wie sowohl aus den Scholienbestand im Scorist. Øsr. 9, 11, 16, 17, 40, 45, 46, 49, 50, 51, 52, 53, 55, 56, 57, 59) hervorgeht als aus folgenden Varianten: I S. 4, 2 γραμμή Vf, darthe ec. θεία m. 2 f, εὐθεία γραμμή Scorial, 7 τινων V, ὑπό town f υπό del., υπό τινων Scorial., S. 8, 7 ήτήσθω V. αλτείσθω [Scorial, 8 ayayelv] ayeyelv V (im Apparat vergessen), ayelv f Scorial. (S. 16, 15 al) om. V f, rág m. 2 f, al Scorial., und S. 40, 4 all Scorial. om. V. kann man dem Schreiber, Diassorinos, wohl miraten). Ob aber Scorial direct nach f abgeschrieben ist, ist zweielhast; denn er enthält einige Scholien, die in f nicht zu stehen scheinen, dagegen in Marcian. 309 (I nr. 4, 21, 22, 43 ---22177000 μενον S. 131, 1 em.), und in nr. 56 S. 139, 11 fehlt from wie im Marcian. (nach τοῦ Z. 10 Lücke wie in V). leicht ist also Marcian. 309 (Elem. I-II s. XV) irgendwie mit f and Scorial, verwandt; ich liabe keine Varianten daraus notirt. Schol. I pr. 51 ist nach συνεχομένη S. 136, 9 durch pr. 52 unterbrochen im Scorial.; Marc. 309 hat, wie es scheint, nur den Schluss von nr. 51 (von S. 136, 5 an).

Cod. Bodleianus Auci. F 6, 23 s. XIII ist in der Optik mit V verschwistert, aber selbständig (s. vol. VII S. V u. XIII), und dasselbe Verhältniss scheint in den Elementen obzuwalten; II S. 198, 13 hat er mit V allein ποιζοαι. τὸν αὐτὸν δὲ τρόπον — εὐρή-εομεν, S. 190, 1—3 stimmt er mit BVp, ebenso S. 192, 11 (Z. 12 ΓΔ mit p und vielleicht V m. 1) und S. 8, 11. 12, mit FVp S. 6, 1, mit PV S. 32, 9, mit V allein S. 6, 15; 8, 7; 14, 8. 20. 22. 23 δλλα ᾶ ἔτυχεν οπ.; 18, 6 τὸ ὅλον; 26, 7 πλείον; 30, 14. 26; 32, 2 und in der Definition der τεταγμένη S. 6, 13 (zweimal το ἐπόμενον), aber I S. 152, 20 ποιεῖν, S. 166, 1 η mit PFb, II \$. 28, 4 τῶν gegen V, chenso S. 30, 3 οὐχ ὑπερέχει.

Einige Berührungspunkte mit der Gruppe Vlq haben die unrollständigen Hss. Palatinus Vatic. gr. 95 s. XIII(?), der f. 34—81
Elem. I—X 30 S. 90, 2 τῆς ΒΑ enthält, Vatic. gr. 1040 s. XVI
f. 43—104 Elem. I—VI 1 S. 76, 16 πρὸς, mit mehreren Lücken,
s. a. III. Buch von prop. 9 an) und Leidensis gr. 7 (Elem. I—XII 5
S. 166, 1 μείζον, s. vol. V S. CIV). Sie haben alle drei die Lesarten von V II S. 4, 14; 6, 15, von B Vp I S. 152, 20; 318, 18,

von 1 (und V m. 1?) I S. 36, 2 ώς αν (ebenso Z. 24). Leidensis, der IV S. 8, 5-9. 20-22 die theonische Lesart hat, stimmt ferner mit V II S. 2, 4 ἐλάσσονος (so auch Palat., während Vatic. hier ... mit l corr. ἐλάττονος hat), geht aber gegen V und die beiden andern II S. 2, 17; 4, 7; 6, 1; ἀναλογία δέ κτλ. S. 4, 7 haben : Palat. Leid. mit V m. 2 und 1, S. 4, 6 fehlt die Definition der αναλογία in Leid. lq, in V getilgt, Palat, und Vatic. haben sie; die Definition der τεταγμένη S. 6, 13 haben Palat. und Vatic. im Text wie V, Leid. am Rand wie l, alle drei ohne δέ und mit zweimaligem ... τὸ ἐπόμενον wie V (gegen l). Leid. hat fol. 429-52 das vol. V S. XXXIV erwähnte Excerpt aus Proklos ganz wie g und zwischen IX und X Scholl. X nr. 1-2 im Text wie mehrere andere Hss. Palat. stimmt II S. 4, 8 τρία] τὰ τρία und S. 6, 17 ξπόμενον] τὸ ξπόμενον (aber Z. 18 τὸ ἐπόμενον Ι, ἐπόμενον Palat.) mit I, mit BVp (und l) I S. 180, 22, II S. 190, 1. 2. 3; 192, 11; auch S. 198, 15  $|\pi|\tilde{a}_{S}$  kann durch die Lesart von V veranlasst sein, findet sich : aber auch in andern Hss. Dagegen II S. 192, 12 \( \Delta Z \right] \( \Delta \Gamma Z, \) aus einer Correctur entstanden, wie sie jetzt in b m. 1 vorliegt  $(\delta_{\gamma}^{5})$ . S. 198, 13 das Corollar wie in bp ohne die Interpolation von V. I S. 166, 1 η mit PFb gegen VI, III S. 88, 23 αριθμοί mit PBb gegen FV. Die Hs. stammt von dem Athos; f. 817 steht am oberen Rand, durchstrichen und daher wohl im Katalog nicht angegeben: βιβλίον των καλουμένων της ໂερας λαύρας. Valic. 1040 konnte .. man für eine Abschrift von I halten wegen II S. 2, 14 ὁποιοοῦν l (corr. m. 1), δποιοσοῦν 1040 (corr.), und weil f. 84 zwischen III und IV das Schol. VI nr. 4 steht wie in lq. Aber I S. 180, 22 hat sie loai ed Jelai mit der S. 70 f. erwähnten Gruppe gegen l. und II S. 2, 7 fehlt die Definition der avalogia mit V m. 1 gegen lq.

Ich schliesse hier gleich einige andere unvollständige Hss. an, deren Platz ich ebenso wenig genau und endgültig bestimmen kann.

Vatic. gr. 207 s. XIV (u. a. Elem. I—V 19) hat II S. 2, 2 ἔλαττον mit Marc. 301, 302, Paris. 2342, Z. 4 und 5 ἐλάττονος, Z. 7 die Definition der ἀναλογία (nicht S. 4, 6), Z. 17 λόγον ἔχοντα mit F, S. 4, 9 τρίτον] τέταρτον, διπλασίονα] corr. ex τριπλασίονα, was damit zusammenhängt, dass Z. 12 τέταρτον — 13 δεύτερον ursprünglich fehlte (am Rand m. 2), Z. 11 ὅταν — 12 τό ist von erster Hand getilgt; Z. 13 ὁμοίως ὡς] ἐνὶ πλείους

δμοίως — b, entstanden durch Contamination der theonischen und der vortheonischen Lesart; S. 6, 1 λόγου gegen FVp, Z. 10 οῦτως — 11 ἔσχατον] am Rand m. 2, Z. 13 die Definition der τεταγμένη ohne δέ, Z. 16 γίγνηται — b; S. 12, 4 τε] οπ., gegen PF; S. 16, 18 — Bp (q), Z. 19 die theonische Interpolation (ὅτι οπ. wie bq).

Ambrosian. C 311 inf. s. XV (Elem. 1 5 S. 20, 19 καὶ τὸ ΑΖΓ - X 9 S. 24, 8 των μήχει, vgl. Om Scholierne S. 51) hat I S. 36, 2 (und 22)  $\omega_S$  ar wie Theon, S, 152, 20  $\pi_{Olell}$  = PFb, 166, 1  $\eta$ - PFb, 318, 18 έγγεγράφθω - PFb; eine Verwandtschast mit b ist unverkennbar II S. 4, 13 δεύτερον τρίτον b Ambr.; auch sonst stimmen hier die beiden Hss. an den charakteristischen Stellen (S. 2. 4. 17; 4, 7; 6, 1. 15; S. 6, 16 ylynnau, die Definition der aralogía sowohl S. 2, 7 als S. 4, 6, nur hat Ambr. an letzterer Stelle ταυτότης übergeschrieben über δμοιότης; die Definition der τεταγμένη ohne δέ und τό); abweichend sind nur Kleinigkeiten, S. 2, 2 Elattor Ambr., Elaggor b (Z. 5 Eláttorog corr. ε έλάσσονος Ambr.), S. 4, 7 ἐστίν om. Ambr., 13 ἀεί Ambr., αἰεί b, erd alelove Ewe Ambr. mit b mg. m. 1. II S. 64, 18 steht die Lesart von Bp am Rande wie in Vb m. 2. Andererseits steht hinter VII wie in Vp und Paris. 2342 das Stück II S. 432-34, aber aur von S. 434, 3 an. Aus dieser Hs. stammen die Randscholien in Coislin. 174 (s. Om Scholierne S. 51 ff.), dessen Text nichts mit Ambr. zu thun hat.

Ambr. G 61 sup. (Elem. l—V 11 S. 34,7, s. S. 89) hat im Text a. a. die Scholien II nr. 1 und IV nr. 1 wie Coislin. 174 u. a. (s. Om Scholierne S. 58), I S. 36, 2 ( $\omega_S \, \check{\alpha} \nu$ ); 152, 20; 166, 1 die gewöhnlichen Lesarten (— BVp), die Definition der  $\mathring{\alpha} \nu \alpha \lambda o \gamma t \alpha$  II S. 2, 7 (nicht S. 4, 6), die der  $\tau \epsilon \tau \alpha \gamma \mu \epsilon \nu \eta$  sehlt, und auch sonst stimmt die Hs. mit B (II S. 2, 17; 4, 7. 14; 6, 1. 15, 16, auch S. 2, 15).

Ambr. Q 87 sup. s. XIII (Michael Sophiani, a. 1606 portato da Scio) enthält u. a. Elem. l bis prop. 8 (S. 26, 13 ταῖς δυσί — V). Vgl. Om Scholierne S. 58.

Vindob. Philol. gr. 62 (Busbeckius comparavit Cnopoli) enthält Elem. I—X 33 und bricht ab III app. 13 S. 392, 10  $\tau \tilde{\psi}$  AZ im Lemma S. 96, das merkwürdiger Weise hinter prop. 33 steht. Die Bücher VII—IX hatten ursprünglich keine Buchtheilung oder Ueberschriften; die Sätze sind durchgezählt (bis 102), wie sonst nur in

Laur. 28, 8. Der Zusatz Theons II S. 424, 22 ff. findet sich auch II S. 428, 23 und 430, 19.

Vindob. Philol. gr. 139 s. XIV (Elem. I—V 13 S. 40, 14 πολλαπλάσια), I S. 8, 6 αἰτήματα ε̄ wie Scorial. (V); S. 42, 1—4 em. wie PVb, am Rande m. 1 das Corollar von FV mg. (Scorial. im Text); vorn das Epigramm V S. XXVIII und das Proklos-Excerpt V S. XXXIV (der Schluss anders, s. Om Scholierne S. 58), im Text Schol. III nr. 1 und vor V Schol. V nr. 33 — Vſ.

Vatic. gr. 199 s. XVI enthält u. a. Elem. 1-III 20, Vatic. gr. 246 s. XV (vgl. vol. VII S. XIV) f. 15-17 ausser I 47 die Defisitionen von I, II, IV und XI, Vatic. gr. 1041 s. XVII die Sätze von III-XIII z. Th. mit den Beweisen griechisch oder lateinisch mit modernen Zeichen, Vatic. gr. 1043 s. XV Elem. I-II und einen Theil von IIL, Ambros. N 289 sup. s. XVI nebst dem Epigramm die Satze von I-X 33 ohne die Beweise (vgl. Om Scholierne S. 58), Leidens, Voss. C 21 die Sätze von I-XIII ohne die Beweise. diese Ilss. habe ich mich weiter nicht gekümmert. Barberin. II 65 (Elem. I-XIII) s. XVI weiss ich nur, dass der Zusatz Theons II S. 424, 22ff. da ist und die Eigenthümlichkeiten von b im XII. Buch nicht. Marcian. gr. 317 s. XV muss von Paris, gr. 2373 s. XIV abhängen, da beide dieselbe eigenthumliche Subscription haben: σώσον κύριε τὸν λαόν σου καὶ εὐλόγησον την κληρονομίαν σου νίκας τοις βασιλεύσι κατά βαρβάρων δωρούμενος. Er enthält Elem. I-VI 4 (vgl. Om Scholierne S. 58).

Als Copien vorbandener Hss. lassen sich mit grosser Wahrscheinlichkeit durch die mir vorliegenden Stichproben die folgenden erledigen (ausser Laur. 28, 1, Copie von b, vol. VI S. XXXII, und Laur. 28, 6, Copie von V, vol. V S. XXVI).

Paris. gr. 2762 s. XV (Elem. 1—IX) stammt von Paris. gr. 2345 (Elem. I—XIII); II S. 4, 6 steht in beiden im Text ἀναλογία δέ ἐστιν ἡ τῶν λόγων ὁμοιότης, in 2345 am Rande m. 1: κείμενον ἀναλογία δὲ ἡ τῶν λόγων ταυτότης, was dann 2762 allein von allen Hss. an dieser Stelle im Text hat (S. 2, 7 fehlt es in beiden), und an den charakteristischen Stellen stimmen sie genau (II S. 2, 4 ἐλάττονος, 17 μεγέθη λόγον, S. 4, 7 ἐλαχίστοις corr. in ἐλαχίστη, darüber wieder οις, 2345, ἐλαχίστη 2762, 13 ἐνὶ πλείους ἕως, S. 6, 1 δὲ λόγον, 9 καί] eras. 2345, om. 2762, 13 Defiaition der τεταγμένη ohne δέ aber mit τὸ ἐπόμενον zweimal, 15 ἴσων αὐτοῖς), auch i S. 166, i — PFb, 318, 18 — BVp, II S. 199,

1-2 - BVp; aber I S. 36, 2 εως ε corr. 2345, ώς 2762 (so beide Z. 24), 152, 20 ποιείν 2345, είναι 2762.

Angelic. C 2, 9 (Om Scholierne S. 34), s. XVI nach dem Kataleg; stammt von Laur. 28, 8; nur diese beiden haben vol. IV app. I 6 hinter XIII, und wo sie verglichen sind, stimmen sie überein (I S. 36, 2 ἐάν, 152, 20 ποιεῖν, 166, 1 ἢ, 318, 18 γεγράφθω, II S. 2, 4 ἐλάττονος, 7 ἀναλογία κτλ. οπ., 17 μεγέθη λόγον; 4, 6 ἀναλογία κτλ. hab., 7 ἐλαχίστοις, 13 ἐνὶ πλείους ἔως; 6, 1 δὲ λόγον, 13 τεταγμένη κτλ. ohne δέ mit τό zweimal, 15 ἴσων αὐτοῖς; 190, 1. 2. 3 — BVp, 192, 11 — BVp, 12 — p, 198, 13 — V); ohne Bedeutung ist II S. 4, 13 ἀεί Angel., αἰεί 28, 8.

Paris. 2347 s. XVI ist wie in der Optik (vol. VII S. XXIII—IV) Copie von Vatic. 192. Nicht nur enthält er fol. 318 ff. dieselbe Scholiensammlung (Om Scholierne S. 34), sondern auch die Lesarten stimmen, wo sie verglichen sind, so I S. 36, 2 und 24  $\delta_S$   $\delta_T$ , S. 152, 20  $\delta_T$  sover  $\delta_T$  solden, S. 166, 1  $\delta_T$ , S. 318, 18  $\delta_T$  syreye  $\delta_T$  solden, IS. 2, 6  $\delta_T$  solden, S. 166, 1  $\delta_T$ , S. 318, 18  $\delta_T$  syreye  $\delta_T$  solden, IS. 2, 6  $\delta_T$  solden, S. 190, 1  $\delta_T$  solden, IV app. 17 nach XIII 5; II S. 6, 9  $\delta_T$  m. 2 Vat. 192, om. 2347. Abweichend ist nur II S. 4, 14, wo 192  $\delta_T$  solden hat (für  $\delta_T$ ) in  $\delta_T$  corrigir, 2347 aber  $\delta_T$  (Z. 13 haben beide mit Theon  $\delta_T$   $\delta_T$  solden, IV S. 8, 20; 130, 2 haben beide die Lesart Theons, aber su S. 8, 20 steht in Vat. 192 die vortheonische am Rande von erster Hand.

Marcian. 301 s. XV, die eine Quelle der ed. Basil. (s. vol. V S. CIV ff.), ist Copie von Mutin. III B 4; nur diese beiden haben mit der ed. Basil. II S. 2, 15 ὑπερέχη und ἐλλείπη vertauscht, S. 4, 3 fehlt τοῦ in beiden, S. 4, 13 haben sie ἐνὶ πλείον, S. 6, 20 δευτέροις μεγέθεσιν, wie sonst nur Paris. 2342 und ed. Basil., I S. 42, 1—4 fehlt in beiden, ebenso ἄλλα ἃ ἔτυχεν II S. 14, 23, beide haben III app. 9—12, 14—15 — V und IV app. I 8 hinter den einzelnen Sätzen 1—5 vertheilt.

Paris. gr. 2481 s. XV (Nikomachos, Elem. l—X) ist Copie von Vatic. gr. 1051 (der ebenfalls Nikomachos enthält ausser Elem. l—XI, s. unten); nur diese beiden haben folgende Combination von Lesarten: I S. 36, 2 und 24 ως αν, S. 152, 20 ἴσον εἶναι, S. 166, 1 ήτις, S. 318, 18 ἐγγεγράφθω, und II S. 2, 4 ἐλάττονος, 7 ἀναλογία κτλ., 17 λόγον μεγέθη, S. 4, 7 ἐλαχίστοις, 14 ἕως, S. 6, 1 λόγου, 13 τεταγμένη κτλ., 15 αὐτοῖς ἴσων, 16 γίγνηται stimmen sie ebenfalls; S. 4, 6 hat Vat. 1051 die Definition der ἀναλογία,

aber getilgt, sie fehlt in Paris. 2481. Dass S. 4, 2 ein  $\tau o \tilde{v}$  in 2481 wie in anderen Hss. fehlt, kann Zufall sein, ebenso dass 2481 S. 4, 19 mit Vat. 193  $\eta \gamma o \nu \mu \acute{e} \nu o \nu$  st.  $\ell \pi o \mu \acute{e} \nu o \nu$  hat, dies um so mehr als Vat. 193 eigentlich  $\eta \gamma o \mu \acute{e} \nu o \nu$  hat durch Anticipation des folgenden  $\eta \gamma o \nu \mu \acute{e} \nu o \nu$ , während 2481  $\eta \gamma o \nu \mu \acute{e} \nu o \nu$  hat durch eine einfache Vertauschung.

Ottobon, gr. 310 ist durch die oben S. 70 f. angeführten Varianten als eine theonische Hs. der gewöhnlichsten Sorte charakterisirt; vgl. noch II S. 190,1-2 = BVp (3 AZ), S. 192, 11 = BVp, 12 - p. S. 198, 13 nach dem Corollar (- p. B mq., V m. 2) den Zusatz - V. Von derselben Vorlage stammt Vatic. gr. 1295 s. XV; wenigstens stimmen die beiden Hss., wo sie verglichen sind, so I S. 166, 1; 318, 18; II S. 2, 4-5. 7. 17; 4, 6 ἀναλογία ατλ. om., 7 έλαγίστη, 14 έως; S. 6, 1 λόγου, 13 τεταγμένη κτλ. om. Vat. 1295, mg. Ottob., 15 - V, auch in eigenthümlicheren Lesarten wie I S. 36, 2 und 24 kar, S. 180, 22 loat ev Jelat, II S. 4, 12 διπλασίονα, 15-16 om. (mg. Ottob.), S. 198, 13. Aber Copie von Vat. 1295 kann Ottob. schwerlich sein wegen Il S. 2, 7 draλογία δέ Ottob. (wie alle andern Hss.), ἀναλογία ἐστίν Vat. 1295, S. 4, 2 τοῦ τοῦ Ottob., τοῦ Vat. 1295. Vat. 1295 ist von verschiedenen, aber gleichzeitigen Händen geschrieben, deren eine fol. 80° mit σύμμετρος III S. 50, 1 schliesst, nicht weit von S. 46, 20, wo Ottob, abbricht, das scheint aber zufällig zu sein. Vat. 1295 ist nicht Vorlage von Paris, 2346; denn während dieser von III S. 46, 20 an in die vortheonische Classe übergeht (oben S. 69 f.), bleibt Vatic. 1295 theonisch bis zum Schluss (theonische Lesarten II S. 384, 8 ff.; 388, 10; 396, 10; III S. 286, 23 Gote - ZH om., am Rande καὶ έκατέρα — μήκει - Theon, ausgefallen wegen Homoioteleutons; IV S. 8, 5 ff.; 130, 2. XIII Anfang - L. Vgl. noch II S. 296, 6 H, Z = BV,  $\epsilon loi - 7 Z$ , H om., S. 298, 2 - BV). Vol. III app. 25-26 fehlt an seiner Stelle, am Rande: ζήτει είς τὸ τέλος τοῦ τη βιβλίου δύο θεωρήματα τὸ ρίζ καὶ rò oin; die beiden Sätze stehen dann auch richtig hinten fol. 158 mit den Ueberschristen: Θεώρημα ριζ τοῦ δεκάτου βιβλίου δια λήθην μη γραφέν έχει und θεώρημα σιη τοῦ αὐτοῦ δεκάτου βιβλίου. III S. 370, 7 hat Vat. 1295 richtig οὐδεμία οὐδεμια wie A, III S. 250, 13 weder die Lesart von P noch die von Theon, sondern kurz: οὐ προσαρμόσει τὰ αὐτὰ ποιοῦσα. εἰ γάρ χτλ. ΄

Die noch übrigen Renaissancehss, lassen sich wenigstens annähernd bestimmen.

Mutin. II E 9 s. XV gehört zu Vlq. Am Schluss von Elem. IV hat sie im Text Schol. V nr. 33 genau wie V (und l) vol. V S. 293 Anm., II S. 2, 4 ἐλάσσονος, 17 μεγέθη λόγον, S. 4,4 τό supra scr., 6 ἀναλογία κτλ. (οπ. l), 7 ἐλαχίστοις, 13 αἰεί, 14 δως S. 6, 1 δὲ λόγον, 13 τεταγμένη κτλ. ohne δέ mit τό an der zweiten Stelle, 15 ἴσων αὐτοις, alles wie V (und meist auch l), S. 2, 7 die Definition der ἀναλογία, die V am Rande hat; dagegen S. 2, 5 ἐλάπτονος, S. 4, 2 τοῦ οπ. (m. 2 l), 4 τοῦ eras. (m. 2 l), 8 τὰ τρία (τά getilgt beide) mit l gegen V (in der Definition der τεταγμένη lasst l beidemal τό weg, während V es zweimal hat), S. 6, 17 und 18 πρός, nicht πρὸς τό, mit V gegen l, S. 4, 3 τοῦ später hinzugefügt (om. Mut. III B 4, Marc. 301), S. 6, 9 καί οπ. gegen beide. II S. 14, 20—21 = V. In XIII stimmt sie am nächsten mit q (prop. 1—5, IV app. I 7, app. I 6 am Rand, app. I 8, prop. 7), nur dass app. 6 an seine Stelle gerückt ist (in q hinter XII).

Vatic. gr. 196 s. XV-XVI (Elem. I-XII), dessen Scholien zu p stimmen (Om Scholierne S. 54), steht in seinen Lesarten B am nichsten. I S. 36, 2 und 24  $\omega_{\varsigma}$   $\tilde{\alpha}\nu$  = BFbp, S. 152, 20  $\tilde{\iota}\sigma\sigma\nu$ elraι - BVp, S. 166, 1 ήτις - BVp, S. 180, 22 εὐθεῖαι ἴσαι -BVp, S. 318, 18  $\gamma \epsilon \gamma \rho \dot{\alpha} \phi \vartheta \omega = BVp$ , II S. 2, 7  $\dot{\alpha} \nu \alpha \lambda \alpha \gamma i \alpha \kappa \tau \lambda = Bp$ , S. 4, 6 avaloyla xtl. mg. m. 2, om. B, 14  $\omega_S$  = Bp, S. 6, 4  $\delta \sigma \tau i \nu$ = B, 10, 11 μεγέθεσ $\bar{\iota}$  = B, 13 τεταγμένη κτλ. mg. m. 2 = B, 15 αὐτοῖς ἴσων = BFbp, S. 12, 4 = BVp., S. 16, 6 = Bp, 18 = Bp, S. 190, 1 = BVp, S. 192, 11 = BVp, S. 276, 21 = B, IV S. 8, 5 ff. 20 ff., 130, 2 die theonische Lesart; aber Il S. 2, 4 ἐλάσσονος = V, 17 μεγέθη λόγον = V, S. 198, 13 = V, 15 πᾶς = V; durch diese Stellen sind Bp als directe Vorlagen ausgeschlossen, auch Vat. 1038, an den man sonst denken könnte, dieser such durch II S. 4, 6. II S. 190, 2  $\Delta H$ ]  $\alpha$  mit Lücke ( $\Delta \Gamma$  BVp und 1038). Il S. 6, 20 steht am Bande m. 2 μεγέθεσιν (= Mut. []] B 4 u. a.).

Cod. Bonon. Universit. 2292 (S. Salvatoris 224) ist von derselben Hand als n. 2293 derselben Bibliothek (S. Salvatoris 223), und dieser hat folgende Subscription fol. 185: Φουλγέντιος Φορωλιβιές ὁ Γουλιήλμου Προυγενώλεως [?] ταύτην βίβλον μεταέγραψεν Ένετησι ἐν χοινοβίψ τοῦ ἀγίου Αντωνίου ἀπὸ τῆς Θεογονίας ἐνιαυτῷ χιλιοστῷ πενταχοσιοστῷ τε καὶ εἰχοστῷ

ένατφ Σκιδόοφωριώνος τρίτη ίσταμένου κελεύσαντος Περεγρίνου Βονωνίεως τοῦ τότε πάσης τῆς ἡμετέρας πολιτείας πράτος έγοντος, ῷ καὶ πάντες πάντα εὖγονται ἀγαθά. ὢν γὰρ πατηρ άγαθός τε καὶ σπουδαίος καὶ φιλολόγος πολλοῖς άλώμασι ταύτην βιβλιοθήχην επήγειρε εν δε τζ αύτῷ χρόνο εγώ τε και άλλοι παμπληθείς φιλομαθείς έσπουδάζομεν τοίς λόγοις Έλληνικοῖς τε καὶ 'Ρωμαίοις ἐπὶ Αὐγουστίνου Εὐγουβίεως διδασχάλου ανδρός σοφωτάτου τε χαὶ πάνυ εὐσεβοῦς (andere Hss. von demselben Mann Gardthausen, Gr. Palaogr. S. 341). Demnach wird man geneigt sein auch für nr. 2292 die Vorlage in Venedig zu suchen. Die Ils. enthält Elem, I-XIII und hat IV app. 18 auf die einzelnen Sätze vertheilt, über III: Evalsidov ex τών Θέωνος συνουσιών στοιχείον γ, beides wie Marcian. 301 allein von den codd. Marcian., so dass dieser wahrscheinlich als Vorlage gedient hat. Das wird bestätigt durch eine Randbemerkung zu 120: in alio vetustiori et fideliori codice sic ad finem usque legebatur, es folgt 1 S. 48, 16-50, 3 wie in meiner Ausgabe (nur S. 48, 22 xal ore, S. 50, 1 rnc - 2 μεταλαμβ. om.); der Text hat wohl also wenigstens die zu S. 48, 20 angeführte Variante, die auch die Lesart der ed, Basil. (- Marc. 301) ist; ebenso stimmt die He. mit dieser IV S. 334, 17 οτι δέ (= BV), S. 340, 7 δρθης έστι (- V), S. 378, 9 έστίν om.

Uebrig bleiben 8 im Orient geschriebene Hss., für welche man folglich nicht erwarten kann noch erhaltene Vorlagen nachweisen zu können. Ich theile mit der Reihe nach, was ich zu ihrer Beurtheilung beitragen kann.

Vatican. gr. 192 (Beschreibung Om Scholierne S. 34), bombyc.¹) s. XIV, gehört zur Gruppe Vq, hat aber daneben auffallende Uebereinstimmungen mit b; beides geht aus der folgenden Zusammenstellung hervor. I S. 152, 20 ἴσον εἶναι = BVp, S. 166, 1 ἢ = Fb, S. 180, 22 εὐθεἰαι = b, S. 318, 18 ἐγγεγράφθω = Fb, II S. 2, 4 ἐλάττονος gegen V, 7 ἀναλογία κτλ. = Bbp, 17 λόγον μεγέθη gegen V, S. 4, 6 ἀναλογία κτλ. = PVbp, 7 ἐλαχίστη gegen V, 13 δεύτερον] τρίτον = b (beide corr.), ένὶ πλείους ὁμοίως ἄν = b (beide corr.), S. 6, 1 nicht δέ, gegen V, 13 τεταγμένη κτλ. ohne δέ und τό, gegen V, 15 αὐτοῖς ἴσων gegen V, S. 190, 1—2 = BVp (3 ZΘ ε corr.), S. 192, 11 = BVp, 12 = B, S. 198, 13

<sup>1)</sup> Darunter verstehe ich orientalisches Papier ohne Wasserzeichen.

= p, S. 278, 18 =  $BVb^4$ ), 23 = BVbq, S. 280, 1 xai em. - bq, 10 H,  $\Theta = Vb$ ,  $dvd\lambda oyov$  om. = BVbq, 13 = Bbq,  $15 & v v <math>\omega$  v**bg.** 16 = Vq ( $\xi \xi \bar{\eta} c$  om. = q), 17 o $\bar{\eta} \tau \omega c$  om. = bq, 20 = Vb. 21 τε om. - bq, S. 282, 1 - BVbq, 2 - Vbq, 6 - BVbq, 9 δ ύπο - bq, 12 = BVbq,  $14 \times ai \in \pi \in i = bq$ , 22 = BVbq, 23 = BVbq, 24 - Bbq, S. 284, 1 - BVbq, 2 - BVbq, 7 - BVbq, 10 - Vbq, 15  $\mu$ erpoi $\sigma_i = bq$ , 20 = BVbq, 21  $\tau \delta r$  mit V gegen Bbq, 22 τόν em. zweimal - Bbg, 23 - BVbg, ἄρα mit BVg gegen b. S. 286, 13—14 — BV gegen bq, 15 — BVbq, IX 19 theonisch, app. S. 424, 21 ff., 428, 22 ff., 430, 18 ff. sind da, ebenso III app. 25-26, IV app. 1 3, IV S. 8, 5 ff. - Theon, 20 ff. ebenso, abor am Rande die Lesart von P ( $\gamma \rho$ .), S. 130, 2 - Theon, S. 142, 18 -F (B m. 2), S. 166, 19 nicht -q, S. 168, 17 nicht -q, 25 nicht **B**, S, 172, 2—5 die theonische Lesart = q (S. 288, 10 συστήσασθαι έχ τεσσάρων τριγώνων), im Anfang von XIII folgende Anerdnung: prop.1—5, app. 7, prop. 6, app. 8, prop. 7 == V, nur mit app. 7 im Text statt am Rande zu prop. 6. Merkwürdige Uebereinstimmung mit S: I S. 164, 16—17 mg. m. 1 (in S mg. m. 2), II S. 6, 9]xal m. 2 beide, mit p: Il S. 286, 10 A, E (ausserdem Elávτονες Il S. 284, 2, ελάττονα 19), mit Laur. 28, 8: Il S. 282, 2 Γ, Β 5 ἐλάττονα, mit beiden S. 282, 7 καὶ ἐν.

Vatican. gr. 1038 s. XIII (vol. V S. V; die erste Lage fehlt, die Hs. fängt mit Il 8 an) hat durchweg die gewöhnlichsten theonischen Lesarten, so 1 S. 144, 23 = BVp, S. 152, 20 = BVp, S. 166, 1 = BVp, S. 180, 20 = BVp, S. 318, 18 = BVp, II S. 8, 11-12 = BVp, S. 12, 4 = BVp, S. 16, 19 = Theon, ότι om. **B**bq, S. 18, 9  $\Gamma H$  = FBV, 14 = BVp, S. 28, 1  $\delta \epsilon$  om. = FBp, S. 190, 1-3 = BVp, S. 192, 11 = BVp, S. 210, 13 = BVbp, S. 278, 18 ἀνάλογον om. = B(V)bp, 23 ἀνάλογον om. = BVbp, S. 280, 1 xal em. = bpq, 10 H,  $\Theta$  = Bbp,  $\dot{\alpha}v\dot{\alpha}\lambda \sigma\gamma\sigma v$  em. = BVbpq, 13 H,  $\Theta = Bbpq$ , 15 έσονταί τινες ατλ. = Vpq B m. 2 (έξης om., Eti m. 2), S. 282, 1  $\Gamma$ , B = BVbq, 6H,  $\Theta = Bbpq$ , 12H,  $\Theta$ - Bbpq, 22 ανάλογον om. - BVbpq, 23 ἔτι om. - BVbpq, 24 - Bbpq, S. 284, 1 εἰ γὰρ μή om. - BVbpq, 2 ἀνάλογον om. -BVbpq,  $7 \tau \epsilon$  om. = BVbpq,  $21 \tau \acute{o} \nu$  om. = Bbq,  $22 \tau \acute{o} \nu$  om. zweimal = Bbq, 23 ἀνάλογον οπ. = BVbpq, S. 286, 13 = BV, 15 zai m. 2, om. BVbq, S. 376, 23 = Bq, 24  $\delta$  = Bq (corr. m. 2),

<sup>1)</sup> p lasse ich fort; BVbq repräsentiren Theon.

Weise ist z. B. sicher die vortheonische Redaction in die Vorlage von F eingedrungen.

Derselbe Umstand erschwert auch im höchsten Grade den Nachweis der Abhängigkeit von zwei Handschriften unter einander. Nur selten entscheidet eine Aeusserlichkeit sofort das Verhältniss, wie bei cod. Borbon. III C 9, der fol. 79° mitten auf der Seite mit πρὸς τὸ Δ V 11 S. 34, 7 abbricht und sich dadurch als Copie von Ambros. G 61 sup. erweist, dessen letztes Blatt (fol. 189) an derselben Stelle schliesst (s. Om Scholierne S. 58); II S. 4, 13 fehlt ηπερ πρὸς τὸ δεύτερον nur in diesen beiden Hss.

cod. Vatic. gr. 1709 saec. XVI verräth sich durch Uebereinstimmung des Scholienbestandes als Copie von Paris. 2344 (q), und die Varianten bestätigen das vollkommen (für Elem. I—XIII, s. Om Scholierne S. 32); die für q eigenthümlichen Lesarten hat Vatic. z. B. IV S. 292, 2; 294, 1; 304, 25. 27; 310, 27; 312, 3, und am Schluss von XII steht im Text app. I 6 mit derselben Bemerkung wie in q IV S. 246 not., während beide an der Stelle von XIII 6 das  $\tilde{a}\lambda\lambda\omega_S$  (ohne diese Ueberschrift) zu XIII 5 (IV app. I 7) haben.

Das Verhältniss der Scholien V S. 179, 9 und 440, 26 beweist ebenfalls, dass Laur. 28, 2 (1) in Elem. I-XIII mit Vq verschwistert ist (Om Scholierne S. 16-17), und wo q collationirt ist1), schliesst l sich ziemlich eng daran (l = q II S. 372, 23; 376, 11. 17-18 λέγω — είσίν supra scr. rec., 22. 23; 378, 2; 380, 19; 382, 27 μετρεί; 392, 24; 396, 23; ΙΥ S. 292, 2; 294, 1; 302, 26; 304, 5. 6. 25; 310, 22. 27. 28; 316, 10; 318, 3; 322, 19; 324, 9 τό, corr. m. 2. 20. 22; 326, 20; 328, 15; 338, 2. 11. 18. 22; vgl. IV S. 324, 9  $~\tilde{a}$ ho a  $~\tilde{a}$  $\pi o$   $~\tilde{t}$  $\eta g$   $Y\Omega$ ho  $~\tilde{a}$  $\pi o$   $~\tilde{t}$  $\eta g$   $Y\Omega$  $~\tilde{a}$  $\rho$ al), ohne doch Copie davon zu sein (II S. 382, 7 A I; IV S. 340, 27 OEI; 312, 3 δθεν Ι; 318, 5 PYI; 324, 12 προδέδεικται Ι; 326, Bezeichnend ist das Verhältniss bei XIII 5 ff.; hier 20 τμηθή). ist die Reihenfolge in q: XIII 5 - app. 1 7 - app. 1 8 - XIII 7, XIII 6 fehlt, app. I 6 steht zwischen XII und XIII bezeichnet als XIII 6; in 1: XIII 5 — app. I 7 — app. I 8 — app. I 6 — XIII 6 γράφεται καὶ οὖτως τὸ ς΄ θεώρημα — XIII 7; in V: XIII 5-XIII 6 - app. I 8, z. Th. am Rand - XIII 7, app. I 7 am Rande

<sup>1)</sup> Für VIII S. 372, 15 — IX und XII — XIII im Apparat, für VIII bis S. 372, 15 s. vol. II S. VI—IX. Ausserdem besitze ich eine Gollation zum V. Buch.

30 XIII 6 (s. vol. V S. 657 Anm.), app. I 6 am Rande hinter XII: also stand in der gemeinsamen Vorlage im Text nur XIII 5 und 7. alles, übrige am Rande, und zwar app. 17-8 nebst XIII 6 swischen 5 und 7, app. I 6 zwischen XII und XIII, und diese Randbemerkungen sind dann von den drei Schreibern in verschiedener Weise untergebracht; dass app. 16 in 1 seinen Platz als XIII 6 fand, erklärt sich aus der Bemerkung in g IV S. 246 Die Verwandtschaft zwischen V und l ist, wie schon aus dem Mitgetheilten hervorgeht, weniger eng. III S. 162, 14 haben sie beide ἐστὶ καί, aber Z. 11 und 20 fehlt μήκει gegen V; Z. 21, S. 164, 4 stimmt 1 mit BFb, ebenso S. 164, 1 την om. (ebenda fehlen τό und ουτως gegen V), S. 164, 7 mit Pb, II S. 190, 1-3 mit PF (aber an der entsprechenden Stelle II S. 192, 11 - BVp, 12 - B); I S. 36, 2 hat I ως αν, wie V vermuthlich von erster Hand hatte, aber II S. 24, 19 rov I wie V m. 2 (und Bpq), S. 26, 7 mlelovs wie V m. 2 (und die übrigen Hss., auch q). Das erklärt sich aber daraus, dass V im Text der Vorlage freier gegenübersteht und daneben auch andere Quellen heranzieht. Als Beispiele des Verhältnisses setze ich die wichtigsten Varianten zum Ansang von V und zu VIII 4-5 hierher. II S. 2, 4 Elátrovos] cerr. ex ελάσσονος Ι, ελάσσονος Vq, 5 ελάττονος] lq, ελάσσονος V, 7 ἀναλογία δὲ ἡ τῶν λόγων ταυτότης lq, mg. V, 17 μεγέθη λόγον VIq, S. 4, 6 αναλογία δέ έστιν ή των λόγων δμοιότης V, aber getilgt, om. lq, 7 έλαχίστη] q, έλαχίστοις VI, 14 ένὶ πλείους εως Vlq, S. 6, 1 λόγου] q, δε λόγου Vl, 11 die Definition der τεταγμένη hat V im Text, l am Rande m. 1 (δέ wie V, aber nicht τό), om. q, 15 ἴσων αὐτοῖς Vlq, S. 12, 20 δέ] q, m. 2 V, om. l, S. 14, 5 τοῦ πρώτου καὶ τρίτου ἐσάκις πολλαπλάσια] q (πολλαπλάσιον), ἰσάκις πολλαπλάσια (comp. l) τοῦ πρώτου καὶ τρίτου VI, 23 άλλα, α έτυχεν] lq, m. 2 V, S. 16, 6 μεν VI, em. Bpq, 17 τον αὐτον έξει λόγον καθ' ὁποιονοῦν πολλαπλασιασμόν | VI, καθ' δποιονοῦν πολλαπλασιασμόν τὸν αὐτὸν ἕξει λόγον Bpq, S. 18, 4 ZΔ] e corr. V, ΔZ Bplq, S. 20, 13 ἐπεί] q, xai êrrei VI, 15 K $\Gamma$ ] Iq,  $\Gamma$ K V, 23  $\tau$ ò Z  $\tau$  $\tilde{\varphi}$  K $\Gamma$  èστιν ἴσον] q, tò Z toor koti t $\tilde{\psi}$   $K\Gamma$  l,  $t\tilde{\psi}$  (in ras.)  $K\Gamma$  tò (in ras.) Z V, tò ΘΔ ἄρα τῷ] VI, τῷ ΘΔ ἄρα τὸ Βρα, 24 ἴσον ἐστίν PBq, ἐστιν ίσον FVpl, ώστε εί] e corr. q rec., ώστε ότε Vl, ώστ' ή q m. 1, 25 ΘΔ | V e corr., ΔΘ Blq, S. 24, 4 έλαττον, έλαιτον | q, έλασσον, έλασσον VI, S. 26, 5 καὶ] Vq, om. l, τὸ δέ] VI, καὶ τὸ Βρq, 13 HΘ] ΘΗ Bplq, V m. 2, S. 28, 3 ἴσα ἐστίν] Bpq, ἐστιν ἴσα VI, 15 ἔτυχεν] Vq, ἐνδέχεται ὶ, 23 καί] Vq, οm. ὶ, S. 30, 3 οὐχ ὑπερέχει] q, ὑπερέχει οὐδαμῶς VI, S. 278, 18 ἀνάλογον] q, I (del.), V mg., S. 280, 2 καί] lq, οm. V, 11 καὶ ἐν] V, καὶ ἔν τε lq, 13 Θ, H] corr. V, H, Θ Blq, 14 ἀνάλογον] lq, mg. V, 15 ἐν τῷ] ἔτι ἰφ, ἔτι ἐν τῷ V, 16 λόγοις ἔσονται κτλ. = V (ohne ἑξῆς) lq, 17 οὕτως] V, οm. lq, 20 ἐλάσσων] q, ἐλάσσων l, ἐλάττων V, ἐλάσσονα] ἐλάττονα Vlq, 21 τε] V, οm. Pblq, S. 282, 8 τὸν Z] V, Z lq, 9 ὑπὸ] V, ὁ ὑπό lq, 12 Θ, H] e corr. V, H, Θ PBlq. 14 ἐπεί] V m. 1, καὶ ἐπεί V m. 2, blq, S. 284, 21 τόν] V, οm. Blq, 23 τόν (ðis)] V, οm. Blq, 23 ἄρα ἑξῆς] Vq, ἑξῆς ἄρα l, S. 286, 13—14 l = Pbq, nicht = BV.

Die gewöhnlichen theonischen Lesarten finden sich in allen Theilen, z. B. I S. 80, 16; II S. 2, 7; 16, 19; 24, 10; 26, 3; 28, **18**; 30, 1; 278, 23; 280, 10<sup>1</sup>); 282, 1. 6. 22. 23. 24; 284, 1. 2. 7123; 286, 16; IV S. 256, 14; - BVp I S. 144, 23; 154, 16 strat ἴσον; 166, 1; 180, 22; 318, 18; H S. 8, 11—12; 22, 14; die unechten Propositionen II S. 428, 23 und 430, 17 sind da; IX 19 hat die theonische Form, aber am Rande steht mit der Ueberschrift οΐτως εὖρον ἐν ἄλλω τὸ ιθ' die Fassung von P mit folgenden Varianten: S. 384, 3 und 6 πῶς ἐστι δυνατόν, 8 ἦτοι or  $|\tilde{\eta}| = P$ , 11 or e of -13 analogor om. (vgl. S oben S. 61), 386, 1 καί om., 2 προσευρείν άριθμόν, 8 πρός πρός Σ (dl. i. πρός 2 mal), 9 μετρούσιν, 13 μετρεί om., 15 προσευρείν  $\mathring{a}$ ριθμόν, 17 πρός] Σ πρός (aber corr.), 18  $\mathring{a}$ δύνατον, 23  $\Gamma$ ] Δ, 24 A] Δ, 25 ἐστίν] om., 28 μή] m. 2, 388, 2 ἀριθμόν om., δυνατόν αδύνατον, 3 Δ Δ, 6 κατά τόν κατά τό, 10 μετρεί, 14 προσευρείν εύρειν. Vgl. für V vol. V S. 406 Anm. In XI 38 steht im Text στερεού παραλληλεπιπέδου, am Rande aber wie in q Schol. XI nr. 54.

Mit VI verwandt ist cod. Florent. Suppl. Badia 30; denn von Schol. I nr. 109 hat diese Hs. nur den letzten Theil von V S. 178,  $9 \times \alpha i + \delta \lambda'$  an, was nur dadurch erklärlich ist, dass das Scholium in VI an dieser Stelle unterbrochen ist (Om Scholierne S. 16 ff.). Varianten des Textes (Elem. I—III, I S. 250,13 BAA— 258,  $22 \times 0\bar{v} \hat{\alpha}\pi \delta$  fehlt) habe ich nicht notirt. Auch das Bruckstück (I 1—14) in cod. Scorial. Y—III — 21 (chart. s. XVI) fol.

<sup>1)</sup> Im Apparat ist binzuzusügen: S. 280, 1 nai] P, om. BV p (und blq).

105-112 ist mit V verwandt; die für V eigenthumlichen Lesarten **I.S. 12. 26**; **14. 3. 6. 22**  $(\gamma \acute{a} o)$ ; **18. 13**; **22. 6. 9**; **24. 2**; **36. 2** (lá): 38, 18 finden sich im Scorial, wieder. Ein Zwischenglied ist Laur. 28, 6 (f), wie sowohl aus den Scholienbestand im Scorist. (I mr. 9, 11, 16, 17, 40, 45, 46, 49, 50, 51, 52, 53, 55, 56, 57, 59) bervorgeht als aus folgenden Varianten: I S. 4, 2 γραμμή Vf, dar-Sher ex Jela m. 2 f. ev Jela younn Scorial. 7 Tivwy V. Sao τενων f ὑπό del, ὑπό τινων Scorial., S. 8, 7 ήτήσθω V. αλτείσθω f Scorial., 8 ayayely] ayeyely V (im Apparat vergessen), ayely f Scorial. (S. 16, 15 al] em. V f, rác m. 2 f, al Scorial., und S. 40, 4 all Scorial., om. V. kann man dem Schreiber. Diassorings, wohl zutrauen). Ob aber Scorial, direct nach f abgeschrieben ist, ist zweiselhast; denn er enthält einige Scholien, die in f nicht zu stehen scheinen, dagegen in Marcian. 309 (I nr. 4, 21, 22, 43 --xatnyooo: uevov S. 131, 1 em.), und in nr. 56 S. 139, 11 fehlt Eyour wie im Marcian. (nach rov Z. 10 Lucke wie in V). leicht ist also Marcian. 309 (Elem. I-II s. XV) irgendwie mit f and Scorial. verwandt; ich habe keine Varianten daraus notirt. Schol. I nr. 51 ist nach συνεχομένη S. 136, 9 durch nr. 52 unterbrochen im Scorial.; Marc. 309 hat, wie es scheint, nur den Schluss von nr. 51 (von S. 136, 5 an).

Einige Berührungspunkte mit der Gruppe Vlq haben die unvollständigen Hss. Palatinus Vatic. gr. 95 s. XIII(?), der f. 34—81 Elem. I—X 30 S. 90, 2  $\tau \tilde{r}_S$  BA enthält, Vatic. gr. 1040 s. XVI (f. 43—104 Elem. I—VI 1 S. 76, 16  $\pi \varrho \delta_S$ , mit mehreren Lücken, w. a. III. Buch von prop. 9 an) und Leidensis gr. 7 (Elem. I—XII 5 S. 166, 1  $\mu e \tilde{t} \zeta o_V$ , s. vol. V S. CIV). Sie haben alle drei die Legarten von V II S. 4, 14; 6, 15, von B Vp I S. 152, 20; 318, 18,

von I (und V m. 1?) I S. 36, 2 ως αν (ebenso Z. 24). Leidensis, der IV S. 8, 5-9. 20-22 die theonische Lesart hat, stimmt ferner mit V II S. 2, 4 ἐλάσσονος (so auch Palat., während Vatic. hier mit l corr. Elárrovog hat), geht aber gegen V und die beiden andern II S. 2, 17; 4, 7; 6, 1; αναλογία δέ κτλ. S. 4, 7 haben Palat. Leid. mit V m. 2 und 1, S. 4, 6 fehlt die Definition der αναλογία in Leid. lq, in V getilgt, Palat. und Vatic. haben sie: die Definition der τεταγμένη S. 6, 13 haben Palat. und Vatic. im Text wie V, Leid. am Rand wie l, alle drei ohne δέ und mit zweimaligem τὸ ἐπόμενον wie V (gegen l). Leid. hat fol. 429-52 das vol. V S. XXXIV erwähnte Excerpt aus Proklos ganz wie g und zwischen 1X und X Scholl. X nr. 1-2 im Text wie mehrere andere Hss. Palat. stimmt II S. 4, 8 τρία] τὰ τρία und S. 6, 17 ξπόμενον] τὸ ξπόμενον (aber Z. 18 τὸ ἐπόμενον Ι, ἐπόμενον Palat,) mit I, mit BVp (und l) I S. 180, 22, II S. 190, 1. 2. 3; 192, 11; auch S. 198, 15  $|\pi|\tilde{a}_S$  kann durch die Lesart von V veranlasst sein, findet sich aber auch in andern Hss. Dagegen II S. 192, 12 \( \Delta Z \right] \( \Delta \Gamma Z, \) aus einer Correctur entstanden, wie sie jetzt in b m. 1 vorliegt  $(\delta_{\gamma}^{\zeta})$ , S. 198, 13 das Corollar wie in bp ohne die Interpolation von V. I S. 166, 1 η mit PFb gegen VI, III S. 88, 23 ἀριθμοί mit PBb gegen FV. Die Hs. stammt von dem Athos; f. 817 steht am oberen Rand, durchstrichen und daher wohl im Katalog nicht angegeben: βιβλίον των καλουμένων της ίερας λαύρας. Vatic. 1040 könnte man für eine Abschrist von I halten wegen II S. 2, 14 ὁποιοοῦν l (corr. m. 1), δποιοσοῦν 1040 (corr.), und weil f. 84 zwischen III und IV das Schol. VI nr. 4 steht wie in lq. Aber I S. 180, 22 hat sie loai el Jetai mit der S. 70 f. erwähnten Gruppe gegen I. und II S. 2, 7 fehlt die Definition der aralogia mit V m. 1 gegen lq.

lch schliesse hier gleich einige andere unvollständige Hss. an, deren Platz ich ebenso wenig genau und endgültig bestimmen kann.

Vatic. gr. 207 s. XIV (u. a. Elem. I—V 19) hat II S. 2, 2 ἔλαττον mit Marc. 301, 302, Paris. 2342, Z. 4 und 5 ἐλάττονος, Z. 7 die Definition der ἀναλογία (nicht S. 4, 6), Z. 17 λόγον ἔχοντα mit F, S. 4, 9 τρίτον] τέταρτον, διπλασίονα] corr. ex τριπλασίονα, was damit zusammenhängt, dass Z. 12 τέταρτον — 13 δεύτερον ursprünglich fehlte (am Rand m. 2), Z. 11 ὅταν — 12 τό ist von erster Hand getilgt; Z. 13 ὁμοίως ὡς] ἐνὶ πλείους

δμοίως — b, entstanden durch Contamination der theonischen und der vortheonischen Lesart; S. 6, 1 λόγου gegen FVp, Z. 10 οῦτως — 11 ἔσχατον] am Rand m. 2, Z. 13 die Definition der τεταγμένη ohne δέ, Z. 16 γίγνηται — b; S. 12, 4 τε] οm., gegen PF; S. 16, 18 — Bp (q), Z. 19 die theonische Interpolation (ὅτι οm. wie bq).

Ambrosian. C 311 inf. s. XV (Elem. I 5 S. 20, 19 καὶ τὸ ΑΖΓ - X 9 S. 24, 8 των μήχει, vgl. Om Scholierne S. 51) hat I S. 36, 2 (und 22)  $\omega_{\mathcal{C}}$   $\tilde{\alpha}_{\mathcal{V}}$  wie Theon, S. 152, 20  $\pi_{\mathcal{O}(\mathcal{E}\tilde{l}_{\mathcal{V}})}$  = PFb. 166, 1  $\tilde{\gamma}_{\mathcal{C}}$ - PFb, 318, 18 έγγεγράφθω - PFb; eine Verwandtschaft mit b ist unverkennbar II S. 4, 13 δεύτερον] τρίτον b Ambr.; auch sonst stimmen hier die beiden Hss. an den charakteristischen Stellen (8. 2, 4. 17; 4, 7; 6, 1. 15; S. 6, 16 ylyrnzai, die Definition der άγαλογία sowohl S. 2, 7 als S. 4, 6, nur hat Ambr. an letzterer Stelle ταυτότης übergeschrieben über δμοιότης; die Definition der τεταγμένη ohne δέ und τό); abweichend sind nur Kleinigkeiten, S. 2, 2 ξλαττον Ambr., ξλασσον b (Z. 5 ξλάττονος corr. ἐλάσσονος Ambr.), S. 4, 7 ἐστίν om. Ambr., 13 ἀεί Ambr., αἰεί b. ένὶ πλείους εως Ambr. mit b mg. m. 1. II S. 64, 18 steht die Lesart von Bp am Rande wie in Vb m. 2. Andererseits steht hinter VII wie in Vp und Paris. 2342 das Stück II S. 432-34, aber sur von S. 434, 3 an. Aus dieser Hs. stammen die Randscholien in Coislin. 174 (s. Om Scholierne S. 51 st.), dessen Text nichts mit Ambr. zu thun hat.

Ambr. G 61 sup. (Elem. I—V 11 S. 34,7, s. S. 89) hat im Text e. a. die Scholien II nr. 1 und IV nr. 1 wie Coislin. 174 u. a. (s. Om Scholierne S. 58), I S. 36, 2 ( $\omega_S \, \tilde{\alpha} \nu$ ); 152, 20; 166, 1 die gewöhnlichen Lesarten (— BVp), die Definition der  $\tilde{\alpha} \nu \alpha \lambda \delta \nu \gamma t \alpha$  II S. 2, 7 (nicht S. 4, 6), die der  $\tau \epsilon \tau \alpha \gamma \mu \epsilon \nu \eta$  fehlt, und auch sonst stimmt die Hs. mit B (II S. 2, 17; 4, 7. 14; 6, 1. 15, 16, auch S. 2, 15).

Ambr. Q 87 sup. s. XIII (Michael Sophiani, a. 1606 portato da Scio) enthält u. a. Elem. I bis prop. 8 (S. 26, 13  $\tau \alpha i \varsigma \delta v \sigma i = V$ ). Vgl. Om Scholierne S. 58.

Vindob. Philol. gr. 62 (Busbeckius comparavit Cnopoli) enthält Elem. 1—X 33 und bricht ab III app. 13 S. 392, 10  $\tau \tilde{\psi}$  AZ im Lemma S. 96, das merkwürdiger Weise hinter prop. 33 steht. Die Bücher VII—IX hatten ursprünglich keine Buchtheilung oder Ueberschriften; die Sätze sind durchgezählt (bis 102), wie sonst nur in

Laur. 28, 8. Der Zusatz Theons II S. 424, 22 ff. findet sich auch II S. 428, 23 und 430, 19.

Vindob. Philol. gr. 139 s. XIV (Elem. I—V 13 S. 40, 14 πολλαπλάσια), I S. 8, 6 αλτήματα ε wie Scorial. (V); S. 42, 1—4 em. wie PVb, am Rande m. 1 das Corollar von FV mg. (Scorial. im Text); vorn das Epigramm V S. XXVIII und das Proklos-Excerpt V S. XXXIV (der Schluss anders, s. Om Scholierne S. 58), im Text Schol. III nr. 1 und vor V Schol. V nr. 33 — Vf.

Vatic. gr. 199 s. XVI enthält u. a. Elem. I-III 20, Vatic. gr. 246 s. XV (vgl. vol. VII S. XIV) f. 15-17 ausser I 47 die Defisitionen von I, II, IV und XI, Vatic. gr. 1041 s. XVII die Sätze von III-XIII z. Th. mit den Beweisen griechisch oder lateinisch mit modernen Zeichen, Vatic. gr. 1043 s. XV Elem. I-II und einen Theil von III, Ambros. N 289 sup. s. XVI nebst dem Epigramm die Satze von I-X 33 ohne die Beweise (vgl. Om Scholierne S. 58), Leidens. Voes. C 21 die Sätze von I-XIII ohne die Beweise. diese Hss. habe ich mich weiter nicht gekümmert. Barberin. II 65 (Elem. 1-XIII) s. XVI weiss ich nur, dass der Zusatz Theons II S. 424, 22ff. da ist und die Eigenthümlichkeiten von b im XII. Buch nicht. Marcian. gr. 317 s. XV muss von Paris, gr. 2373 s. XIV abhängen, da beide dieselbe eigenthumliche Subscription haben: σῶσον χύριε τὸν λαόν σου καὶ εὐλόγησον την κληρονομίαν σου νίκας τοις βασιλεῦσι κατά βαρβάρων δωρούμενος. Er enthält Elem. I-VI 4 (vgl. Om Scholierne S. 58).

Als Copien vorbandener IIss. lassen sich mit grosser Wahrscheinlichkeit durch die mir vorliegenden Stichproben die folgenden erledigen (ausser Laur. 28, 1, Copie von b, vol. VI S. XXXII, und Laur. 28, 6, Copie von V, vol. V S. XXVI).

Paris. gr. 2762 s. XV (Elem. I—IX) stammt von Paris. gr. 2345 (Elem. I—XIII); II S. 4, 6 steht in beiden im Text ἀναλογία δέ ἐστιν ἡ τῶν λόγων ὁμοιότης, in 2345 am Rande m. 1: κείμενον ἀναλογία δὲ ἡ τῶν λόγων ταυτότης, was dann 2762 allein von allen Hss. an dieser Stelle im Text hat (S. 2, 7 fehlt es in beiden), und an den charakteristischen Stellen stimmen sie genau (II S. 2, 4 ἐλάττονος, 17 μεγέθη λόγον, S. 4, 7 ἐλαχίστοις corr. in ἐλαχίστη, darüber wieder οις, 2345, ἐλαχίστη 2762, 13 ἐνὶ πλείους ἕως, S. 6, 1 δὲ λόγου, 9 καί] eras. 2345, om. 2762, 13 Definition der τεταγμένη ohne δέ aber mit τὸ ἑπόμενον zweimal, 15 ἴσων αὐτοῖς), auch I S. 166, 1 — Pfb, 318, 18 — BVp, II S. 199,

1-2 = BVp; aber I S. 36, 2 εως ε corr. 2345, ώς 2762 (so beide L24), 152, 20 ποιείν 2345, είναι 2762.

Angelic. C 2, 9 (Om Scholierne S. 34), a. KVI nach dem Katalog, standt von Laur. 28, 8; nur diese beiden haben vol. IV app. I 6 inter XIII, und wo sie verglichen sind, stimmen sie aberein (18, 36, 2 ἐάν, 152, 20 ποιείν, 166, 1 ἢ, 318, 18 γεγεάφθω, IIS. 2, 4 ἐλάττονος, 7 ἀναλογία κτλ. οπ., 17 μεγέθη λόγον; 4,6 ἀναλογία κτλ. λαδ., 7 ἐλαχίστοις, 13 ἐνὶ πλείους ἕως; 6, 1 δὶ ἰόγον, 13 τεταγμένη κτλ. ohne δέ mit τό zweimal, 15 ἴσων εὐοἰς; 190, 1. 2. 3 = BVp, 192, 11 = BVp, 12 = p, 198, 13 = V); ohne Bedeutung ist II S. 4, 13 ἀεί Angel., αἰεί 28, 8.

Marcian. 301 s. XV, die eine Quelle der ed. Basil. (s. vol. V S. CIV ff.), ist Copie von Mutin. III B 4; nur diese beiden haben mit der ed. Basil. II S. 2, 15 ὑπερέχη und ἐλλείπη vertauscht, S. 4, 3 fehlt τοῦ in beiden, S. 4, 13 haben sie ἐνὶ πλείον, S. 6, 20 δευτέροις μεγέθεσιν, wie sonst nur Paris. 2342 und ed. Basil., I S. 42, 1—4 fehlt in beiden, ebenso ἄλλα ἃ ἔτυχεν II S. 14, 23, beide haben III app. 9—12, 14—15 — V und IV app. I 8 hinter den einzelnen Sätzen 1—5 vertheilt.

Paris. gr. 2481 s. XV (Nikomachos, Elem. l—X) ist Copie von Vatic. gr. 1051 (der ebenfalls Nikomachos enthält ausser Elem. l—XI, s. unten); nur diese beiden haben folgende Combination von Lesarten: I S. 36, 2 und 24 ως ἄν, S. 152, 20 ἴσον εἶναι, S. 166, 1 ἥτις, S. 318, 18 ἐγγεγράφθω, und II S. 2, 4 ἐλάιτονος, 7 ἀναλογία κτλ., 17 λόγον μεγέθη, S. 4, 7 ἐλαχίστοις, 14 εως, S. 6, 1 λόγου, 13 τεταγμένη κτλ., 15 αὐτοῖς ἴσων, 16 γίγνηται stimmen sie ebenfalls; S. 4, 6 hat Vat. 1051 die Definition der ἀναλογία,

aber getilgt, sie fehlt in Paris. 2481. Dass S. 4, 2 ein  $\tau o \tilde{v}$  in 2481 wie in anderen Hss. fehlt, kann Zufall sein, ebenso dass 2481 S. 4, 19 mit Vat. 193  $\hat{\eta} \gamma o \nu \mu \acute{e} \nu o \nu$  st.  $\hat{\epsilon} \pi o \mu \acute{e} \nu o \nu$  bat, dies um so mehr als Vat. 193 eigentlich  $\hat{\eta} \gamma o \mu \acute{e} \nu o \nu$  bat durch Anticipation des folgenden  $\hat{\eta} \gamma o \nu \mu \acute{e} \nu o \nu$ , während 2481  $\hat{\eta} \gamma o \nu \mu \acute{e} \nu o \nu$  bat durch eine einfache Vertauschung.

Ottobon, gr. 310 ist durch die oben S. 70 f. angeführten Varianten als eine theonische IIs, der gewöhnlichsten Sorte charakterisirt; vgl. noch II S. 190,1-2 = BVp (3 AZ), S. 192, 11 = BVp. 12 - p, S. 198, 13 nach dem Corollar (- p, B mq., V m. 2) den Zusatz = V. Von derselben Vorlage stammt Vatic. gr. 1295 s. XV; wenigstens stimmen die beiden Hss., wo sie verglichen sind, so I S. 166, 1; 318, 18; II S. 2, 4-5. 7. 17; 4, 6 ἀναλογία κτλ. em., 7 έλαγίστη, 14 έως; S. 6, 1 λόγου, 13 τεταγμένη κτλ. om. Vat. 1295, mg. Ottob., 15 - V, auch in eigenthümlicheren Lesarten wie I S. 36, 2 und 24 ἐάν, S. 180, 22 ἴσαι εὐθεῖαι, Il S. 4, 12 διπλασίονα, 15-16 om. (mg. Ottob.), S. 198, 13. Aber Copie von Vat. 1295 kann Ottob. schwerlich sein wegen II S. 2, 7 ἀναλογία δέ Ottob. (wie alle andern Hss.), ἀναλογία ἐστίν Vat. 1295, S. 4, 2 τοῦ τοῦ Ottob., τοῦ Vat. 1295. Vat. 1295 ist von verschiedenen, aber gleichzeitigen Händen geschrieben, deren eine fol. 80° mit σύμμετρος III S. 50, 1 schliesst, nicht weit von S. 46, 20, wo Ottob, abbricht, das scheint aber zufällig zu sein. Vat. 1295 ist nicht Vorlage von Paris. 2346; denn während dieser von III S. 46, 20 an in die vortheonische Classe übergeht (oben S. 69 f.). bleibt Vatic, 1295 theonisch bis zum Schluss (theonische Lesarten II S. 384, 8 ff.; 388, 10; 396, 10; III S. 286, 23 Gote — ZH om., am Rande καὶ έκατέρα — μήκει - Theon, ausgesallen wegen Homoioteleutons; IV S. 8, 5 ff.; 130, 2. XIII Anfang - I. Vgl. noch II S. 296, 6 H, Z = BV,  $\epsilon l\sigma i = 7 Z$ , H om., S. 298, 2 - BV). Vol. III app. 25-26 fehlt an seiner Stelle, am Rande: ζήτει είς τὸ τέλος τοῦ τη βιβλίου δύο θεωρήματα τὸ ρίζ καὶ τὸ ριη; die beiden Sätze stehen dann auch richtig hinten fol. 1587 mit den Ueberschristen: Θεώρημα ρίζ τοῦ δεκάτου βιβλίου διὰ λήθην μή γραφέν έχει und θεώρημα ριη του αυτού δεκάτου βιβλίου. III S. 370, 7 hat Vat. 1295 richtig οὐδεμία οὐδεμια wie A, III S. 250, 13 weder die Lesart von P noch die von Theon, sondern kurz: οὐ προσαρμόσει τὰ αὐτὰ ποιοῦσα. εἰ γάρ ατλ. ΄

Die noch übrigen Renaissancehse, lassen sich wenigstens annähernd bestimmen.

Mutin. II E 9 s. XV gehört zu Vlq. Am Schluss von Elem. IV hat sie im Text Schol. V nr. 33 genau wie V (und l) vol. V S. 293 Anm., II S. 2, 4 ἐλάσσονος, 17 μεγέθη λόγον, S. 4,4 τό supra scr., 6 ἀναλογία κτλ. (om. l), 7 ἐλαχίστοις, 13 αἰεί, 14 ἕως S. 6, 1 δὲ λόγου, 13 τεταγμένη κτλ. ohne δέ mit τό an der zweiten Stelle, 15 τσων αὐτοῖς, alles wie V (und meist auch l), S. 2, 7 die Definition der ἀναλογία, die V am Rande hat; dagegen S. 2, 5 ἐλάττονος, S. 4, 2 τοῦ om. (m. 2 l), 4 τοῦ eras. (m. 2 l), 8 τὰ τρία (τά getilgt beide) mit l gegen V (in der Definition der τεταγμένη bast l beidemal τό weg, während V es zweimal hat), S. 6, 17 und 18 πρός, nicht πρὸς τό, mit V gegen l, S. 4, 3 τοῦ später hinzagefügt (om. Mut. III B 4, Marc. 301), S. 6, 9 καί om. gegen beide. II S. 14, 20—21 — V. In XIII stimmt sie am nächsten mit q (prop. 1—5, IV app. I 7, app. I 6 am Rand, app. I 8, prop. 7), sur dass app. 6 an seine Stelle gerückt ist (in q hinter XII).

Vatic. gr. 196 s. XV-XVI (Elem. I-XII), dessen Scholien zu p stimmen (Om Scholierne S. 54), steht in seinen Lesarten B am I S. 36, 2 und 24  $\omega_{S}$   $\tilde{\alpha}_{V}$  = BFbp, S. 152, 20  $loo_{V}$ ebaι - BVp, S. 166, 1 ήτις - BVp, S. 180, 22 εὐθείαι ἴσαι -BVp, S. 318, 18  $\gamma \epsilon \gamma \rho \dot{\alpha} \phi \vartheta \omega = BVp$ , II S. 2,7  $\dot{\alpha} \nu \alpha \lambda \alpha \gamma \dot{\alpha} \alpha \lambda \tau \lambda = Bp$ , S. 4, 6 avalogía xtl. mg. m. 2, om. B, 14  $\omega_{S}$  = Bp, S. 6, 4 estiv = B, 10, 11  $\mu \epsilon \gamma \epsilon \vartheta \epsilon \sigma \bar{\iota}$  = B, 13  $\tau \epsilon \tau \alpha \gamma \mu \epsilon \gamma \eta \times \tau \lambda$ . mg. m. 2 = B, 15 αὐτοῖς ἴσων = BFbp, S. 12, 4 = BVp., S. 16, 6 = Bp, 18 = Bp, S. 190, 1 = BVp, S. 192, 11 = BVp, S. 276, 21 = B, IV S. 8, 5 ff. 20 ff., 130, 2 die theonische Lesart; aber II S. 2, 4 ἐλάσσονος - V, 17 μεγέθη λόγον - V, S. 198, 13 - V, 15 πᾶς = V; durch diese Stellen sind Bp als directe Vorlagen ausgeschlossen, auch Vat. 1038, an den man sonst denken könnte, dieser auch durch II S. 4, 6. II S. 190, 2  $\Delta H$ )  $\alpha$  mit Lücke ( $\Delta \Gamma$  BVp und 1038). Il S. 6, 20 steht am Bande m. 2 μεγέθεσιν (= Mut. III B 4 u. a.).

Cod. Bonon. Universit. 2292 (S. Salvatoris 224) ist von derselben Hand als n. 2293 derselben Bibliothek (S. Salvatoris 223), and dieser hat folgende Subscription fol. 185: Φουλγέντιος Φοφωλιβιές ὁ Γουλιήλμου Προυγενώλεως [?] ταύτην βίβλον μεταίγραψεν Ένετῆσι ἐν κοινοβίψ τοῦ ἀγίου Αντωνίου ἀπὸ τῆς Θεογονίας ἐνιαυτῷ χιλιοστῷ πεντακοσιοστῷ τε καὶ εἰκοστῷ

ένατω Σκιδροφωριώνος τρίτη ίσταμένου κελεύσαντος Περεγρίνου Βονωνίεως τοῦ τότε πάσης τῆς ἡμετέρας πολιτείας κράτος έχοντος, ῷ καὶ πάντες πάντα εὖτονται ἀγαθά : ὧν γὰο πατήρ άγαθός τε καὶ σπουδαίος καὶ φιλολόγος πολλοῖς άλώμασι ταύτην βιβλιοθήμην επήγειρε: εν δε τά αύτω χρόνω εγώ τε και άλλοι παμπληθείς φιλομαθείς έσπουδάζομεν τοις λόγοις Έλληνικοίς τε και 'Ρωμαίοις έπι Αυγουστίνου Ευγουβίεως διδασκάλου ανδρός σοφωτάτου τε καὶ πάνυ εὐσεβοῦς (andere Hss. von demselben Mann Gardthausen, Gr. Paläogr. S. 341). Demnach wird man geneigt sein auch für nr. 2292 die Vorlage in Venedig zu suchen. Die IIs. enthält Elem. I-XIII und hat IV app. 1 8 auf die einzelnen Sätze vertheilt, über III: Evxleldov ex τών Θέωνος συνουσιών στοιχείον γ, beides wie Marcian. 301 allein von den codd. Marcian., so dass dieser wahrscheinlich als Vorlage gedient hat. Das wird bestätigt durch eine Randbemerkung zu I 20: in alio vetustiori et fideliori codice sic ad knem usaus legebatur, es folgt 1 S. 48, 16-50, 3 wie in meiner Ausgabe (nor S. 48, 22 xal ore, S. 50, 1 rng - 2 μεταλαμβ. om.); der Text hat wohl also wenigstens die zu S. 48, 20 angeführte Variante, die auch die Lesart der ed. Basil. (- Marc. 301) ist; ebenso stimmt die He. mit dieser IV S. 334, 17 οτι δέ (= BV), S. 340, 7 ορθής έστι (= V), S. 378, 9 ἐστίν om.

Uebrig bleiben 8 im Orient geschriebene Hss., für welche man folglich nicht erwarten kann noch erhaltene Vorlagen nachweisen zu können. Ich theile mit der Reihe nach, was ich zu ihrer Beurtheilung beitragen kann.

Vatican. gr. 192 (Beschreibung Om Scholierne S. 34), bombyc.¹) s. XIV, gehört zur Gruppe Vq, hat aber daneben auffallende Uebereinstimmungen mit b; beides geht aus der folgenden Zusammenstellung hervor. I S. 152, 20 ἴσον εἶναι = BVp, S. 166, 1 ἢ = Fb, S. 180, 22 εὐθεῖαι = b, S. 318, 18 ἐγγεγράφθω = Fb, II S. 2, 4 ἐλάττονος gegen V, 7 ἀναλογία κτλ. = Bbp, 17 λόγον μεγέθη gegen V, S. 4, 6 ἀναλογία κτλ. = PVbp, 7 ἐλαχίστη gegen V, 13 δεύτερον] τρίτον = b (beide corr.), ἐνὶ πλείους ὁμοίως ἄν = b (beide corr.), S. 6, 1 nicht δέ, gegen V, 13 τεταγμένη κτλ. ohne δέ und τό, gegen V, 15 αὐτοῖς ἴσων gegen V, S. 190, 1—2 = BVp (3 ΖΘ ε corr.), S. 192, 11 = BVp, 12 = B, S. 198, 13

<sup>1)</sup> Darunter verstehe ich orientalisches Papier ohne Wasserzeichen.

= p, S. 278,  $18 = BVb^4$ ), 23 = BVbq, S. 280, 1  $\times \alpha i \text{ om} = bq$ , 10 H,  $\Theta = Vb$ ,  $dv d \lambda o y o v o m$ . = BVbq, 13 = Bbq, 15 &v  $\tau \omega$  \ \tilde{v} \text{ \tilde{v}} - bq. 16 - Vq (ξξης om. = q), 17 ουτως om. - bq. 20 - Vb. 21 τε om. - bg, S. 282, 1 - BVbg, 2 - Vbg, 6 - BVbg, 9 δ ύπο - bg,  $12 = BV\log$ ,  $14 \times \alpha i \in \pi \in i$  - bg,  $22 = BV\log$ ,  $23 = BV\log$ , 24 - Bbq, S. 284, 1 - BVbq, 2 - BVbq, 7 - BVbq, 10 - Vbq, 15  $\mu \epsilon \tau \rho o \tilde{\iota} \sigma \iota = bq$ , 20 - BVbq, 21  $\tau \delta r$  mit V gegen Bbq, 22 τόν em. zweimal - Bhq, 23 - BVbq, ἄρα mit BVq gegen b, S. 286, 13-14 = BV gegen bq, 15 = BVbq, 1X 19 theonisch, app. S. 424, 21 fl., 428, 22 fl., 430, 18 fl. sind da, ebenso III app. 25-26, IV app. 1 3, IV S. 8, 5 ff. - Theon, 20 ff. ebenso, abor am Rande die Lesart von P ( $\gamma \rho$ .), S. 130, 2 - Theon, S. 142, 13 = F (B m. 2), S. 166, 19 nicht = q, S. 168, 17 nicht = q, 25 nicht **B**, S. 172, 2—5 die theonische Lesart = q (S. 288, 10 συστήσασθαι έχ τεσσάρων τριγώνων), im Anlang von XIII folgende Anerdnung: prop.1—5, app. 7, prop. 6, app. 8, prop. 7 == V, nur mit app. 7 im Text statt am Rande zu prop. 6. Merkwürdige Uebereinstimmung mit S: I S. 164, 16—17 mg. m. 1 (in S mg. m. 2), II S. 6, 9]xal m. 2 beide, mit p: II S. 286, 10 Δ, E (ausserdem ελάνsoveς II S. 284, 2, ἐλάττονα 19), mit Laur. 28, 8: II S. 282, 2 Γ, B 5 έλάττονα, mit beiden S. 282, 7 καὶ έν.

Vatican. gr. 1038 s. XIII (vol. V S. V; die erste Lage fehlt, die Hs. fängt mit Il 8 an) hat durchweg die gewöhnlichsten theonischen Lesarten, so I S. 144, 23 = BVp, S. 152, 20 = BVp, S. 166, 1 = BVp, S. 180, 20 = BVp, S. 318, 18 = BVp, II S. 8, 11-12 = BVp, S. 12, 4 = BVp, S. 16, 19 = Theon, δτι om. = Bbq, S. 18, 9  $\Gamma H$  = FBV, 14 = BVp, S. 28, 1  $\delta \epsilon$  om. = FBp, S. 190, 1-3 = BVp, S. 192, 11 = BVp, S. 210, 13 = BVbp, 8. 278, 18 ἀνάλογον om. = B(V)bp, 23 ἀνάλογον om. = BVbp, S. 280, 1 xal om. — bpq, 10 H,  $\Theta$  = Bbp,  $\alpha v \alpha \lambda v \gamma v v \sigma v \sigma v = BVbpq$ , 13 H,  $\Theta$  = Bbpq, 15  $\ddot{\epsilon}$   $\sigma$  ortal tives xtl. = Vpq B m. 2 ( $\dot{\epsilon}$   $\xi \tilde{\eta}$   $\dot{\varsigma}$  om., Etc. m. 2), S. 282, 1  $\Gamma$ , B = BVbq, 6H,  $\Theta = Bbpq$ , 12H,  $\Theta$ - Bbpq, 22 αναλογον om. - BVbpq, 23 ἔτι om. - BVbpq, 24 - Bbpq, S. 284, 1 εἰ γὰρ μή om. - BVbpq, 2 ἀνάλογον om. -BVbpq, 7 τε om. = BVbpq, 21 τόν om. = Bbq, 22 τόν om. zweimal = Bbq, 23 ἀνάλογον οπ. = BVbpq, S. 286, 13 = BV, 15 zaí m. 2, om. BVbq, S. 376, 23 = Bq,  $24 \delta = Bq$  (corr. m. 2),

<sup>1)</sup> p lasse ich fort; BVbq repräsentiren Theon.

S. 378, 21 = Bq, S. 392, 24 = BFq, IX 19 theonisch, IV S. 2, 7 - FB, S, 8, 12 = FBp, S, 108, 16 ΦΓ = FBb; app. I nr. 3 ist da. Besonders nahe steht er Bp (= Bp II S. 16, 6, 17, S. 20, 23 zó, 24  $\tau \tilde{\omega}$ , S. 30, 2, IV S. 2, 15) und von diesen wieder B am nächsten (= B II S. 20, 25 ΔΘ, S. 192, 12, S. 280, 15 ἔτι τῷ (τῷ del.), S. 282, 7 ἀνάλογον, S. 284, 1, S. 370, 3, S. 372, 7, S. 374, 1, IV S. 336, 5; II S. 282, 4 μετρούμενός έστιν δ H - p und B mg.). auch in den Desinitionen von Elem. V: II S. 2, 7 ἀναλογία κτλ. - Bp, 17 λόγον μεγέθη gegen V, S. 4, 6 αναλογία κτλ. om. - B, 7 έλαγίστη gegen V, 14 ώς gegen V, S. 6, 1 λόγου gegen V, έστίν = B,  $4 \epsilon \sigma \tau i \nu$  = BF,  $10 \mu \epsilon \gamma \epsilon \vartheta \epsilon \sigma i \nu$  = B,  $11 \mu \epsilon \gamma \epsilon \vartheta \epsilon \sigma i \nu$  = B, 13 τεταγμένη ατλ. - B m. 1, 15 αὐτοῖς ἴσων gegen V. Dagegen hat sie nicht die besonderen Lesarten von B II S. 370, 15; 372, 10; 374, 14; 376, 2; 398, 12, und zuweilen kommen merkwürdige Uebereinstimmungen mit dieser oder jener der anderen IIss. gegen B vor, z. B. I S. 164, 16-17 mg. m. 1, vgl. S und Vat. 192, S. 206, 19  $\tilde{\alpha} \rho \alpha \tau \tilde{\eta} \varsigma = pq$ , II S. 20, 24  $\Delta \Theta = F$ , S. 198, 13 = V m. 1 (mg. m. 2: ἐχ δή — μετρήσει), S. 378, 1 πρῶτός ἐστιν = Vq (corr.),  $2\delta = q$ ,  $3\pi\rho\tilde{\omega}\tau\delta\varsigma$  for  $\epsilon = Vq$  (S. 376,  $23-24\pi\rho\tilde{\omega}\tau\delta\iota$ είσι πρῶτός ἐστι, die beiden letzten Worte getilgt), Ill app. 12 = V, app. 25-26 sind da gegen B m. 1, IV S. 8, 16 = F, S. 108, 16 - b, S. 228, 6 mg. m. 1 - P mg., V mg.; XIII init. stimmt mit S (prop. 1-5, app. 7, app. 8 mit den Ueberschriften nur zu den beiden ersten Abschnitten ganz wie S, prop. 6, diese noch einmal am Rande); IV S. 256, 14-17 = P, dasselbe noch einmal am Rande (70.). Das ist überhaupt eine Eigenthümlichkeit dieser Hs., die in den stereometrischen Büchern hervortritt, dass Stücke des Texts unverändert am Rande als Varianten aufgeführt werden. 80 IV S. 42, 3-8 δέ (Z. 3-8 δρθάς mg. m. 2 B), S. 64, 18 (xα)) ἐναλλάξ — 19 ΟΠ, S. 110, 25  $\mathring{\eta}$   $\Gamma M$   $(M\Gamma)$  — 27 ο $\mathring{v}$ τως (am Rande sehlt  $\beta \dot{\alpha} \sigma \iota \varsigma$  Z. 26 = P,  $25 \Gamma M = 26 \beta \dot{\alpha} \sigma \iota \nu$  mg. m. 2 F), S. 112, 3 οὕτως  $-4 \Gamma \Phi$  στερεόν, S. 132,  $2 \dot{\alpha} \lambda \lambda \dot{\alpha} = 3 \pi \alpha \rho \dot{\alpha} \lambda$ ληλος, S. 166, 16 πρίσματα — 17 πυραμίδι, S. 190, 22 καὶ ή - 24 κώνφ (am Rande sehlt έστι Z. 23 = P), S. 196, 17 διάμετροι — 18  $E\Theta$  (om. q, mg. m. 2 B), S. 200, 17  $\dot{\omega}_S$  — 23 κῶνος (im Text, aber nicht am Rande, Z. 19 μεν έν ετέρφ τό, vgl. B), S. 214, 27  $\tau \varrho \iota \pi \lambda \acute{\alpha} \sigma \iota \circ \varsigma = 216$ , 1  $\alpha \acute{\nu} \tau \widetilde{\psi}$  (om. q, mg. m. 2 B), S. 222, 4 καί — 5 κύλινδροι (del. V), 17 καί — 18 ΠΝ (mg. m. 2 B), S. 274, 2  $\eta$  — 3 BEA, 17 xal — x\u00fcxlor (om. q), S. 278, 9 AAN

- 10  $\dot{\eta}$   $\dot{\iota}$ πό, S. 290, 9  $\dot{\iota}$ η ΔΑ - 10 KH, S. 294, 5  $\dot{\eta}$  - 7 διάμετρος, S. 312, 26 τη - είκοσάεδρον, S. 334, 14 καὶ ή τοῦ δωδε $x\alpha \ell \delta \rho o v$ , S. 336, 5  $\mu \epsilon l \zeta \omega v - ZB$  (im Text  $x\alpha l \mu \epsilon l \zeta \omega v = B$ ), S. 340, 1 xai - ywyiai. Also hat der Schreiber von 1038 gedankenlos nach einer von seiner Vorlage verschiedenen Hs. diese Randbemerkungen, die für seine Hs. überslüssig waren, hinzugefügt. Die Quelle der Randbemerkungen war, wie die in Klammern eingefügten Notizen zeigen, keine der von mir benutzten; in keiner fehlen alle die nachgetragenen Stellen. Die Varianten zu S. 110. 26 und 190, 23 beweisen, dass die Hs., der die Randbemerkungen entnommen sind, mit einer vortheonischen verglichen worden war. und dies wird dadurch bestätigt, dass 1038 auch in ganz entsprechender Weise Randbemerkungen hat, welche die Lesart von P wiedergeben, so S. 130, 2 Text — Theon, mg. xύβου, S. 140, 21 ff. Text = Theon, mg. = P, S. 170, 6 - 172, 11 Text = Theon, mg. (ἐν ἄλλφ οὕτως), ebenso S. 160, 13 ff.; 188, 5—6; 216, 20 - 25; 238, 26 (yo.  $\dot{\epsilon}\nu$   $\ddot{\alpha}\lambda\lambda\omega$   $\dot{\alpha}\nu\tau\lambda$   $\tau o\bar{\nu}$   $\bar{\phi}$   $\bar{\omega}$ ); 322, 13 (mg.  $\ddot{o}$  xaλείται δωδεκάεδρον); S. 32, 3 υποκείμενον = Theon, darüber δοθέν - P; S. 290, 13 ist hinter δειχθήσεται am Rande das Scholion in P eingesügt mit dem Zusatz ώς έξης δειγθήσεται. genau wie in B mq. m. 2; S. 8, 20-22 steht im Text zuerst die Lesart in P. dann als Fortsetzung die theonische, dazu am Rande noch einmal die von P; hier war also schon die Vorlage von 1038 contaminirt. Zu IV S. 92, 25 steht am Rand der Zusatz von b, zu S. 108, 12 (nach ἴσα): ὅπερ ἄτοπον· μείζων ἄρα ἡ ΓΜ της AH, zu S. 236, 8 (nach σημείον): σχ. λέγω, δτι τὸ Ψ έπιος πεσείται του τετραπλεύρου. II S. 282, 14 übergeschrieben  $\mathbf{m}$ .  $2 \times \alpha i = \mathrm{bq}$ ,  $\mathbf{V} m$ . 2.

Vatican. gr. 1051 bombyc. s. XIV (Elem. I—XI S. 118, 18 rolg)<sup>1</sup>) hat die theonischen Lesarten IV S. 8, 5 ff. 20 ff., S. 32, 3,

<sup>1)</sup> Zwischen Δ und μέση III S. 94, 20 steht eine Seite (fol. 180°) leer; Buch X fehlt von S. 102, 5 an. Die Elemente stehen f. 47—204, f. 1—40 Nikomachos' Arithmetik (f. 41—45° ὁ παρὰ τοῦ Χίου Ἡπποκράτους ἐκτεθείς τετραγωνισμὸς τοῦ κύκλου und Wurzelausziehungen, f. 45°—46 ἔτερον περὶ τῆς τετραγωνικῆς πλευρᾶς ἀπὸ τοῦ μεγάλου λογοθέτου τοῦ Μετοχίτου). Diese Combination des geometrischen und des arithmetischen Lehrbuchs ist sehr gewöhnlich. Meist sind in diesen Schulbüchern die Elemente unvollständig, weil man in Byzanz immer weniger Geometrie las (vol. V S. XCV), so Vatic. 196 Elem. I—XII, Paris. 2481, Vindob. 62 I—X, Ottob. 310 I—IX und Anfang von X, Paris. 2762 I—VIII, Vatic. 1040, Marc. 317 I—V und

S. 116, 21; I.S. 36, 2 and 24  $\omega_c$   $\tilde{\alpha}_{\nu} = FBbp$ , S. 318, 18  $\tilde{\epsilon}_{\nu}\gamma \epsilon_{\nu}$ γράφθω - Fb, 11 S. 2, 7 ἀναλογία κτλ. - Bbp, S. 4, 6 ἀναλογία κτλ. — Fbp, S. 6, 13 τεταγμένη κτλ. ohne δέ und τό — bp, (hat nicht die Lesart von V II S. 2, 17; 6, 1. 15; 8, 7; 12, 15; 14, 5. 20-22. 24; 20, 23; dagegen S. 4, 7 Elaxiorois, 14 Eus, aber aus Corr.), S. 12, 4 τε - Fb; S. 20, 9 τὰ λοιπὰ τά - Fb, 23-24  $\tau \tilde{\omega}$ - $\tau \dot{\sigma}$  = Bbp, 24 igov  $\delta \sigma \tau \dot{\tau} \tau$  = Bb, S. 22, 14  $\mu \dot{\epsilon} \tau$  = Fb. S. 192, 11 = BVbp, 12 = Bb, S. 198, 13 = pb B mq, V m, 2 (mg, m. 1 = V), S. 274 2. 3. 8. 10. 11 ovi  $\omega c$   $\delta = bg$ , 26  $\delta e$   $\tau \delta r$ - bq, S. 286, 13 - bq, IV S. 2, 12-17 om. - Fb. Besonders nahe steht sie dem Bonon. b; - b I S. 180, 22 ev 3elat, II S. 4, 12 τριπλασίονα] τρι- ε corr., 13 δεύτερον] τρίτον (corr. m. 2), S. 6, 16 γίγνηται, S. 8, 11. 12; 24, 23 τό, 24 τψ; 26, 21 ἄρα ἐστί Κ, διά την ποινην έννοιαν (del.), 25 έπει Δb, ἐπειδή 1051; 28, 12 δη δείξομεν (δή del.); 276, 21 καὶ αἰεί b, καὶ εἰ 1051; IV S. 6, 3; 32, 2; 102, 4 κατά χορυφήν γάρ mg.; vgl. II S. 20, 13 ἐπεί vor einer Rasur von 3 Buchstaben 1051 (καὶ ἐπεί m. 2 - V), ἐπεί b, darüber γάρ m. 2; das Scholion V nr. 35 haben b und 1051 allein (V S. 295, 15 ἀνάλογον 1051). Aber eine Copie von b ist 1051 nicht. Weniger bedeuten die Stellen, wo sie eine Lesart hat, die in b nur am Rande steht (I S. 152, 20 elvat, II S. 190, 1 BZ, m. 2 = BVbp,  $2 \Delta H$ , m. 2 = BVbp,  $3 Z\Theta$ , IV S. 2, 7 ὑποκειμένω, S. 8, 12 μετεωροτέρω, S. 36, 9 ἀπό — ἐπι- $\pi \delta \delta \phi$ ); aber IV S. 6, 5. 8; 10, 14—15; 12, 22; 16, 15; 22, 2—5; **24**, 10; 30, 4; 32, 12 ( $\kappa\alpha i \ \delta\pi i \ \delta\pi i$ ); 48, 19—22; 104, 28 ff.; 110, 4. 5; 116, 9 sowie I S. 166, 1  $\eta \tau \iota \varsigma = BVp$  hat 1051 nicht die Lücken oder Zusätze oder sonstigen Eigenthümlichkeiten von b. Die Ueberschrift über III hautet: Εὐκλείδου έκ τῶν Θέωνος συνουσιών στοιχείων γ wie in Mutin. III B 4, Marc. 301, Paris. 2481 und Bonon, Univ. 2292, über X: Εὐκλείδου στοιχείων δέχατον έχ τῶν συνουσιῶν Θέωνος wie sonst nur in Mutin. II E 9, aber XI: Ευχλείδου στερεών πρώτον έχ των συνουσιών Θέωνος στοιχείων ια.

Mutin. Ill B 4 s. XIV (am Schluss: Θεόδωρος ໂερομόναχος γράψας) stimmt in wesentlichen Eigenthümlichkeiten mit Paris. 2342, so in der Ueberschrift über XI: τα των πάντων, Εὐκλείδου

Aniang von VI, Badia 30 I-III, Marc. 309 I-II. Elem. I-XIII und Nikomachos (und anderes) enthalten nur Mutin. III B 4, Coial. 174, Paris. 2373, 2531.

στερεών στοιγείον α (Εὐκλείδου στοιγ. ια τών υ. s. w. 2342). Schol. IV nr. 1 steht in beiden im Text vor IV, III app. 25-26 sehlt an dieser Stelle in beiden; ausserdem haben beide ziemlich allein II S. 4, 13 evi mielor, S. 6, 20 deutégoig meyédeair, und in den Definitionen von V gehen sie auch sonst meist zusammen (S. 2, 4 ἐλάττονος, 17 μεγέθη λόγον - V, S. 4, 3 τοῦ em. Mut., m. 2 Paris., 6 avaloyla xth., 7 klaylotois = V, 14 Ews - V. S. 6, 1 dè lóyou = FVp, 13 τεταγμένη ατλ. ohne dé mit τό an der zweiten Stelle, 15 towr autoic - V). Aber S. 2, 7 sehlt in Mut, aralogía zzl. mit FV, während es im Paris. steht, 15 vertauacht Mut. allein unegern und elleinn, S. 4, 12 ist roinlagiora sus dinlactora corrigirt wie in bp, und die vortheonischen Lesarten des Paris, finden sich im Mut, nicht; sie sind also höchstens verschwistert. Die Verwandtschast mit V, die schon aus den angeschrten Varianten hervorgeht, erstreckt sich weiter; so hat Mut. Il S. 14, 20-21 die Wortstellung von V und lässt Z. 23 αλλα α ETUYEV weg (35. 2 V), III app. 8-12, 14-15 sind da wie in V, IIII 1-6 stehen wie in der Ausgabe und im Text von V; IV app. 18 ist auf die einzelnen Sätze vertheilt1); I S. 42, 1-4 fehlt wie in Vb; aber I S. 24, 21 hat Mut, rale if dorne substace wie FR. Noch bemerke ich, dass das Om Scholierne S. 60 angeführte Scholion der ed. Basil. im Mut. sich findet, und dass Schol. II or. 11-12 vereinigt sind wie in S.

Laurent. 28, 8 s. XV gehört zu V (vgl. Om Scholierne S. 54). Iwischen VII und VIII hat sie II app. S. 432-34, zwischen VIII und IX II app. S. 434-36 wie V, und I S. 36, 2 Ewg är (Z. 24 wg iv), II S. 2, 7 åvaλογία xtl. om., 17 μεγέθη λόγον, S. 4, 6 åvaleγία xtl., 7 èλαχίστοις, 13 alei, 18 Ewg, S. 6, 1 òè λόγον, 13 retayμένη xtl. mit tó zweimal, aber ohne ôé, 15 aûτοιg ἴσων, S. 14, 8 ποιησαι, 20-21, 23 äλλα ä ĕτυχεν om., S. 18, 6 Sλον, S. 24,  $19 \text{ τοῦ } \Gamma$  om., S. 26, 7 πλεῖον stimmt alles mit V, zum Theil auffallend; ebenso hat Laur. II S. 198, 13 den Zusatz von V; vgl. noch I S. 180, 22 εὐθεῖαι ἴσαι = BVp, S. 318, 18 γε-γράφθω = BVp, II S. 190, 1, 2, 3 = BVp, S. 192, 11 = BVp;

<sup>1)</sup> Diese Anordnung findet sich ausserdem noch in Paris. p. 2342, 2345, 2531, Laur. 28, 8, Bonon. Univ. 2292, Marc. 301, Angel. und ed. Basil. Wahrscheinlich atanden die Analysen ursprünglich am Rande neben den entsprechenden Propositionen, von welcher Ordnung in V wenigstens eine Spurerbalten ist (s. IV S. 364, vgl. Om Scholierne S. 4—5).

S. 210, 13 hat Laur. den Zusatz von BVp übergeschrieben m. 1. Aber I S. 152, 20  $\pi o \iota \varepsilon \bar{\iota} \nu$  — Fb, S. 166, 1  $\tilde{\eta}$  — Fb, II S. 192, 12  $\Gamma \Delta$  — p stimmen nicht mit V, ebenso wenig II S. 30, 3. IV S. 8, 5 ff. 20 ff., 130, 2 hat Laur. die theonische Lesart, zu S. 8, 20 die vortheonische am Rande; II app. S. 428, 22; 430, 18; IV app. I 3 sind da.

Marcian. 300 s. XIV—XV, aber fol. 43—58 (Schluss von III, IV) und fol. 156 ff. (Schluss von X, XI—XIII) von einer jüngeren Hand ergänzt, ist mit S und seiner Gruppe verwandt; so hat er I S. 42, 1 das im Apparat aus FVb mg. angeführte Corollar wie S und Marc. 301, S. 68, 3 die Lesart von S und ed. Basil. I S. 92, 9. 12; 94, 4. 8. 11; 96, 2 fehlen die Worte καὶ ἐπὶ τὰ αὐτὰ μέρη; II app. S. 418, 1 ff. ist da.¹). Vgl. Om Scholierne S. 57.

Paris, gr. 2345 membr. s. XIV (die Datirung des Katalogs ins XIII. Jahrh. kann nicht richtig sein, da die Hs. von erster Hand Νικηφόρου τοῦ Γρηγορᾶ πρόβλημα Schol. app. III nr. 10 enthält. vgl. Om Scholierne S. 53) gehört zu Laur. 28, 8, s. I S. 36, 2 ἔως ἄν (Ζ. 24 ὡς ἄν), S. 152, 20 ποιείν, S. 166, 1 η, S. 180, 22 εύθεζαι ἴσαι, S. 318, 18 γεγράφθω, II S. 2, 7 ἀναλογία κελ. om., 17 μεγέθη λόγον, S. 4, 6 αναλογία κτλ., 7 έλαχίστοις (corr. in -η und wieder in -οις), 14 ξως, S. 6, 1 δε λόγου, 13 τεταγμένη κτλ. mit τό zweimal, ohne δέ, 15 ἴσων αὐτοίς, S. 190. 1-2 = BVp, S. 198, 13 = V (am Rande m. 2 das Corollar = V m. 2), alles wie 28, 8, sowohl wo dieser mit V stimmt, als wo er sich davon entsernt. IV app. I 8 ist auf die einzelnen Sätze vertheilt, app. I 7 fehlt (wenigstens an dieser Stelle). Die Hs., die aus Italien stammt - es ist ein codex Mediceus -, kann also Zwischenglied sein zwischen V und Laur. 28, 8; dagegen spricht nur II S. 4, 13 ἀεί (αἰεί V und 28, 8) und II S. 4, 11 ὅταν — 13 δεύτερον mg. m. 2, mg. m. 1 q und Vat. 207. Mit V stimmt sie ferner I S. 8, 19 καὶ δύο εύθείας κτλ. mg. m. 2 - V m. 2, 4 S. 42, 1—4 mg. = FVb mg., S. 208, 2  $\mu \epsilon \nu$  om. = V m. 1, III app. 8, 11, 12, 14 = V, app. 16 om. = V, 18-20 om. (mg. m. 1 V); aber I S. 144, 23  $\tau \epsilon \tau \rho \dot{\alpha} \gamma \omega \nu \sigma \nu = PF$ , S. 206, 9 E (m. 2 V), II S. 286, 13 - Pbpq; III app. 25-26 mg. m. 2, aber getilgt mit der Bemerkung: ταῦτα γέγραπται ἐν τῷ ἰδίψ τόπψ, also

<sup>1)</sup> Vorn steht: Εὐθυμίου τοῦ Εἰμα.....τη λήξει γενομένου ἀσεδίμου ἀγιωτάτου καὶ οίκουμενικοῦ φωστήρος καὶ πρωτάρχου αίωνία ἡ μνήμης Euthymios II war Patriarch 1410—1416.

— Paris. 2342. Theonisch II S. 362, 8—11 em. (mg. m. 2 — P), II app. S. 428, 22 ff., 430, 18 ff. sind da, IV S. 8, 20 (mg. m. 2 — P), S. 130, 2; app. I 3 ist da. I S. 4, 12  $\pi \varrho \acute{o}g$  — 13  $\pi ε \varrho \iota \varrho \acute{e} \varrho \iota e$  os. — S; die Scholien V nr. 65, IX nr. 44 stehen auch in S. Die Lage  $\iota e$ , die 9 Blätter hat, enthält 2 Blätter aus Bombycin von einer besseren Hand (fol. 119 und fol. 121; das erste enthält ein Stück von IX, das letztere X Anf. bis S. 4, 26 ἀφήρηται), aber der Charakter der Hs. bleibt unverändert (III S. 2, 11—12; 4, 16 theonisch, S. 4, 14 ἐστιν — V).

Paris. gr. 2373 bombyc. s. XIV (vgl. Om Scholierne S. 47—48) stimmt mit V I S. 318, 18 (γεγράφθω), Il S. 2, 7 (ἀναλογία κτλ. em.). 17; 4, 6 (ἀναλογία κτλ.). 7. 14; 6, 1. 15, aber nicht I S. 36, 2 ως ἄν (ε corr.; Z. 24 ἐάν ε corr.), S. 152, 20 ποιεῖν, S. 166, 1 ι; Il S. 6, 13 τεταγμένη κτλ. ohne δέ, aber nur an zweiter Stelle τό; Il S. 4, 13 δεύτερον] τρίτον — b u. a. Il S. 190, 1—2 — BVp. Schol. II nr. 89 schliesst S. 256, 7 wie im Savil., mit dem auch Schol. V nr. 45 gemeinsam ist.

## V.

Die eigenthümliche Redaction von XI 36—XII im Bonon. b, die ich vol. IV S. 385 ff. zum Abdruck gebracht habe, verdient eine nähere Untersuchung als meine vorläufige Notiz Zeitschrift f. Math. u. Physik XXIX, die nur das Verhältniss zu den arabischen Uebersetzungen berücksichtigte. Ich gebe für jeden Satz das Verhältniss zur gewöhnlichen Redaction kurz an und berichtige zugleich die Schreibfehler des sehr verwahrlosten Textes.

**XI 36.** Die Buchstaben der Figur geändert, zwei sich entsprechende Kanten der Parallelepipeda,  $\Delta\Theta$  und  $\Delta O$ , verlängert bis Z, N. IV S. 126, 11  $\varpi\sigma\tau\varepsilon$  — 12  $\varepsilon\sigma\tau\iota\nu$  om.; S. 386, 15—17 weitläufiger als S. 126, 7—9; die Construction S. 124, 10—18 anders und weitläufiger S. 384, 9—386, 5; sonst kein wesentlicher Unterschied. Zu lesen S. 384, 9  $\Delta E$   $\Delta E$ , 12  $\Delta A$ ,  $\Delta \Theta$   $\Delta E$   $\Delta E$ , 12  $\Delta A$ ,  $\Delta E$   $\Delta E$ , 386, 14  $\Delta E$   $\Delta$ 

XI 37 ist von τέσσαρες εὐθεῖαι auf ὁσαιδηποτοῦν erweitert, was eine andere Gestaltung des Beweises in beiden Theilen des Satzes nothwendig gemacht hat; sie sind bedeutend aussührlicher. S. 128, 24—25 fehlt. Zu lesen S. 387, 2 αὖται] αὐταί; 17 τὴν HN] τὸ HN; 388, 3 ΣΤ] ΣΥ.

XI 38 die Buchstaben der Figur geändert, S. 132, 5—12 gekürzt S. 389, 23—26 durch Anwendung eines Satzes, der in den Elementen nicht steht, abweichend S. 389, 1—5 (130, 15—17), 388, 25—27 (130, 12—13), Zusätze S. 388, 21 (130, 8), 389, 10—17 (130, 22), 20—22 (132, 3). Zu lesen S. 388, 16  $\times i \times \lambda o v$ ]  $\times i \times i \times i \times i$  (so b vorn in der Aufzählung der Sätze),  $18 \times i \times \lambda o v$ ]  $\times i \times i \times i \times i$  (so e corr. b vorn), 20  $\Gamma \triangle AE$ ,  $BZH\Theta$ , 23  $KM\Pi\Xi$ ,  $N\triangle OP$ , 26  $a v \times i \times i$ , 27  $i \times i \times i$  (wie schon man. 1 e corr.).

**XI 39** die Buchstaben der Figur geändert, sonst nur unwesentliche Abweichungen. Zu lesen S. 390,  $7 \pi \alpha \varrho \alpha \lambda \lambda \eta \lambda \epsilon \pi i \pi \epsilon \delta \alpha$ , 13  $i \sigma \alpha$   $i \sigma \alpha$   $i \sigma \alpha$ , 15  $i \sigma \alpha$   $i \sigma \alpha$ .

XII 1 die Buchstaben geändert; es fehlen die Begründungen S. 138, 12  $\ddot{o}\mu o \iota o v$  — 14 HZA, S. 140, 3  $\dot{\epsilon}n \dot{\iota}$  —  $\beta \epsilon \beta \dot{\eta} \kappa \alpha \sigma \iota v$  und wie durchgehends die Schlussrepetition S. 140, 17—18; unnütze Zusätze S. 391, 7  $\dot{\alpha}v \dot{\alpha} \lambda o v v$  — 8  $\dot{\epsilon}v \alpha \lambda \lambda \dot{\alpha} \dot{\xi}$ , 14  $\kappa \alpha \dot{\epsilon} \dot{\epsilon} \sigma \tau \iota v$  — 15  $H\Theta$ . Zu lesen S. 391, 2  $H\Theta M$ ]  $HM\Theta$ , 4  $\dot{\delta}\varrho \vartheta \dot{\eta}$ ]  $\dot{\delta}\varrho \vartheta \dot{\eta}$   $\dot{\eta}$ , 5 AZB] ABZ.

XII 2 auf der Figur  $\mathcal{O}$ , X statt  $\Sigma$ , T; es fehlen die Begründungen S. 142, 11—17; 142, 22—144, 6; 144, 10—16, ausserdem S. 146, 10—12 und 148, 1—2; Zusatz S. 391, 29 xal—30  $\mathcal{O}X$ . Das Lemma S. 148, 4—19 fehlt. Zu lesen S. 391, 28  $\pi \varrho \delta \varsigma \tau \delta = \pi \varrho \delta \varsigma$ , 392, 5  $\mathcal{E} \times \alpha \sigma \tau \delta \sigma = 0$  xixlov zu tilgen; 9  $\tau \tilde{\omega} \tau = 0$  zu tilgen (vgl. Z. 6),  $\tilde{\eta} \tau \delta = 0$  (vgl. Z. 7), 11  $\lambda \epsilon \iota \varphi = 0$   $\lambda \tau \delta = 0$ 

XII 3 die Buchstaben der Figur geändert; es sehlt die Begründung S. 154, 23—156, 16 und die Repetition S. 156, 21; S. 152, 9—154, 7 war ohne Zweisel ganz kurz angedeutet; denn die offenbare Lücke S. 394, 27 ist wahrscheinlich so zu ergänzen: ἐχούση <τὸ ΖΘΚ τρίγωνον, κορυφήν δὲ τὸ Δ σημεῖον. ἡ δὲ πυραμίς, ἦς βάσις μέν ἐστι τὸ ΖΘΚ τρίγωνον, κορυφή δὲ τὸ Δ σημεῖον, ὁμοία ἐστὶ τῆ πυραμίδι τῆ βάσιν μὲν ἔχούση⟩

τὸ  $AB\Gamma$ . Der Beweis S. 150, 13—20 wird etwas anders geführt S. 394, 8—13. Zu lesen S. 394, 3 KA] KZ, 10  $\Theta A$ ]  $\Theta A$ , 13  $AZ\Theta$ ] AZH, 25  $\tilde{\eta}_S$ ]  $\tilde{\eta}_S$  βάσις, 395, 6 ἐάν] ἐὰν  $\tilde{\eta}_S$ , 7 ἔχη, 18 ἴσα]  $\mu$ είζονα.

XII 4 die Buchstaben geändert, weggelassen die Begründung S. 158, 13—14, die Weitersührung S. 162, 8—13 und ebenso S. 160, 26—27, geändert und gekürzt die Schlussfolgerungen S. 158, 15—22 (396, 5—9), 160, 13—25 (396, 19—26), 162, 1—8 (396, 27—31), Zusatz S. 397, 1—3. Das Lemma S. 162, 16—164, 14 fehlt. Zu lesen S. 396, 3 ΔΕΖΘ] ΜΝΕΟ (so b), 8 ξπες (ή ΒΓ πρὸς τὴν ΓΛ. διὰ τὰ αὐτὰ δὲ τὸ ΜΝΕ τρίγωνον πρὸς τὸ ΣΦΕ τρίγωνον διπλασίονα λόγον ἔχει ἤπες) ἡ ΝΕ, 14 γωνον. ⟨ἀλλ' ὡς τὸ ΗΛΓ τρίγωνον πρὸς τὸ ΣΦΕ τρίγωνον), οὖτως, 16 PTN] PTY.

XII 5 die Buchstaben geändert, weggelassen S. 166, 7 xal touto åel yiréa $\vartheta\omega$ , S. 168, 3—6 (wie in prop. 2), 12, Zusatz S. 397, 19—20 (X, wie in prop. 2), 28—30; S. 166, 17—19 fehlt rielleicht nur durch Zufall S. 398, 6. Zu lesen S. 397, 26 lelyomér, 27 lele $\vartheta\omega$  war, 28 TYO] PTYO, 29 elg] xal xataleleimhéra, 30 X, loiná.

XII 6 sehlt, wie in den (oder einigen) arabischen Quellen.

XII 7 (= 6 b) andere Buchstaben, es fehlt S. 172, 21 (ἐπεί) -24, 172, 27—174, 9, 174, 13—19, 174,22—176, 6 und das Corollar S. 176, 8—14. Zu lesen S. 399, 12 σημεῖον,  $\langle \hat{\eta} \rangle$  δὲ πυραμίς,  $\hat{\eta}_{S}$  βάσις ἐστὶ τὸ ΒΔΕ τρίγωνον, πορυφὴ δὲ τὸ Z σημεῖον,  $\mathring{\epsilon}$  ση, 12 Z] B, 18  $\Delta B \Gamma \Delta$ ,  $E \Delta E Z$ ]  $\Delta B \Gamma$ ,  $B \Delta E$ ,  $\Delta E Z$ , 19 πορυφαί.

XII 8-9 und 11-12 sind umgestellt wie im Arabischen.

**XII 8** (= 8 b) die Buchstaben geändert, weggelassen S. 178, 12 ( $\tau \hat{\alpha}$   $\tau \varrho(\alpha)$  — 13, 16 ( $\tau \hat{\alpha}$ ) — 18, 27—28 und das Corollar S. 180, 5—23, gekürzt S. 178, 24—26 (402, 5—7); S. 176, 19  $\tau \hat{\alpha}$   $\hat{\nu}$   $\hat{\nu$ 

XII 9 (= 7 b) weggelassen S. 182, 7—10 und wie gewöhnlich S. 186, 5—8, sonst gleich bis auf die gewöhnliche Aenderung der

<sup>1)</sup> Die Buchstaben entsprechen sich so: ABIAEZHOKA b: ABIAEAHZOK

Buchstaben. Zu lesen S. 399, 27 τρίγωνον, 29  $Z\Theta P\Theta$ ]  $Z\Theta PO$ , 400, 7 ὕψος  $\langle \pi \rho \delta \varsigma$  τὸ τοῦ  $B \Delta M \Delta$  στερεοῦ ὕψος. $\rangle$  ώς, 14 ἀπό] zu tilgen, 15 τῶν  $\Delta B \Gamma \Delta$ ,  $EZH\Theta$ ] zu tilgen, 27 βάσιν·  $\langle \kappa \alpha \delta \rangle$  ἄρα ἡ BM βάσις πρὸς τὴν  $\Sigma P$  βάσιν, $\rangle$  οὕτως, 401, 1 ὕψος  $\langle \pi \rho \delta \varsigma$  τὸ τοῦ  $B \Delta M \Delta$  στερεοῦ ἕψος. $\rangle$  ὧν, 5  $EZH\Theta$ ] zu tilgen.

XII 12 (= 10 h) die Buchstaben z. Th. abweichend, weggelassen S. 204, 21—22, 206, 4—6, 208, 6 ( $\times \alpha \ell$ )—8, 212, 2—9, 214, 7—9 (wie prop. 2, 5, 11), 216, 3—5 (wie immer) und die Begründungen S. 208, 14—17, 212, 27, gekürzt S. 206, 11—14 (405, 12), 214, 10—12 (408, 15), Zusätze S. 405, 27—28, 406, 4—6, 407, 23 ( $\varepsilon \times \varepsilon \ell$ )—28. Die Reihenfolge der Schlüsse weicht

etwas ab: S. 208, 11—19 = 406, 14—18; 208, 19—25 = 406, 7—10; 208, 25 ff. = 406, 11—14, aber gekürzt; 210, 22—28 = 407, 10—16 (abweichend), 212, 1—2 = 407, 6—10. Zu lesen 404, 23 B $\Gamma$ ] B $\Lambda$ , 30  $\pi \varrho \circ \varsigma \circ 0$ ]  $\pi \varrho \circ \varsigma$ , 405, 8 E $\Xi$ Z, ZOH, 9 H $\Pi\Theta$ ,  $\Theta$ PE. 12  $\lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ \varepsilon \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ \varepsilon \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ \varsigma \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ \varsigma \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ \varsigma \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ \varsigma \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ \varepsilon \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ \varepsilon \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ \varepsilon \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ \varepsilon \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ \varepsilon \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ \varepsilon \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ \gamma \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota \varphi \circ 1$ ,  $\lambda e \lambda e \iota$ 

XII 13 (= 12 b) geandert S. 216, 20—25 (412, 8—13), 218, 13—15 (412, 27—413, 2), 218, 23 (413, 9—13), etwas ausführlicher; sonst fast gleich. Zu lesen S. 412,  $5 H\Theta$ ] HB 6 äzur (reòs tòr KZ äzora. ἐκβεβλήσθω ὁ EZ äzωr) ἐφ², 7 ὁσοιδήποτε (οἱ EN, NA, τῷ δὲ KZ äzorı ἴσοι ὁσοιδήποτε) οἱ ZE, EM, 12  $\Sigma\Pi$ , PO, TY,  $\Phi X$ , 12 AB,  $\Gamma A$ , 15 HP] BP, 413, 3 χυλίνδρων (δὲ) τῶν, 4BH] τοῦ BH, 7H] HX.

XII 16 (— 15 b) die Buchstaben geändert, erweitert S. 226, 15 (416, 24—25), 226, 23 (ἴση)—24 (417, 3—5), 228, 2—4 (417, 9—10); ἀρτιόπλευρον S. 226, 8 fehlt (nicht aber in prop. 16 S. 417, 16 u. 21), dafür aber S. 417, 12—14 hinzugefügt. Zu lesen S. 416, 20  $AB\Gamma$ , AEZ]  $AB\Gamma A$ , EZ, 24  $AB\Gamma A$ , EZ, 27  $Z\Theta$ ]  $\Theta$ , 29 χαταλείψομέν, 30 λελείφθω, 417, 10 ἐπιζευγνίωμεν.

XII 17 (= 16 b) die Buchstaben geändert, weggelassen S. 228, 17-26 (Begrundung) bis auf μεγίστους S. 417, 23, S. 232, 20 -23, 236, 4-5, 236, 27-238, 2, 238, 4 (xaì ɛx)-5 (B\P), 240, 2 ( $\frac{1}{2}$   $\delta \dot{\epsilon}$ ) - 3 ( $\hat{\epsilon}\pi\iota\varphi\dot{\alpha}\nu\epsilon\iota\alpha\nu$ ), 240, 6-9 (Schlussrepetition); S. 232, 6-13 nur theilweise S. 418, 17-22, S. 236, 9-26 nur kurz angedeutet S. 419, 24-26, vgl. 420, 1; S. 232, 24-236, 8 in anderer Reihenfolge (232, 24-234, 3 = 418, 28-419, 14 anders geordnet, 234, 3-5 = 418, 22-28, 234, 5-17 = 419, 14-24, **234,** 17 - 236, 2 = 420, 31 - 421, 3, 236, 6 - 8 = 419, 27 - 29); etwas abweichend S. 238, 7-16 (420, 7-11); Zusätze S. 420, 17 -18. 19. 23-24. 28-31. Das Corollar S. 240, 11 ff. in der Form abweichend S. 421, 4 ff. (S. 242, 5-7 fehlt), namentlich dadurch, dass die Begründung regelmässig vorausgeschickt wird. Zu lesen S. 417, 16  $\tilde{\eta}$  xal xal, 19 vevo $\tilde{\eta}\sigma\vartheta\omega\sigma\alpha\nu$ , 24 ABFA BFA, 28 οντων (των), 418, 14 ΕΡ] ΣΡ, 20 ή δ, 419, 2 και ΔΓΟ τά  $\dot{v}$ πο τῶν ΞΜΧ] zu tilgen, 6 ΕΓΘ] ΓΟ, 8 ἴση]  $\dot{o}$ ρθή, 10 ΜΧΟ] MXY, 15  $\alpha \tilde{v} \tau \eta$   $\alpha \tilde{v} \tau \tilde{\eta}$ , 16  $\tilde{a} \rho \alpha$   $\delta \epsilon$ , 19 N Y, 23 PS  $\Pi TPS$ , 420, 5  $\Gamma$ O  $\Gamma$ V, 6 ME M, 8  $\Gamma\Omega$   $\langle \pi \varrho \delta \varsigma \tau \delta \dot{\sigma} \pi \delta \dot{\sigma} \tau \eta \varsigma$  $\Omega M$ , ξλασσον ἄρα τὸ ἀπὸ τῆς  $\Gamma \Omega$ > τοῦ, 10 τῶν  $M\Omega$  τῆς  $M\Omega$ ,  $\tau \dot{o}$ ]  $\tau o l c$ , 11  $\tau \dot{\phi}$ ]  $\tau \dot{o}$ , 12  $\tau \tilde{\omega} \nu$ ]  $\tau \dot{\eta} c$ , 16  $\Gamma \Theta$ ]  $\Gamma A$ , 17  $\Psi A$ ]  $\Psi A$ , 20  $\tau \dot{\alpha}$ ]  $\tau \dot{\alpha}$  ( $\check{\alpha} \rho \alpha$ ), 421, 7 NOP]  $N \Sigma P$ , 12  $\tau \tilde{\omega} v$ βάσιν zu tilgen.

XII 18 (= 17 h) fast gleich, auch die Buchstaben der Figur (nur  $\Delta$  statt  $\Delta MN$ ), nur fehlt die Begründung S. 246, 11—12, die sich auf das Lemma zu prop. 2 bezieht; Zusätze S. 422, 7 (δύο)—8 (οὐσῶν), 12 καὶ ὁμοίως κείμενον, 25 ὅπες ἀδύνατον. Zu lesen 422, 19 πολύεδρον  $\langle πρὸς τὸ ἐν τῆ ΔΕΖ σφαίρα στερεὸν πολύεδρον <math>\rangle$ , 26  $B\Gamma$ ]  $\Delta B\Gamma$ , ἐλάσσονά, 31 μείζονά, 423, 14 σφαῖρα  $\langle ἄρα \rangle$ .

Die vielen Fehler, namentlich in den Buchstaben der Figur, fallen natürlich den Abschreibern, nicht dem Redactor, zur Last, und dasselbe gilt ohne Zweifel von den ungemein zahlreichen Lücken, die meist durch Homoioteleuta eine genügende Erklärung finden. Zweifelhaft sind höchstens Lücken wie 12 (10) S. 405, 14. 19, 407, 5 und Fehler wie S. 405, 20  $\pi \varrho l \sigma \mu \alpha \ l \sigma o v \psi \ell \varsigma$  für  $\pi v \varrho \alpha \mu l \varsigma \ l \sigma o v \psi \eta \varsigma$ , die möglicher Weise durch Flüchtigkeit des Bearbeiters entstanden sind. Denn dass der Text von b unmöglich als ganzes ursprünglicher sein kann als der unsrer übrigen Hss., wird durch viele Umstände ausser Zweifel gesetzt.

So wird 2 S. 146, 10—12 benutzt S. 393, 15, obgleich die Stelle in b fehlt, und dasselbe gilt von den genau entsprechenden Worten 5 S. 168, 3—6, benutzt S. 398, 27, 11 S. 202, 6—8, benutzt S. 411, 13, und 12 (10) S. 214, 7—9, benutzt S. 408, 23; in 18 (17) S. 422, 28—30 endlich hat der Bearbeiter die entsprechenden Worte (S. 244, 27 ff.) stehen lassen, wie er ebenda S. 422, 25 die Form άλλὰ καὶ ἐλάσσων ἐμπεριέχεται γάρ (S. 244, 24) nicht angetastet hat, die er sonst consequent ändert (S. 403, 14; 404, 15).

Auch das fehlende Corollar nach prop. 7 (6) wird dennoch benutzt S. 403, 8; 404, 8, wie das nach prop. 8 für 17 (16) Coroll. S. 421, 9—11 nothwendig ist. Ebenso ist der fehlende Satz 6 nothwendig für S. 409, 14, wo der Beweis S. 198, 4ff. gestrichen ist.

S. 391, 27 kann man zweiseln, ob die Kürze des Ausdrucks vom Redactor herrührt oder vor  $\tilde{\eta} \pi o \iota$  eine zusällige Lücke ist. Aber S. 409, 9 gehört die ähnliche Verkürzung sicher dem Redactor. Auch die verunglückte Wortstellung S. 397, 10, die S. 399, 25 und 401, 13 wiederkehrt, verräth den Excerptor. Wenig glücklich ist die Gestaltung von S. 387, 13—14, wo  $\tau \delta$   $\dot{\alpha} \pi \delta$   $\tau \ddot{\eta} \varsigma$   $\pi \varrho \dot{\alpha} - \tau \eta \varsigma$  das aus der ersten Geraden construirte Parallelepipedon bedeuten soll, während es sonst immer das Quadrat bezeichnet, und wo  $\pi \epsilon \pi o \iota \dot{\eta} \sigma \vartheta \omega$  hart hinzugedacht werden muss. Ebenso ungenau ist die Formulirung S. 395, 1—3 und die Vertauschung von  $\ddot{\iota} \sigma \alpha \varsigma$  mit  $\dot{\sigma} \varrho \vartheta \dot{\alpha} \varsigma$  S. 406, 1. 8 (vgl. S. 208, 23), schwerfällig die Wortstellung S. 405, 23 (vgl. 26) und 423, 3—4.1)

Andererseits ist es aber unverkennbar, dass die Vorlage dieser Emarbeitung eine vorzügliche war. Sie bot die vortheonische Redaction; S. 160, 13 ff. hatte sie nicht die Aenderung Theons (app. 14), auch nicht S. 238, 8 ff. (s. S. 239 Anm. 2), so wenig wie seine Zusätze S. 158, 1 (395, 23) und 216, 13 (412, 3).3) Jedoch kommen auch theonische Lesarten vor. Nicht nur hat b

Dass die Schlussrepetition consequent fehlt, ist ohne Beweiskraft, da dies auch in den übrigen Hss. öfters der Fall ist.

<sup>2)</sup> Dass S. 140, 24 δστωσαν fehlt (391, 22) wie ursprünglich in P, kann Zusall sein. Bemerkenswerth ist, dass im Citat S. 386, 12 (wo γραμμαί Z. 14 unrichtig ist statt εἶθεῖαι) εἶθθύγραμμοι fehlt, das die theonischen Hss., auch b, S. 122, 22 haben. S. 387, 11 wird das Corollar zu XI 33 citirt, das in b nur am Rande steht.

S. 394, 28 ff. die Worte S. 154, 2 ff., die vielleicht nur durch einen Schreibfehler in P weggelassen sind; sondern auch S. 140, 24 ff. (391, 22 ff.), 216, 23 (412, 9 ff.), 222, 6 (414, 17) stimmt sie mit den theonischen Hss. Ein mit allen unseren Hss. gemeinsamer Schreibfehler ist  $\alpha \hat{v} \tau \hat{v}$  S. 403, 29 — 194, 12.

Daneben hat dieser Theil von b auch besondere Vorzüge. Dahin ist zu rechnen das Fehlen von App. I 3, dessen Unechtheit jetzt durch Schol, XII nr. 72 feststeht (in P ist angemerkt, dass der Satz in einigen Hss. fehle, s. V S. LXXXI) und der beiden Lemmata zu XII 2 und 4 (s. V S. LXXX); richtig fehlen dann auch die Verweisungen darauf S. 168, 15 und 246, 12. Auch von den weggelassenen Begründungen können einige, namentlich die nachträglichen mit eneidnaso eingeleiteten, wie S. 188, 1. 25, 192, 13, sehr gut unecht sein; nachweisbar ist es von S. 142, 11-17 (vgl. S. 149 Anm.), das mit Schol. XII nr. 8 unvereinbar ist, während S. 142, 22 ff. schon dem Scholiasten, von dem Schol. XII nr. 9 herrührt, vorgelegen haben muss. Die beiden Umtauschungen in der Reihensolge der Sätze sind an und für sich möglich, empfehlen sich aber durch nichts. Dass sie wie die Redaction von b überhaupt schon den Arabern vorlagen, habe ich früher gezeigt; sie geht also wenigstens ins 8. Jahrh, zurück. Ein consequent verfolgter Zweck der Umgestaltung ist nicht erkennbar; neben der vorherrschenden Neigung zur Kürzung kommen ja auch Erweiterungen vor. Der Bearbeiter war jedenfalls sachkundig, vermuthlich ein byzantinischer Lehrer der Mathematik, der eigenmächtig den Text zurechtmachte, wie es ihm für Unterrichtszwecke gut dünkte. Es ist in der Beziehung nicht uninteressant, dass der S. 389, 23 ff. angewandte nicht-euklidische Satz mehrmals von Archimedes vorausgesetzt wird (I S. 98, 2; II S. 22, 18). Ob die Umarbeitung sich weiter erstreckte, so dass nur ein Bruchstück zufällig in b hineingerathen ist, oder ob b alles erhalten hat, ist nicht zu entscheiden. Die Wiederholung der προτάσεις im ersten Theil von b (s. V S. XXXIII) stimmt mit dem Text; nur S. 388, 16 χύβου, 18 χίβου ε corr., 391, 20 τετράγωνα πρὸς ἄλληλα, 401, 9 δμοιοι, 404, 19 προς άλλήλους om., 421, 24 άλλήλους. einem Theodorus Kabasilas in XIV.—XV. Jahrh, gehört hat, der auch den alten Bodleianus B besass, habe ich nachgewiesen Om Scholierne S. 46 (vgl. Euclidis opp. V S. XXXIII). Eine Abschrift davon ist Laur. 28, 1, der fol. 17 den Namen des Demetrios Kydonios trägt (Zeitschr. f. Math. u. Physik, hist. Abth. XXIX S. 7), der auch in b dem Scholion IV nr. 58 beigeschrieben ist; er war bekanntlich mit Nikolaos Kabasilas befreundet, so dass man annehmen darf, dass B und b einst in der Familie Kabasilas sich vererbt haben. Einen Theodoros Kabasilas habe ich noch immer nicht auftreiben können. Spuren der eigenthümlichen Redaction von XII habe ich in keiner andern Hs. gefunden; nur steht im Riccard. 22 bei XI 37 am Rande: ἄλλως ἐὰν ὁσαιδηποτοῦν κύθειαι ἀνάλογον ὧσι; IV app. I 3 fehlt in Paris. gr. 2346 und Bodl. F 6. 23, wovon oben.

(Schluss folgt.)

Kopenhagen.

J. L. HEIBERG.

W. To

## DIE ENOPLISCHEN STROPHEN PINDARS.

Enoplisch werden die bisher daktyloepitritisch genannten Strophen heissen dürfen, wenn feststeht, dass gewisse alte Metriker mit ihrer Erklärung der beiden daktylenartigen Reihen, die den Strophen das Gepräge geben, als ionisch-choriambischer und choriambisch-ionischer Dimetra, unter dem Namen προσοδιακόν oder ἐνόπλιον und προσοδιακόν oder κατενόπλιον, den rechten Weg gewiesen haben. Mehr steht für niemand fest, der Urtheil hat und der herausfühlt, wie schwer den Verfechtern dieser Erklärung bei mancher Einzelentscheidung und bei der versgeschichtlichen Einordnung dieser Metra noch ums Herz ist. Dass hier sich das letzte Wort sprechen liesse, daran fehlt noch viel.

Wo es sich um loniker handelt, wird es förderlich sein, sich stets gegenwärtig zu halten, dass dies Maass durch seine Dreitheiligkeit (Grundschema == == sich von allen anderen abhebt. Zwischen dem a maiore und dem a minore genannten Ioniker, um von dem in Enopliern mit ihnen verbundenen Choriambus einstweilen abzusehen, besteht rein metrisch genommen kein anderer Unterschied als etwa zwischen Daktylus und Spondeus oder zwischen den verschiedenen Formen des Anapästen: es sind verschiedene Ausdrücke des selben Metrums, verschieden durch Auflösung oder Zusammenziehung bald dieses, bald jenes Theils. Dass in den stilisirten ionischen Takten der Schwerpunkt sich nach der Seite der beiden unaufgelösten Längen legte, ist nicht zu bezweifeln. Aber man würde sehlgehen, deshalb hei gesungenen und getanzten Ionikern in radikaler Spaltung von fallenden und von steigenden Maassen zu reden. --- und --- Der Schwerpunkt in diesen wiegenden Walzertakten ist wohl beweglich, aber innerhalb enger Grenzen: in den ältesten Ionikern, die wir kennen, finden wir bereits Modificationen des Metrums, die hierüber keinen Zweifel lassen, \_\_\_\_ und \_\_\_ Durch Ancipität der Ansangs- und Endsilben entstehen die ionischen lamben und Trochäen, beide steigend und fallend, nur in verschiedener Curve sozusagen: ich

erlaube mir, den schwer und den leicht anhebenden, oder kurz, den schweren und den leichten Ioniker zu unterscheiden. Da der Name Anaklasis für die scheinbare Vermehrung eines Metrons auf liefert ist, so ist nichts dagegen einzuwenden, den Namen auf einen abulichen Vorgang innerhalb des Metrons auszudehnen: anaklastische Form des schweren, des leichten Ionikers. Da iedoch die Veranderung der Anfangs- und der Endsilbe nicht nothwendig von einander abhängen, beschränk ich mich zunächst darauf, die einschneidendste Veränderung zu bezeichnen und von Retardirung der die beiden leise divergirenden Spielarten des selben Grundmaasses sich im ionischen Dreivierteltakt etwa mit der selben Freiheit bewegen wie Trochäen und lamben in den vier Dreischteltakten des Glykoneus oder den Sechsachteltakten choriambischer Metra, über die uns U. von Wilamowitz soeben ein neues Licht aufgesteckt hat (Sitzgsb. pr. Ak. d. W. Berlin 1902, 865 ff.). Wilamowitz hat die Gelegenheit benutzt, seine Ionikerabhandlung vom Jahr 1886 (Isyllos 125 ff.) an mehreren Punkten zu corrigiren. Was wir alle dieser Abhandlung verdanken, brauch ich hier nicht auseinanderzusetzen; der Dank steigert sich, wenn man sich eben durch sie über sie hinausgehoben fühlt. Das wichtigste der damals sogleich aufsteigenden Bedenken, gegen die allzuenge Verknüpfung choriambisch-iambischer Metra mit den Ionikern, ist jetzt wohl beseitigt. Aber wenn nun immer noch der Dijambus zum lonicus minor. der Ditrochaus zum maior tritt, dann wieder all diese Unterschiede bei Analyse grösserer Chorlieder schwinden sollen (Sitzgsb. 886), so vermag ich mir den letzten Satz nur mit Einschränkung, wie er vielleicht auch gemeint ist, die beiden ersten dagegen garnicht anzueignen. Die trochaischen und iambischen Metra in Quuè θύμ' αμηχάνοισι . . . und έρω τε δηύτε κούκ έρω . . . haben mit den lonikern die Moren- und vielleicht die Silbenzahl gemein, der Rhythmus ist grundverschieden. Was ihnen ähnlich unter Ionikern erscheint, ist iambischen Klanges aus dem schweren ( trochaischen aus dem leichten Ioniker erwachsen (e ----); diese ihre Herkunft ist unter lonikern ihre einzige Legitimation: man muss nur die Gesetze lyrischer Ioniker nicht mit den metrischen Doctrinärs von Hephästion bis Aug. Rossbach aus den Sotadeen ableiten wollen.

Nur nicht lesen, immer singen . . .

περισσόν αι | γὰρ Ἀπόλλων ὁ Λύκηος ist ein Trimeter Alkmans (83), einmal schwer und zweimal leicht anhebend.

έχει μὲν Αν|δοομέδα χαλάν ἀμοιβάν ein ähnlicher, im dritten Metron gehemmter Sapphos (58),

τοούτος είς Θήβαις πάις | δρμάτεσσ' οχήμενος

und

Mãλις μὲν ἔννη λεπτὸν ἔ|χοισ' ἐπ' ἀτράκτψ λίνον sind zweimal schwere, zweimal leichte katalektische Tetrameter lesbischer') Herkunft (fr. adesp. 51. 52 B'),

lόπλοκ' άγνὰ μελλιχό|μειδε Σαπφοί ist der alkaische Zwölfer (55); der selbe Vers katalektisch, ἀναξ Απολλον, παι μεγά|λω Διός,

der bekanntere Elfer (1).

Alle diese Verse bringt Hephästion als epionische Beispiele τῆς κατ' ἀντιπάθειαν μίξεως, ohne dass wir aus dem allein auf uns gekommenen Duodezauszuge authentisch erführen, worin er die Antipathie sah; die Thorheiten der Derivationsmetrik gehen uns hier nichts an. Unzweideutig ist jedoch der Trimeter Alkmans (περισσόν), der nur dann antipathisch gemischt heissen konnte, wenn 'Diiambus' und leichter Ioniker nicht sympathisirten. Verständig behauptet und belegt Hephästion (Cap. XII), ohne von Antipathie zu reden, die Verbindung des leichten Ionikers mit dem 'Ditrochäus' (uns am geläufigsten im sog. Anaklomenos, φέρ' ὕδωρ, φέρ' οἶνον, ὧ παῖ), während er im vorhergehenden Capitel (XI) den 'Ditrochäus' ebenso friedlich dem schweren Ioniker zugesellt. Aber die dort aufgeführten Trimeter und Tetrameter unterscheiden sich lediglich dadurch von den bisher behandelten (Cap. XIV), dass die schweren Ioniker stets rein, niemals retardirt sind:

Κρησσαί νύ ποτ' ὦδ' ἐμμελέ|ως πόδεσσιν (Sapph. 54, 1), entspricht dem alkaischen Zwölfer;

τριβώλετες ' | οὐ γὰρ ᾿Αρχάδεσσι λώβα (Alc. 38) dem sapphischen Trimeter ἔχει μὲν ᾿Ανδρομέδα κτλ.

<sup>1)</sup> Θήβαις Ahrens für Θήβας. Als τὸ περιφερόμενον citirt schol. Aesch. Pers. 938 einen Tetrameter völlig abweichenden Klanges, aber im Grunde gleich gebaut, ohne Katalexe:

αὐλεῖ Μαριανδυνοῖς | καλάμοις κρούων Ἰαστί, attischen, wenn nicht hellenistischen Ursprungs.

Unter die xar' avrima Seian gemischten eingereiht, aber als epichoriambischen Trimeter gedeutet hat Hephästion den sapphischen Elfer:

ποιχιλόθοον' άθάνατ' Άφροδίτα.

Die Deutung wird richtig sein. An sich freilich könnte der Vers recht gut ionisch gehen, aus dem alkaischen Zwölfer entstanden durch Verkürzung im ersten Metron, wie der alkaische Elfer ohne die Verkürzung, mit Katalexe. Und wirklich hat ihn ja die Derivationsmetrik so dargestellt<sup>1</sup>); wie denn auch der sapphische Fünfzehner

δεύτε νύν άβραλ χάριτες χαλλίχομοί τε Μοίσαι recht gut als ein in der Mitte durch ein schwer-ionisches Metron erweiterter Elfer erscheinen könnte.2) Aber gerade dieser Fünfzehner war kein loniker: Beweis: der nach Atilius Fortunatianus vollgültigem Zeugniss (p. 301 K) bei Sappho und bei Anakreon mit ihm verbundene choriambisch-iambische Dimeter Lydia, die per ownes. Doch scheint Sappho ihren Fünfzehner feiner gebaut zu baben: es ist nicht anzunehmen, dass Horaz auf eigne Hand durch eine trochaische Variation des ersten Choriambus das Kolon te dees ere, Sybarin von Vor- und Nachgesang sollte abzuheben gesucht haben; von solchen Freiheiten wusste zu Horazens Zeit niemand; Horaz fand das Metrum vor. Unser sapphisches Beispiel hat sich freilich in der Ueberlieferung von Hephästion abwärts den jungeren Tetrametern Anakreons angeglichen: auch ohne die versgeschichtliche Erwägung wurd ich deute vur vorziehen.3) Der Funfzehner Sapphos ist also ein choriambischer Vers, um ein Metron grösser als ihr Elfer.

Beim phaläkischen Elfer lässt sich nicht ein für alle Mal ausmachen, ob es ein äolischer oder ein ionischer Trimeter sei; von Fall zu Fall ist es aus dem Zusammenhang und, bei Wiederholungen des Verses, aus den Variationen zu bestimmen. Nach

<sup>1)</sup> Aug. de mus. IV 13, tom. I p. 154d ed. Plant.

<sup>2)</sup> Auch der von den Pindarscholiasten citirte Vers der Sappho, worin der Reichthum ἄνευ(૭) ἀφετᾶς οὐκ ἀσινής πάφοικος heisst, wird ein solcher Fünfzehner gewesen sein; nur lehrt Metrum, Stil und die Citirweise der Scholiasten, dass er nicht mit den Worten ὁ πλοῦτος begann.

<sup>3)</sup> Die ionische Form vèv kommt in der lyrischen Dichtung erst mit Pindar auf. Aber in der Uebergangsfigur des Musenanrufs werden selbst ionische Dichter gesungen haben Eanere vèv μοι Μοῦσαι, wie es denn auch in Pindars Gebet an die Chariten ἐπακροῦτε νèv heissen muss (O. XIV 13).

εὐίππου ξένε τᾶσδε χώin ionischen Takt fallen zu wollen

-ρας ίχου | τὰ χράτιστα | γᾶς ἔπαυλα. um gleich darauf in Glykoneen zurückzufallen, dünkt mich Verwegenheit: auch das vorletzte Kolon der selben Strophe, wieder mit einem Γλυχώνειον durch Synaphie verbunden, wird aolisch zu lesen sein, obwohl als Abschluss ein ionischer Dimeter folgt. Umgekehrt sind in der folgenden Strophe des Liedes zwei ionische Phaläkea sicher, obwohl ein Priapeus den Schluss macht. In der kurzen dreizeiligen sapphischen Strophe des Berliner Pergaments folgt auf zwei Glykoneen, deren erstem ein kretisches Glied vorgelagert ist, doch wohl ein äolischer Trimeter. Ganz unzweideutig hat Philodamos von Skarphos einen ionischen von einem äolischen Phaläkeer unterschieden. Die Strophe seines Paeans (BCH 19, 1895, 400) besteht aus zweimal acht und zweimal sechs Metren, choriambisch-glykopisch, nur setzt die zweite Gruppe allemal jonisch ein. erst mit einem Trimeter, molossischer Eingang und leichte Ioniker, Grundschema des phaläkischen Elfers im ionischen Takt, dann mit einem Dimeter, die selben Ioniker ohne den Eingang; am Schluss der Gruppen ist Katalexe, bis dahin, von den beiden sicheren Ionikern abgesehn, Synaphie. So wenig nun das letzte Glied des schliessenden Priapeus, εὐαίωνι σὺν ὄλβω, ein ionischer Dimeter, so wenig ist der Schlusstrimeter der Achtergruppen, Znvi yelvaro καλλίπαις Θυώνα oder δ' άρχο[ύσαις] ἴσον άβρον άγαλμα Baxyoly, mit seinen auch in den folgenden glykonischen Dimetern wiederkehrenden ionischer Phaläkeer.

Das dreisilbige Anfangsmetron des ionischen Phaläkeers scheint, wo es nicht Molosser ist, verschiedene Erklärungen zu gestatten. Der Kretiker könnte akephaler oder contrahirter Diiambus sein, den beiden leichten Ionikern des Phaläkeers aber könnte so gut ein leichtes als ein schweres Metron vorangehen; für beides stehen Zwölfer bereit: τί με Πανδί|ονὶς ωραννὰ χελιδών (Sapph. 88) und Σαπφοί, τί τὰν | πολύολβον ἀφροδίταν (59). Die bakcheische Form sozusagen als abgeschwächten Molosser zu nehmen, wie römische Dichter gethan zu hahen scheinen, wenn sie mitten unter Ionikern bakcheische Maasse häuften, wäre in altgriechischer Poesie unerhört. Aber auch als contrahirte lamben würden sie in ionischen Maassen keine Stütze haben: die Katalexe —— ist un-

Giebt es auch zweisilbige Anfangsmetra? Wer in alter Lyrik sicht an die "spondeische Katalexe des fallenden Ionikers" glauben mag, wird mit mir lesen

πλήρης | μὲν ἐφαίνετ ἀ σελάννα (Sepph. 53). Der selbe Vers kehrt, dreimal nacheinander, wieder Eur. Hipp. 526—28 ~ 535—38, in dem gewaltigen Erosliede, dessen Schema ich in Jolischer und in ionischer Messung herschreibe:

ionisch:

mit der Bitte, das Lied einmal in beiden Taktarten nacheinander zu recitiren: der Erfolg ist wohl nicht zweifelbast. Sind es aber

<sup>1)</sup> Es hat deshalb meinen Beifall, wenn Wilamowitz jetzt den Vers μεγάλφ δηὖτέ μ² Ερως Εκοφεν ώστε χαλκεύς nicht mehr ionisch scandirt (Sitzgsb. 883).

lauter Ioniker, so haben wir eine Strophe, die mit einem Trimet anhebt, im zweiten und dritten Metron vertrautesten Klanges: ist der alkaische Trimeter, nur stark verkürzt im ersten Metroi

"Ερως, | Έρως ὁ κατ' ὀμμάτων, mich dünkt, ein Anfangsmotiv von ungemeiner Kraft. In 2. 3. folgt ein phaläkisches Motiv, im ersten Metron ebenso energist verkürzt:

Έρω τα δὲ τὸν τύραννον ἀνδρῶν.

Das nun folgende

τὸν τᾶς | ᾿Αφροδίτας

ist uns in ionischer Messung aus Sapphos  $\varkappa\tilde{\eta}$   $\delta$  '  $d\mu|\beta\varrho\sigma\sigma t\alpha\varsigma$   $\mu$  vertraut, wo sechs solchen Dimetern ein vollständiger Trimet folgt, zweimal schwer anhebend, alkaischen Motivs. Die Strop schliesst mit dem selben Dimeter

"Ερως | έ Διὸς παῖς,

nach zwei interessanten Tetrametern, die beide phaläkischen Chrakters in vierzehn Silben verlausen; der erste stellt sich zunäclals ein gewöhnlicher Elser dar, der zweite als Zwölser ( $\Sigma \alpha \pi q$   $\pi \ell$   $\pi \alpha \nu$   $\pi \pi \lambda$ ) mit Contraction der Längen im zweiten Metron, be erweitern sich zum Tetrameter durch ein angehängtes kalektisches Metron.

Das Ganze ergiebt zwei dem Umfange nach gleiche Sätz vier Trimeter und, von zwei Dimetern umschlossen, zwei Tet meter, deren zweiter iambisch, also schwer anhebt, von wo rüc wärts, wie von dem alkaischen Trimeter (1) vorwärts, Licht i die zwischenliegenden zwei- und dreisilbigen Anfangsmetra fäl für das kretische also das selbe Resultat, wie im Mystench der Frösche.

Am weitesten im Wechsel von schwer- und leichtanhebend Ionikern scheint unter den älteren Dichtern Simonides zu gehe er hat zwei schwer-leichte Dimetra zu einem Tetrameter verbund der nun in jedem neuen Metron umspringt (53, 2. 4 in Dobr von Wilamowitz zu Ehren gebrachter Herstellung):

νίχασε νέ|ους ὑπὲρ δι||νάεντα βα|λων "Αναυρον — οῦτω γὰρ "Ο|μηρος ἡδὲ || Στασίχορος ἄ|εισε λαοίς.

Wer hier den ,fallenden Ionikern' zu Liebe fallende Trochäen les wollte und so etwa vermeinte, Fluss und Wohlklang des Ver zu steigern, der würde in dem angeblich ionischen Tetrame jedes zweite Metron unionisch scandiren; das erreichte Glei-

Jetzt sind wir so weit, den in enoplischen Ionikern hinzutetenden Choriambus zu würdigen. Der Choriambus stellt in ionischer Messung, ähnlich wie der Molosser, i) eine Vermittelung der wischen dem schwer und dem leicht anhebenden Metron. Durch Auflösung des Takttheils, der den Hauptton trägt, scheint er mehr zu gleiten und zu schweben, als sich zu heben und m senken. Es ist klar, dass solch ein Maass nicht gut allein einen Vers bilden kann: der Choriambus hat in ionischer Messung, wie "Daktylus" und "Spondeus" in Anapästen nur eine secundäre Bedeutung. Wo das gleitende Metron des Choriambus dem schweren loniker folgt oder dem leichten vorangeht, sind Dimetra hergestellt von jener Getragenheit der Bewegung, die man den Daktyloepitriten wohl anmerkte, noch ehe man sie recht verstand.

Nun haben wir uns den Hergang natürlich nicht so vorzustellen, als hätte irgendwann irgendwer das Bedürfniss gefühlt, überkommenen ionischen Gliedern dies gleitende Metron einzu-

<sup>1)</sup> Wenn im Kleomacheion (Heph. 36, 4. 5 W), τίς την ύδρην ημών εψόφης; εγώ πίνων, der Molosser einmal zu einem schweren loniker und einmal zu einem "Ditrochäus" tritt, so braucht deshalb hier der Ditrochäus nicht den schweren Ioniker zu vertreten, und Kleomachos deshalb noch kein Sotadeer zu sein. Leichter loniker und Molosser ist eine gut bezeugte Verbindung: Kratin. fr. 342. 356 K, Eur. Med. 159 ~ 83, Kykl. 502 ~ 10 ~ 18. — In enoplischen Ionikern ist der Molosser selten: Pind. Nem. VIII 1 (zweiselhaft wegen αυξενται 40), fr. 221, 2 (?), Bacch. VIII cfr. 3 (vgl. 69 Bl.), Timocr. 1, 7 (Eigenname), Eur. Med. 981 ~ 87, Androm. 772 ~ 85; über Med. 834 s. unten S. 215 A. 3.

fügen, etwa um den allzulebhasten Umschwung vom schweren zum leichten Ioniker zu dämpsen: κετνος γὸ ϱ ᾿Ο⟨λυμπιόνι⟩κος ἐῶν Αλακίδαις —, λίμνας θεῷ ⟨ἀνέρι εἰ⟩δομένω γαταν διδόντι. Dies ist schon deshalb unwahrscheinlich, weil solche schwergleitend-leichten Metra verhältnissmässig selten sind.¹) Die Ioniker der chalkidischen Lyrik sind nicht durch blosse Erweiterung der loniker des Ostens entstanden: dazu haben sie zu viel anderes ihnen allein eigene; ich nenne nur den prächtigen Trimeter

Δωρίω φωνάν έναρμόξαι πεδίλω,

dessen wahren Tonfall zuerst vernommen zu haben stets ein Ruhmestitel Gottfried Hermanns bleiben wird. Da sich Hermann auch darüber Gedanken gemacht hat, dass wirkliche Trochäen so gut wie niemals Trimeter bilden, so war er eigentlich der Wahrheit nahe genug. Denn das leuchtet wohl ein, der dreitheilige Takt entfaltet seinen böchsten Reiz im Trimeter, weil da der Vers im Grossen die Structur des Einzelmetrons widerspiegelt.<sup>2</sup>)

<sup>1)</sup> Beispiele S. 500 ff. meines Pindar.

<sup>2)</sup> Weit über die Hälfte aller enoplischen Verse lässt in Trimetern, Hexametern, Pentametern, auch in Tetrametern wie Olymp. VI ep. 7, Pyth. I ep. 3, IV str. 7, Nem. VI ep. 1, XI ep. 6 die Neigung zu dreitheiliger Gliederung durchschimmern. - Es lohnt von hier aus einmal die Glykoneen zu beleuchten, denen sich die Asklepiadeen von selber anreihen. Der Glykoneus, in Lesbos aus dem Achtsilbenvers erwachsen und daher sester als selbst das Dimetron ionischen Taktes an isische Structur gebunden, hat, seit er überhaupt mit dem Princip der Silbenzahl, diesem dürstigen Surrogat des gegliederten Taktes, rhythmische Gliederung verband, sich doch immer auch als das Vielfache eines diplasischen Taktes gefühlt. Das beweist erstens die Hauptform des Glykoneus, die, den Chorismbus in der Mitte, vorher und nachher einen trochaischen oder iambischen Einzeltakt absondert. Mögen wir das Ganze, seinem Umfange nach, ein Dimetron nennen, es bleibt eine Einheit von vier Einzel-, nicht von zwei Doppeltakten, deren Anordnung gerade der Halbirung widerstrebt, nicht so der Dreiviertelung; und damit kommen wir zu einem zweiten Anzeichen der noch durchgefühlten Dreitheiligkeit des Taktes: es ist der bei Pindar und bei den Tragikern so gern mit dem Fluxabrator verbundene Holische Dodrans, wie man das Kolon wohl nennen darf, ob es nun auch die asklepiadeischen Ableger noch den einzelnen Dreiachteltakt in Geltung, obgleich sie durch Wiederholung des "Choriambus" im Innern Doppeltakte zu bilden scheinen. Der Asklepiadeus minor setzt sich zusammen aus zweimal drei Vierteln des Glykoneus; die fächerförmige Anordnung der glyko-

Wenn nun die bezeichnendsten Gruppirungen in unsern Strophen die verschiedenen enkomiologischen Trimetra sind:



so ist sinnfällig, dass dann die doppelkürzigen Dimetra allemal die Hebung des Kolons darstellen, denen als Senkung sich ein einzelnes retardirtes Metron unterordnet, und es erhebt sich zunächst die Frage nach der Herkunst jener Dimetra. Mit den Glykoneen verbindet sie die gern sestgehaltene Achtsilbigkeit und, wenn man von der polyschematistischen Freiheit der Aeoliker absieht, die Zwölszahl der Moren, von ihnen trennt sie vor allem die dreitheilige Gruppirung je von sechs Moren, mit dem Hauptton in der Mitte. Von den daktylotrochaischen Reihen unterscheiden sie eben ihre Doppeltakte. Ich meine, beide Versarten, die Daktylotrochäen und unsere ionischen Dimetra sind aus einer Wurzel entsprossen, und das ist der alte Hebungsvers mit zwei doppelten Senkungen und sreiem Vor- und Nachklang,

## Έρασμονίδη Χαρίλαε

"das älteste Versmaass der Griechen",") nach dem die Alten unsere Verse benennen. Die Daktylotrochäen mögen einer älteren Phase angehören, wo die vierte Hebung noch in voller Geltung und die Senkungen noch freier waren; jedenfalls sind sie entstanden durch Ausdehnung der Reihen über die Vierzahl<sup>2</sup>) der Hebungen und durch Trennung ein- und doppelkürziger Glieder. Anders die

<sup>1)</sup> Bergk in dem folgenreichen Aufsatz, Freiburg i. Br. 1854, opp. II 392 ff.

<sup>2)</sup> Sie mögen sogar älter sein als selbst diese. Aufklärung hierüber bringen uns vielleicht die von Wilamowitz (Sitzgsber. 896) geforderten und damit verheissenen Untersuchungen über das Wesen der Daktylen.

enoplischen Metra, denen drei Hebungsfüsse gerade das Material boten zu zwei ionischen Takten. Nahm man den Vorklang mit, so entstand ein schwer-gleitendes, liess man ihn fallen, ein gleitendleichtes Dimetron; es ist natürlich, dass der getragene Stil festlicher Reigen gern den Takt füllend die Vor- oder Nachsilbe dehnte, wenn auch, der Freiheit ionischen Taktes gemäss, ohne ganz die Kürze auszuschliessen. Kein Zweifel, die Ionisirung schuf aus dem alten Stampfschritt etwas ganz Neues.

Bei gleichzeitiger Benutzung von Vor- und Nachklang war eine Silbe überschüssig. Hier entsteht nun die Frage, ob nicht überhaupt dieser Vorklang, wie etwa bei Glykoneen, ausserhalb des Metrons, sich eines Restes der alten Freiheit erfreute, ob es also nicht am Ende bloss gleitend-leichte enoplische Dimetra gegeben habe, mit oder ohne Vorklang.

Die Möglichkeit solcher statternden Vorklänge, auch bei Ionikern und gerade bei denen, die aus dem alten enoplischen Hebungsverse hervorgewachsen sind, lässt sich von vornherein nicht ablehnen. Ja die Annahme solcher Vorklänge würde uns an einer Reihe von Stellen, überall da, wo wir zur Hyper- oder Brachykatalexe greisen müssen, aus einer Verlegenheit reissen:

ό | τᾶς θεοῦ ὃν Ψαμάθεια|')
τίκτ' ἐπὶ φηγμῖνι πόντον

(Pind. Nem. V ep. 1), oder

καὶ | μηκέτι μακροτέραν σπεύδειν ἀρετάν
(Isthm. III. IV ep. 1). Solchen Unbequemlichkeiten gilt es jedoch scharf ins Gesicht zu sehen und den Blick immer auch auf das Ganze gerichtet zu halten.

Die Ioniker sind ein sehr sester und sehr geschmeidiger Takt, der bereits eine hohe Ausbildung erreicht hatte, als er die ungefügen enoplischen Glieder sich unterwarf, um sie völlig umzugestalten. Die Glykoneen hingegen haben sich wie die choriambischen Dimetra von dem alten Vierhebungsvers viel weniger weit entsernt. Ueberlegen waren sie ihm lediglich durch das Festhalten einsilbiger Senkung im Zusammenhang mit der sesteren Silbenzahl überhaupt und durch die Fähigkeit der Metathesis der Quantitäten, die ja ein Kinderspiel ist gegen die ionische Anaklasis. Immer klingen in Glykoneen die alten vier Hebungen durch, wie

<sup>1)</sup> Durchgehends, in drei Epoden, Wortende.

sich denn auch immerfort ihnen alte Hebungsverse beimischen, z. B. der sog. alkaische Zehner

παιδ' Αγαμεμνονίαν λατφεύω (mitten unter glykonischen Maassen Eur. IT 1098 ≈ 1115), der seinerseits das Vorklangsrecht lange bewahrt hat:

τὰ | πρὶν δὲ πελώρια νῦν ἀἴστοῖ (Aesch. Prom. 135~151). In dem Augenblicke, da der Glykoneus auf die Achtsilbenzahl verzichten durſte, fand sich auch der Vorklang ein.

Für viele metrische Fragen ist, schon wegen des Umfangs der erhaltenen Gedichte und der grossen Zahl wiederkehrender Strophen, die dem Dichter eine grössere Freiheit wünschenswerth machen musste und nach dem Princip gegenseitiger Erhellung auch gestattete, Pindar das eigentliche Entscheidungsfeld: in der hier behandelten Versart ist er es natürlich erst recht, da er wohl nicht bloss für uns ihr eigentlicher Vertreter ist: und Pindar ist der Annahme von Vorklängen in enoplischen lonikern nicht günstig. in der erdrückenden Mehrzahl der Fälle geht der schwer anhebende Dimeter ohne Hyperkatalexis auf. Ferner erscheinen, wie die Analyse der Strophen zeigen wird, diese Dimetra mit bewusster Kunst gewählt und gemieden, einzeln eingestreut oder mehrmals hintereinander gebraucht. Endlich ist die Vorsilbe fast ausnahmslos lang: es ist ganz singulär, wenn in der bereits angezogenen supsten Nemee der erste Epodenvers in drei Epoden zweimal kurz anhebt: dafür hat das selbe Gedicht bei den dreiunddreissig übrigen Vorsilben die Länge sestgehalten. Das alles sieht nicht nach einem freischwebenden, metrisch nicht mitzählenden Vorklang aus. Und wer die Ioniker betont, wie sich gehört, der geräth durch den Vorklang in eine neue Schwierigkeit: er muss den Anstieg sozusagen des Verses in einer ganz unwahrscheinlichen Weise verlängern. — — — und — — — Natürlich werden wir nun Rede stehen müssen, wie wir uns denn in der Hyperkatalexe den Abstieg denken; vorher sind jedoch in Kürze zwei andere Auffassungen jener Vorsilben zu besprechen: kopflose Metra von dem Umfang einer Silbe? sollte man nicht lieber sagen: Metra, von denen nur der Schwanz übrig ist? Die nachfolgende Analyse wird auch in der Zahl der Metra einen Plan erkennen lassen - bei getanzten Liedern, falls den musikalischen Figuren auch abzuschreitende Figuren entsprachen, gewiss ein wesentlicher Punkt und dieser Plan schliesst an den fraglichen Stellen die Verlängerung des Verses um je ein Metron oft genug aus. Aber vielleicht verbinden sich die kopflosen Metra mit katalektischen, also schwanzlosen des vorhergehenden Verses zu einem, nur durch die Fermate unterbrochenen, sonst ungefähr vollständigen Metron. Es wird erlaubt sein, hiergegen principiellen Einspruch zu erheben (in meinem Pindar S. 505 40). Wenn bei Pindar den schwer anhebenden Versen im Innern der Strophe sast immer katalektische Verse vorangehen, so ist das allerdings bemerkenswerth. Man findet die Fälle gesammelt bei Felix Vogt (diss. Argentorr. IV 282); von der Art wie (ebend.) versucht wird, die Ausnahmen zu erklären.1) schweigt man besser. Dass die vorhergehende Katalexe, ganz wie der scheinbare Quantitätenaustausch im Anaklomenos, eine stilistische Rücksicht, kein metrisches Gesetz ist, beweist ein Blick auf Bakchylides, der ganze Strophen aus schwer anhebenden Versen bildet ohne solche Katalexen: XV epod. (der Schlussvers hyperkatalektisch).

Etwa ein Viertel aller enoplischen Verse Pindars beginnt mit dem schweren Metron ————; bei Bakchylides halten sich beide Arten ungefähr die Waage, einem älteren Entwicklungsstadium entsprechend, wie ich glaube.<sup>2</sup>) Schade, dass das Hochzeitslied Bacch. XX sast verloren ist: das Fragment lässt alte (viermal kurz, gegen siebenmal lang ansteigende) Enoplier erkennen mit drei und mit vier Hebungen. In den ionischen Enopliern des Bakchylides herrscht wie bei Pindar die lange Ansangssilbe<sup>2</sup>); auch darin

<sup>1)</sup> Pind. Olymp. VI str. 4/5, isthm. I ep. 4/5; auch 3/4 gehörte dahin. Hinzu kommen die nicht ganz seltenen Fälle, wo Strophe oder Epodos, mit Vorschlagssilbe' anheben bei akatalektischem Epoden- oder Strophenschlass; ebend. 283.

<sup>2)</sup> Sehr bezeichnend beginnt bei Sophokles in der Parodos des Aiss 
<sup>\*</sup>H ὁά σε Ταυροπόλα (172 ff.) nach einem daktylotrochaischen Vorspiel (4+3 
Daktylen, 4 Trochäen von der Form χαῖρ ὁρασκ Ἐκφαντίδης) der enoplische Theil (ἄρμασε πανδάμους) mit zwei schwer anhebenden Trimetern, deren erster hyperkatalektisch ist; es folgen ein leichter Trimeter und leichter Dimeter; dann wiederholt sich der erste schwere Trimeter zweimal, aber ohne Hyperkatalexe, um unerwartet schnell mit einer äolischen Klausel die Strophe abzuschliessen.

<sup>3)</sup> Kürze ist nur in zwei Gedichten überliefert: III (Anfang der Epode) 9. 18. 51 und XV 45.

stimmt Bakchylides mit Pindar überein, dass die Hauptform der Hyperkatalexe die diiambische 1) ist:

- (1) Φώχου κρέοντος, daneben scheint er, wie Pindar, die choriambische nur ausnahmsweise zuzulassen<sup>2</sup>):
  - (2) Ισθμιονίκαν.

Das Drama kennt noch zwei andere Formen: in enoplischen lonikern, schwer und leicht anhebenden, die ithyphallische:

(3) μήποτ' ἐκτακείη, und in den durchweg leicht gebauten anakreontischen Stils eine gleichfalls sechssilbige<sup>2</sup>):

(4) σὺ δὲ σῦκά μ' alτεἰς.

Nehmen wir noch die vorher als unbequem bezeichnete Cadenz
— hinzu, die sich Pind. Isthm. III. IV ep. 1 einem schwer-gleitenden Dimetron anschliesst:

(5) και μηκέτι μακροτέραν | σπεύδειν δρετάν, )

Belege für Pindar in meiner Ausgabe zu Nem. V; Bakchylides kennt micht die Beschränkung auf Strophenaufang und -ende; woraus folgt, dass es Geschmackssache war.

<sup>2)</sup> In Betracht kommen bei Pindar, wenn man von Olymp. VIII 2 und XII 15/16 absieht, nur Fragmente: 29. 30. 87. 88. 89; bei Bakchylides X (IX) ep. 6, XII 5, XIII str. 5, XIV ep. 2.

<sup>3)</sup> Beide Formen in der Regel nur als Abschluss der Strophe oder wie Soph. O. T. 1096~1106, Eur. Rhes. 364~77 der ionischen Perikope; die ithyphallische' auch am Ende des ersten Verses der Strophe, Eur. Rhes. 225~34, Ar. pac. 776~99. Von der Katalexe σù δà σῦκά μ' αίτοῦ: (Ar. Vesp. 302 ~ 15) hier einige weitere Belege: Aesch. Pers. 663 ~ 70 Bauthellou tiέρες η φάλαρον πιφαύσκων, Soph. Ai. 630 ~ 41 ήσει δύσμορος, άλλ' δΕυτόνους μέν φθάς (die Strophe geht ionisch fort; v. Wilamowitz Mélanges Weil 460); Eur. Rhes. 367~401 θαλίαις ανίδρασι κρατήρ | υπνον αμφιβάλλη (~ παρ' Εμοιγε φωτών), 537~56 Ετι σοι τοῦ | Βρομίου μελήσει, und um such einen Dithyrambiker zu nennen: Timoth. 11 von Kauwros | von imvomenseur. Bei minder engem Anschluss an leichtionische Reihen darf man bedenklich werden; so bei τὸ πᾶν ἀμφιλαφής ταραχθείς (Aesch. Choeph. 332-62), was an sich ionischer Messung nicht durchaus widerstrebte (--akephales Anfangsmetron), aber wie die Belege bei Wilamowitz (p. 189) zeigen, sementlich Ag. 1487—1512, unzweiselhaft auch in unionischer Umgebung vorkommt; ebenso nach bereits erfolgtem ,ithyphallischen' Abschluss, in der Kisasel Ear Far Ap mortar gutsugas Eur. Med. 834 of 45.

<sup>4)</sup> Der metrische Scholiast bezeichnet das Kolon als μονόμετρον ίωνικόν ἢ ἀναπαιστικόν. Bei μονόμετρον ίωνικόν denkt er hinzu, wenn er es aicht hinzugesetzt hat, ὑπαρκατάληκτον, wie schol. metr. Olymp, VI ep. g'.

und einmal im Zuge, alles was sonst an überschiessenden Versausgängen problematisch ist:

- (6) σὺν βαθυζώνοισιν ἀγγέλλων Pyth. IX str. 2,
- (7) ... μεν βάσις άγλατας άρχά I str. 2,

so kommen für die Hyperkatalexe sieben Formen in Betracht, deren an vierter Stelle genannte nicht in enoplischen Ionikern begegnet, aber von der ,ithyphallischen (3) nicht wesensverschieden sein wird. Die drei letzten, je nur einmal bei Pindar vertreten und nur bei Pindar und in enoplischen Ionikern, 5 nach schwer anhebenden, 6 und 7 nach leichten Metren, sind wohl am durchsichtigsten: es sind jedesmal zwei stark verkürzte Metra; der schwer anhebende Vers 5 schwingt sich, wie anderswo mit einem Choriambus, hier mit einem contrahirten Metron (--; vgl. Olymp. VI ep. 3; Anacr. 69) zu einer leicht ionischen Katalexe hinüber, während die beiden leicht anhebenden Verse 6 und 7 einem leichten Metron (in 6 retardirt) mit contrahirten Längen (Paradigma in östlichen Ionikern Agauar tidoc Ellac) spondeische Katalexe folgen lassen. Dies legt die Annahme spondeischer Katalexis auch in den beiden ,ithyphallischen' Ausgängen, 3 und 4, nahe. Andere Deutungen will ich jedoch wenigstens genannt haben, für 3: allöometrische Klausel (Aug. Rossbach, Gr. Metr. 423 - 25), für 4: zusammengezogenes Anaklomenon \_\_\_\_\_ (Heimsoeth de verss. ion. mensura. Bonn, 22. März 1872 p. 5-7), contrahirtes leichtes Metron mit diiambischer Katalexe (Luthmer diss. Argentorr. VIII 81: nach Studemund?). Von diesen Deutungen ist Heimsoeths geistreich, aber doch wohl bodenlos, während die dritte, von Heimsoeth gleichfalls erwogene, schliesslich verworfene eine in Ionikern ungebräuchliche Katalexe einführt.1)

<sup>1)</sup> Die beiden Fälle, in denen bei Pindar ein einzelner lambus einen schwer anhebenden Vers schliesst, Πίσα | Olymp. VI str. 5, φέρων | Λυδίων μίτραν καναχαδὰ πεποικιλμέναν Nem. VIII ep. 4/5, reichen nicht hin, die Katalexe – – zu legitimiren, sind aber sehr geeignet hier die "Anakrusist zu discreditiren: die Analyse müsste lauten ἐκ συλλαβῖς. ... καὶ συλλαβῆς. ... Sollte Hephästion Recht haben mit der Behauptung (48; vgl. auch 28 W), dass Kratinos und die anderen μετ' Δρχίλοχον den alten Vers Έρασμονίδη zu einem ionischen Tetrameter gemacht hätten, wobei sich dann das Ithyphallikon in ein ismbisches Dimetron mit Katalexe verwandelt hätte, so würde daraus für die Katalexe von Ionikern anderen Stiles auch noch nichts folgen. Aber ich glaube nicht an diese Einschmelzung des Ithyphallikers, den jedenfalls Aristophanes am Schlusse der Wespen noch in alter Geltung zeigt:

Ist unsere Zusammenstellung von 3 und 4 richtig, so gab es zweierlei Itbyphalliker, aus dem alten trochaischen Hebungsvers zusammengezogene, fallende, und aus leichten Ionikern gebildete, ansteigende. Beide in zwei auseinander solgenden Versen bietet Sophokles: am Schluss von εἶπερ ἐγὼ μάντις εἰμί erklingt erst in Synaphie mit leicht anhebenden enoplischen Ionikern (O. T. 1094/5—1105/6) der ionische Ithyphalliker:

ώς ἐπίηρα φέροντα | τοις ἐμοις τυράννοις ∼ (ναι)ων ἐπ' ἄκρων ὀρέων σ' ευ∥ρημα δέξατ' ἔκ του, es folgen in sinnfälligem Wechsel des Tones:

lήιε Φοιβε, σοὶ δὲ | ταῦτ' ἀρέστ' εἴη

~ νυμφᾶν έλικωπίδων, αἶς | πλεῖστα συμπαίζει, zwei altvolksthümliche Glieder, als wollte man Alkmans δ δ' ὅλ-βιος όστις εὖφρων fortsetzen mit einem ἔστι τις δαίμων, wie denn Sophokles im vorhergehenden Stasimon, zwischen trochaischen und iambischen Versen, zweimal dem selben ersten Gliede ein vollständiges ἔστι τις σιῶν τίσις anschliesst (885—88. 900—3):

Δίχας ἀφόβητος οὐδὲ | δαίμονων εδη σέβων, κακά νιν ελοιτο Μοῖρα | δυσπότμου χάριν χλιδᾶς.

Wenn wir uns von hier aus zu den beiden häufigeren, aber leider dunkleren Hyperkatalexen zurückwenden, so scheint ausgeschlossen die Annahme einer Erweiterung des letzten Metrons durch Anhängung einer Silbe; bei regulärer Betonung:

\_\_ \_\_ \_\_ \_\_

ginge gerade am Schluss des Verses der ionische Klang verloren, der hier den Hauptton auf der letzten oder vorletzten Silbe fordert. Nimmt man die in einem fünfsilbigen Schlussmetron natürlichste Tonstelle auf der vorletzten Silbe, so erhält man wiederum spondeischen Abschluss, muss aber verzweifeln, den dann vorhergehenden "Daktylus" oder "Palimbakcheus" irgendwie in enoplischen lonikern glaublich zu machen. Eine Zusammenstellung dieser beiden Formen mit den beiden "ithyphallischen" scheint die Lösung zu enthalten:

\_\_\_\_\_

zapidwo άδελφοί — καὶ τὸ Φρυνίχειον und ohne Zweisel auch in ίδόντες άνω σκέλος ώ-ζωσιν οί θεαταί.

İ

Zur rechten Zeit für uns sind vor kurzem (Oxyrh. pap. I 1898) p. 14 ff.) aus Aristoxenos<sup>2</sup>) Elementen der Rhythmik Bruchstücke E ans Licht getreten, in denen von Veränderung des Zeitumfangs einzelner Metra durch ein vorübergehend abweichendes Tempo (μη, την αυτην αγωγήν σώζουσιν V 15) die Rede ist. Und zum Glack für uns ist gerade die Columne fast vollständig erhalten, in der es sich um eine Reduction des Ditrochäus auf den Zeitumfang eines Daktylus handelt, also gerade das, was anzunehmen die Zusammenstellung von μήποτ' έχταχείη mit Ισθμιονίχαν nahelegte. Abschnitt ist, aus dem Zusammenhang gerissen und an einigen Stellen leider auch lückenhaft, nicht ohne weiteres verständlich und bereits viel umstritten: wir müssen ihn also kurz besprechen. Fast alles wesentliche hat Friedr. Blass sofort richtig gesehen, und die Herausgeber haben wohlgethan, seinem Rathe zu folgen. V 25 ein Satz beginnt: ή [δ' ἀπὸ βραχ]είας ἀρχομένη τ[ετράχρονος') λέ]ξις οίχεια μέν έ[στι κατά τ]ήν των φυθμών φύσιν, ούσα λαμβική, τοῦ λάμβου, so ist klar, dass dies eine Capitelüberschrift ist: "Der Dijambus a) in seiner eigentlichen Verwendung'. Es muss gesolgt sein: ,b) in uneigentlicher Verwendung, als Vertreter von . . . ', und vorausgegangen ein Capitel etwa mit der Ueberschrift: ή (μεν) ἀπὸ μαχρᾶς ἀρχομένη . . ., also: ,Der Ditrochaus' (oder "Kretiker" aristoxenischen Sprachgebrauchs), und

<sup>1)</sup> Vielleicht macht es andern das selbe Vergnügen wie mir, zu seben, wie Johannes Brahms serbische Trochäen Stand das Mädchen, stand am Bergesabhang in Musik setzt (Lieder und Romanzen op. 93°. Berlin, Simrock, 1884 S. 9):

<sup>2)</sup> An der Verfasserschaft des Aristoxenos wird nach den Ausführungen der Herausgeber kein Verständiger zweiseln; die Herkunst aus der grossen Rhythmik oder aus einer anderen Schrist anzunehmen steht jedem frei.

<sup>3)</sup> Dass τετράχρονος nicht τετράσημος, und die χρόνος hier nicht des χρόνος πρῶτος, sondern verschieden grosse, je von einer Silbe ausgefüllte Zeitquanta bezeichnen, hat Blass erwiesen, N. Jahrbb. 1899 I 34.

vermuthlich wiederum: .a) in Trochäen, b) in anderen Maassen'. Dazu stimmt vortrefflich, wenn in dem Erhaltenen V 10-12, nach Gegenüberstellung der beiden dreisilbigen Ausdrücke -------- der Dijambus eingeführt wird als das Widerspiel der (doch wohl vorher behandelten) τετράχρονος κρητική λέξις. Das weiter Vorhergehende ist verloren. Ohne Zweisel 1) gehören Col. IV uad V zusammen; aber während von V alle (35) Zeilen irgendwie fassbar sind, fehlen von IV die letzten 14. Das in IV Erhaltene bandelt auch von Verlangsamung und Beschleunigung des Tempo und zwar eines in seine fünf Moren aufgelösten Paon; von Ditrochaen als Vertretern des Paon ist nicht die Rede. Um das Fehlende dem Sinne nach zu ergänzen, genügt ungefähr, was wir in V lesen. IV: [,In uneigentlicher Verwendung steht der Ditrochaus unter Daktylen; wogegen nichts einzuwenden ist, weil bei beschleunigtem Tempo sechs Moren leicht die Dauer von vieren erhalten (der 6/8-Takt aber als gleichfalls isjscher Takt ohne Schwierigkeit einmal den 4/4-Takt vertreten kann). Aber unschön und widernatürlich, wenn auch leider jetzt zuweilen vorkommend. ist unter Daktylen die dreisilbige Form -- -- V: ,dass dies beinahe anapästisch herauskommt, ist wohl klar. Die umgekehrte iambische Form der selben drei Silben, ---- (unter Daktylen) ware viel natürlicher (weil sie ja in der That schon fast daktylisch klingt). Ganz die selbe Frage erhebt sich bei dem Widerspiel des vollständigen Ditrochäus: weshalb sollte [man] nicht zur gedrängten, mit ganz kleinen Zeitintervallen rechnenden Rhythmenbildung.3) in vorübergehend beschleunigtem Tempo (mindestens) ebensogut zwei Lambika als zwei Trochaika verwenden? Geschehen sist es niel: warum, ist [un]klar.2) So viel von dieser Form (der das Thema

t) Genauere Angaben darüber machen die Herausgeber nicht; doch nennen sie das Ganze, I-V, "ein Fragment".

<sup>2)</sup> Blassens Erganzung si[s] την π[επυκ]νωμένην ψυθμο[π]οιίζαν darf als sicher gelten. Als Subject des χρήσαιτο ist wegen είς — ψυθμοπ. wohl τἰς wahrscheinlicher als δάκτυλος, das hier, wie schon am Anfang von V, entbehrlich war, wenn Ende IV bereits von dieser Rhythmenbildung handelte.

<sup>3)</sup> Vor γεγε[νηται 17/18 soll nach den Herausgebern etwas wie M, Π oder C stehen; das Facsimile weist, wie auch Blass bestätigt, eher auf Y; es ist ein Y, da οὐ nothwendig ist. Vor φανεφόν sollen Reste von drei Buchstaben sichtbar sein, 1) senkrechler Strich eines T, Π oder H; 2) €, O oder Θ; 3) Raum für 1: darnach wird erlaubt sein für 2 und 3 das vom Sinn geforderte οὐ zu setzen; dann δι' ην [δ' αί]τίαν.

des Abschnitts bildenden ditrochäischen; auf die Verwerslichkeit der zu drei Silben contrahirten Abart unter Daktylen brauch ich nicht noch einmal zurückzukommen, obwohl ich es hiermit ihue): die (fast anapästische und darum hier) widernatürliche Einordnung der Silben (in die nach Länge und Kürze verschiedenen Zeitquanta — — ) taugt (wie gesagt) nicht für Daktylen'.') Damit schliesst das Capitel, im Vorübergehen noch einmal gegen die Verwendung eines dreisilbigen Ditrochäus unter Daktylen Einspruch erhebend. Aber sind denn solche Mischungen überhaupt in griechischer Verskunst erhört? Blass weiss nur einen Vers anzuführen, der gerade die von Aristoxenos bedauerte Vermeidung von Diiamben unter Daktylen enthalten soll:

δπως Άχαι ων δίθρονον πράτος Έλλάδος ήβας,

in der Parodos des Agamemnon. Das wird also Aristoxenos wohl nicht meinen. Es nimmt Wunder, dass niemand an den grossen Archilochier gedacht hat (Solvitur acris hiems . . .), den wohl zutreffend Rossbach 384 mit dem  $\eta\varrho\bar{\psi}ov$   $\eta\bar{v}\xi\eta\mu\dot{e}vov$  (Plut. mus. c. 28 p. 1141) identificirt hat. Der Name scheint deutlich zu sagen, dass man den Vers als einen daktylischen Hexameter las, dessen fünster Fuss viersilbig statt dreisilbig war, ein auf den Wert von vier Moren zusammengedrängter Ditrochäus. Man sage nicht, dies sei nur ein Sprechvers gewesen:

νῦν γὰς ἀγῶν σοφίας ὁ μέγας χωςεῖ πςὸς ἔςγον ἤδη singt der Mystenchor in den Fröschen (883), in einem nicht antistrophischen, also durchcomponirten Stück. Es wäre denkbar, dass das daktylische Lied Ἦχος ἐννέα παςθένοι ἀγναί aus Tetrametern und aus Hexametern bestünde, deren letzter das fünste Metron in Triolen ausprägte. Denn so hat Blass die πεπυννωμένη ξυθμοποιῖα des Ditrochäus gewiss richtig in unsere Sprache übersetzt. Den griechischen Namen für diese Beschleunigung des Rhythmus wollen wir uns merken; wir werden ihn brauchen.

1

<sup>1)</sup> Diese Paraphrase hat natürlich nur dann einigen Werth, wenn sie sich zur Ueberlieferung nicht anders verhält, als der Vortrag des Aristoxenos zu dem Colleghest eines seiner Zuhörer.

<sup>2)</sup> Andere mögen statt  $\frac{2+1}{3}$  vorziehen,  $\frac{3+1}{4}$  zu theilen. Die Analogie mit dem rein musikalischen Pyknon, der Gruppe kleinster Intervalle in gewissen Tonleitern, liegt auf der Hand.

Dies auf unsere ionischen Hyperkatalexen angewandt ergiebt die rhythmische Gleichwerthigkeit aller vier, von  $\sigma \hat{v}$   $\delta \hat{\epsilon}$   $\sigma \tilde{v} \times \hat{\alpha}$   $\mu^2$  alteig bis  $\omega \omega \times v = 0$  so  $\omega \times v =$ 

Die lange Erörterung war nöthig, um das historische Gewissen und das Ohr mit der unheimlichen Hyperkatalexis auszusöhnen, und der unserm Ohr und unserm Gewissen leider garnicht unheimlichen "Anakrusis" ihr Recht zu ertheilen.

Wenn so endlich in enoplischen Ionikern das schwer anhebende Metron und damit das schwer-gleitende Dimetron gesichert ist, so durfen wir der Frage nähertreten nach der Herkunst der mit beiden Dimetren verbundenen anaklastischen Formen, des "Dijambus" und des "Ditrochäus". Wurden diese Abwandlungen ionischen Maasses den ausgebildeten östlichen Ionikern entnommen und den enoplischen Dimetern hinzugefügt oder erwuchsen auch sie unter Einwirkung ionischen Taktes aus den alten Hebungsversen? Hier ist nun zu beachten, dass alle enoplischen Ioniker ihre Haupthebung nur da auflösen, wo die Auflösung aus der ursprünglichen Senkung des alten Enopliers stammt, also in dem choriambischen, aber nie in dem schweren oder dem leichten Metron, weder in der reinen noch in der gehemmten Form.1) Der Schluss ist, denk ich, zwingend: Dijambus' und Ditrochaus' in enoplischen Ionikern sind entstanden aus einer überaus seinstühligen Anwendung der anderswo errungenen Freiheiten ionischen Maasses auf das erste oder letzte Glied der enoplischen Dimetra, also — - - und Untergrund zeigt sich ja auch in der Abneigung gegen Contraction der alten Doppelkurzen.3) Sehr bald entwickelten nun die so gewonnenen Metra ein eigenes Leben, sich einzeln den Dimetren, denen sie entstammen, vorlegend oder anschliessend, auch den Platz im Dimetron mit dem "Choriambus" tauschend, sich selber wiederholend, dreifach, vierfach, zweifach, dann, obwohl viel seltener als in östlichen Ionikern, unter einander sich antipathisch mischend. Von antipathischer "Mischung" kann eigentlich nicht die Rede sein, wenn in einem längeren Verse schwere und leichte Kola aneinander-

<sup>1)</sup> Ausgenommen sind Eigennamen; in m. Pind. S. 503 36. In östlichen lonikern hat Pindar nichts gegen die Auflösung: σχολιαίε γείνυσσιν ἀνδείροντι πόδας ἡ [δε κεφαλάν frg. 203.

<sup>2)</sup> Ueber den Molosser oben S. 209 Anm. 1.

Ω παϊδες, ο Χαρίτων τε.

Bergk hat daraus  $\Omega$   $\pi\alpha i \partial \epsilon \epsilon$ ,  $\partial \sigma o \iota$  X.  $\pi \epsilon$  gemacht, doch wohl ohne Noth und dichterisch ohne Gewinn<sup>3</sup>); dann aber haben wir im chalkidischen Volkslied sehr früh die antipathische Mischung, die ich auch, mit Katalexe, auf dem Helme Hierons angenommen habe (Philol. 61, 302), die aber strengere Kunst in enoplischen Maassen als eine Härte empfinden mochte. Antipathische Stellvertretung<sup>3</sup>) habe ich, in einer Strophe Pindars, die auch sonst voller Eigenthümlichkeiten ist, zweimal stehen lasssen (Nem. VI 7. 51), nicht

<sup>1)</sup> Frg. 93 bei Plut. amator. 17 p. 761 a.

<sup>2)</sup> Dass Bergk im 2. Verse das Richtige in ἀγαθοῖσιν ὁμιλεῖν (für ὁμιλίαν) gefunden, aber verschmäht hat, um eine schlechte Conjectur danebenzusetzen, hat bereits Wilamowitz gerügt. Der letzte erhaltene Vers, ein Hexameter, ist deshalb merkwürdig, weil zwei gewöhnliche gleitend-leichte Dimetra so zwischen ein leichtes und ein gleitendes Metron eingeschlossen sind, dass drei leicht-gleitende Dimetra herauszukommen scheinen. Ich möchte deshalb den schliessenden "Choriambus" (θάλ)λει πόλεσεν balten, während ich früher, nach dem Muster von ἔσσεν (Gust. Meyer Gr. Gr. 3 473, Wilh. Schulze quaest. epp. 184/5) πόλεσσεν schreiben wollte. ἄρης (2) und ἀνδρείη (3) fordert der Dialekt.

\_\_\_\_ und \_\_\_\_

eine Freiheit der Bewegung, die, wie man leicht sieht, ein grosses Maass innerer Haltung voraussetzte, wenn sie nicht in Schlüpfrigkeit verfallen sollte.

<sup>1)</sup> Wer jetzt über diese Metra redet und dabei, was die Erörterungen über ihre wahre Natur hervorgerusen hat, die bei Bakchylides und Pindar ausgetauchten ionischen Responsionen, ignorirt, mit dem ist nicht zu streiten. In Afrika giebt es einen Vogel, der in Todesangst den Kopf in den Sand steckt und dann meint, der Feind sei nicht da; man hat solcher Vögel auch is Buropa und in Nordamerika.

<sup>2)</sup> Belege in m. Pind. S. 504.

Metron war auch das nicht. Alogomai, nat Znroc Blev Seolov ware ein enoplisches Dimetron mit einem fremdartigen Eingang. Man täusche sich nicht, die Trochäen würden unerbittlich Daktylen nach sich ziehen: wie aber dann in der Responsion ein anaklastisches Metron herauskommen soll, ohne zugleich den Daktylen und sich den Hals zu brechen, wird schwer zu sagen sein: (2) —————, (3) —————, (4) ——— mehr, und wo sie, (1) (2), mit guten enoplischen Dimetren vikarirten, würden sie an ihrer Stelle das durch alle Strophen festgehaltene ionische Maass zerstören. Aber vielleicht ist ein Unterschied zu machen zwischen dem noch dreitheilig gebliebenen ( \_\_\_\_\_)? Dann wurde Pind. Pyth. IV die Strophe nach sieben ionischen Versen eine trochaische Klausel erhalten, was an sich noch anginge, obwohl sonst Pindars enoplische Strophen weder trochaische noch überhaupt unionische Klauseln zulassen, nicht einmal in Gedichten äolisch-ionischer Mischung (Olymp. XIIL. Nem. VI). Aber es gäbe dann sogar Verse bestehend aus einem ionischen Trimetron mit trochaischer Klausel, Pind. Pyth. I ep. 3, oder um einmal ein Beispiel aus Bakchylides zu nehmen, wiederum aus ionischen Maassen mit trochaischem Eingang, Bacch. III 83, und das frische Lied Οί μεν πάλαι, ω Θρασύβουλε schlösse, nach einem ruhigen Trimetron, schrillen Missklangs, (orar Eel-) νον ξμον ή-θαίον ξλθης. Ich brauche dies wohl nicht weiter zu verfolgen: die Praxis des Pindar und des Bakchylides zeigt, um das Resultat der innerstrophischen Entsprechungen und der antistrophischen Congruenzen kurz und gut herauszuheben, die Gleichung: ~~~ **=** ~~.1)

Mit dieser unausweichlichen Thatsache gilt es sich theoretisch auseinanderzusetzen.

Um auch das Ohr zu überzeugen, wolle man einmal laut nacheinander die drei Tetrameter lesen:

Φιάλαν ως | εί τις δφνεᾶς ἀπὸ χειρὸς έλων Ο. VII Χρυσία φόρ μιγξ Απόλλωνος και ἰσπλοκάμων Ρ. Ι ταχὺ δὲ Καδμει ων ἀγοι χαλκοῖς σὺν ὅπλοις εδραμον Ν. Ι

Nach Caesius Bassus (307, 10 K) nannten einige den Tribrachys πύπνωμα. Die Gleichstellung von — und — εἰς τῆν πεπυπνωμένην ὁυθμοποιῖαν lehrt Aristoxenos. Den Tribrachys in Ionikern ἀπ' ἐλάσσονος bezeugt ausdrücklich Hephästion (38, 7—10 W). Freilich bezeugt er ihn nur nach vorangehendem Palimbacchius, also bei kurzer Endsilbe des vorhergehenden Metrons, der sog. Anaklasis; dass aber diese Anaklasis eine unter Umständen genommene Rücksicht, keine hölzerne Regel war, haben wir gesehen¹): Pindar beobachtet und meidet sie mit Bewusstsein, wovon sogar der oxyrbynchische Magister weiss.²) In seinem Handbüchlein hat Hephästion keine Belege hinzugefügt; aber man erkennt doch leicht das noch im selben Capitel citirte galliambische Paradigma wieder:

Ich schäme mich fast, einzugestehen, dass diese Auseinandersetzung nur als kurze Vorbemerkung zu der Analyse der enoplischen Strophen Pindars gedacht war: nun sie einmal so lang gerathen ist, sollte sie eigentlich noch weiter in die Vorgeschichte griechischer Verskunst eindringen, wobei sich allerlei um den Namen Olympos und um die Ionier auf Euböa und die Flöten der Kephisosniederung gruppiren liesse. Ich muss dies auf ein anderes Mal

<sup>1)</sup> S. 221. Es ist übrigens noch gar nicht ausgemacht, ob im Anaklomenon nicht das erste Metron schon in sich selber den Verlust einbrachte,

Vielleicht spricht Aristoxenos sich auch einmal hierüber aus.

<sup>2)</sup> Berl. philol. Wochenschr. 1900 Sp. 4, Pind. fr. 178b.

<sup>3)</sup> Ich begnüge mich, den bereits erwähnten Vers des Euripides herzusetzen (Phon. 1443; Oedipus spricht, auf sich deutend):

πολιον αίθέρος | άφανες είδωμον η νέκυν Η μερθεν η πτα|νον ονειρον, von dem ich nicht ein Wort, nicht eine Silbe missen möchte. Für solche, die gern wüssten, wie in praxi sich ein mit "Trochäus" correspondirendes Pykooma darstellt, freu ich mich wieder Johannes Brahms citiren zu können, der (Deutsche Volksl. Berlin, Simrock, 1894. Nr. 27) in den drei ionischen Strophen des Liedes Ich stand auf hohom Berge den Schluss — wegen eines viersilbigen Wortausdrucks in der dritten (müssen sie sein) durchweg mit Pyknoma behandelt, ——, also mit einer Triole, der im Text zweimal (bei ihr und Mädchen) nur zwei Silben entsprechen.

versparen, und nun endlich die Strophen selber vorlegen. Wir werden dabei unsere Aufmerksamkeit vornehmlich auf zwei Punkte richten, auf den Umfang der Strophen, Perikopen, Verse, der ja erst jetzt überhaupt messbar geworden ist, und auf die Reihenfolge der Kola und Metra; von diesen beiden Aufgaben ist uns die zweite die wichtigste. Wir wissen nicht, wie weit beim Gesang eines Chorliedes Congruenz zwischen den orchestischen und den musikalischen Figuren dem Gedächtniss der schauenden Hörer zu Hilfe kam. Aber bekannt ist, wie ungeniessbar Musik iedem wird. der nicht voraus- und nachklingen hört, der nicht, mit ungestörter Aufmerksamkeit und ungehinderter Schwungkraft der Phantasie, in dem Nacheinander der Tone das Ineinander eines einzigen Stromes vernimmt. Dies ist, denk ich, ohne weiteres klar und mahnt uns, bei der Analyse einer Strophe mehr noch als bisher darauf zu achten, wie die Einzelmetra und die Taktreiben aus einander hervorgehen, einander fliehen und begegnen.

Pyth. XII. Αιτέω σε φιλάγλαε (aus dem Jahre 490 v. Chr.).

aiai ²ioio- | ²aiee ⁴ioio- | ⁵aiee ⁴aiee ¹iou- ⁴uuu²)

Die Strophe, ohne Epodos viermal widerholt, zeigt in sich epodischen Bau: zwei Stollen je von zwei Tetrametern, einem vollständigen und einem katalektischen, und ein Abgesang, fast doppelten Umfangs, gerade wie in Alkmans Partheneion. Die Stollen beginnen schwer-gleitend, um im zweiten Verse gleitendleicht fortzufahren: sie unterscheiden sich nur am Schluss der ersten Zeile, der im Stollen schwer-gleitend, im Gegenstollen in schweren Maassen (mit Hemmung) verläuft. Den also variirten Vers wiederholt der Abgesang zweimal nacheinander, um dann in zwei Trimetern, einmal gleitend-leicht und leicht (mit Hemmung), einmal durchweg leicht auszuklingen.

Die Strophe ist unter den datirbaren die ältste enoplische. Auffällt neben der alterthümlichen Einfachheit des Baues das ungemeine Ueberwiegen reiner Dimetra, denen die Retardirungen erst gegen Ende der Strophe das Feld abgewinnen, in Summa zwanzig reine gegen zehn gehemmte. Erreicht wird dies Verhältniss von wenigen, so von der Strophe Έθελω χαλκάσπιδα (Pyth. IX; 22:11), über-

<sup>1)</sup> Um den Raum nicht mit metrischen Schematen zu verquisten, habe ich eine Chiffreschrift ersonnen, die sich sehr bald selbst erläutern wird.

troffen seltsamer Weise (20:6) von der Epodos der achten Olympie aus dem Jahre 460.

Nem. V. Οὐκ ἀνδριαντοποιός εἰμι (undatirt; vgl. Bacch. XIII):

εεξπαίον | ¹ιοιόν ²μνν ⁴εεε | ⁵εαι εεεεμ
(α) (α.ε)

αίεεμ ²ιουμν | ²αίεε ⁴εααίε | ⁵αίε εμίο ου
(αίο ¹μνν ²ιου ²μνν | ³αίο ³μνν ⁴εααίε | ⁵αίε εμίο ου)

Die Strophe beginnt mit einem Heptameter, genauer einem katslektischen gleitend-leicht-leichten Trimetron, dem ein leichtes und zum Eingang, in leiser Anlehnung an lesbische Ioniker ein schweres Dimetron vorantritt. Das Mittelstück der Strophe nimmt den ersten Satz rückwärts auf, während der Schlusssatz sich mehr an die Eingangsmotive anlehnt, die in der Epode dreimal die Führung übernehmen. Epoden lassen mit ihrer seltneren Wiedertehr die Verstbeilung oft zweiselhast; wer von den beiden zur Wahl gestellten Theilungen mit uns sür die erste optirt, entgeht der Versuchung, die Epode mit dem leichtgeschürzten Equapiorion Kaqilas anheben zu lassen. Die Triolen str. 4. 5 treten im Wortlant nur des ersten Systems hervor, die Musik wird sie durch alle Strophen sestgehalten haben.

hthm. VI. Θάλλοντος ἀνδρῶν (undatirt):

```
eai <sup>2</sup>uui <sup>3</sup>uuio-ou <sup>4</sup>uio- | <sup>5</sup>ee <sup>6</sup>ioui <sup>7</sup>öub- <sup>8</sup>eaie <sup>9</sup>ee<sup>u</sup>
(0) (u-)
uio- <sup>2</sup>uio | <sup>3</sup>uuio- <sup>4</sup>uuiou <sup>5</sup>uuio- [<sup>6</sup>eaie] <sup>7</sup>uio-u-uu-
```

bthm. V. Mareo Allov (undatirt):

Wir nehmen die beiden Lieder auf Phylakidas zusammen, weil sie sich gegenseitig illustriren. Zum ersten Mal begegnet, dies nur Isthm. VI str. 3, sast immer auf hervorragende Worte Allend, die aus östlichen lonikern geläusige Contraction des leichten Metrons (doch scheint sie bei Pindar den längeren Vers nunterbrechen, während Αθαμαντίδος Έλλας Ασίας ἀπό γαίας Dimetra sind); zum ersten Mal, und gleich wiederholt, die kicht-gleitende (Στησιχόφειον Πινδ. ἐδιώμ.) Verbindung von Ditochaen und Choriambus (lsthm. VI str. 2. 6; V str. 2. 7, ep. 5), num ersten Mal auch, und zum Theil grossartig angelegt mesosischer Bau (Isthm. VI str. 5—9, ep. 3—5; V str. 1—7 und nochnals 3—5, ep. 1—7 und abermals 3—5). Die Gruppirung in der

Strophe von Isthm. VI ist besonders deshalb merkwürdig, weil das Mittelstück sich durch zwei Triolen in einem Verse abhebt, die beiden Tetrameter vorher und nachher antithetisch gebildet sind; der zweite, schwer anhebende kehrt in der Epode (6) als Schaltvers wieder. In der Epodos Isthm. V interessirt besonders die coda 8—9, deren Structur, namentlich 41/42, nun wohl für sich selber spricht.

Isthm. III. IV. Εἴ τις ἀνδοῶν und Ἔστι μοι θεῶν Εκατι (undatirt):

uuuu ²uiou- | ²iou ⁴iou | ³uuio-o-u | ⁴uuu

aiţu-o- ²io ³uu- | ⁴ee ⁵aie ⁶eee | ²aiţuu- ²eee

Strophe und Epodos sind gleichen Umfangs (23 Metra), wenn unsere Messung des 1. Epodenverses richtig ist. In beiden ist auch das Verhältniss der reinen zu den gehemmten Metren gleich (9:14); nur einmal bei Pindar, in der Strophe der eben besprochenen fünsten Nemee, treten die ungehemmten Metra noch weiter zurück (8:17), woraus sich denn, ungefähr die Richtigkeit unserer Anordnung vorausgesetzt, ein erstaunlicher Rückschlag gegen die frühere Weise (Pyth. XII) ergiebt. In der Strophe herrschen unbedingt die leicht, in der Epodos die schwer anhebenden Metra, doch räumen diese hier zweimal (Mitte 1—3 und Mitte 7) jenen vorübergehend das Feld. Dieser Wechsel hat bei der sicheren Ueberlegenheit des jedesmaligen Hauptmotivs seinen Reiz; sonst glaub ich mehr Gedankenarbeit als Reichthum, mehr Berechnung als Anmuth wahrzunehmen.

Olymp. XI. Ἐστιν ἀνθοώποις (476):

uio ²uio- ²ui | <sup>4</sup>ŭuio <sup>5</sup>uu- <sup>6</sup>uŭioiou ²io ³öio- | <sup>4</sup>uŭu- <sup>5</sup>uŭu- <sup>6</sup>uu- | <sup>7</sup>iouiou <sup>8</sup>йu- u u

Die aus überwiegend sprachlichen Gründen vorgenommene Tilgung dreier Silben im dritten Epodenvers erhält durch die jetzt hervortretende metrische Gliederung eine erfreuliche Bestätigung. Dass die Strophen in 8+10 Metren verlaufen, die Epodos in 8+8+10, wird kein Zufall sein; doch giebt in den Strophen auch 6:6+6 einen Sinn.

Olymp. III. Τυνδαρίδαις τε (476):

iouio 2aie | 3aieai | 4eeeaie 3uuu
(i)

uuio 2uiuuu | 3ioiou | 4iouio 5uuu

Die ersten beiden Verse der Strophe bringen kurz nacheinander alle Grundformen enoplischer Ioniker: 1 enthält zwei gleitend-leichte Dimetra, durch ein leichtes Metron getrennt, 2 ist ein schwer-gleitend-schwerer Trimeter. Die beiden folgenden Verse (3. 4) beschränken sich auf die Elemente von 2, wobei 3, von der Katalexis abgesehen, als ein vollkommenes Gegenstück zu 1 herauskommt, während 4 durch ein vorgelagertes schweres Trimetron. d. i. die dreifache Wiederholung des Mittelstücks von 3. den leichten Schlusstrimeter hervorlockt, die dreifache Wiederholung des Mittelstücks von 1. Die Epodos arbeitet ausschliesslich mit den Elementen des ersten Strophenverses, den sie in einem Tetrameter (1) und zwei Pentametern (2. 3) leicht variirt, mit stärkerer oder schwächerer Betonung des leichten Metrons, um in einem dritten (4) ihn einfach zu wiederholen, zusammen (5) mit einer Wiederholung des leichten Trimeters, der schon die Strophe schloss, und der nun als das Ziel erscheint, dem Strophe und Epodos mit verschiedenem Glücke zustrebten. Zur äusseren Gliederung sei bemerkt, dass (wie Isthm. III. IV) Strophe und Epodos gleich gross sind (22 Metra), also auch die Triade jedesmal überaus sauber ein ionisches Dreimass darstellt. Wer will, mag sich auch der Dreizahl der Triaden freuen. Dass die Metra der Strophe sich zu 8. 5. 9. der Epode zu 9. 5. 8 gruppiren, wird kein Zusall sein. Nem. 1X. Κωμάσομεν (undatirt):

ioio 2uuiouu- | 3ioiou- | 4uioiouu- 5eeeu

Die Strophe, elsmal ohne Epodos wiederholt, zeigt, äusserlich betrachtet, mesodische Gruppirung. Dem entspricht, bis zu einem gewissen Grade, auch die innere Structur: der Pentameter (3), zweimal gleitend-leichtes Dimetron und leichtes Metron katalektisch, wird flankirt von zwei grösseren Gebilden aus den selben Elementen. Vorangeht als ein Ansatz zu ihm zweimal das gleitend-leichte Dimetron ohne das Schlussmetron. Aber ganz unvorbereitet schliesst im letzten Vers der Gegenstollen mit einem schwer anhebenden byperkatalektischen Trimeter. Man könnte daran denken wollen, die letzten beiden Verse zu verbinden, wie wir Pyth. III str. 2/3 verbinden werden, um einen ähnlichen, nur im Stropheninnern viel argeren Anstoss zu vermeiden. Aber erstens würden wir mit einem Dekameter ein Unikum schaffen; der längste Vers in Pindars Epinikien ist (Pyth. I str. 6) ein Oktameter. Zweitens: elfmaliges Wortende, gerade vor dem Trimeter, dazu neben zweimaliger Brachykatalexie (29. 39) ein Hiatus gerade bei starker Interpunktion (γίνεται. ἐγκιρνάτω 49/50); Verkürzung des Diphthongen an solcher Stelle ist nicht unerhört (Olymp. XII 5); aber hier, nach einem abgerundeten Heptameter, ist nichts, was vorwärts triebe. Drittens: halte man doch nur den wohlgegliederten Schlussvers der Strophe Pyth. I mit diesem Leviathan zusammen, dessen Schwanzende, οξικοθεν μαργουμένους στείχειν ἐπώτρυν', ἀλλὰ φείσασθαι κελεύθου, schon an sich ein Unikum wäre. So bleibt es bei dem überraschenden, aber nicht unwirksamen, zweimal schwer anhebenden, dann aber in der Hyperkatalexe sich kräftig außehwingenden Schlusstrimeter.

```
Nem. I. Ăμπνευμα σεμνόν (undatirt):

ee ²•at | ³io⁻ ⁴•ai | ⁵uu⁻ •io⁻ouu⁻ | ¹uio⁻uuuu⁻
ouio⁻ ²u⁻ | ²io⁻ ⁴ouu⁻ | ⁵uio⁻ouu⁻ | •ei ¹uu⁻
```

Strophe und Epodos, dem Umfange nach zu den kleinsten zählend, gehören nach Reichthum und Kühnheit des Baues mit in die erste Reihe. Der erste Satz der Strophe besteht aus schwer anhebenden Metren, denen einmal als Ankundigung des folgenden Satzes ein gleitend-leichtes Dimetron beigemischt ist; ein schwergleitendes Motiv erklingt dann erst wieder kurz vorm Ende, wie der leichte Dimeter, der den zweiten Satz einleitet, im Schlussverse der Epodos. Im zweiten Satz der Strophe zweimal, und dann wieder ein- oder zweimal (5; 3/4) in der Epodos, begegnet die bei der sechsten Isthmie zuerst aufgetauchte Contraction wieder die Reihen sichtlich trennend: dreimal hebt sich so ein für das Lied bezeichnendes Trimetron ab (leicht-leicht-leicht. katalektisch; vgl. noch Olymp. VI ep. 3b). Auch der Trimeter, mit dem die Epodos beginnt, kommt nur hier vor: es ist, wie wir gesehn haben, Χρυσέα φόρμιγξ Απόλλωνος και Ιοπλοκάμων (vgl. auch Isthm. VI str. 3°, ep. 3. 5; Olymp. VI str. 4, ep. 4; VII str. 1. 6) mit Pyknoma im Anfang.

```
Pyth. III. "Ηθελον Χίρωνα (474?):

uio- | 2-3 uio uuio- | 4 io- o- o uui | 5 uio u- 6 io- uuu- | 7 io u

(i)

uio- | 2 uuu- 3 uio u- | 4 uio 5 io uu- | 6 io uu- 7 io io- | 9 uio u 90 - o uu
```

Trotz völligen Verzichts auf die schwer anhebenden Formen (wie bisher nur Olymp. XI und Isthm. V), ist dieser Trostbrief ein Gedicht reichster Composition. Ein leicht-gleitend-leichter Trimeter als Vorspiel und ein gleitend-leicht-leichter als Nachspiel umschliessen einen epodisch gebauten Satz mit zwei Heptametern als Stollen und einem etwas längeren Abgesang. Der erste Hepta-

meter besteht aus einer geringen Erweiterung und einer Wiederholung des Vorspiels; der zweite zieht das gleitende Metron, das in 1 die Mitte, in 2 die zweite und die vorletzte Stelle einnahm, sa den Anfang und ans Ende des Verses, um dazwischen mit der Freiheit östlicher Ioniker vorzuschreiten (... γόνον εὐ-ρυμέδον-τα Κρόνου βάσ-σαισί τ' ἄρχειν...). Der Abgesang ist eine Zusammenfassung der beiden Stollen, nur dass schliesslich, sbweichend vom zweiten, das stesichoreische Trimetron glatt herauskommt. Die Epodos beginnt mit dem selben Vorspiel wie die Strophe, das auch 4 wiederkehrt, während 3 und 8 die Erweiterung aus dem zweiten und fünften Strophenverse wiederholen. Der Rest verarbeitet die Elemente des zweiten Heptameters der Strophe.

Pyth. IX. Ἐβέλω χαλκάσπιδα (474):

οίο ²μω ω ³δίο | ⁴ίοἰο ²μίομίο | ⁴ίοἰοἰο ¹ίο μη | ²μμμμ

είε | ²ίομμίο | ³μίοω ⁴μμ | ²μίοω ⁴μίο | ¹μίομω ⁴ίο | ²μίο

In der Strophe, neben Pyth. IV der umfangreichsten in Pindars Epinikien (doch vgl. auch die Epoden Pyth. l. III, Olymp. VI), ist das Vorspiel bemerkenswerth: mit seinen keck herausspringenden leichten Ionikern in 1 und 3 und dem verhallenden Schluss in 2 ist es wohl geeignet, frohe Mär anzukundigen. Und was folgt (4-8), klingt wie Einlösung des Versprechens. Die Epode hat auffallend wenig mit der Strophe gemein: der schwere Trimeter am Anfang ist auch innerhalb der Epodos ohne Entsprechung; der (2) folgende Hexameter variirt den ersten Strophenhexameter (str. 5) durch Versetzung des gehemmt leichten Metrons vom Anfang in die Mitte, wo es einen Genossen vorfindet; der nun erwartete zweite Hexameter hat sich getheilt in einen für die Epode bezeichnenden (vgl. 5. 7) Tetrameter und einen leichten Dimeter. Aehnlich sind zweimal sieben Metra wesentlich gleichen Baues in ungleichen Abschnitten auf die folgenden Verse (5-8) vertheilt. ln dem Schlusstrimeter, wie (mit Katalexe) schon in 6, mag man einen gedämpsten Widerhall des Strophenansangs wahrnehmen.

Olymp. VI. - Χουσέας ύποστάσαντες (472?):

σε ai <sup>2</sup>ioi | <sup>2</sup>iou <sup>4</sup>uuio | <sup>5</sup>σaiξ <sup>6</sup>-uuuio <sup>7</sup>iouuu
(i)

iouio <sup>2</sup>uuio-oi <sup>3</sup>iu-ouu- | <sup>4</sup>uuio- <sup>5</sup>ioio- | <sup>6</sup>ioio- <sup>7</sup>u-uuu
(i)

Die Strophe zerfällt deutlich in zwei Sätze gleichen Umfangs; beide führen sich durch schwer anhebende Metra ein, der zweite nimmt nach sehr merkwürdiger Katalexe (&r | Mloq ~ &r | δωq u. s. w.) und bei Pindar nicht minder aussallender Akephalie (5. 6) das Ende des ersten (4) wieder auf, um mit einem aus gleitendleichtem Dimetron und Stesichoreion gebildeten prächtigen Pentameter zu schliessen. Die Epodos, ebenfalls zweitheilig, beginnt ihren ersten Satz mit dem Pentameter Turδαρίδαις τε (O. III) und schliesst ihn mit einem Pentameter, der an die Kühnheiten der ersten Nemee erinnert (Nem. I str. 6), dazwischen klingt abermals der Schlusstetrameter des ersten Strophensatzes wider, diesmal zum Hexameter erweitert. Der selbe Tetrameter, nur katalektisch, leitet den Schlusssatz ein, der, über zwei Verdoppelungen des gleitend-leichten Dimetrons, das in keinem Satz sehlte, wiederum zu stesichoreischem Ausgang hinstrebt.

```
Olymp. XII. Δίσσομαι παϊ Ζηνός (470):

uio- ²uioi ²uuu- | ⁴uui ²uio ⁰uuiouu-
iou ²ioŭu- ²uio- u | ⁴iouu | ²ŭio- ⁰uui ¹uuu-uu
```

Die einsache Composition ist nicht ohne Reiz und mag sich selber erläutern. In der Verstheilung der Epode (3. 4) hab ich geneuert; nach der Böckhischen Theilung würde 3 katalektisch ausgehen, und 4, das Mittelstück der Epode, entweder auf fünf Metra kommen, mit starker Contraction des vorletzten Metrons (ἄμερ-σε πάτρας, wie Isthm. III. IV ep. 1) oder hyperkatalektisch werden (wie sonst nur Anfangs- und Endverse).

Pyth. I. Χουσέα φόρμιγξ (470):

```
uuio | <sup>2</sup>uiuio u <sup>3</sup>=uuu | <sup>4</sup>aio\uio <sup>5</sup>uuu | <sup>6</sup>io uioio u
iouu <sup>2</sup>iouio <sup>3</sup>uuu o | <sup>4</sup>aio <sup>5</sup>uiou <sup>6</sup>uio | <sup>7</sup>öu <sup>8</sup>uuio <sup>9</sup>oi <sup>10</sup>ŏu
(u) (ö)
```

Die Strophe des Liedes ist wohl die machtvollste, nicht bloss ionischen Maasses, sondern überhaupt, die Pindar geschaffen hat: nur mit Bangen geht der Erklärer an die Analyse. Das liegt weniger an gewissen Absonderlichkeiten, wie den Spondeen der Strophe (2. 3), den Triolen der Epode (3. 7. 10). Das Abnorme beschäftigt den Verstand, bis er es klein kriegt — wir haben, denk ich, in dem, was diesen Analysen voranging, beides erfahren —; was Ehrfurcht einstösst, ist gerade das Einfach-Natürliche und Natürlich-Grosse und darum Unnachahmliche, Unausschöpfbare. Die Schwierigkeiten liegen hier, bei aller Einfachheit der Elemente, in der ungemeinen Verschlungenheit der Motive. Wir haben in den acht Versen der Strophe zwei Hexameter (2. 4) je mit einem Trimeter

(3. 5), von einem Tetrameter (1) und einem Oktameter (8) eingefasst; aber die einzige sich sofort darbietende innere Entsprechung ist die der beiden leichten Trimeter, deren erster jedoch im Anfangsmetron einen "Spondeus" aufweist. Alle Verse, den letzten ausgenommen, sind katalektisch. Mit dem Tetrameter hebt die Strophe schlicht genug an: zwei leichte Metra und das gleitend-leichte Dimetron. Aus ihm wächst der erste Hexameter hervor: zwischen die beiden leichten Metra scheint ein "Choriambus" eingeschoben, als sollt es ein Trimeter sein wie Olymp. III 35 (in m. Pind. S. 507), es empfiehlt sich jedoch mit Rücksicht auf das Folgende und auf den Nachklang im neunten Epodenvers (vgl. auch O. XI str. 3. VI 100) die ersten zweimal zwei Metra zusammenzusassen als das wiederholte. erst beim zweiten Mal gelingende Ansetzen zu einem sonst sehr geläufigen Trimetron. Der nachgeschickte Spondeus giebt dann, vollends wenn man, wie sich gehört, das vorhergehende Metron aushālt (ἀγλαΐαας str. α') einen lang verhallenden Schluss, der mit dem "spondeischen" Anlaut des folgenden Trimeters (3) der Strophe an dieser Stelle eine eigenthümliche Spannung verleiht. Der zweite Hexameter nimmt, gegen die Mitte der Strophe, mit dem schwer-gleitenden Dimetron, dem ein schweres Metron folgt (in der ersten Strophe mit Anfangskurze), einen ganz neuen Anhuf, um darnach, in der Mitte des Verses, mit plötzlicher Umkehr die leichteren Maasse des Strophenanfangs wieder aufzunehmen: der Tetrameter verkürzt sich durch Ausschaltung seines leichten Metrons zu dem nun endlich glatt herauskommenden Trimetron. das sich nach dem Vorangegangenen als ungewöhnlich mühsam errungen darstellt. Wir sind auf der Höhe und athmen freier. Bei dem nun folgenden Stesichoreus (5, katalektisch, wie bemerkt) ammeln wir Krast zu dem langen Schlussvers (6), dem längsten Vers ionischen Maasses in den Epinikien. In den Threnoi (fr. 129) ist vielleicht noch ein längerer; aber wie anders nimmt er sich aus: fünf absichtlich monotone gleitend-leichte Dimetra von einer Hemmung eingeleitet und von zweien abgeschlossen. Unser Vers zeigt drei Dimetra mit gehemmten Metren nach dem ersten und dritten, die beide die Schlusslängen der Melodie im Wortlaut zusammenziehen (ενθευδει und αμφοτέρωωθεν str. α') und dadurch im Innern ein Pentametron absondern, das eine Erweiterung ist jenes leichten Trimetrons aus der Strophenmitte durch Einschaltung eines (diesmal vollständigen) gleitend-leichten Dimetrons. - Die Epode nimmt nach dem ersten Verse, der den Strophenanfang durch Umstellung der Dimetra variirt, die Glieder der Strophe is rückläufiger Folge auf: der Pentameter (2) wiederholt das Mittelstück des letzten Strophenverses, nur die Hemmung zwischen die Dimetra gestellt. Es folgt der Trimeter des vorletzten Strophenverses, verlängert um ein leichtes Metron mit Triolenbildung, der Ankündigung weiterer Triolen in 7 und 10 (vgl. noch im Text Vers 17). Zwischen die beiden entgegengesetzten Trimeter (4. 6 str. 4. b) schiebt sich dann (5) eine weitere Variation des Anfangstetrameters ein, der noch ein drittes Mal, dann aber unverändert, wiederkehrt (8), umspielt von zierlichen Dimetern, die theils (7. 10) seinen eigenen Anfang, theils (9) den Anfang seiner Erweiterung (str. 2) variiren.

Eine Analyse kann bei bestem Willen und höchstem Vermögen doch nur eine verstandesmässige Vermittelung darbieten; um zu einem unmittelbaren Eindruck zu gelangen, muss man, in einer i guten Stunde, selber versuchen, die säuberlich zerlegten Glieder zu einem beseelten Ganzen zu verbinden, und das ist nur möglich unter fortwährendem Vergleichen von Strophenform und Stropheninhalt: man wird dabei gerade in diesem Gedicht eine Entdeckung nach der andern machen.

```
Isthm. II. Οἱ μὲν πάλαι (undatirt):

aice ²uu-uio-²uuio|⁴iou ⁵uuu
ioiou-|²iou ²uu ⁴uui|⁵uioö-u
```

Strophe und Epodos von kleinstem Umfange, Composition von hoher Meisterschaft. In der Strophe umschließen zwei Tetrameter (1. 3) einen schlanken Pentameter (2), unter einander antithetisch in Charakter und Anordnung der Metra; es folgt eine coda von zwei Trimetern, einem gleitend-leicht-leichten und einem durchweg leichten. Der vorletzte Trimeter giebt das Motiv ab für den Anfang der Epode, die, fächerförmig angeordnet, voller Anmuth und am Schluss voller Schalkheit ist.

Die zwei enoplischen Verse, mit denen die sonst solische Strophe schliesst, sind durch mehrfaches Umspringen des Rhythmus merkwürdig. Diese Unruhe setzt sich noch bis in den ersten Epodenvers fort (alle drei Verse schwer anhebend), um darnach sich in einem Strom leichter Metra zu entladen: nur drei gleitende Metra und zahlreiche Katalexen treten lindernd und eindämmend dazwischen. Dreimal sind (vom zweiten Epodenvers ab) die Ioniker rein gebildet; an drei Stellen kündigen sich Triolen an.

Nem. Vl. Er ardow (undatirt):

 $iio-b-2(i\eth)$  |  $3ai+oo-4(i\frac{a}{a}o-)$  3aai | 6. 7 äolisch ai+o- Ausser dem starken äolischen Einschlag ist auch der Bau der enoplischen Sätze selber mehrfach von dem gewöhnlichen Stil abweichend. Der Schluss der Strophe klingt, wie der zweite Vers der Epodos, eher äolisch als jonisch. Dagegen werden wir die Freiheit östlicher Ioniker in der Auflösung ——— sogleich noch einmal antreffen, freilich im Eingangsvers des Liedes.

Nem. X. Δανάου πόλιν (undatirt):

Die Composition ist nicht von allzureicher Ersindung: str. 2 — 5, 4 — ep. 1 — ep. 2, str. 6° — 6°; der Trimeter der Epode (4) mag als Gegenstück des Trimeters der Strophe (3) erscheinen, der dritte Tetrameter der Epode (5) als eine Variation der beiden ersten (1. 2), der Reim  $\tilde{\alpha}\lambda o\chi o\varsigma$   $H-\beta\alpha$  ( $\tilde{\epsilon}w$ .  $\alpha'$ ) und  $\tilde{\epsilon}\mu o\lambda \epsilon r$   $H-\varrho\alpha\varsigma$  ( $\tilde{\epsilon}w$ .  $\beta'$ ) eine musikalische Feinheit bedeuten, vielleicht hängen die Contractionen im letzten Epodenverse mit der Akatalexie des vorletzten und des drittletzten Verses zusammen, während sonst alle Verse des Gedichts katalektisch sind; besonderer Reiz ist mit alledem wohl nicht verbunden. Den Ansang des ersten Verses hab ich srüher für ein alterthümliches nur nach Hebungen zu messendes Kolon angesehn; von Akephalie eines ionischen Kolons kann hier nicht die Rede sein.

Nem. VIII. Ώρα πότνια (undatirt):

```
āļo u io 2 u u u i | 3 u u u i o - | 4 o - o u - i o 5 u u - u u
(-e)
aiuu - 2 u io 2 o - u i o u - | 4 e e g = 5 u i o - u - 6 u i ŭ i o | 7 u u 2 u u u -
```

Das Phaläkeon im Eingang der Strophe ist unter enoplischen lonikern ein fremder Ton, den andere pherekrateisch deuten mögen; dem ersten Metron des Phaläkeon entspricht der schwere Anhub in den beiden Stollen der Epode, während in der Strophe der

Anfang des Gegenstollen in leichten Ionikern schwelgt. Sinnfällig ist das Ueberwiegen der Retardirungen str. 2. 3. 5, ep. 6. 7. 8.

Isthm. I. Mareq èµa (undatirt):

Die Strophe könnte als ein Tanz erscheinen, den zweima drei Trimeter um einen gleitend-leichten Dimeter vollsühren (Δã λος, ἐν ἔ κέχυμαι); es wird sich empsehlen, eine mittlere Grupp abzusondern, der dann zweimal (das zweite Mal katalektisch) de selbe (gleitend-leicht-leichte) Trimeter voranginge und ein Hexa meter folgte, endigend mit einem gedämpsten Nachklang diese Trimeters (gleitend-leicht-leicht), beginnend mit einer Variatio (leicht-gleitend-leicht), hierin dem Ansange der Mittelgruppe gleich die ihrerseits mit einem eigenen Tone schliesst, schwer-schwer gleitend. Dies in der Strophe vereinzelte Motiv sührt in der Epode den Reigen, um in dem Schlusssatze (4. 5) die Kosten allein z tragen, nur dass die beiden Verse hyperkatalektisch in leichtere Metren überschäumen.

Die Strophe beginnt und schliesst (hier akatalektisch) m einem überaus anmuthig fliessenden Tetrameter (leicht - leicht gleitend-leicht), der zweite Vers ist ein Stesichoreus. Der folgend Satz bietet ein schwer anhebendes Gegenstück zuerst, wenn auc durch Fermate getheilt (zehnmal Wortende, Hiatus 9/10, Brachy katalexie oder Aushebung der Retardirung 22. 66, starke Inter punktion 47. 60) zum Stesichoreus, dann zum Tetrameter (1 dessen Wiederholung (6) sich durch den Pentameter Tuvdapldat TE zum Abgesang ergänzt. Die Epodos bewegt sich durchweg i leichten Metren, denen sie an vier Stellen (2. 3be. 6) Contractione zu Theil werden lässt. Andere Messung von 3 ( - - - - -\_\_\_\_ wurde am Schluss des ersten Epoden satzes so etwas wie einen Nachklang des schweren Gegenstolle der Strophe bringen, aber mit dem Metron - ein Novur schaffen. Vielleicht legt mancher Werth darauf, dass bei unsere Messung die Strophe aus 7 + 16, die Epodos aus 16 + 7 + 16 Metren besteht, ähnlich dem Verhältniss (8 + 10:8 + 8 + 10) Olymp. XI.

Die Strophe des langen Gedichts hat neben Pyth. IX den grüssten Umfang (33 Metra). Nach einem leicht-gleitend-leichten Vorspiel ist der Bau sächersörmig: 5 ist eine leise Abwandlung von 4, 6 eine starke von 3; der dem zweiten Vers entsprechende Hexameter sollte, dem erzählenden Charakter des Gedichts gemäss, aus sechs gehemmt leichten Metren bestehen: man sehe aber, wie der kluge Dichter diese sechs Metra behandelt. Die Epode schaltet ihr Gegenstück zu dem Trimeter des Vorspiels, merkwürdig genug, als vorletzten Vers ein. Der letzte verhält sich dann zum ersten der Epode, wie in der Strophe 5 zu 4. Die Mitte biegt unerwartet in schwere, aber wohlbekannte Metra ab (in einer Weise übrigens, die jeden noch etwa bestehenden Zweisel an der Echtheit schwer anhebender Metra zu bannen geeignet ist), um bald darnach, mit eleganter Wendung, kurz vor dem Gegenstück des Vorspiels, zu leichteren Maassen zurückzukehren.

Olymp. VIII. Μᾶτες ω (460):

Unter den datirbaren das letzte Lied enoplischer Composition, deren Rückfall in die Weise des jungen Pindar wir schon berührt haben. Neu sind die beiden nachspielartigen Dimeter am Schluss von Strophe und Epodos; die Antithese wie in den beiden Schlusstrimetern Isthm. III. IV. Die Zusammenlegung der beiden ersten Strophenverse (Boeckhischer Zählung) zu einem Heptameter wird sich bewähren: Hyperkatalexe giebt es bei Pindar nur am Anfang und Schluss der Strophen; die schwer anhebenden Metra des zweiten Verses würden sich durch keinerlei Entsprechung empfehlen, während wir jetzt aus dem Heptameter durch Ausschaltung des leichten Dimetrons den Pentameter werden sehen, und in den nächsten drei katalektischen Verslein seine Elemente wiederfinden, nur in anderer Ordnung und mit Aufhebung einer Retardation. — Die Epodos mit ihren monotonen Dimetern würde langweilig sein ohne die schwer anhebenden Maasse des ersten und des letzten Verses, ohne die

Contraction im vorletzten und ohne die wohlabgewogenen Katalexen (2. 3. 6. 7).

Nem. XI. Παῖ 'Péaς (undatirt):

uiou- ²uuio ³ioio- | ⁴uuu- ⁵iu-ui
ioio- ²uiou- ³ioio ⁴ioiu- | ⁵uuu- ⁶u-uio

Dies vermuthlich letzte Gedicht Pindars in enoplischen Maassen ist von ungewöhnlicher Schlichtheit der Composition, der Schlichtheit des Anlasses gemäss: der Burgemeister von Tenedos tritt, auf ein Jahr, sein Amt an. Wir haben Strophen mit vier und Epoden mit fünf Tetrametern, je einem stesichoreischen Trimeter an vorletzter Stelle. Wie die Tetrameter einander entsprechen, ist nicht ganz ohne Reiz: str. 1 — ep. 2, str. 2 (bis auf eine Contraction) — ep. 6, str. 3 — ep. 1. 3 und, mit einer (str. 5 vorgebildeten) Variation, auch — ep. 4. Diese Variation, gleitend-leichtes Dimetron, einmal durchzusühren, scheint ein Einfall des alten Pindar zu sein. Sonst kennt er Ditrochäus nach Choriambus nur im stesichoreischen Trimeter, und zwar als Freiheit der Responsion (in m. Pind. S. 506/7), einmal durchgesührt Olymp. XIII ep. 3.

Am liebsten analysirt ich hiernach sogleich die enoplischen Strophen des Bakchylides, aber der Stand der Ueberlieferung und der Edition würde hier mehr Worte nöthig machen als beim Pindar. Ich begnüge mich daher mit Vorlegung der drei datirbaren Gedichte dieses Maasses (XIII auf Pytheas, den auch von Pindar besungenen äginetischen Pankratiasten, V und III auf Hieron), denen ich das metapontische (XI) anschliessen möchte, erstens weil es besonders gut erhalten, und zweitens weil es die umfangreichste und wohl auch kunstvollste Composition des Dichters ist: Bakchylides erzählt eine schöne Tempelsage und lässt sich dabei auf nichts ein, was über seine Kräfte geht, eben darum ist ihm hier etwas in seiner Art Vortreffliches gelungen. Doch beginnen wir mit dem vermuthlich ältesten der genannten Lieder.

Bacch. XIII. Der Ansang ist verloren, die erste vollständige
Triade beginnt: τῶν καὶ σὺ τυχὰν Νεμέα Λάμπωνος υίδ:

aie<sup>u 2</sup> io, uu | <sup>3</sup> aie <sup>4</sup> uuiou | <sup>5</sup> io <sup>6</sup> io, iouu

aie <sup>2</sup> aie<sup>u</sup> | <sup>3</sup> uiouu - <sup>4</sup> aie ee <sup>5</sup> iouu

[<sup>2</sup> + <sup>3</sup> aieeaiee]

Die Fermaten der Strophe stehen an fünf Stellen durch Histe fest; zweimal fällt ausserdem Wortende mit dem Schluss des Kolons zusammen (nach 2° und nach 6°): ob man auch hier Fermaten

ansetze oder nicht, berührt die Composition wenig, die deutlich zwei schwer anhebende und leicht fortgehende Stollen und einen wiederholt gleitend-leichten Abgesang erkennen lässt. Der Tetrameter des Stollen zeigt in dem gleitend-leichten Dimetron einen Molosser statt des Choriambus, durchgehends, wenn man will (πανδαλέων 69 Bl.); Bakchylides hat sich später diese Freiheit nicht nehr genommen. Deshalb statt des ionischen ein äolisches Dimetron anzulegen (πανθάλέων στεφάνοισιν), hat schwerlich bei Findar (Nem. VI ep. 2) und keinesfalls bei Bakchylides eine Anawie. Der (gleitend-leicht-leicht-leichte) Tetrameter dagegen kehrt. eweitert, inn Abgesang wieder und schliesst nachher die Enode. pur jedesmal mit Wiederherstellung des regelrechten Choriambus: ud wiederum, im Gegenstollen der Strophe (4), erscheinen seine Elemente, umgestellt und durch ein leichtes Metron vermehrt, als Zum Ausgleich hat der schwer anhebende Trimeter de Strophenanfangs im Gegenstollen (3) ein Metron eingebüsst. Die Epodos konnte man, abgesehn von dem schon festgestellten kichten Schlusstetrameter, aus lauter schweren Metren bestehn buen: sichere Fermaten sind nur nach 3 und 4. Aber der Oktaneter (2 -1- 3) ware in jeder Hinsicht ein Monstrum, in sich langveilig und zwischen dem Trimeter (1) und dem Pentameter (4) thne rechtes Verhältniss, während der Einschnitt nach 2 sofort illes einrenkt: in den beiden Trimetern (1. 2) klingt der Stropheninlang wider, der leichte Pentameter des zweiten Satzes (3) ist eine Variation des Pentameters der Strophe, der schwere (4) sein Gegenbild, nur mit Umstellung eines gehemmten Metrons vom Anlang ans Ende: mit dem leichten Schlusstetrameter rundet sich das Ganze trefflich ab. In der Composition der Strophe, wie im Text des Liedes, sieht man den jungen Dichter, soweit sich urtheilen lässt, bereits fest auf eigenen Füssen stehen. Schon hier fällt seine Vorliebe für die Hyperkatalexis auf; die besonders keck aus dem gleitenden in ein leichtes Metron umspringende (str. 3) scheint er jedenfalls nicht von Pindar zu haben, - vielleicht hat er sie von seinem Oheim Simonides, der sie sogar ausserhalb des schwergleitenden Dimetrons wagt: ἀελίου | τε φλογί χου σέας τε σελάνας fr. 57, 3, και στεφανα φόρον Είρή ναν πόλιν τε | τάνδε βαρυφρό νων λελάθοιτε (συντυχιαν) fr. adesp. 140.1)

Dem Simonides zugesprochen von U. v. Wilamowitz Isyll. 16, 2. Ist
 von Simonides, dann hat der Neffe ihm weder die häufige Verwendung

In der Strophe sind die Fermaten hinter 3. 4. 5. 6 sich hinter 2 wird darnach niemand sie bezweifeln; das ergiebt z in sich mesodisch gegliederte Stollen (ie zwei Tetrameter ein Pentameter zwischen sich) mit einem Hexameter als Nachspiel. beiden Stollen sind einander überwiegend antithetisch: gleich s bis auf die Stellung des gehemmten Metrons die Pentameter, v wandt, aber sonst durchweg ungleich die beiden zusammenstoss den Tetrameter, während Anfangs- und Schlusstetrameter be schwer-gleitend beginnen, der Ansang aber mitten im Verse leichte Metra umspringt und der Schluss an der selben Stelle schwerem Dimetron zu dem schwer anhebenden Nachspiel, ei Erweiterung des ersten Pentameters, überleitet. Der elegante Te meter Ευμοιοε Συραχοσίων ξαποδινήτων στραταγέ scheint Widerhall aus dem selben pindarischen Gedicht zu sein, dem Bake lides auch die μυρία παντά κέλευθος ύμετέραν άρεταν ύμι nachgesungen hat (Isthm. III. IV ep. 7 und Vers 19-21). W man die Epodos, wie wir, zu Pentametern abtheilt mit einem Te meter zwischen den beiden letzten — sichere Fermate nur nach 3 so stösst man 74/75 noch auf eine Freiheit, die gerade eben Pin wieder in dem selben Gedichte (18 \*/b ep. 7/8), durch seinen \ gang geadelt hatte: ¿¿ als Adverbium. Der Bau der Epode z die selben Eigenheiten wie das behandelte Aeginetenlied, nur gr artiger und bewusster: ein zweimal schwer anhebendes Vors schwingt sich mit einer frischen Hyperkatalexe zu dem lei schwer (wieder hyperkatalektisch) - leichten Haupttheil hinū dessen beide leicht gebauten Pentameter (3. 5) einander vi

abgeschwächter Maasse ( ) nachgemacht, wie längst beobachtet noch die Auslösung der Haupthebung ( ) sondern in beiden sich Pindars strengere Weise gehalten. Die Kühnheit, innerhalb eines Verses leichten in schwere Metra überzugehen, Alσα (xal) Klω|θω Λάχεσίς εὐωλενοι Νυκτὸς κόραι (Aug. Nauch trag. gr. frg.² p. XX) scheint wieder Eigenthümlichkeit des Simonides zu sein, während Dimetra wie πέμ ἄμμιν | ἐρδόκολπον auch bei Pindar oder Bakchylides stehen könnterm. Pindar S. 508).

gleich sind bis auf eine Contraction vor dem durchweg leichten (einmal auch leicht-leicht-leichten) Schlusstrimetron.

Die Freiheiten der Responsion, von denen wir eben eine berührten, sind in diesem Gedichte besonders zahlreich. Es ist betunt, dass erst Bakchylides uns gelehrt hat, die selben Freiheiten sich im Pindar anzuerkennen. Eine Art der Responsion freilich, wonach contrahirte für volle Metra eintreten können, scheint dem Bakchylides eigenthümlich zu sein: unser Gedicht bietet zwei Beispiele eines "Kretikers" für den "Diiambus", str. 6 und 7, von der zweiten Triade abwärts. Die Musik gab in der ersten Triade vier Noten, von denen dann auf die erste Silbe des Kretikers allemal zwei kamen. Nach der Ueberlieferung müssten wir an einer dritten Stelle das umgekehrte annehmen: στρ. α΄ δεῦρ ἄθρη-σον νόφ, ἀντ. α΄ (ὅρνι)χες λιγύφθογ-γοι φόβφ u. s. f. Es wird mit Richards δεῦρ ἔπάθρησον (ΕΥΡΕΠ) zu schreiben sein; das seltene Verbum kehrt XIII 194 wieder.

Bacch. III. 'Aquotoxáquov Suxellaç xqéovaar (476). Die dreizeilige Strophe besteht aus einem katalektischen ismbischen Trimeter und zwei alkaischen Zehnern mit Vorsilbe, deren weitem sich in Synaphie ein sapphischer Elfer anschliesst. Von den alkaischen Reihen zeigt die erste einmal (62) an zweiter, gleich darauf die zweite (63) an erster Stelle statt der zweisilbigen einsilbige Senkung, die erste einmal (90) die aus Alkmans Partheneion bekannte choriambische statt der ditrochaischen Katalexe —, was alles in der Ordnung sein mag. Die Trennung des sapphischen Kolons nach der fünsten Silbe, stets durch Wortende und zweimal durch Histus (64 und 92, beidemal vor dem Namen Hieron) sollte wohl eine besondere Feinheit sein.

Auch die (enoplische) Epodos verläuft in drei Versen über-

Von der Häufigkeit der Anfangskürze haben wir schon gehandelt, ebenso von der einmal, im Eigennamen, zugelassenen Auflösung der Haupthebung (40); das Pyknoma (83) ist das einzige bei Bakchylides.

Viel Ehre war mit dieser Composition nicht einzulegen: kaum denkbar, dass ein Chor hiernach einen Reigen geschritten sei;
Recues XXXVIII.

wenn doch, so kann es in Syrakus,') wo man seit 476 ander Tone gewohnt war, an Spott über die "keïsche Nachtigall" (9! nicht gefehlt haben. Zur Harfe gesungen mag das mittheilsal altklug liebenswürdige Lied dem todkranken König ein kleine Trost gewesen sein.

Es wird billig sein, nicht mit diesem Lied zu schliesser Bakchylides wird es in wenig Tagen hingeworfen haben, um dem heimkehrenden Gespanne noch mitzugeben.

Bacch. XI. Νίχα γλυχύδωρε:

```
aiei* 2 aiţuu | 2 ioio-ui 4 aiaie* | 5 aiai 6 aie* 7 aiee
[2aio- 3b aiţui 4 ai | 4b aie*]
aiaiĕ* | 2 ioio-uu 2 aieeuie | 4 aiai 5 uuu 6 ioio-uu
[1+2 aiaiĕaiiţuu-] (a)
```

Die Analyse der Stropbe erscheint zunächst schwierig, we es nach den gewöhnlichen Merkmalen sichere Fermate nur hint (unserm) zweiten und sechsten Verse giebt. Bei näherem Zusehe werden auch hinter 1 und 4 Fermaten deutlich, da Hyperkatale: mit schwer anhebendem Metron nicht zusammengeht: darnach i dann auch hinter 5 Versende wahrscheinlich: 5tetram, 6trim, 7tetran Die in der Mitte der Strophe übrigbleibenden elf Metra gestatte bei der Häufigkeit der Diäresen ebensogut vier Verse zu zwei, vie zwei, drei, als zwei Verse zu sechs und fünf Metren. Nach de ersten Theilung läge der Haupteinschnitt der Strophe hinter de Dimeter 4°: wir hätten, nach einem Tetrameter als Vorspiel, zw Sätze, erst Tetrameter mit Dimeter wechselnd, dann Trimeter m Tetrameter. Die Composition wäre wohl etwas zerstückelt, ab doch nicht uneben: die beiden Tetrameter des ersten Satzes (2. 3 waren einander fast, die Trimeter des zweiten (4b. 6) ganz gleic die Dimeter des ersten (3°. 4°) einander entgegengesetzt. Nach de zweiten Theilung, die nur noch hinter 3 eine Fermate ansetzt gewönnen wir einen zu dem Schlusstheil passenden Pent meter (4); aber der so entstehende leichte Hexameter (3) bliel in der Strophe ohne jede Beziehung. Da hilft nun die B obachtung weiter, dass hinter 3 in allen Strophen ohne Au nahme starke Interpunktion ist; denn alles ware in Ordnun wenn in der Epode sich für den Hexameter irgend eine En

<sup>1)</sup> Θρόησε δε λαός beweist Anwesenheit des Dichters beim Renne βρύει μεν ίερα βουθίτοις έορταϊς, βρίουσι φιλοξενίαις άγυιαί ist volympia aus geschrieben, λάμπει δε — Δελφοί διέπουσι von Hellas aus.

sprechung finden sollte. Aber dort steht es mit den Fermaten noch schlimmer: sicher ist nur eine, hinter 4. Wer sich jedoch am Anfang der Epode (1 + 2) nicht zu einem monströsen Hendekameter entschliessen mag, dem springt sofort, nach einem hyperkatalektischen Pentameter (1), der vorher ersehnte Hexameter entgegen (2), mit einer leichten Variation im letzten Metron; und da dieser Hexameter, mit der selben Variation, auch Vers 6 bildet, ferner das Mittelstück der Strophe (4) hier in 1 wiederkehrt, endlich 1 und 6 der Strophe, nur ohne Hyperkatalexe, sich hier in 3 zusammenfinden, so bleibt nur noch sestzustellen, dass 4 der Epode einfach 5 der Strophe wiederholt, während der leichte Trimeter (5), abnlich dem leichten Dimetron am Schluss von 2 der Strophe, zu dem leichten Schlusshexameter überleitet, - und Strophen und Epodos sind analysirt. Es ist eine Freude, zu sehen, wie die Eaodos den Pentameter der Strophen aufnimmt, darnach den dort werhergehnden Hexameter widerklingen lässt, darnach den ersten mit dem vorletzten Strophenvers in eins zusammenslicht, um nach Anfnahme eines aus dem zweiten Strophensatz (5) vertrauten und eines im ersten (2b) angekündigten Klanges zu dem Hexameter mrickznkehren.

Diese Composition scheint mir einen hohen Rang einzunehmen: treilich wüsst ich ihr von den anderen enoplischen Strophen des lakchylides keine an die Seite zu stellen.

Ueberhaupt aber wird eins klar geworden sein: bei aller Geschmeidigkeit ionischen Maasses war mit diesen Variationen und Permutationen der Reiz enoplischer Strophen bald erschöpft. Was tie Dramatiker in ihren Chorliedern zu sagen hatten, war grösstenbeils anderer Art, als sich in diesen Formen sagen liess. laben denn auch so gut wie nichts gethan, diesen Stil weiter aus-Hohe Kränze waren nach Pindar und seinem in musimbanen. talischer Technik, scheint es, ihm zuweilen recht nahe kommenden Verehrer Bakchylides nicht mehr zu gewinnen.

Berlin.

OTT

OTTO SCHROEDER.

. 3

# EINE PROSAQUELLE VERGILS UND IHRE UMSETZUNG IN POESIE DURCH DEN DICHTER.

Vergil stimmt an viel mehr Stellen der Georgica, als man nach den bisherigen Arbeiten glauben sollte, mit Theophrast überein. Eine grosse Anzahl von Stellen dieses Schriftstellers müssen ihm in genau derselben Fassung vorgelegen haben wie uns. Daran, dass er Theophrasts Werke über die Pflanzen ganz gelesen habe, ist nicht zu denken; welcher Art die Vermittlung gewesen ist, wird wohl schwerlich jemals sicher festgestellt werden können, da ahzu viel verschiedene Möglichkeiten vorliegen. Die Hauptsache aher ist: wir haben nicht unbedeutende Reste eines Prosatextes, der Vergil, gleichviel unter welchem Namen und in welcher Verbindung, vorgelegen hat, und können Schritt für Schritt verfolgen, wie er aus Prosa Poesie gemacht hat. Hoffentlich ergiebt sich aus der Untersuchung ein Gewinn für die Beurtheilung des dichterischen Wirkens Vergils.

Wenn Vergil mit Theophrast in einzelnen Ausdrücken, Angaben, selbst längeren, übereinstimmt, so ist damit natürlich keineswegs erwiesen, dass er ihn oder einen ihn benutzenden Schriftsteller im Zusammenhang verwerthet hat. Solche Stellen konnten in der mannigfachsten Weise von andern Schriftstellern gelegentlich übernommen und von Vergil wieder ohne Kenntniss Theophrasts oder eines Theophrasteers benutzt sein. Ein paar Beispiele:

G. II 3 prolem tarde crescentis o livae. Th. c. I 8, 4 δόα μὲν γὰο καὶ συκῆ καὶ ἄμπελος εὐαυξῆ, φοῖκιξ δὲ καὶ κυπάριττος καὶ δάφνη καὶ πεύκη καὶ ἐλάα δυσαυξῆ. Varro I 41, 5 itaque ficus, malus punica et vitis propter femineam mollitiam ad crescendum prona, contra palma et cupressus et olea in crescendo tarda.

Die Angabe geht demnach zwar auf Theophrast zurück, jedoch kannte sie Vergil nur durch Vermittlung Varros. Aebnlich

wie bier Varro zu Theophrast wird sich oft auch Vergils Quelle zu diesem verhalten haben.

- G. II 437 et iuvat undantem buxo spectare Cytorum. Th. h. III 15, 5 ή δὲ πύξος μεγέθει μὲν οὐ μεγάλη, τὸ δὲ απίλλον ομοιον έχει μυρίνω. Φύεται δ' έν τοῖς ψυγροίς τόποις καὶ τραγέσι. και γάρ τὰ Κύτωρα τοιούτον, οὖ ή πλείστη γίνεται. Aber Vergil entnahm seine Kenntniss sicher nicht Theophrast, sondern Catull IV 13 Amastri Pontica et Cutere buxifer.
- G. I 256 quando . . conveniat . . . tempestivam silvis evertere pinum. Th. b. V 1, 1 wann die Hölzer woala sind reureσθαι § 4 πεύκην ώραίαν είναι τοῦ ήρος, δταν γε έχη την καλουμένην κάγρυν, και την πίτυν, όταν ο βότρυς αυτης άνθη. Aber die pinus tempestiva findet sich schon bei Cato 31, 2 ulmeam pineam etc. . . materiem omnem cum effodies luna decrescente ezimilo poet meridiem sine vento austro. lum erit te mpestiva, cum semen suum maturum sit. Damit soll nicht gesagt sein, dass Vergil den Ausdruck gerade aus Cato entnahm.

Anders aber steht es, wenn ganze Versreihen hintereinander chenso vielen Paragraphen etwa eines Kapitels einer Theophrastausgabe fast wörtlich entsprechen, das heisst, sie sozusagen poetisch paraphrasiren; und wenn sich diese Erscheinung oft widerbolt. Dann wird uns ein Schluss auf die Beschaffenheit der Quelle des Dichters möglich sein.

#### Vergil II 9-30.

- 9. Principio arboribus nemque ali as nullis hominum cogentibus ipsae sponte sua veniuni.
- surgunt de semine.
- aliis densissima silva.

# Theophrast h. pl. II 1.

1. αί γενέσεις τῶν δένδρων veria est natura creandis. και όλως των φυτών ή αὐτόμαται η άπο σπέρματος η άπο δίζης η ἀπὸ παρασπάδος ... είσὶν ἢ ἔτι τοῦ ξύλου κατακο-14. pars autem posito πέντος είς μικρά. καὶ γὰρ ουτως ένια φύεται. (τούτων δε ή μεν 17. pullulat ab radice αὐτόματος πρώτη τις, αί δὲ ἀπὸ σπέρματος καὶ δίζης φυσικώτα-20. (hos natura mo- ται δόξαιεν ἄν.) ωσπερ γάρ αὐτόdos primum dedit,) (his μαται καλ αὐταί. διὸ καὶ τοῖς genus o mn e silvarum fruti- αγρίοις υπάρχουσιν. (αί δε αλλαι cumque viret nemorum- τέχνης η δη προαιρέσεως.) (αque sacrorum.) (Sunt aliue, παντα δέ βλαστάνει κατά τινα usus.) hic plantas tenero πολλά κατά πλείους. abscindens de corpore matrum deposuit sulcis.

30. quin et caudicibus sectis, mirabile dictu, truditur e sicco radix oleagina ligno. (et saepe alterius ramos impune videmus vertere in alterius.)

quas ipse vias sibi repperit των τρόπων τούτων.) τὰ δέ

4. δεί τῆς ἐλάας τὰ ξύλα διαιρείν μη ελάττω σπιθαμιαίων καὶ τὸν φλοιὸν μὴ περιαιρείν. τὰ μὲν οὖν δένδρα βλαστάνει καὶ γίνεται χατά τούς είρημένους τρόπους. (αί γὰρ ἐμφυτείαι καὶ ἐνοφθαλμισμοί καθάπες μίξεις τινές εἰσίν) χτέ.

Vergil führt die vier ersten Entstehungsarten in derselben Reihenfolge an. Die Beispiele zu den drei ersten hat er anderswoher. Die nächsten Entstehungsarten gab vielleicht schon seine Onelle anders als Theophrast. Die Vers 30 beschriebene folgt auch bei Theophrast hinter allen andern und wird dort § 4 naher beschrieben. Der Hinweis auf die Pfropfungen macht bei beiden den Abschluss. Vers 20 - 22 sind die poetische Paraphrase der betreffenden Ausführungen Theophrasts, die Vergil wörtlich so vorlagen wie uns.

#### Vergil II 114—139.

114. aspice et extremis domitum cultoribus orbem eo asque domos Arabum pictosque [Gelonos]: [divisae arboribus patriae.

116. sola India nigrum fert hebenum,

117. [solis] est ture a [virga] Sabaeis.

#### Th. h. pl. IV 4-7 u. IX 4.

4, 14 Schluss u. 5, 1 Anfang (vorher z. B. 'Aραβίαν . . .) ἐν μὲν οὖν τοῖς πρὸς ἕω τε καὶ μεσημβρίαν χαὶ ταῦτ' ἴδια χαὶ ἕτερα δὲ τούτων πλείω έστίν. [έν δὲ τοῖς πρὸς άρχτον ούχ δμοίως]. § 2 z. B. [Θράχη]. Letzteres bei Vergil specialisirt. Auch bei Theophrast ist von Bäumen die Rede.

Seit 4, 4 ή δὲ ἐνδικὴ χώρα ist von Indien die Rede. § 6 2010 v de καὶ ή ἐβένη τῆς χώρας ταύτης.

IX 4 über λιβανωτός und βάλσαμον. Geschildert, dass [die Baume nicht gross] sind. § 5 tò đè opos [άπαν] μεμερίσθαι τοῖς Σαβαίοις.

18. quid tibi odorato am [sudantia] liano amaque

4, 14. περιττότερα δὲ τῶν συομένων και πλείστον έξηλλαγμένα πρός τὰ ἄλλα τὰ εὔοσμα τὰ περὶ την Αραβίαν και Συρίαν και Ίνδούς, οίον ο τε λιβανωτός καὶ ή σμύρνα καὶ ἡ κασία καὶ τὸ ὁποβάλσαμον. Dazu IX 6, 1 von βάλσαμον...χαρπὸν εὐώδη σωόδρα και τούτον και μάλλον τού δακρύου. τὸ δὲ [δάχρυον] ἀπὸ ἐντομῆς συλλέγειν ... οὐκ είναι δὲ πολὺ τὸ [béor].

9. et bacas semper fron-: acanthi?

4, 12. ἐν δὲ τῆ Αρία χώρα καλουμένη ἄκανθά ἐστιν, ἐξ ἦς γίνεται δάχουον δμοιον τῆ σμύρνη καὶ τῆ ὄψει καὶ τῆ ὀσμῆ. Vergil oder sein Mittler hat axavda und acanthus gleichgesetzt. (Unter ἀείφυλλα ὀξυάxar9oc h. III 3, 3 und 19, 3.)

0. quid [nemora] [Aeum] molli canentia . velleraque ut fodepectant tenuia

7. 7. ἐν Τύλω δὲ τῆ νήσω, κείται δὲ αὕτη [ἐν τῷ ἀραβίψ κόλπψ] ... φέρειν δὲ τὴν νῆσον καὶ τὰ [δένδρα] τὰ ἐριοφόρα [πολλά]. ταῦτα δὲ φύλλον μὲν ἔχειν ... έξείρειν τὸ ἔριον ... γίνεται δὲ τούτο καὶ ἐν Ἰνδοῖς ώσπερ ἐλέχθη χαὶ ἐν ᾿Αραβία.

Auch 4, 7/8. ἐν Βάχτροις . . . ἐξ ων τὰ ξμάτια ποιούσι, τὸ μὲν φύλλον δμοιον έχει τη συχαμίνω. Hier ist Vergil oder sein Mittler besser unterrichtet. Seres genauer als Indier oder Baktrer.

2. aut quos Oceano

4, 4 z. B. von einem Baum in Inor gerit India lucos, dien: και τὸ όλον δένδρον εὔκυκλον mi sinus orbis, ubi καὶ τῷ μεγέθει μέγα σφόδρα. καὶ vincere summum ar- γαρ έπὶ δύο στάδια ποιείν φασι haut ullae iactu po- την σκιάν u. s. w.; über dessen Grösse sagittae? et gens illa nachher τὸ δέ γε φύλλον οὐκ ἔλατquidem sumptis non tarda pharetris.

126. Media fert tristis [felicis] mali, [quo non praesentius ullum, pocula siguando saevae infecere novercae, miscueruntaue herbas et non innoxia verba, auxilium venit ac membris agit atra venena.) ipsa inaens arbes faciemque simillima lauro; et. si non alium late jactaret [odorem]. laurus erat: folia haut ullis labentia ventis; flos ad prima tenax: animas et illo] et senibus medicantur anhelis.

τον έχει πέλτης. Durch diesen Vergleich konnte Vergil sehr gut auf sagütae etc. geführt werden. § 5 noch ein anderer Riesenbaum.

- 4, 1 ἐν δὲ τῆ ᾿Ασία παρ᾽ ἐκάστοις ίδι' άττα τυγχάνει. τὰ μέν γάρ φέρουσιν αί χῶραι τὰ δ' ov ovour. Durch diese am Anfang der betreffenden Erörterungen stehenden Worte können ebenso gut wie durch Varro 17, 5 die einleitenden Worte Vergils v. 111 hervorgerufen sein: nec vero terrae ferre omnes omnia possunt. Der Versschluss nach Lucret. I 166 ferre omnes omnia possent.
- 4. 2 vorher φυτά φέρειν. ολογ suces tardumque saporem η τε μηδία χώρα καὶ περσίς άλλα τε έγει πλείω και τὸ μῆλον τὸ μηδικόν ή τὸ περσικόν καλούμενον. έγει δὲ τὸ δένδρον τοῦτο φύλλον μέν δμοιον καὶ σχεδόν ἴσον τῷ τῆς άνδράγλης, απάνθας δὲ οίας άπιος η όξυάχανθος, λείας δε και όξειας σφόδρα καὶ ἰσχυράς. τὸ δὲ μῆλος ούκ έσθίεται, [εὔοσμον δὲ πάνυ] καὶ τὸ φύλλον τοῦ δένδρου, κᾶν εἰς ξμάτια τεθή το μήλον ἄχοπα διατηρεί. [χρήσιμον δ' ἐπειδὰν τύχη τις πεπωχώς φάρμακον θανάσιμον. δοθέν γὰρ ἐν οἴνω διαχόπτει την χοιλίαν χαὶ ἐξάγει τὸ [olentia Mediora fovent σάρμακον.] [καὶ γὰρ πρὸς στόματος εὐωδίαν.] ἐὰν γὰρ ξψήση έν ζωμφ ή έν άλλφ τινί τὸ ἔσωθεν τοῦ μήλου ἐκπιέση εἰς τὸ στόμα καὶ καταροφήση (ποιεί την δσμήν ή δείαν] . . . [φέρει δε τὰ μήλα πῶσαν ωραν. τὰ μέν γὰρ άφη ρηται to de desta to de kundere.

Die Benennung des Baumes, die Beschreibung seiner Fruchtsülle und der Wirkung der Früchte geht offenber auf dieselben Worte zurück, die wir bei Theophrast lesen; der Baum selbst aber ist abweichend beschrieben. incens cf. 4. 4 von einem Baum dérdoor za μεγέθει σφόδρα. 4, 12 von einem ganz andern Gewächs to de willor δμοιον δάφνη.

136. Sed negue Medopineuis harenis.

Diese Ueberleitung schlieset sich rum [silvae ditissima] noch an obige Theophrastatellen an. terra nec pulcher [Ganges] 4, 2 μηδία χώρα und ihr Waldsteme sure turbidus Her- reichthum (s. o.). [Indien] 4.4: mus laudibus Italiae certent. Baktrien 4,7; tus s. o. 4,14 und non Bactra neque Indi IX 4. Statt Tolog nach römischer tetaque turiferis Panchaia Quelle Panchaia (z. B. Ennius Euhemerus Lucret. II 417).

Zu v. 114/39 haben also Vergil wenigstens theilweise genau deselben Worte vorgelegen wie uns bei Th. h. IV 4-7 und IX 4. Vergil - vielleicht schon seine Onelle - hat gleichsam einen Auszug aus diesen Capiteln gegeben. Jedenfalls tritt hier Vergils Weise, die, wie Columella richtig erkannt hat, hauptsächlich in dem exornare floribus poeticis besteht, deutlich vor Augen.

# Vergil II 265-362.

265. ac siguos haut ulla mina matrem.

#### Th. h. pl. III.

5, 2. [μέγα δὲ αἱ μεταβολαὶ ταῖς tires vigilantia fugit, [ante a o de vé o iv.] a o de vè c de tò qulocum similem exqui- ιόν. [διά τοῦτο γάρ καὶ τάς (θέσεις) runt.] [ubi prima parelur των φυτευμάτων τάς αὐτάς άποarboribus seges) et quo διδόα σι κατά τὰ (πρόσβορρα) καὶ mox digesta feratur, muta- (νότια) και πρὸς ξω και δυσμάς] tem ignorent subito ne se- [ως έπει των δένδοων είχε] βουλόquin eliam μενοι τηρείν μάλιστα καὶ μηδέν τῆς caeli regionem in cortice φύσεως καὶ τῶν είωθότων μεταngnant, fut quo quaeque nivelv, ώς οὐκ αν δαδίως ένεγmode (steterit), qua parte κόντων μεταβολήν. [έπεὶ καὶ τούς calores (questrinos) tulerit, τόπους ὅτι μάλιστα δμοίους quae terga obverterit (axi), ζητοῦσι. neris consuescere multumst.

315. Nec tibi tam prudens quisquam persuadeat auctor tellurem borea rigidam spirante moveri. gelu lum claudit hiems], nec semine iacto concretum patitur radicem adfigere terrae. optuma (vinelis) satio, [cum [vere] rubenti candida venit avis longis invisa colubris], [prima vel autumni sub frigora, cum rapidus Sol nondum hiemem contingit equis, iam praeterit aestas].

Die auf diese Verse Solgende Früblingsschilderung. Ausdruck hauptsächlich an Lucret. anschliesst, ist besonders durch 2, 6 hervorgerufen, aber auch durch 4, 4. Z. B. nach 4, 4 (νοτίοις) δὲ (κεχυμένη) χαὶ (ἔνιχμος) wahrhaft poetisch (zephyrique tepentibus auris) (laxant arva sinus) (superat tener omnibus umor). aquilonibus βορείοις.

323. ver adeo frondi ne-

Zu calores tulerit cs. restituant: | [adeo in te- c, II 4, 11 αὐγμὸν Φέρειν.

> 4, 4. ἐπεὶ δὲ [ἡ γῆ βορείοις καὶ πεπηγυία καὶ ξηρά] [νοτίοις] δε κεχυμένη και ένικμος . . . . βελτίων ή τοις [νοτίοις] φυτεία. ταχεία γάρ ή δίζωσις, δταν δργών els doywgay regi (cf. 324 vere tument terrae et genitalia semina poscunt.) xai τὰ τοῦ ἀέρος η μαλακὰ καὶ εὐμενῆ ... τοῖς δὲ βορείοις ἄπαντα τάναντία γίνεται διγούν τε καὶ κακοπαθείν τὰ φυτά. [ἔτι δὲ τῆς γῆς πεπηγυίας] ούτε διζοῦσθαι δύναιτ' αν δμοίως ούτε βλαστάνειν.

> Stammt die Uebertragung auf die Weinstöcke von Vergil?

2, 6. άελ γάρ δεί φυτεύειν καί σπείρειν είς όργωσαν την γην (cf. 4, 4 s. o. εἰς ὀργῶσαν). οὖτω γὰρ και ή βλάστησις καλλίστη καθάπερ τοις ζώοις, δταν είς βουλομένην πέση τὰ σπέρματα τὴν ὑστέραν (cf. genitalia semina poscunt). δργα δ' όταν (ξνικμος) ή και θερμή καὶ τὰ τοῦ ἀέρος ἔχη σύμμετρα. τότε γαρ εὐδιάχυτός ἐστι καὶ εὐβλαστής και όλως εύτραφής έστι. τούτο δ' έν δυοίν ώραιν γίνεται μάλιστα (τοῖς 'γε δένδροις) [ἔαρι] καὶ [μετοπώρφ] καθ' ας καὶ φυτεύουσι μαλλον και κοινοτέρως morum, ver utile (silvis); έν τῷ ἡρι. τότε γὸρ ἡ τε γῆ δίvere tument terrae et vyoog (cf. umor) xal fliog (cf. noves genitalia semina pos-soles) θερμαίνων αγει και ὁ απρ cunt. tum pater omni- (cf. aether) μαλακός έστι καὶ έρσώδης laetae descendit et omnis magnus alit magne commixtus corpore fetus, avia tum resonant avibus virculta canoris, et Venerem certis repetunt armenta diebus; parturit almus ager, (zephyrique tepentibus auris) (levent arve sinus); (super at tener omnibus um or); (inque novos so les audent n germina tuto credere). nec metuit surgentis pampinus austros aut actum caelo magnis (aquilonibus) imbrem, (sed trudit gemmas) (et frondes explicat omnis).

348. aut lapidem bibuhum aut squalentis infode conchas: [inter enim labentur aquae, tenuisque subibit halitus, atque [animos] tollent sata i amque reperti, qui saxo super atme ingentis pondere testae urgerent: hoc effusos imbres. a d Munimen hoc, ubi hiulca siti findit cenis aestifer arva.

potens fecundis imbribus (ωστε έξ άπάντων είναι την έπτροa et her coniugis in gremium 
laetae descendit et omnis 
achte auf die wahrhalt poetische Wiedermagnus alit magno commixtus corpore fetus. avia 
v. 319 — 322.

3, 1. Im Frühling das Pflanzen der Bäume am besten καλ δια τὸ τὴν γῆν ὀργᾶν καλ ἔτι τὸν ἀέρα συντερέφειν.

4, 2. τρέφει γάρ και αύξει πάνθ' δ ήλιος και δ άήρ.

4, 3. Unmittelbar vor dem zu V. 315 ff. benutzten 4, 4.  $\delta\pi\omega\varsigma$   $\delta\grave{\epsilon}$ καλ τῶν ὑ δάτων τοῦ τειμῶνος ἀπολαύωσιν καλ τοῦ θέρους καταψύχωνται, δεί γαρ δή πρός άμφοτέρας τας ωρας παρεσχευάσθαι, διὰ ταῦτ' ύποβάλλουσι χάτω ll Bovc. ίδπως συρροή γένηται τοῦ δόατος καὶ τοῦ θέρους οὖτοι καταψύγωσι τὰς δίζας.] οἱ δὲ κληματίδας ὑποτιθέασιν, οί δὲ κέραμον παρακατορύττουσιν ΰδατος. Εύλον χνημοπαχές εἶτ' έξαιροῦσιν δπως έχη τροφήν άει τὰ φυτὰ διιχμαζομένης τῆς γῆς χαὶ συρρεόντων τῶν ὑδάτων. ἀπλῶς γὰρ τοῦτο δεί τηρείν, ὅπως καὶ πρὸς τοὺς ὅμγινομένους καὶ βρους τοὺς [πρός] τὸν ἀέρα καὶ [τὸν ηλιον] έξει συμμέτρως. αί γὰρ τροφαί καὶ αί

362. [Ac dum prima novis adolescit frendibus aetas.] [parcendum teneris,] et dum se lactus ad auras palmes agit lawis per purum immissus habenis, ipsa (acie) nondum (falcis) temptanda, sed uncis carpendae manibus frondes interque legendae. sinde ubi iam validis amplexae stirpibus ulmos exierint, tum [stringe comas,] tum bracchia tonde. ante reformidant ferrum, tum denique dura exerce imperia et ramos compesce fluentis.

#### Vergil II 440—447.

440. ipsae Caucaseo steriles in vertice silvae, euas animosi euri adsidue frangunique ferunique, dant alios aliae fetus, dant utile lignum navigiis pinus, domibus cedrumque cupressosque.

444. [hinc radios trivere]

[αὐξήσεις] διὰ τούτων. (Aebalich auch 6, 3) V. 353 cf. Catuli 68, 62.

7, 3. | άπαν δὲ τὸ φυτόν, ὅταν ἐκβλέστη τὸ πρῶτον,] [ἐᾶν διζωθήναι μηδέν χινούντα) τών άνω, χαθάπερ έπὶ τῶν ἀμπέλων ποιούσιο άφιέντες τὰς δάχους, [είθ' δταν ζοχύωσιν.] τότε περιαιρείν τὰ ἄνωὶ καταλιπόντα τὰ κάλλιστα καὶ τὰ ἐπιτηδειότατα πεφυκότα . . . αρριζώτου γαρ όντος, έαν περιαιρή καὶ κινή τις, άσθενες ον κινδυνεύσει μαλλον.

§ 13. Bei Pflanzen πρὸς τὰς τομας ζοθενή ...διὸ καὶ τὰ αὖα τούτων η ταϊς χερσίν άφαιρείν, ωσπερ ελέχθη, τινές κελεύουσιν η τοῖς (σιδήροις) ώς έλαφρότατα.

Vergil hatte wortlich ver sich mindestens c. III 2, 6. 3, 1. 4, 2. 3. 4. 5, 2. 7, 3 und 13. Sein Verdienst ist es, aus Prosa Poesie gemacht zu haben.')

# Th. h. pl. V.

Ueber Verwendung der Hölzer:

7, 1 . . . ἐλάτη μὲν οὖν καὶ κέδρος ώς άπλας είπειν ναυπηγήσιμα. Nachher τριήρεις . . . έν Κύπρφ πίτυος (§ 5 πίτυι . . . χρώ**νται** ... είς ναυπηγίαν). § 3/4. ναυπηγήσιμος μέν ουν ύλη σχεδον αύεη, ολχοδομιχή δὲ πολλῷ πλείων, έλάτη τε χαὶ πεύχη χαὶ χέδοος, ἔτι κυπάριττος δρύς καὶ ἄρκευθος.

Wälder auf dem Kaukasus anderswoher. § 6. πρίνος δὲ πρὸς ἄξονας ταῖς rotis, hine tympana plan- μονοστρόφοις άμάξαις. § 6. πηδὸς

<sup>1)</sup> Bei agierres erinnerte er sich an Lucr, V 786 sq., bei ald' orar iσχύωσιν an L. III 447 sq.

nes.] .

447. at myrtus validis mus, kuracos taxi torquentur in arcus. nec tiliae leves and torno rasile dusum non formam accipiunt ferroque cavantur ento.

etris agricolae,] et [pendas | δε είς άξονας ταις άμάξαις. Ferner ratibus poenere cari- § 2 vip de vooner voingel uer אסטניים אדב.

\$ 7. πύξω δὲ γρώνται μὲν πρὸς hastalibus et bona bello cor- Evia. Man beachte, dass Theophrasis Ausdruck hier ebenso unbestimmt ist wie der Vergils. 6, 2. εὐτοργότατον δε φιλύκη και ή λευκότης ώσπερ ή του χηλάστρου. των δè άλλων ή φίλυρα. Hier Linde' und ,drechselbar'; aber letzteres bei Vergil vielmehr zu Buchsbaum gesetzt. 3, 2, auf πύξος (§ 1) und andere Arten bezüglich: τοργεύεσθαι δ' έξ αὐτῶν Hier haben wir rai militare rif. terno rasile buccum. Unmittelbar vorher καὶ ἐχ τούτου καὶ τὰς λαβὰς των έγχειριδίων ποιείσθαι. sehen, wie Vergil auf die Beispiele 447/8 gekommen ist; er gab für die Verwendung aber ein anderes Holz an. Uebrigens 2, 1 pontisches Holz als

zweithestes für thy textorexhy yoelar genannt (cf. 440 Caucaseo . . in vertice silvae).

Die Benutzung dieses Abschnitts ist der von h. IV 4-7 ähnlich. der vielleicht selbst schon einen Auszug aus Theophrast vor sich hatte, will wenigstens andeutungsweise Aehnliches geben, wie sein Gewährsmann es ausführlich schilderte.

Aus den bisherigen Zusammenstellungen ergiebt sich demnach in Betreff der Quelle Vergils solgendes noch zu vervollständigende Vergils Vorlage zu 11 9-33 entsprach und gab theilweise wortlich wieder Th. h. ll 1; zu 109/39 Th. h. IV 4-7 resp. h. IX 4 und 6. Theilweise sehr genau schlossen sich Theophrast c. Ill 2-7 an Erörterungen, die Vergil zu 265/72, 315/35, 348/53 und 362/70 vorgelegen haben. Hier fanden wir in mehr als dreissig

Versen wörtliche Uebereinstimmung. Die Quelle für 440/50 schloss sich ebenfalls eng, oft wörtlich an Theophrast (h. V 4—7) an. We wir also Aehnlichkeiten zwischen Vergil und Theophrast h. II 1f.; IV 4—7 (resp. IX 4—6); V 4—7; h. III 2—7 oder sonst in zusammenhängenden Erörterungen Vergils solche mit zusammenhängenden Erörterungen Theophrasts finden, werden wir sie auf eine einheitliche Quelle Vergils zurückführen, die Theophrast bald mehr bald weniger wörtlich benutzte, bald von ihm abwich. Wo wir vereinzelte Uebereinstimmungen finden, können diese sich auch durch anderweitige Vermittlung erklären.

Im folgenden gebe ich eine Gesammtübersicht darüber, wie die Angaben Vergils denen Theophrasts entsprechen. Die Stellen, wo Vergil dieselben Worte, die sich bei Theophrast finden, gelesen zu haben scheint, und diejenigen, die schon vorher besprochen sind, sind durch den Druck kenntlich gemacht. An den übrigen Stellen ist die Uebereinstimmung nur eine weniger genaue oder es werden auch nur dieselben Dinge — aber in verschiedener Weise behandelt. Die Uebersicht kann uns einen Einblick in die Beschaffenheit der Quelle Vergils gewähren und zeigen, in wieweit diese aus Theophrast schöpfte, aber auch in wie weit sie von ihm abwich; auch in welcher Reihenfolge diese Dinge in Vergils Quelle behandelt waren. Wir werden sehen, dass ein sehr grosser Theil des II. Buchs einer und derselben Quelle seine thatsächlichen Angaben verdankt.

#### Vergil II.

9 — 22 in engem, theilweise wörtlichen Anschluss an

11. spente sua veniunt camposque et (flumina late curva tenent,) ut molle siler lentasque genistae, populus et glauca canentia fronde salicta; .... (ab radice) ..ulmis. Auf alle drei erste Arten genus omne nemorum.

### Theophr. h. pl. II 1 u. 2 (+ h. III 1 u. 2).

1, 1—2 s. oben. Ferner noch h. III 1, 1 unter den wildwachsenden, denen ἀπὸ σπέρματος ἢ (ἀπὸ ξίζης) τὰ ἀλσώδη καὶ (φίλυδρα) . . πλάτανον ἰτέαν λεύκην αἴγειρον πτελέαν.

- 14. de semine.. aesculus alque.. quercus.
- 17. (ab radice)..etia m Parnasia laurus..(sub.. matris umbra).
- 20. Auf die drei ersten Arten entsteht genus omne .. (fruticum).
- 28. nil radicis egent aliae, summumque putator haut dubitat terrae referens mandere cacumen.
- 30/1 in engem Anschluss an
- 32/4. insitio. Erwähnung and Stellung an letzter Stelle beeinflusst durch
- 35. Quare agite o propries generatism discite cultus, agricolae, fructusque feres mollite colendo.
- 47. Sponte sua quae se tollunt in luminis oras, infecunda quidem, sed la eta et fortia surgunt; quippe solo natura subest. (tamen haec quoque, siquis [inserat] aut [scrobibus mandet mutata subactis,] exuerint silvestem animum, cultuque frequenti in quascumque voles artes haut tarda sequentur.)

- 2, 3. περί δρυός άμφισβητοῦσιν. οί μεν γαρ άπο σπέρματός φασι μόνον.
- 1, 3. ἀπὸ παρασπάδος δὲ καὶ τὴν δάφνην φασίν, ἐάν τις τὰ ἔρνη παρελών φυτεύση. δεῖ δὲ (ὑπόρρι-ζον) εἶναι μάλιστά γε τὸ παρασπώμενον ἢ (ὑπόπρεμνον).
- 2, 1. των δε (φρυγανωδων) καὶ ποιωδων τὰ μεν πλείστα ἀπὸ σπέρματος ἢ ξίζης, τὰ δε καὶ ἀμφοτέρως.
- 1, 3. ὅλως γὰς ὀλίγα τὰ ἀπὸ τῶν ἔνω μᾶλλον βλαστάνοντα καὶ γεννώμενα, καθάπες ἄμπελος ἀπὸ τῶν κλημάτων.
  - 1, 1 u. 4. S. oben.
  - 1, 4. 8. oben.
- 2, 12. δήλον ὅτι καὶ ὅσα ἐξημεροῦται τῶν ἀγρίων ἢ ἀπαγριοῦται
  τῶν ἡμέρων τὰ μὲν γὰρ θεραπεία,
  τὰ δὲ ἀθεραπευσία μεταβάλλει.

Der poetische Ausdruck schliesst sich an Lucret. V 1359 ff. in diesem und den folgenden Versen an.

- 2, 6. ἐν δὲ τοῖς ἀγρίοις δῆλον ὅτι πλείω κατὰ λόγον ὡς ἰσχυροτέροις...(εἰ μή τι θεραπεία δύνανται μεταβάλλειν).
- 2, 9. μεταβάλλει δὲ καὶ τῆ τροφῆ καὶ διὰ τὴν ἄλλην ἐπιμέλειαν, οἰς καὶ τὸ ἄγριον ἐξημεροῦται κτέ.
- h. III 1, 1. Von den wildwachsenden πάντα ἀπὸ σπέρματος ἢ ἀπὸ ἐίζης φύεται, weil niemand sich bemüht, sie zu pflanzen. ἐκφύοιτο δὲ εἰ λάβοιειν τόπους ἐπιτηδείους καὶ θεραπείαν τὴν ἀρμόττουσαν.

57. [iam quae seminibus iactis se sustulit arbos,] tarda venit seris factura nepotibus umbram, [pomaque] degenerant [sucos oblita priores,] [et turpis avibus praedam fert uva racemos.] [scilicet omnibus est labor impendendus, et omnes cogendae in sulcum ac multa mercede domandae.]

65 ff. plantis . . palma nascitur.

69/82. Die zwei Arten der *insitio* beschrieben.

84. genus haud unum...
Idaeis cyparissis.

- 57. [iam quae seminibus h. III 2, 1. ἴδια δὲ πρὸς τὰ ήμερα iactis se sustulit erbos,] τῶν ἀγρίων ὁ ψικαρπία τε καὶ tarda venit seris factura ἰσχὺς καὶ πολυκαρπία τῷ προnepotibus umbram, [pomaque] degenerant [sucos φύσει.
  - 2, 4. [οσα δὲ ἀπὸ τοῦ καρποῦ] των δυναμένων και ούτως βλαστάγειν (ες. ἀπὸ παρασπάδος, παρασυάδος κτέ.), απανθ' ώς είπειν γείοω, τὰ δὲ χαὶ ὅλως ἐξίσταται τοῦ γένους οἶον ἄμπελος [μηλέα συχή δοιά] ἄπιος. Folgen Beispiele . . . . [yiveral . . . ex te the αμπέλου τῆς γενναίας αγεννής]. Mehr Beispiele . . . [χείρων δὲ καὶ ή άμυγδαλή και τῷ χυλῷ και τῷ σχληρά έχ μαλαχής. [δι' ΰ καλ αὐξηθείσαν έγχεντρίζειν κελεύοι. σιν], εί δὲ μὴ [τὸ μόσχευμα μεταφυτεύειν πολλάκις]. Man beachte degenerant - Eflorarai rov yévous die poetische Paraphrase in V. 58 usw Durch die letzten Worte did zal alξηθείσαν έγχεντρίζειν χτέ. ist sowohl der Abschluss Vers 59/60 hervorgerufen, als auch der Wortlaut von Erstens Exxertellen Vers 50 — 52. inserere, zweitens εί δὲ μὴ ακτ, μετα· φυτεύειν scrobibus mandare mutati πολλάχις frequenti. subactis.
  - 2, 2. ἀπὸ σπέρματος . . . φοῖνιξ πλήν εἰ ἄρα ἐν Βαβυλῶνι καὶ ἀπὸ τῶν ῥάβδων.
  - 1, 4. ἐμφυτεῖαι und ἐνοφθαλμισμοί unterschieden.
  - 2, 2. χυπάριττος δὲ παρὰ μὲν τοῦ ἄλλοις ἀπὸ σπέρματος, ἐν Κρήτι δὲ καὶ ἀπὸ τοῦ στελέχους κτέ. (un mittelbar hinter ξάβδων s. oben).

85. nec pinques unam in faciem nascuntur olivae.

# Vergil II.

difficiles primum 179. terree collesque maliqui, tenvisubi arqilla et (dumosis calculus arvis,) (Palladia saudent silva vivacis olivae.) 186. Weinbau in capa ... anvalle.

203. nigra fere et presso pinguis sub vomere terra. et quoi putre solum, namque hoc imitamur arando, optima frumentis.

217 ff. Der überhaupt beste Boden.

228. (altera frumentis queniam favet, altera baccho, densa magis (δενδροφόρον) είναι. Cereri, rarissima quaeque Lyaco).

Hermes XXXVIII.

- h. III 2, 6. olov er tr Kontn tà Ίδαια. χυπάριττος γάρ έχει. Der Versechluss Idaeis cyparissis nach griechischem Dichter z. B. Nicander Ther. 585 Ίδαίης χυπαρίσσου.
- 1, 2. ἄπαντα δὲ βλαστάνει κατά τινα τῶν τρίπων τούτων τὰ δὲ πολλά κατά πλείους. έλάα γάρ πάντως φύεται πλην άπο του κλωνός.
- 1. 4. κατά πλείστους δὲ τρόπους ώς είπεῖν ή έλάα βλαστάνει. Dadurch ist Vergil auf die verschiedenen Olivenarten geführt worden. Er spricht aber nicht mehr wie seine Quelle von deren Pflanzung.

## Theophr. h. pl. c. II, besonders 4.

- 4. ή (σπιλάς) καὶ ἔτι μᾶλλον ή λευκόγειος (ἐλαιοφόρος). diese Worte sind poetisch paraphrasirt.
  - 1. xepauls unfruchtbar.
- 8. Weinbau in συνάγκεια erwähnt. § 4 auch sogleich hinter Land für Oliven: λειμωνία καὶ ἔφαμμος ζμπελοφόρος αναθή. Sonst abweichend.
- 5. ή πίειρα gut für ὁ δημήτριος χαρπός. Ebenso § 2.
- 11. Verschiedene Ansichten über den besten Boden für Getreidebau, darunter πίειραν .. μηδὲ πυχνήν .. μελάγγεων, sonst abweichend.
- 9. Der überhaupt beste Boden beschrieben, aber anders.
- 2. την μέν πίειραν (ἀμείνω) σιτοφόρον, τὴν δὲ λεπτοτέραν

248 sf. pinguis..tellus...umida maioris kerbas alit, ipsaque iusto laetior. a nimium ne sit mihi fertilis illa nec se praevalidam primis ostendat aristis!

257. at sceleratum exquirere frigus difficilest: piceae tantum taxique nocentes interdum aut ederae pandunt vestigia nigrae.

261/3. aquiloni ostendere glaebas . . . venti curant gelidaeque pruinae.

265 ff. Ueber die Auswahl des Ortes.

270/1. calores..tulerit. 273. collibus an plano melius sit ponere vitem, quaere prius.

274. si pinguis agros metabore campi, densa sere: [in denso non segnior ubere bacchus;] Das Nächste nach Varro.

288 ff. Ueber scrobes. Für Bäume tiefer, wegen der tiefgehenden Wurzeln.

- 3. ή δὲ πίεις α πάμπαν οὐδε ξυμφέςει, ξηςαίνει γὰς μᾶλλι τοῦ δέοντος.
- 5. τοῖς μὲν πλείοσιν οὖ συμφές ἡ πίειρα.
- 3, 3. φιλόψυχρα.... ὁ κιττο καὶ ἡ ἐλάτη· ταῦτα γὰρ ὅλως τοῖς ἐμπύροις οὐ φύεται.
  - 3 ψυχρά erwähnt.
- 1, 2. Ueber den günstigen Einstuder Nordwinde und des Schnees, äh lich 1, 3. 2, 3. 3, 1.
- 8. Aehnliches über Auswahl d Ortes. Es ist aber vielmehr die Paralle stelle III 5. 2 benutzt. S. unten.
  - 11. αὐχμὸν φέρειν.
- 7. τῶν ἀμπέλων τοῖς μὲν πεδεινὴ τοῖς δὲ ἡ ὀ ρείνη μᾶ λον ἁρμόττει. Gleich darauf:
- 4, 7. χελεύουσι τὰ μὲν στερεὰ χ πυχνὰ ἐν τοῖς ξηροῖς χαὶ πυχνο φυτεύειν, τὰ δ΄ ἀραιὰ χαὶ ὑγρὰ τοῖς μαλαχωτέροις χαὶ ἐφυγροτέροι ἔχατέροις γὰρ οὕτως [αἱ τροφαὶ δῆλον ὅτι σύμμετροι], τοῖς μὲν πο λῆς δεομένοις τοῖς δ' ὀλίγης. Dari c. Ill 6, 6 zurückgewiesen.
- 2. λαμβάνει... ὁ σῖτος καὶ ἁπλι
  τὰ ἐπέτεια τὴν ἐπιπολῆς τροφὴν
  δεῖ μὴ ὀλίγην μηδ' εὐξήραντον εἶν
  καθάπερ ἐν ταῖς λεπταῖς, τὰ δὲ δι
  δρα διὰ τὸ μεγάλας καὶ ἰσχυρὰς ἔχι
  τὰς ῥίζας καὶ τὴν ἐκ βάθους. Di
  c. Ill 4, 2 und 8, 1. Siehe unten.

Dadurch, dass Vergil viele Verse hindurch dieselben Diage I handelt, die sich auch bei Theophrast in demselben Zusammenhar behandelt finden, wird jedenfalls bewiesen, dass er hier eine litt

rarische Quelle benutzt, sich die Sachen nicht selbständig zurechtgelegt hat. Diese litterarische Quelle war offenbar dieselbe, die auch sonst Angaben Theophrasts verwerthete. Sie enthielt ein Capitel über die ἐδάφη, das einiges wörtlich aus Theophrast entnahm, häufiger aber von ihm abwich.

## Vergil II.

265-272 wörtlich nach 274/5 wohl nicht nach 288. Forsitan et scrobihus quae sint fastigia quaeres: ausim vel tenui vitem committere sulco. altior ac penitus terrae defigitur arbe, aesculus in primis, quae mantum vertice ad auras utherias, tantum radice in Tertara tendit. ergo non lienes illam, non flabra neque imbres convellunt: immola manet, multosque repotes, multa virum volvens durando saecula vincit. han fortis late ramos et brecchia pandens huc illuc nedia ipsa ingentem sustinct umbram.

298. Neve tibi ad solem vergant vineta cadentem, neve inter vitis corylum sere, neve flagella summa pete aut summa defringe ex arbore plantas, tantus amor terrae, neu ferro laede retunso semina, neve oleae silvestris insere truncos.

#### Theophr. h. pl. c. III.

5. 2. S. h. oben.

6, 6, sondern nach c. Il 4, 7. S. oben.

ε. III 4, 2. ὄντων δὲ τῶν μὲν βαθυρρίζων τῶν δ' ἐπιπολαιορρίζων
διὰ τοῦτο τοὺς γύρους σὰκ ἰσοβαθεῖς
ὀρύττουσιν [ἀλλὰ βαθυτέρους] τοῖς
ἐπιπολαιορρίζοις οἰον ἐλάᾳ καὶ συκή
βουλόμενοι πιέζεσθαι καὶ ῶσπερ
ἀντιταττόμενοι πρὸς τὰς φύσεις.

c. III 8, 1 erwähnt ὧν ἐπιπολῆς αἰ δίζαι καθάπες ἐλάα καὶ ἄμπελος. S. auch oben zu c. II 4, 2.

h. III 6, 4. molvos, tiefe Wurzeln, deshalb nicht von den Stürmen umgeworfen.

h. III 12, 5. Von anderer Pflanze βαθύρριζον...χρόνιον... δυσώλεθρον.

Wir sehen, wie Vergils aus Theophrast abgeleitete Quelle beschaffen war: Angaben wie in c. II 4, 2. c. III 4, 2. c. III 8, 1. h. III 6, 4 und 12, 5 waren zusammen aufgeführt.

c. III 10, 6. χαλεπώτατα δὲ καὶ ἀμπέλφ καὶ τοῖς ἄλλοις συκῆ καὶ ἐλάα. καὶ γὰρ τροφὴν πολλὶν ἀμφότερα λαμβάνει καὶ σκιὰν παρέχει πλείστην χαλεπὸν δὲ καὶ ἡ ἀμυγ-δαλῆ διά τε τὴν Ισχύν καὶ διὰ τὴν πολυρριζίαν.

c. III 5, 3. τὰ φυτὰ μάλιστα μὲν ὑπόρριζα λαμβάνουσιν...εἰ δὲ μὴ, μὰλλον ἀπὸ τῶν κάτω ἢ τῶν ἄνω,

315-322 wörtlich nach 323/335 in genauem Anschluss an

346. Quod superest, quaecumque premes virgulta per agros, sparge fimo pingui, et multa memor occule terra.

348-353 wörtlich nach 362-370 wörtlich nach

403. ac iam olim, seras posuit cum vinea frondes, frigidus et silvis aquilo decussit honorem, iam tum acer curas venientem extendit in annum rusticus, et curvo Saturni dente relictam (persequitur vitem) attondens fingitque putando.

καὶ γὰρ ταῦτα ἐμβιώτερά ἐστι π ἀμπέλου καὶ συκῆς κτέ.

Auf die c. III 10, 6 besprocl Schädlichkeit des Zusammenpflan von Wein und Oelbaum gebt dem Vers 302. Die Angabe über αμυγό ersetzt die in V. 299 über corylun

4. 4. S. oben.

4, 4 + 2, 6. S. oben.

c. III 6. Ueber Düngung. Dort . . λίθους περιτιθέναι περί τὸ τ μνον τοῦ φυτευτηρίου καὶ περιχ νύναι γῆν κτέ. und mehr dergleic Vergil hat aus diesem zwischen hauptsächlich ausgenutzten Capi Stehenden nur den "Extract" gewollen.

Lucret. V 1366. et nova defoder terram virgulta per agros das Muster für den poetischen Ausdr

4, 3. S. oben.

7, 3 + 13. S. oben. Dazu ko noch schliesslich:

15, 1. χελεύουσι δὲ τὰς μὲν ἔι ξηρᾶ καὶ θερμῆ πρωΐας (ἀμπελιγεῖν) ὅταν τάχιστα παύσων φυλλοβολοῦσαι. In V. 404 stai die dichterische Ausschmückung i Servius wörtlich aus Varro.

Auf Theophrast als Urquelle weisen schliesslich noch folge Stellen:

11 70. et steriles platani malos gessere valentes.

Th. c. Il 17,4. τερατωδέστερα ς νεται, χαθάπερ ἡ δάφνη ἐν π τάν ω καὶ ἐν δρυϊ. c. V 4,5. n den Weinsorten.

103. sed neque quam
e species, nec nomina
sint, est numerus:
enim numero comere refert; quem qui
velit, Libyci velit aesidem discere quam
e zephyro turbentur
ae, aut ubi navigiis
tior incidit eurus,
quot Ionii veniant ad
fluctus.

ποτέ φασιν ἐν πλατάνψ φῦναι δάφνην. Hier haben wir sicher die Urquelle der Vergilischen Angabe. Die Einzelheiten sind von ihm oder dem Vermittler geändert.

Th. h. ll 5, 7. ἐν πλείστη δὲ ὡς εἰπεῖν διαφορῷ τὰ τῶν ἀμπέλων ἐστίν. δσα γάρ ἐστι γῆς εἴδη τοσαῦτά τινές φασι καὶ ἀμπέλων εἶναι. Zu diesem Text sind V. 103/8 die poetische Paraphrase. Diese verdankt Catull (7, 3) und Theocrit (16, 60) ihre Entstehung.

Auch im ersten Buch stimmte Vergils Quelle bisweilen wörtlich iheophrast überein.

#### Vergil I

illa seges demum vopondet avari agricolae, tae solem, bis frigora

# Theophr. h. pl.

c. III 20, 7.  $\dot{\eta}$  δè κατεργασία έν τῷ νεᾶν κατ' ἀμφοτέρας τὰς Ϣρας καὶ θέρους καὶ χειμῶνος δπως γειμασθή και ήλιωθή ή γη καθάπες και έπι της φυτείας ελέχθη. Namlich III 4, 1, wo es heisst τους γύρους προορύττειν έχ πολλών, μάλιστα δὲ ένιαυτῷ πρότερον, δπως ή γη καὶ ήλιωθή και χειμασθή καθ' έκατέραν την ωραν. Dem ήλιωθηναι und χειμασθήναι entspricht solem et frigora sentire. Las Vergil die Stelle in der zweiten Fassung, so konnte leicht das Missverständniss entstehen, es solle heissen 1) ήλιωθη καθ' έκατέραν την ωραν. 2) χειμασθί καθ' έκατέραν την ωραν. Worte aus c. III 20 sind sogleich noch zu 63/70 benutzt. 63. ergo age, terra e pingue solum (primis extemplo a mensibus anni) (fortes invortant tauri,) glaebasque iacentis pulverulenta coquat maturis solibus aestas; (at si non fuerit tellus fecunda,) (sub ipsum arcturum) tenui sat erit suspendere sulco: (illic, officiant laetis ne frugibus berbae,) (hic, sterilem exiguus ne deserat u morharenam).

56. nonne vides croceos ut Tmolus odores, India milit ebur, molles su a tura Sabaei, at Chalybes mudi ferrum, virosaque Pontus castorea, Eliadum palmas Epiros equarum?

c. III 20, 2. Für Getreidebau: δε γὰρ ῶς φασι τὴν μὲν ἔπομβρο καὶ στερεὰν καὶ βαρείαν καὶ τὴ πίειραν (θέρους) (ἐργάζεσθαι) κα (τοῖς ἀρότροις) καὶ τῆ σκαπάνη, (τὴ δὲ ξηρὰν καὶ μανὴν καὶ τὴν λεπτὴ καὶ κούφην) (τοῦ χειμῶνος.) (δύναται γὰρ ἡ μὲν ξηραίνειν καὶ λεπτύνειν (ἡ δὲ χειμερινὴ παχύνειν καὶ ὑγρ αίνειν) ἐκατέρα δὲ τούτων δεῖται πρὸς τὸ ἐνδεὲς τῆς φύσεως.

Die Stelle lag wörtlich so Vergil vor. Nur beim ersten Theil der Begründung biegt er leise ab.

Die Kenntniss vom Weihrauch der Sabäer stammt schliesslich 108 h. IX 4, 5. Erörterungen wie die dertigen sind benutzt zu II 114-135. speciell 117. Siehe oben. Soust waren an iener Stelle besonders ausgensig h. IV 4 u. 5. Nun vergleiche man h. IV 5. 1. Im Norden gedeihen zà @@eμακώδη ταίς βίζαις καὶ τοις όποις οξον έλλέβορος έλατήριον σχαμμωνία, σγεδον πάντα τὰ διζοτομούμενατα μέν γαρ έν τῷ πόντω... γίνετας und andern Ländern, φαρμαχώδεις ναο καὶ αὖται. § 4. οἶον ὁ μὲν Τιιώλος έχει καὶ ὁ μύσιος Όλυμπος πολύ τὸ χάρυον χαὶ τὴν διοσβάλανον, έτι δὲ ἄμπελον καὶ μηλέαν καὶ δόαν. Also an den betreffenden Theophraststellen ist von sabäischem Weihrauch, von Erzeugnissen des Tmolus, von dem giftreichen Pontus die Rede, aber bei Tuwlog wird dort keit crocus, beim Pontus kein castoreum er-Wieder eine Bestätigung de Annahme, dass Vergil nicht Theophras

selbst, sondern einen ihn theilweise ausschreibenden, theilweise erweiternden Schriftsteller benutzt bat. h. VIII 7, 4. er de raic avadaic

111. quid qui, (ne graim tenera depascit oltor. rba, cum primum sulreguant sata.

procumbat culmus χώραις πρός το μή φυλλομανείν tis,) luxuriem se- έπινέμουσι και έπικείρουσι τόν

193. semina umvis igni exiguo pro- | σπείρειν. a maderent).

vidi h. II 4, 2. οἶον (πρὸς τὸ τὰ ὄσπρια lan multos medicare μη γίνεσθαι άτεράμονα) βρέξαντα tis et nitro prius et κελεύουσιν έν νίτρφ νυκτί τῆ ύστέι perfundere α- ραία σπείρειν έν ξηρά. τους έρεa, (grandior ut fetus βίνθους δὲ (ωστε μεγάλους) αὐruis fallacibus esset.) τοις τοις κελύωεσι βρέξαντα

Zum Schluss gebe ich eine kurze Uebersicht über die Ausung der Benutzung der aus Theophrast abgeleiteten Quelle im ten Buch der Georgica. Auf der ersten Spalte sind die ihr ommenen Abschnitte bei Vergil aufgeführt, auf der zweiten die nicht entnommenen.

| t cataominoucu.                                |                    |
|------------------------------------------------|--------------------|
|                                                | 1-8                |
| ${9-36 \atop 47-68}$ h. II 1-2 (+ III 1 u. 2)  | 1—8<br>37—46       |
| 69-108 fraglich                                |                    |
| 109 + 114 - 139 h. IV $4 - 7 + h$ . IX $4 - 6$ | 110—113<br>140—176 |
| 114—139) 11. 17 4—7 + 11. 13 4—0               | 140—176            |
| 177—225 ἐδάφη cf. c. II 4                      |                    |
| 226—258 cf. c. II 3—4                          | ļ                  |
| 259—275 c. II 1—4                              | 276—287            |
| c. III 5—7                                     |                    |
| 288—297 c. II 4                                |                    |
| c. III 5—7                                     |                    |
| 298—302 fraglich                               | 303—314<br>336—345 |
| 315—335 c. III 2—4                             | 336345             |
| 346-347 c. III 6                               |                    |
| 348—353 c. III 4, 3                            | 354-361            |

| 362—370 c. III 7, 3 u. 13 | 371—402            |
|---------------------------|--------------------|
| 403—407 c. III 15, 1      | 408—439<br>451—542 |
| 440-450 h. V 6 u. 7       | 451-542            |

Das Resultat unserer Untersuchung ist demnach: Vergil hat zur Hälfte des zweiten Buchs der Georgica eine Quelle benutzt, von der uns vielfach noch der genaue Wortlaut erhalten ist. Er hat sich meist darauf beschränkt, den prosaischen Ausdruck in den dichterischen umzusetzen. Wer aufmerksam diese seine Arbeit nachprüft, wird oft seine Freude daran haben, zu sehen, wie ihm das gelungen ist.

Berlin.

PAUL JAHN.

## ΕΛΑΦΟΣΤΙΚΤΟΣ.

W. Dittenberger hat (in dieser Zeitschrift XXXVII 1902 S. 298) einleuchtend gezeigt, dass der Vater des in Lysias Rede gegen Agoratos (13, 19: εἰσπέμπουσι γὰρ εἰς τὴν βουλὴν Θεόχριτον τὸν τοῦ Έλαφοστίχτου καλούμενον) erwähnten Theokritos nicht einen in jeder Beziehung so abnormen und unerklärlichen Namen geführt hat, wie man bisher annahm, sondern dass ihn der Spitzname Elaphostiktos als Menschen kennzeichnete, der an seinem Leibe das Bild eines Hirsches trug. Er glaubt ihn nun daraushin für einen στιγματίας halten zu müssen, für einen Sklaven, der nach missrathenem Fluchtversuch zur Strafe und zur zukünstigen Erschwerung ähnlichen Beginnens mit einem Brandmal in Gestalt eines Hirsches gezeichnet worden sei. Die sprachliche Möglichkeit dieser Erklärung gebe ich zu, aber die Wahl des Bildes eines Hirsches zu solchem Zwecke ist mir sehr unwahrscheinlich. Zwar hat die Brandmarke<sup>1</sup>) nicht immer aus Schriftzeichen bestanden; schon Dittenberger hat auf Plutarchs Nachricht (Perikles 26) hingewiesen: οἱ δὲ Σάμιοι τοὺς αἰχμαλώτους τῶν Αθηναίων ανθυβρίζοντες έστιζον είς το μέτωπον γλαύκας καὶ γάρ έκείrous οί Αθηναΐοι σάμαιναν. Diese Nachricht bedarf einer kleinen Verbesserung. Was sollten Eule und Schiff als Brandmal? An sich haben sie keine kränkende Bedeutung, es sind die Wappen der beiden kriegführenden Staaten. Unverständlich ist es also, dass die Samier den gesangenen Athenern das athenische Wappen ausbrennen, die Athener den Samiern das samische. Nur das Umgekehrte hat Sinn. Wenn der Athener mit dem samischen Wappen gestempelt ist, wird augenfällig, dass er unfrei, samisches Eigenthum geworden ist. Wir verbessern wahrscheinlich nicht nur den Text des Plutarch, sondern ihn selbst, wenn wir die Worte γλαῦ-

<sup>1)</sup> Ausser den von Dittenberger angeführten Stellen mag man die von W. Rein gesammelten (Paulys Real-Encyclopädie VI 1 S. 1423) nachsehen; das reichste Material hat Gothofredus zum Codex Theodosianus 9, 40, 2 und 10, 22, 4 (Bd. III S. 318 und 555 der Ausgabe von 1738) zusammengebracht.

xaς und σάμαιναν vertauschen, aber nur so bringen wir Sine in die Ueberlieferung. Bei Aelian (V. H. 2, 9) heisst es denn auch ganz richtig: τούς γε μην άλισχομένους αλγμαλώτους Σαμίων στίζειν κατά του προσώπου και είναι το στίγμα γλαύκα κα τοῦτο Αττικὸν ψήφισμα. Damit ist die attische Maassregel klar gestellt und ihr Gegenstück, die samische, auch. Eule und Samain bedeuten im Grunde nichts anderes als die στίγματα βασιλήλα (Herodot 7, 233), mit denen Xerxes die Thebaner zeichnen liess. Einen ganz entsprechenden Fall der Verwendung eines Bildes als Brandmarke finden wir ebenfalls bei Plutarch (Nikias 29) im Bericht ther die sicilische Katastrophe: καλ τούτους ώς ολκέτας ἐπώλουν στίζοντες εππον είς τὸ μένωπον. Das Pferd dient hier offenbar als Wappen von Syrakus. Die Sache ist an sich einleuchtend, wird aber bewiesen durch das Proxeniedecret des Synkusers Alketas, welches als παράσημον der Heimath des Geehrten ein Pferd zeigt.1) Auch auf Münzen von Syrakus kommt es ja mitunter vor und steht so gleichwerthig neben dem uns von den Münzen besser bekannten Frauenkopf mit den Delphinen, der sich auf einem andern Proxeniedecret gefunden hat.2) Noch ein Beispiel für Brandmale in Bildform finde ich, und auch dieses zeigt uns nichts wesentlich Anderes. Im 3. Buch der Makkabäer 2, 29 wird erzählt, Ptolemaios IV. Philopator habe die alexandrinisches Juden gezwungen, sich ein Epheublatt einbrennen zu lassen,3) das Zeichen des Dionysos, welches auch der König selbst an seinem Leibe trug.4) Offenbar hätte also der König sich und seine Unterthaner zum Eigenthum des Gottes erklären und in ursprünglicher Auffassung doch wohl auch dessen besonderem Schutze untersteller wellen. Wieviel aber von dieser Geschichte historisch ist, mus

<sup>1)</sup> Vgl. B. C. H. 1896 S. 550. P. Perdrizet hat dort ausführlich übe diese παράσημα auf Proxeniedecreten gehandelt; weitere Beispiele solche Wappen s. B. C. H. 1897 S. 577. 1899 S. 350. 374. Numismatic chronicle 189: S. 1. Jahreshefte des österr. Instituts 1899 S. 32. 1901 S. 65.

<sup>2)</sup> B. C. H. 1896 S. 555.

<sup>3)</sup> Τούτους τε ἀπογραφομένους χαράσσεσθαι καὶ διὰ πυρὸς είς τι εώμα παρασήμφ Διονύσου κισσοφίλλο.

<sup>4)</sup> Etymologicum Magnum unter Γάλλος: ὁ φιλοπάτως Πτολεμαΐος διὰ τὸ φύλλοις κισσοῦ κατεστίχθαι ὡς οἱ γάλλοι. Vgl. Lobeck, Aglao phamus S. 657.

<sup>5)</sup> Zu diesen religiösen Brandmelen und Zeichen s. A. Deissmann, Bibel studien S. 265 ff. H. Wuttke, Gesch. der Schrift 1 S. 112. Herodot 2, 113.

bei dem schlechten Ruf, in dem die Glaubwürdigkeit des sogen. 3. Buches der Makkabäer mit Recht steht, unentschieden bleiben 1): aur dass die Erfindung, wenn es eine solche ist, auf antikem Empfinden basirt, werden wir annehmen dürsen. Andere Beispiele der Verwendung von Bildern für die Brandmale sind mir nicht bekannt. Denn die vornehmen Knaben der Mossynoiken, welche Xenophon (Anabasis 5, 4, 32) ποικίλους τὰ νῶτα καὶ τὰ ἔμπροσθεν πάντα έστιγμένους ανθέμια nennt, sind selbstverständlich zum Schmuck tätowirt. Abgesehen aber von diesen Fällen scheinen Brandmale in der Regel ihrem Zwecke gemäss aus Buchstaben bestanden zu haben, so dass Bion der Borysthenite (bei Diogenes Laert. 4, 7, 46) in kräftiger Uebertreibung von seinem Vater sagen konnte: Eywy où πρόσωπον, αλλά συγγραφήν έπὶ τοῦ προσώπου, τῆς τοῦ δεσπότου πικρίας σύμβολον. Aber wenn auch vielleicht ausser jenen besprochenen noch andere besondere Fälle denkbar sind, in denen ein als Brandmal angebrachtes Bild eine Art symbolischer, inhaltlicher Bedeutung hätte, so kann ich doch gerade die Verwendung des Hirsches in der von Dittenberger angenommenen Beziehung nicht recht glaublich finden. Mir scheint wenigstens nicht, dass der Hirsch den Inhalt des xátexé με φεύνω symbolisch besonders gut ausdrückte, das nach dem Scholiasten zu Aeschines 2, 83 entlaufenen Sklaven auf die Stirne gebrannt wurde.3) Der Hirsch, ,der bekanntlich bei den Griechen seit Homer dieselbe Rolle spielt wie bei uns der Hase', konnte wohl mit einem feigen Soldaten, der vor dem Feind davonläuft. verglichen werden, aber dem Sklaven, der sich seinem Herrn durch Flucht entzog, konnte man doch Feigheit gerade nicht nachsagen. Das Symbol wäre also recht unklar gewesen.

Nun finden wir wenigstens auf einem Denkmal griechischer Kunst Menschen dargestellt, die wir als ἐλαφόστικτοι bezeichnen dürfen; es ist dies eine Vase der Münchener Sammlung,<sup>3</sup>) welche

<sup>1)</sup> Vgl. E. Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi 3 III S. 66, 29. 364 ff.

<sup>2)</sup> Die Beispiele für den späten, humaneren Ersatz des Brandmals durch Halsbaud mit Inschrift hat Dressel CIL XV 2, 7170 ff. zusammengestellt und gesichtet.

<sup>3)</sup> O. Jahn, Beschreibung der Vasensammlung König Ludwigs Nr. 777. Eine Photographie, welche der hier mitgetheilten Abbildung zu Gruude liegt, verdanke ich der Freundlichkeit J. Sievekings, der mich auch durch mehrfache Anskünfte unterstützte.

auf der Vorderseite eine nach rechts laufende und zurückblickende langbekleidete Frau mit Schwert und Schwertscheide zeigt, auf der anderen eine ganz ähnliche, mit ausgebreiteten Armen und zurückgewendetem Kopfe nach rechts fliehende. Bei beiden sind Arme und Beine mit Ornamenten verziert; die erstere zeigt ausser Zickzack und Strichmustern je ein vierfüssiges Thier auf allen Gliedmaassen, ausserdem am Hals und Kinn Striche und Wellenlinien, bei der zweiten sind Arme und Beine mit Zickzack verziert und an jedem Handgelenk findet sich ein gleiches Thier. Dieser Körperschmuck, von dem das abgebildete linke Bein der erstgenannten Frau eine Anschauung gewähren mag, ist offenbar als Tätowirung



gedacht; ähnlich, aber minder reich findet sich solche Verzierung einige Mal an den Thrakerinnen dargestellt, die Orpheus erschlagen, am ähnlichsten Journal of Hellenic studies 9, 1888, Taf. 6, wo wir am rechten Oberarm wieder ein vierfüssiges Thier, allerdings sehr klein, finden. Auch auf der Münchener Vase werden wir Thrakerinnen zu erkennen haben; ich weiss keine bessere Deutung für sie als die Annahme, dass der Vasenmaler aus einer ausführlicheren Darstellung¹) von 'der wohlbezechten Bacchanalen Wuth, wie sie den Sänger Thraciens zerreissen' gedankenlos diese zwei Gestalten herausgegriffen und zu einer Art Handlung verbunden habe. Die Tätowirung ist uns als thrakische Sitte vielsach bezeugt,?) aber

Aufzählung dieser Darstellungen von Heydemann, Arch. Zeitung 26, 1868, S. 3 und Gruppe in Roschers Lexikon III S. 1184, dazu London E, 301. München 383.

<sup>2)</sup> Vgl. W. Tomaschek, Die alten Thraker I (Wiener Sitzungsber. 128, 4) S. 116. Wyttenbach zu Plutarch, De sera num. vind. 557 D (II S. 536, III

such sonst kam sie im Gesichtskreise der antiken Kultur vor.¹) Sextus Empiricus 1, 148 und 3, 302 (S. 34 und 168 Bekker) berichtet sie von den Aethiopen, Aegyptern, Sarmaten, von den letteren und den Dakern Plinius N. H. 7, 50. 22, 2, von den Syrern²) Pseudo-Lukian (Περὶ τῆς Συρίης Θεοῦ 59), von den Britanniern Herodian 3, 14, 7 (τὰ δὲ σώματα στίζονται γραφαῖς ποικίλαις καὶ ζφων παντοδαπῶν εἰκόσι) und Isidorus Hisp. Etymologiae 19, 23, 7. Nach Athenäus (11, 462 A: Κυλικρᾶνες δὲ λέγονται ὅτι τοὺς ὥμους κεχαραγμένοι κύλικας ἦσαν) müssten such in Lydien oder gar am Oeta Spuren dieses Brauches sich erhalten haben, wenn seine Etymologie nicht bare Willkür ist. Was Xenophon von den Mossynoiken berichtet, ist schon oben (S. 267) angeführt; dasselbe melden von ihnen Mela 1, 106 und Plinius N. H. 6, 11. Nach Strabo 7, 315 endlich tätowirten sich die Japoden ebenso wie die anderen Illyrier und die Thraker.

Zu diesen litterarischen kommen noch monumentale Zeugnisse. Auf der Vase des Pistoxenos in Schwerin<sup>3</sup>) ist die alte Sklavin, welche Herakles als Pädagoge geleitet, an den Füssen, vielleicht auch den Armen, tätowirt<sup>4</sup>); ob eine Thrakerin, ob eine andere Barbarin gemeint ist, wissen wir nicht. Für die ersteren sind die sonstigen monumentalen Belege schon erwähnt (S. 268). Was wir von solchen im übrigen anführen können, gehört Zeiten an, die S. 249 des Leipziger Abdrucks). Hörnes, Urgeschichte der Kunst in Europa S. 208 ff.

- 1) Vgl. ausser den weiterhin angeführten Stellen Jöst, Tätowiren, Narbenzeichnen und Körperbemalen S. 44. 102. Wissenschaftliche Mitteilungen aus Bosaien IV S. 506, über Tätowiren im allgemeinen noch H. Wuttke, Gesch. der Schrift I S. 79 ff.
- 2) Dass die dort genannten Δασύριοι Syrer sind ist klar; vgl. Nöldeke in dieser Zeitschrift 1871 S. 464. Uebrigens wird die Notiz: στίζονται δὲ πάντες, οἱ μὲν εἰς καρπούς, οἱ δὲ ἐς αὐχένας gut illustrirt durch den behannten Steckbrief zweier Sklaven, deren einer ein Σύρος ἀπὸ Βαμβύκης und ἐστιγμάνος τὸν δεξιὸν καρπὸν γράμμασι βαρβαρικοῖς ist (Letronne im Journal des savants 1833 S. 334). Das wird wohl eine solche superstitiöse Tātowirung sein, wie sie S. 266, 5 erwähnt sind und für welche die rechte Hand ja besonders oft genannt wird. Dass der Sklave wegen früheren Fluchtversuchs mit barbarischen Buchstaben gebrandmarkt worden wäre, ist mir trotz seines karischen Herrn weniger wahrscheinlich.
- 3) Annali 1871 Taf. F. Philologus 50, 1891, S. 190. Hartwig, Meister-schalen S. 376.
- 4) Vgl. Klein, Vasen mit Meistersignaturen 2 S. 150. Hartwig, Έρημαρίς άρχ. 1894 S. 126, 1.

weit vor der Epoche des Lysias liegen; Vollständigkeit im einzelnen ist also um so weniger nothig. Für Aegypter und Libyer1) hat Wiedemann (bei J. de Morgan, Recherches sur les origines de l'Égypte, Éthnographie préhistorique S. 221, vgl. S. 52) Belege zusammengestellt; vgl. auch Erman, Aegypten S. 316. Für die alten Phryger und Trojaner wird Körperbemalung wenigstens höchst wahrscheinlich gemacht durch die von A. Körte (Athen, Mitth. 1899) S. 34) besprochenen Thonstempel, welche den aus ligurischen Höhlenfunden bekannten und für die dortigen Bewohner in gleichem Sinne beweisenden verwandt scheinen2); dazu passt vorzüglich, dass nach Löschckes Beobachtung in den kleinen Deckeltöpschen i aus der Nekropole von Jortan (Comptes-rendus de l'académie des : inscriptions 1901 S. 810) Spuren rother Farbe erscheinen (Bons, 1 Inv. der Vasen 893. Würzburg Inv. H, 206), welche gestatten, Farbe als ihren ehemaligen Inhalt anzunehmen. Dass die vorgeschichtlichen Bewohner der Kykladen sich das Gesicht mit buntem Ornament : schmückten, scheint der Athen, Mitth. 1891 S. 46 (vgl. S. 58) abgebildete Marmorkopf zu lehren,3) zu dem sich ein Gegenstück jetzt 1 im Kopenhagener Nationalmuseum besindet: sür den Peloponnes beweist in dieser Epoche ähnlichen Körperschmuck die dort S. 52 abgebildete Figur; über die dem gleichen Kreise angehörigen Funde von Farbstoffen und Geräthen zum buntfarbigen Schmuck des

<sup>1)</sup> Auch der an Armen und Beinen tätowirte "Europäer" aus dem Grabe Setis I. (Perrot, Histoire de l'art I S. 796, darnach bei Hörnes, Urgeschichte der Kunst in Europa S. 31, 4) ist ein Libyer.

<sup>2)</sup> Die ganz abweichende Erklärung, welche Classical Review 1996 S. 140 für diese Stempel aufgestellt ist, hat mich nicht überzeugt. Die dert verglichenen, in Aegypten heute beim Bade verwendeten Thongeräthe, mit denen man die Sohle des Fusses abschabt (E. W. Lane, Manners and customs of the modern Egyptians II S. 41, in der deutschen Uebersetzung Zenkers H. S. 172 Taf. 42, B) sind, wie mich die Anschauung einiger durch F. von Bissing freundlichst besorgten Exemplare besser noch als Lanes Abbildung lehrt, gerade so gestaltet, wie ihr Zweck es verlangt: sie fällen genau die Höhlung der Hand, wens man die Fingerspitzen zusammenlegt. Es ist also leicht mit ihrer unteren, ebenen aber rauhen Seite den Körper zu reinigen. Das phrygische und troische Geräth, das mit den Fingerspitzen gegriffen werden muss, eignet sich deshalb und wegen seines unvollkommenen Brandes nicht zu solcher Manipulation.

<sup>3)</sup> Löscheke erklärt die rothen Striche allerdings für Wunden, die sich das Klageweib zugefügt habe, und Dragendorff ist geneigt sich ihm anzuschliessen (F. Hiller von Gärtringen, Thera II S. 122, 139).

Leibes berichtet Tsundas (Empusois apz. 1898 S. 185. 1899 S. 100. 104), und Blinkenberg hat (Mémoires des antiquaires du Nord 1896-1901 S. 45) mit Recht darauf hingewiesen, dass ein Theil dieser Funde nicht nur Bemalung, sondern wirkliche Tätovirung erschliessen lässt.1) Vielleicht stehen auch die von Tsundas is Syros so zahlreich gefundenen, flachen, pfannenartigen Thonzestwee mit dieser Sitte in Beziehung; sie werden zum Mischen der Farben mit Oel3) oder dergleichen gedient haben. Ihre reiche Verzierung auf der Unterseite verbietet, sie als wirkliche Psannen etwa aufs Feuer zu setzen, und die völlige Glätte der Innenseite zeigt, dass sie zur Aufnahme eines Stoffes bestimmt waren.3) Dana warde aber die von Tsundas (dort 1899 S. 92) mit Recht hervorgehobene unverkennbare Anspielung an die Formen eines weiblichen Körpers uns zu dem Schlusse drängen, dass in dem Bildwerk dieser Pfannen, vor allem dem Schiff und dem Spiralgeflecht, uns des beliebteste Motiv der Körperzierde jener Zeit erhalten ist. Denken wir uns aber Leib und Brust mit einem derartigen System meammenhängender Spiralen geschmückt, so erinnern wir uns mwillkürlich des goldenen Schmuckstückes aus dem fünsten mykeainchen Schachtgrabe (Schliemann, Mykenae S. 345), das die nackte Brust eines Mannes darstellt, die es auch bedecken sollte: seine reichen Ornamente könnten demnach gar als Wiedergabe der Wirklichkeit, nicht als willkürliche Zugabe erscheinen. Aber, obwohl noch ein anderes Denkmal mykenischer Kunst anscheinend Spuren der Körperbemalung zeigt, nämlich der Empueple apy. 1902 Taf. 1. 2 veröffentlichte Kopf aus Stuck, bei dem auf Wangen, Stirn und Kinn bunte Punktrosetten aufgemalt sind, so wage ich doch den anscheinend so nahe liegenden Schluss für die mykenische Zeit nicht zu ziehen. Auf anderen Darstellungen, wo man wohl eine Andeutung der Körperbemalung erwarten dürste, sehlt sie nach meiner Erinnerung und, was mehr Gewicht hat, nach

<sup>1)</sup> Vgl. auch Sophus Müller, Nordische Alterthumskunde I S. 261.

<sup>2)</sup> Bei Bemalung des Körpers ist dies Versahren sehr verbreitet, vgl. z. B. die von Frazer, Pausanias III S. 20 gesammelten Stellen.

<sup>3)</sup> Die Annahme, man habe sie mit Wasser gefüllt als Spiegel benutzt (Epoppeels åex. 1899 S. 92) scheint mir, obwohl mehrfach geäussert, doch höchst unglaubwürdig. Blinkenberg (Mémoires des antiquaires du Nord 1896—1901, S. 25) nennt das von ihm veröffentlichte Exemplar einen Deckel; das hönnte nach der Form richtig sein, nur vermisst man die zugehörigen Gefässe.

Tsundas Angabe (Έφημερίς άρχ. 1902 S. 7). Er möchte deshalb bei dem Kopfe, den er allein hierfür berücksichtigt, lieber die nur in der Kunst noch lebendige Nachwirkung früherer Sitte annehmen. Aber auch die Erklärung scheint mir möglich, dass es sich in beiden Fällen einsach um die Befriedigung des primitiven Ornamentirungstriebes handele, für den Hörnes (Urgeschichte der Kunst in Europa S. 31) einige Beispiele anführt, der aber auch in verhältnissmässig entwickelter Kunstübung noch wirkt,1) Für die mykenische Kunst ist ein thönernes Zweigespann aus Nauplia! (Athen, Mykenische Sammlung 3478) ein treffliches Beispiel, denn dort ist der Leib der Pferde mit dem beliebten Ornament der Meerschnecke überstreut, das die Rosse des heroischen Zeitalters doch in Wirklichkeit weder aufgemalt noch eingebrannt am Leibe 1 getragen haben können. So bleibt mir wie Tsundas zweifelhaft, ob ornamentale Körperbemalung im täglichen Leben der mykenischen Zeit noch üblich war, während sich in sakralem Brauch Ueberbleibsel der Sitte noch länger erhalten haben können. Darsuf hat Bosanguet (Annual of the British School at Athens, 3, 1896//, S. 66) hingewiesen, indem er die Sitte, Götterbilder und Triumphatoren roth zu schminken, heranzog. Ob schliesslich ein Rest von solch altem Brauch dann noch in den von Böhlau als Schöaheitspflästerchen angesprochenen rothen Fleckchen im Gesicht ionischer Schönen<sup>2</sup>) lebt oder ob wir hier nicht einfach den Versuch vor uns haben, die natürliche, meinethalben auch die kunstliche Röthe der Wangen auszudrücken, mag unentschieden bleiben.

Denn es ist Zeit zu unserem Elaphostiktos zurückzukehren.

Mitth. 1900 S. 52, 54,

<sup>1)</sup> Man vergleiche z. B. Gerhard, A. V. II Taf. 122 (Kanne des Kolchos, Berlin, Furtwängler, 1732). III Taf. 211, 4. 219, 3. 227, 2. 231, 1, wo die Oberschenkel der Krieger mit Spiralen, IV Taf. 260, 1, wo der Schenkel mit Punkten, Conze, Melische Vasen Taf. 2, wo er mit Rauten, Antike Denkmäler II Taf. 24, 7. 12, wo er mit Rosetten verziert ist, A. V. IV Taf. 317, wo der Hals der Vögel mit einem weissen Halsbändchen und einer rothen Punktreihe geschmückt ist (ähnlich Taf. 324, 1); Elite céramographique IV Taf. 62 ist der Fels mit goldenen Punktrosetten geziert, Taf. 81 mit schwarzen, und schliesslich ist doch jede ornamentale Stilisirung einer natürlichen Form und vor allem die Ausfüllung des Grundes mit Streuornamenten eine Aeusserung des gleichen Triebes. Auch die scheinbare Tätowirung auf den Thonmasken aus Chiusi, die Benndorf, Gesichtshelme (Denkschriften der Wiener Akademie 28) S. 340 besprochen hat, gehören trotz ihrer inhaltlichen Bedeutung hierhin. 2) Auf zwei Gefässen aus der Fabrik der Phineusschale; vgl. Athen.

Körperbemalung und vor allem Tätowirung, also unvergängcher, weil in die Haut eingestochener bunter Körperschmuck, sind m Gesichtskreis des klassischen Alterthums vielfach vorhanden. Besonders reich sind diese Verzierungen bei einigen Vasenbildern. hie Thrakerinnen darstellen (dem oben S. 268 wiedergegebenen Münchener und dem dort schon genannten J. H. S. 1888 Taf. 6 von der Akropolis), und hier gerade finden wir Hirsche verwendet.1) Darnach dürsen wir vermuthen, dass der Elaphostiktos des Lysias auch ein oder mehrere solcher Thierchen eintätowirt trug. In seiner Heimath war das ein Schmuck gewesen, auf den er stolz sein konnte (τὸ μὲν ἐστίνθαι εὐνενὲς κέκριται, τὸ δ' ἄστικτον grevéc. Herodot 5, 6), in Athen brachte der Schmuck ihm einen Spitznamen ein, der desto unangenehmer war, je unverkennbarer er auf barbarische Sitte hinwies. Ob der so Gekennzeichnete allerdings gerade Thraker war, ist nicht zu entscheiden. Die Thatsache. dess einige unserer Nachrichten speciell die Thrakerinnen als tätowirt hervorheben, spricht nicht dagegen, denn aus anderen<sup>2</sup>) ergiebt sich ja, dass auch Männer dort dieser Sitte huldigten.

Würzburg.

PAUL WOLTERS.

?

<sup>1)</sup> Unzweiselhaft ist das Bild auf dem abgebildeten Bein, die anderen Thiere sind weniger deutlich charakterisirt, nur verbietet der kurze, aufwärts gebogene Schwanz etwa an Pferde zu denken. Bei der Kylix von der Akrosolis habe ich früher (Athen. Mitth. 1888 S. 110) das Thier als Pferdehen sezeichnet, aber die sehr ausgesprochene Ueberhöhung des Kopfes soll doch wohl ein Geweih oder Hörner andeuten.

<sup>2)</sup> Z. B. Cicero, De off. 2, 25. Mela 2, 10. Ammianus Marc. 22, 8, 30. Artemidor 1, 8.

#### ZU HERONS AUTOMATENTHEATER.

In einem Berichte der Rivista di filologia XXIX (1901), 424-4 über Herons Automatentheater (Il teatro automatico di Erone d'Al sandria) hat A. Olivieri darzuthun versucht, dass Herons Autor nur theoretische Bedeutung habe und practisch unausführbar e Ausser den bekannten Lücken und Interpolationen wird zu d Zwecke darauf hingewiesen, dass Heron es unterlassen habe, be fahrenden Automaten die Verbindung (legame) zwischen den ! wegungen des Radkastens, d. h. der Hin- und Rückfahrt des Au maten und den Einzelbewegungen am Orte, sodann die gegenseit Verbindung der Einzelbewegungen und das was ihre Aufeinang folge bestimmt zu bezeichnen. In Cap. 17 und 18 fehle beit in Cap. 19 sei zwar, wenn auch ohne Erläuterung des verbind den Mechanismus, eine Verbindung zwischen den Bewegungen und rückwärts und denen am Orte angedeutet, aber auch ( fehle das Verhältniss (relazione) der Einzelbewegungen unter ander und die Angabe, wovon ihr Beginn bestimmt würde (da sia determinato l'iniziarsi dei singoli movimenti su luogo S. 4; Cap. 19 rühre wahrscheinlich von einem Interpolator her, der (in Cap. 17 und 18) fehlenden Angaben habe erganzen wol. aber es in unzureichender Weise gethan habe. Er habe die gänzung auf den Rand geschrieben, von dort sei sie durch ei nicht sachkundigen Schreiber unter Zusügung von αλλως in Text gesetzt (a. a. O. S. 432). Schon das letret am Schlusse Hss. habe auf eine solche Lücke hinweisen sollen.

Hiernach muss es scheinen, als hätte Heron über die bringung der Einzelschnüre überhaupt keine Angaben gema Thatsächlich hat er aber nicht nur im allgemeinen darauf I gewiesen, dass auch die Einzelschnüre mit dem (einzigen) Betriegewichte verbunden waren, sondern er ist wiederholt bei Einzelapparaten darauf zurückgekommen. Damit ist denn a gesagt, dass das Bestimmende, d. h. die treibende Kraft, auch

die Einzelbewegungen dasselbe Betriebsgewicht war, welches auch die automatische Hin- und Rückfahrt durch sein langsames Sinken berbeisührte. Man darf nämlich nicht vergessen, dass das Gewicht auch während des Haltens thätig ist; die Unterbrechung der Fahrt erfolgte durch die lockeren Schnurlagen an der Radachse, die von dem Gewichte in derselben Zeit nach und nach gespannt wurden, in welcher es die Einzelbewegungen durch Anziehen der Einzelschnüre aussührte. Erst wenn sämmtliche Einzelbewegungen zu Ende waren, war die genau abgepasste lockere Schnurlage völlig gespannt, so dass nun bei weiterem Sinken des Betriebsgewichts der straff gewickelte Theil der Hauptschnur in entgegengesetzter Richtung angezogen und damit die Rückfahrt herbeigeführt wurde. Das vermisste Band zwischen den Bewegungen von Ort zu Ort und denen am Orte selber ist also in Wirklichkeit das eine Gewicht. Ich finde daher in dieser Hinsicht weder eine Unklarheit noch eine Lucke, also auch für niemanden eine Nöthigung etwas zu ergänzen.

Den erwähnten allgemeinen Hinweis finden wir Autom. 346, 15: αί δὲ ἐχ (= ἐχτὸς) τῆς πορείας χινήσεις γίνονται πασῶν τῶν σπάρτων προσηγχυλωμένων μέν τοίς χινουμένοις δργάνοις, άποδεδεμένων δε είς την λείαν, ferner 348, 2: ή λεία . . . έπισπωμένη έχαστην σπάρτον, 348, 5: αὶ ὑπὸ τῆς λείας ἐλκόμεναι σπάρτοι πασαι κτέ. Dass 346, 15 die Einzelbewegungen am Orte und nicht etwa die Bewegung vor- und rückwärts gemeint sind, beweist der Umstand, dass die letztere bereits 346, 7 ff. erledigt ist, weshalb auch das ex entweder im Sinne eines extòc wie 380, 14 zu fassen oder geradezu durch έχτὸς zu ersetzen ist. Die aoyaya können also nur Vorrichtungen wie die tanzenden Bacchantinnen oder die Spenden des Dionysos u. a. sein. Specielle Hinweise über die Verbindung der Einzelschnüre mit dem (einzigen) Betriebsgewichte stehen 382, 4 beim Altarfeuer: ἀποδεδόσθω είς την λείαν1) σπάρτος (d. h. die an das Kettchen ηθα geknupfte Schnur), sodann 384, 23 bei der Bacchusspende σπάρτου ἀποδεδομένη(ς) είς την λείαν.

An Stelle der Bewegung von Ort zu Ort tritt beim stehenden

<sup>1)</sup> Olivieri S. 432 scheint es für möglich zu halten, dass Heron rein theoretisch (come sistema di studio) für jeden Einzelspparat (ogni automa) einen Gewichtskasten für sich (un cassettone a se) vorausgesetzt habe. Ist das wirklich Olivieris Meinung, so hat er Heron allerdings missverstanden. Es müsste sonst 346, 18 sis täs laias stehen.

Automaten das wiederholte, durch eine horizontale Achse vermittelte Oeffnen und Schliessen der Thüren. Es wird dabei 346, 18 ff. 420, 19 ein einziges Betriebsgewicht wie oben vorausgesetzt, welches auch hier die Einzelbewegungen herbeisührt. Und es sehlt nicht an Hinweisen über die Verbindung der Einzelschnüre mit dem einen Betriebsgewichte wie 424, 22: ἡ σπάρτος (nämlich in der Scene der zimmernden Achäer) . . . ἀποδοθήσεται τῆ λεία, 430, 14 f.: τὴν σπάρτον τὴν προσδεδεμένην τῷ περόνη, ἀποδεδομένην δὲ εἰς τὴν λείαν (bei den niederrollenden Prospekten), serner 436, 16 und 446, 9.

Von wo also die Einzelschnüre ausgingen und in Betrieb gesetzt wurden, ist hiernach klar. Speciellere Angaben darüber konnten sich etwa auf die Länge beziehen. Die lehnt aber Heron z. B. für die nach der Radachse gehende Hauptschnur 376, 7-8 ab, das musse die Praxis selber lehren. Auch wird man die Verwendung von Leitrollen, Achsen, Wellen, lockeren Schnurlagen und dergl. ins Auge fassen müssen. Davon ergiebt sich manches aus den Einzelvorrichtungen selber, z. B. aus Fig. 94c bezw. 94s S. LV und 387, einzelnes wird wenigstens angedeutet wie 348, & Die Richtung der Einzelschnüre ergab sich von selbst aus der Lage des Betriebsgewichts und der Einzelvorrichtungen. Soweit die Lage zugehöriger Rollen und Achsen nicht bei den Einzelapparaten erwähnt wird, war vielleicht eine bestimmte Stelle nicht vorgesehen. Es genügte, da sie nicht gerade weit von einander und in ziemlich gleicher Höhe liegen mussten, wenn sie sich gegenseitig nicht hinderten. Das ist eigentlich selbstverständlich; gleichwohl hat Heron an dergleichen 436, 19 gelegentlich der Wandeldecoration erinnert (ἀνεμποδίστως χινείσθαι). Schliesslich ergab sich die Zahl der Einzelschnüre von selbst aus der Zahl der Einzelbewegungen, nur dass wir allerdings gern wissen möchten, welche unter den Einzelschnüren lockere Schnurlagen hatten und dadurch zwei verschiedene Bewegungen mit Unterbrechung herbeiführten. wie das für die beiden Tänze feststeht (396, 3) und für die Spenden so gut wie sicher ist (S. LVI). Dürsten wir auch bei den andern Doppelbewegungen, z. B. bei dem Altarfeuer und dem Erschallen der Cymbeln und Trommeln derartiges annehmen, so würde sich die Zahl der Einzelschnüre vielleicht auf sechs reduziren. Ob in Bezug hierauf etwa einige Notizen ausgefallen sind, steht dahin. Die Einzelschnüre scheinen von den Apparaten in verschiedenen

zenau abgepassten Längen, je nachdem sie früher oder später in Thatigkeit traten, direct nach dem Betriebsgewichte geleitet zu sein. Wenn sie von diesem aus sich gleich nach verschiedenen Richtungen verbreiteten und straff gespannt waren, mochte die Gefahr. dass sie sich verwickelten, nicht allzu gross sein. Bestand sie aber überhaupt, so sind darauf vielleicht die Fälle zurückzuführen, in denen z. B. der sahrende Automat versagte (342, 2). Praktischer wire es vermuthlich gewesen, wenigstens beim sahrenden Automaten, wenn die Einzelschnüre nicht sämmtlich unmittelbar vom Betriebsgewichte ausgingen, sondern sich erst von einer längeren und stärkeren, an das Gewicht geknüpften, gemeinsamen Zugschnur abzweigten, die zum mindesten so lang war, dass die erste Einzelschnur erst in Thätigkeit trat, wenn der Automat hielt. wegungen am Orte folgten dann schnell aufeipander, und die Aufginanderfolge regelte sich natürlich durch die genau abgepassten verschiedenen Längen der straffgespannten Theile bezw. der lockeren Schnurlagen von selbst. Aber nur bei langer Hinfahrt durfte man sich von einer derartigen Zugschnur einigen Vortheil versprechen. Im allgemeinen wird man sich die Einzelschnüre überhaupt nicht alku lang denken dürfen.

Sind hiernach also auch mehrere Punkte vorhanden, die dem Zweifel Raum lassen, so kann man sich doch im wesentlichen von den Einzelbewegungen eine Vorstellung machen, und es ist schwerlich richtig, zu sagen, es liege hier eine erhebliche Lücke vor (lacuna assai rilevante S. 432). Das leinet am Ende der Automaten kann nur besagen wollen, dass am Schlusse etwas fehle,¹) keineswegs dass in mitten der Schrift das Wichtigste ausgefallen sei (so meint wohl Olivieri S. 431). Glauben die Schreiber, dass mitten im Text eine Lücke sei, so pflegen sie das leinet auch dorthin zu setzen, wie z. B. 414, 22 in einigen Hss. Zugleich lehrt letztere Stelle, dass es mit einer solchen Bemerkung nicht immer etwas auf sich hat, da sie hier geradezu falsch ist.

Dass Cap. 17/18 und Cap. 19 so ganz ohne Zusammenhang wären und 400, 14 das  $\tilde{\alpha}\lambda\lambda\omega_S$  in der Lust schwebe, kann ich nicht finden. Die in 17 und 18 erwähnten Vereinsachungen des Mechanismus beziehen sich vorzugsweise auf das Fahren: 396, 20  $\tau \tilde{\eta}_S \tau o \tilde{v} \pi \lambda \iota v \vartheta lov \pi o \varrho \epsilon \iota \alpha_S$ , 396, 22. 400, 3  $\mu \tilde{\eta}_X o_S \tau \tilde{\eta}_S \pi o \varrho \epsilon \iota \alpha_S$ .

<sup>1)</sup> Oder soll es auf die fehlende Beziehung von διαλλάσσονται hinweisen?

Dabei bleibt dem aufmerksamen Leser sicher bewusst, dass es sich bisher immer nur um ein einziges, ununterbrochen thätiges Betriebsgewicht handelt. Wenn nun Cap. 19 zeigen will, dass die Entπορεία¹) und ἀποπορεία sich auch durch ein Betriebsgewicht ausführen lässt, dessen Thätigkeit während des Haltens unterbrochen wird, wosern nur für die Einzelbewegungen ein zweites Betriebsgewicht eingesetzt wird, so wird es mir schwer, geradezu an einen Gedankensprung zu glauben. Die monela ist doch thatsachlich ἄλλως, als im Vorhergehenden anzunehmen ist. Und wird nicht auch der Beginn der έξωθεν (της πορείας) κινήσεις, d. h. der Bewegungen am Orte, αλλως als vorher, d. h. durch ein zweites Betriebsgewicht, eingeleitet? Viel schwerer als die von Olivieri vermissten Details über die Einzelbewegungen wiegt hier das Fehlen von Angaben über die Verbindung zwischen dem Betriebsgewichte für die mopela und dem für die Bewegungen am Orte. Der Verfasser von Cap. 19 kann also gar nicht die ihm von Olivieri zugeschriebene Absicht, nämlich angebliche Lücken auszufüllen, gehabt haben. Vielmehr könnte hier der Autor nur anhangsweise einen summarischen Hinweis auf einen älteren Typus eines sahrenden Automaten gegeben haben, ohne in irgendwelche Details des obne Zweisel complicirten Mechanismus einzugehen, weil er ihn selber dem einfacheren Automaten mit einem Betriebsgewichte nachsetzen möchte. Dass jener complicirt war, ist eine natürliche Folge der Verwendung von zwei Betriebsgewichten. Bei zwei so verschiedenen Bewegungsgruppen zunächst an zwei Betriebsgewichte zu denken, ist aber vielleicht das Näherliegende, also ist der entsprechende Automat der ältere. Die Querfurthsche Reconstruction scheint mir aber Olivieris Tadel (S. 435) nicht zu verdienen. Jedenfalls ist ihr Zweck erreicht, die Möglichkeit einer derartigen Vorrichtung, wie sie Cap. 19 andeutet, darzuthun. Dass die Reconstruction Heronischen Prinzipien entgegenstehe, hat Olivieri zwar behauptet, aber nicht bewiesen. Oder verwendet sie etwa Mittel, die nicht auch Heron kennt?

<sup>1)</sup> Es darf nicht verschwiegen werden, dass die Wendung η τε δπιπορεία καὶ ἡ ἀποπορεία sich nur in Cap. 19 findet (400, 14. 21). Sonst heisst es η τε πορεία καὶ ἡ ἀποπορεία 354, 10. 16. 358, 7. 380, 12. Ebenso nur 402, 21 (Cap. 19) ἐπιπορεύεσθαι. Ein derartiger Wechsel im Ausdruck braucht, wenn er überhaupt Bedeutung hat, nicht immer auf Interpolation hinzuweisen, sondern kann auch mit den Quellen des Autors zusammenhängen.

Für die Behauptung aber, dass Herons Automatentheater, obgleich in der Theorie sinnreich erdacht, in der Praxis unausführbar (inattuabile nella pratica) gewesen sei, scheint mir der Beweis nicht erbracht, selbst wenn Cap. 19 trotz alledem einem Interpolator gehören sollte. Die bekannten Lücken ferner, von denen einzelne, wie die fehlende Beschreihung des Apparates für das Erscheinen der Athene, Herons Vergesslichkeit zur Last fallen dürste, die wirklichen Interpolationen und mancherlei Unebenheiten des Textes können es auch noch nicht darthun. Es bleibt noch Echtes genug übrig. Nun ist es freilich eine heikle Sache, mit gleicher Zuversicht das Gegentheil wie Olivieri behaupten zu wollen, obwohl ich persönlich noch jetzt der Ansicht zuneige, dass der Automat technisch aussührbar ist. Eine Entscheidung kann hier meines Erachtens nicht der Schreibtisch, sondern nur eine Werkstatt bringen, in der eine ungewöhnliche Geschicklichkeit waltet.

Helmstedt. WILHELM SCHMIDT.

# ZWEI LISTEN CHIRURGISCHER INSTRUMENTE.

Im Codex Parisinus latinus 11219, einer Pergamenthandsche IX. Jhs.,') steht fol. 36° folgendes Bruchstück:

Incipiunt ferramentorum nomina.

Necesse est universorum ferramentorum nomina dicere ita. milarium flebotomum cacias pteriotimum paracen teter mele spe mele auriscalpium diripinum et copetis xyster meningo filax granister fenicus parastoleus angistrum sarcolabon ostanaboleos ostea et folocus perixister macherium malium triclolabon ostalmos tiblefarocatochon antiboladium acus epicopon rinuspatium rinotor rizoagra odontagra odontoxister mascalolabeos pliroprister nabosyringotomum litothomum methrochites cefaloclases enbriotomum oster cestros peribabeos prasia calamiscos quiatiscos otemquites bastes glossocathocon stafilotomon fisiter aridin pionin tripanin staj cautes antiothomon olypoxyster tetrafixos incliridium nasticium tarium psallidium.

Eine ähnliche Liste, die jedoch umfangreicher und alphabeti geordnet ist, hat Fr. R. Dietz in seiner heute sehr seltenen Hal tationsschrift aus dem Laurentianus gr. LXXIV 2 (Perg. Hs. XI. Jhs.) veröffentlicht<sup>2</sup>); der Titel lautet: ὀτόματα τῶν ἰαι κῶν ἐργαλείων κατὰ στοιχεῖον, ἃ ἐν ταῖς χειρουργίαις χιμεθα (χρω die von mir nachverglichene Handschrift, οἰς .. χιμεθα Dietz). Die beiden Zusammenstellungen sind unabhängig einander, was sich u. a. auch daraus ergiebt, dass mehrmals eine Liste das Deminutivum eines Namens giebt, der in der ander

<sup>1)</sup> Vgl. Delisle, Inventaire des manuscrits Latins p. 114.

<sup>2)</sup> Severi iatrosophistae de clysteribus liber ad fidem cod. manuscunici Florentini primum graece editus (Regimontii Prussorum 1836) im An S. 46—48. Durch Vermittelung A. Brinkmanns hat mir Herr Dir. Dr. Bo ein überzähliges Exemplar der Königsberger Universitätsbibliothek gütigst Verfügung gestellt.

austritt; aber sie treffen natürlich in zahlreichen Artikeln zusammen. Es scheint daher, um die Nachprüfung zu erleichtern, am zweckmässigsten, in drei Columnen die griechische und die lateinische Ueberlieserung sowie die herzustellenden Formen nebeneinander zu stellen; Accente und Spiritus der Florentiner Handschrift bleiben, als für uns nicht verbindlich, fort. Die Identification der Namen mit den zahlreichen antiken Instrumenten, die in Pompeji und anderwärts zu Tage gekommen sind, muss den Medizinern überlassen bleiben, aus deren Kreise neuerdings sehr nützliche Arbeiten über diesen Gegenstand gekommen sind 1); die vorliegende Publication erhebt keinen weiteren Anspruch als den, die sachlich und sprachlich gleichmässig interessanten Listen nach den Handschriften vormlegen.

| Lesung des<br>Laur. gr. 74, 2: | Lesung des<br>Paris. lat. 11219: | Herzustellen ist:       |
|--------------------------------|----------------------------------|-------------------------|
| σχιστρα                        | angistrum                        | ἄγχιστρα                |
| ware                           | vgl. acus                        | άχίς                    |
| αίτα <b>οιο</b> λ              | fehlt                            | fragl.; ἀχονάδιον Dietz |
| υτιβολαδιον                    | antiboladium                     | άντιβολάδιον            |
| τ μ'<br>110 <b>τ</b> ο         | antiothomum                      | ἀντιοτόμον (?)          |
| ιποπτρα                        | feblt                            | αντόπτοα                |
| αξυστηρ                        | fehlt                            | ά (πο )ξυστή ο          |
| abit                           | aridion                          | άρίς und άρίδιον        |
| φ<br>βλεβοτομο <del>ν</del>    | fehlt                            | βλεφαροτόμον            |
| φ τχὶ<br>βλεφοοχα              | blefarocatochon                  | βλεφαροχάτοχον          |
| βουγλωσσον                     | fehlt                            | βούγλωσσον              |
| γίωσσοχατοχον                  | glossocathocon                   | γλωσσοχάτοχον           |
| γραμιστηρ                      | grammister                       | γραμμιστήρ              |
| διαστολευς                     | fehlt                            | διαστολεύς              |
| διπυρινον                      | diripinu <b>m</b>                | διπύρηνον               |
| διοπτρα                        | fehlt                            | διόπτρα                 |

<sup>1)</sup> Dr. P. Hamonic, La chirurgie et la médecine d'autrefois d'après une première série d'instruments anciens renfermés dans mes collections (Paris 1900). Dr. V. Deneffe, Le speculum de la matrice à travers les âges (Auvers 1902). Aeltere Litteratur bei Daremberg-Saglio, Dict. des antiquités unter "Chirurgie" und "Médecin"; Gurlt, Geschichte der Chirurgie I 313 f. 505 f. nebst Tafel I—III; Bloch in Neuburger-Pagels Handbuch d. Geschichte d. Medizin I 554 Anm. 2.

διοστηρ εγκοπευς εθερολογος εμβουουλκος εμβρυοτομον εμβουοθλαστης εμβουοσφακτης eyetho εντεφυλαξ επιχοπιον επιχρουστιον xaGerno χαλαμισχος χασια χεστωρ χαυλοχλυστηρ χυαθισχος χλυστηο κυνοραφον λαβις λεπταριον λεπτομηλη λιθοτομον μαχαιριον μασχολαβες μηλη μηλοτις μηνιγγοφυλαξ μητραγυχτης μητρεγχυτης οξια οξυλαβιδιον οδονταγρα οδοντοξυστης οσταγρα οστεγχυτης οσταναλαβες

dioster etcopetis fehlt fehlt enbriotomum fehlt fehlt fehlt felilt epicopo fehlt fehlt calamiscos cacias cestros fehlt quiatiscos fehlt feblt fehlt fehlt fehlt litothomum macherium mascalolabeos mele fehlt meningo filax fehlt metrochites fehlt fehlt odontagra odontoxister osteagra fehlt

διωστήρ **ἐχχο**στεύς έθειρολόγος έμβουουλκός έμβουοτόμον έμβουοθλάστης **ἐμβουοσφάχτης** EVETHO ἐντε(ρο)φύλαξ **ἐπίχοπον ἐπικρούστιον** χαθετήο χαλαμίσχος χατιάς χέστρος **χαυλοχλυστήο** χυαθίσχος χλυστήρ χυνορράφιον λαβίς λεπτάριον λεπτομήλη λιθοτόμον μαχαίριον μασχαλολαβεύς μήλη μηλωτίς μηνιγγοφύλαξ μητρανύχτης μητρεγχύτης δξεῖα δξυλαβίδιον όδο**ν**τάγρα όδοντοξυστήρ 1) όστεάγρα od. όστάγρι δστεγχυτης ο σταναλαβεύς

feblt

οδοντοξύστης hát bei Pollux IV 181 die Hs. A; οδοντοξέστης di anderen.

οφθαλμοστατης παραχεντηριος

παραστολευς
περ : ξυστης (sic)
περιλαβες
πλευροπρη
πολυσφακτης
πριον
πρασια
περυγοτομο
πυαλος
πυουλχος
ραφιδες
ρινη το ρινιον

εινοσπαθιον
σαλπιν
σαρκολαβον
σμηλα
σιφων
σκυθομηλη
σκηνοραφιον
σπαθομηλη
σταφυλολαβις
σταφυλοτομον
στοματ
συριγγοτομον
τετραπιαλος
τουπανον

τοιχολαβον υπερβιβαστης φλεβοτομον χαραττης χυνικις ψαλις ostalmostater paracenteter

parastoleus

perixister
peribabeos
pliroprister
fehlt
pionin
prasia
pteriotimum
fehlt
fehlt
vgl. acus

rinuspatium

rinotorine

fehlt
sarcolabon
vgl. hismilarium
fehlt
fehlt
spatomele
fehlt
stafilocautes
stafilotomon
fehlt
syringotomum
tetrafixos
tripanin

triclolabon
vgl. epibastes
flebotomum
fehlt
fehlt
psallidium

ο σθαλμοστατήρ παραχεντητήριος und παραχεντητήρ παραστολεύς περιξυστήρ περιλαβεύς πλευροπριστήρ πολυ (πο) σφάκτης πρίων und πριόνιον πρασιά (?) πτερυγοτόμον πύαλος πυουλχός **φαφίδες** δινοτορίνη und δινοτορίνιον δινοσπάθιον

fraglich
σαρχολάβον
σμίλα und σμιλάριον
σίφων
fraglich
σχηνορράφιον
σπαθομήλη
σταφυλολαβίς
σταφυλοχαύστης
σταφυλοτόμον
fraglich
συριγγοτόμον
fraglich
τρύπανον und τρυ-

πάνιον τριχολάβον ὑπερβιβαστήρ φλεβοτόμον χαράκτης χοινικίς ψαλίς und ψαλίδιον

# 284 H. SCHOENE, ZWEI LISTEN CHIRURG. INSTRUMENTE

auriscalpium xyster fenicus ostanaboleos et folocus malium rizoagra naboleus cefaloclases otemquites epibastes fisiter olypoxyster incliridium nasticium deltarium

auriscalpium 1) ξυστήρ viell. σφηνίσχος οσταναβολεύς fraglich fraglich διζάγρα άναβολεύς κεφαλοκλάστης ώτεγχύτης viell. ἐπιβιβαστής φυσητήρ πολυποξυστήρ viell. Eyzerpidiov 1) ναρθήκιον δελτάριον

Charlottenburg.

H. SCHOENE.

<sup>1)</sup> Griechisch heisst das ωτογλυφίε: Pollux IV 181.

<sup>2)</sup> Isidor Etymolog. IV 11 (de instrumentis medicorum). Enchiridiam dictum quod manu adstringitur, dum plurima contineat ferramenta, pie enim graece manus vocatur.

# JEBER DIE HANDSCHRIFTEN DER SILVEN DES STATIUS.

In meiner Dissertation (Leipziger Studien XX S. 1—144) habe h dargelegt, dass für die Textgestaltung der Silven des Statius e von Poliziano im Liber Corsinianus eingetragenen Noten als ollständige Collation des Codex Poggii, d. h., wie mein Lehrer Lehren wachsmuth (ebenda S. 203 ff.) nachgewiesen, der von Poggio in ler Nähe von Constanz gefundenen alten Handschrift, neben dem latritensis zu Grunde zu legen ist. Dem gegenüber sucht Fr. Vollner im letzten Heft dieser Zeitschrift (XXXVIII S. 134—139) die lichtigkeit des von mir bekämpsten Standpunktes der Klotzschen lettausgabe zu vertheidigen. Warum ich jedoch von der Berechtigung seiner Ausführungen mich nicht habe überzeugen können, will ich hier kurz darlegen.

Zunächst bringt Vollmer Einwände gegen meine Beweissühnug, dass der Matritensis aus einer Handschrift des 15. Jahr-Während er zwar Klotz' Behauptung, bunderts abgeschrieben ist. in Matritensis sei die für Poggio in der Schweiz gefertigte Abwhilt des dort gefundenen alten Codex, in der "Deutschen Litteraturwitung 1900 Sp. 2148 als sicher vertrat, jetzt aber nach meinen gengründen als "natürlich kaum sicher erweisbar" bezeichnet, neint er doch, die Verwechslungen von c und t, n und u, m und od. dgl., e und o könnten sehr wohl alle dem Schreiber des latritensis zur Last fallen. Dem widerspricht jedoch die sehr rosse Anzahl von Verwechslungen: allein im Klotzschen Apparat fird c und t 60 mal, e und o 22 mal, n und u 42 mal, m und in wer ni oder dergl. etwa 100 mal als verwechselt mitgetheilt; dazu lommt aber noch die sicher nicht geringe Anzahl der Fälle, die klotz, da sie ja sonst keinen Werth haben, nicht angegeben hat (vgl. S. 7/8, 12 meiner Dissert.). Da nun die Photographie in der blotzschen Ausgabe zeigt, dass der Schreiber von M in seinem Ductus cund t, e und o, n und u scharf unterschieden hat, so ist aus der grossen Menge von Verwechslungen klar, dass sie durch die Schriftzüge der Vorlage veranlasst sind. Wenn ich auch selbstverständlich meine, dass nicht jeder einzelne Fall durch den Ductus der
Vorlage verursacht sein muss, so kann doch die ganze grosse Masse
jener Verwechslungen nicht anders erklärt werden als dadurch,
dass der Matritensis aus einer Handschrift des 15. Jahrhunderts
stammt.

Obwohl Vollmer dies ja auch so halb und halb zugiebt, bezweifelt er trotzdem, dass Poliziano den Codex Poggii, den collationirt zu haben er ganz ausführlich bezeugt, wirklich in den Händen gehabt habe. Das einzige Argument, das Vollmer vorbringen kann, ist die Behauptung, der Vers I 4, 86°, von dem Poliziano bezeugt hic versus deest in libro uetustissimo poggij qui e germania in Italiam est relatus, sei echt. Als Beweis dafür soll die Behauptung dienen, hier sei ein paroemiacus doppelt geschrieben und habe einen anderen von seiner Stelle verdrängt. ist ja freilich bekannt genug, dass überhaupt ein beliebiges Zeilenoder Versstück nicht selten in der nächsten Zeile aus Versehen nochmals geschrieben worden ist und dabei ein etwa ebenso grosses Stück des echten Textes verdrängt hat. Aber dann pflegt doch meist das Vorkommen desselben Wortes in beiden Zeilen die Veranlassung zur Dittographie zu sein und das dittographirte Stück an erster Stelle mit Recht, an zweiter Stelle fälschlich zu stehen. Beides ist auch in dem von Vollmer als besonders passend angeführten Beispiele Culex 26. 27 der Fall, keins von beiden aber hier.

Noch übler aber steht es um Vollmers Behauptung, wenn wir uns seine Ergänzung des angeblichen Verlustes ansehen: Er giebt mir zu, dass Klotz' Ergänzung (sed quid tua, Gallice, facta) attollam cantu versehlt ist, und ergänzt (nec oportet lauriger ipse) ettollam cantu. Das ist doch sachlich völlig dasselbe, wie was Klotz glaubte einfügen zu müssen. Zu den gegen eine solche Ergänzung von mir S. 34/5 geltend gemachten Gründen, gegen die Vollmer nichts hat vorbringen können, kommt noch ein weiteres Argument: von V. 83—88 spricht Apoll zu Aesculap, den er bewegen will, den Rutilius Gallicus zu heilen, von dessen Kriegsthaten in Afrika:

Libyci quid mira tributi

obsequia et missum media de pace triumphum laudem et opes? tantas nec qui mandauerat ausus expectare fuit. Wenn wir nicht annehmen wollen, dass der Gott seine eigenen Gedanken in demselben Augenblick, in dem er sie ausspricht, schon vergessen hat, können wir Vollmer nicht glauben, dass Apoll, sechdem er V. 83 ff. gesagt hat, es sei nicht nöthig, des Rutilius löbysche Erfolge zu loben, in demselben Athem hinzufügen soll, es sei nicht nöthig, diese Erfolge zu besingen. Wie schön passt hingegen unmittelbar auf den Gedanken, dass selbst der Kaiser so grosse Erfolge in Afrika nicht erwartet habe, die Ausführung, es freuten sich über dieselben namentlich auch die Geister derer, die einst in den für Rom so überaus unglückseligen Kämpfen mit Afrika gefallen seien. Wer aber wird mit Vollmer daran denken, die Geister der im Hannibalischen Kriege Erschlagenen brauchten unter Umständen erst der Verherrlichung von Rutilius' Thaten durch Apoll, um sich über sie zu freuen!

Auch bei diesem neuen Versuch Vollmers, den interpolitten Vers 86° zu retten, zeigt sich nur, wie unmöglich es ist, in den lackenlosen Gedankengang dieser Stelle noch einen Gedanken einzusticken.

Das also war Vollmers Argument gegen die Collation des Codex Poggii durch Poliziano. Dieselbe wird ja auch noch durch eine ganze Reihe von Thatsachen, die ich in meiner Abhandlung ererterte, bewiesen. Drei der wichtigsten muss ich hier wiederholen:

I 2, 147 für nitidis hat M uiridis, Poliziano hat uiridis der editio princeps durchstrichen und darüber geschrieben at ut nitidis.

IV 3, 81 für seruitusque hat M scruitusque, nach Souter structusque, Poliziano hat zu dem gedruckten Vers sed grates ego strictiusque tanti an den rechten Rand geschrieben: .Do. strictus atque tanti est | poggi vetus liber | Sic  $\dagger$  struitusque tanti est |  $\acute{c}$  seruitus. Dies Alles sammt dem gedruckten Vers hat Poliziano durchgestrichen und an den linken Rand geschrieben: Sed grates ago seruitusque tanti est .pog.

V 3, 219 für Quam tuus hat M Quam tuus, nach Souter Quam unis, Poliziano āti. Quam tuus . c. tuisque | . Do. Qualis et. Das t in tuus hat Poliziano uncial gemalt.

Diese drei Einträge Polizianos, namentlich der zu IV 3, 81, zeigen ganz handgreiflich, dass ihm dieselben Schriftzüge vor Augen lagen, aus denen die im Matritensis stehenden Lesarten entstanden sind. Nichtsdestoweniger glaubt Vollmer, diesen Beweisen entgehen zu können.

Bei der ersten Stelle bestreitet er die Richtigkeit meiner Lesung, die ich ganz ausdrücklich im Gegensatz zu Vollmers Angabe publicirt habe (vgl. S. 75), nachdem ich Vollmers und meine Collation mehr als einmal mit den Heidelberger Photographien verglichen hatte. Da Vollmer den Codex nicht abermals eingesehes hat, so kann ich mich begnügen, das Zeugniss eines Jeden anzurufen, der im Codex nachsehen will. Die Randbemerkung . ant. viridis stammt nicht von Poliziano, sondern von derselben Hand, die sowohl öfters in den Silven (so zu I praef.) als auch auf den leeren Seiten 188 und 188' Stellen aus römischen Dichtern, namentlich Martial, eingetragen hat. Das beweist sowohl der ganze Ductus, namentlich die eigenartige Form von r, als auch die ganz tiefschwarze, dicke Tinte. Es wird Vollmer nie gelingen, auch nur eine einzige Note A\* aufzuweisen, die mit dieser Tinte geschrieben Die Tinte aller Noten A\* ist ganz einheitlich wässerig und zerflossen und niemals erscheint sie in Folge frischen Eintauchens beträchtlich kräftiger oder weniger zerlaufen. Damit fällt auch Vollmers schon an sich sehr künstliche Deutung der Einträge an dieser Stelle.

Die beiden anderen Beweisstellen, IV 3, 81 und V 3, 219, sucht Vollmer dadurch zu entkräften (S. 136 Anm. 2), dass er zwar an der Richtigkeit meiner Lesungen nicht zweifelt, aber an der von Krohn und Souter. IV 3, 81 liest Krohn scruitusque, Souter structusque, V 3, 219 Krohn suus, Souter unis. Was ist da sicherer, als dass sich im Matritensis seruitusque (IV 3, 81) und tuus (V 3, 219) auch "bei einigem guten Willen" nicht lesen lässt.

Die Beweiskraft jener drei Stellen I 2, 147. IV 3, 81. V 3, 219 bleibt also von Vollmers Angriffen völlig unerschüttert.

Ob bei den Noten A\* ganz neue Lesarten zu Tage kommen oder nicht, ist gegenüber Vollmers Bemerkungen S. 136/7 für unsere Frage völlig indifferent. Zudem ist es für die Wiederherstellung des Textes keineswegs so ganz gleichgiltig, dass z. B. I 4, 88 gegenüber der Lesart des Matritensis laeta mit ligirtem & Poliziano laeta und lacera bezeugt und V 5, 24 m .... gegen n: .... in M (was Vollmer bei seiner Zusammenstellung nicht angiebt). Ausserdem aber haben wir ja (S. 80—109 meiner Dissert.) gesehen, dass sich aus den Noten A, d. h. der ganzen übrigen Collation Polizianos, gar manches anders ergiebt, als wir aus M allein erschliessen könnten.

Was nun aber die Noten A betrifft, über die man so lange in Unklaren geblieben ist, so spricht Vollmer einmal von meiner Behauptung', fast alle Eintragungen Polizianos seien Bezeugungen aus dem Codex Poggianus, geht abor auf diese Behauptung gar nicht ein, sondern sagt gelegentlich, natürlich zöge er nur A\* heran. Da er so meine Fesstellungen über die Noten A völlig verschweigt, muss ich sie hier wiederholen: mit derselhen wässerigen and zerflossenen Tinte, mit der alle Noten A\* geschrieben sind. hat Poliziano den grössten Theil der übrigen Noten eingetragen. and zwar ausnahmslos aus dem Codex Poggij. Ein kleinerer Theil dagegen ist vor (bezw. einige nach) der Collation der alten Handschrift eingeschrieben mit ganz anderen Tinten, von denen sich die Collationstinte scharf abhebt. Diese für die Werthung der Collation Polizianos fundamentale Thatsache hat Vollmer ebenso wie alle früheren Collatoren völlig übersehen. Dass meine Feststellung richtig ist, wird Jeder bezeugen, der daraushin den Codex einsicht. Auch hatte ein Handschriftenkenner, wie K. Zangemeister, wie er meinem Lehrer C. Wachsmuth mittheilte, die Thatsache, dass Polizianos Eintragungen in verschiedener Zeit stattgefunden haben, schon früher gesehen.

Vollmer hätte also, bevor er seinen Artikel schrieb, lieber den Codex von neuem einsehen sollen, als dass er erklärte, er sei vor einer ärztlichen Prüfung und Vergleichung unserer Sehschärfe micht geneigt, seiner Collation zu misstrauen. Jedenfalls habe ich für die Lesung der Noten es an keiner Mühe fehlen lassen und meine Collation, sobald sie von Vollmers Publicationen oder denen Anderer abwich, sowie überhaupt die schwierigeren Stellen immer und immer wieder mit den Photographien verglichen (vgl. Wachsmuth a. a. O. 8. 211/2). Dabei habe ich gar nicht selten festgestellt, dass Vollmers Lesungen falsch waren.

Die Schriftzüge der Collation Polizianos sind zum Theil so verblasst, dass sie nur mit sehr grosser Anstrengung entzissert werden können, manches auch dann nicht mit absoluter Sicherheit, so dass auch ich, so sehr ich mich abmühte, einiges nicht unbedingt sicher seststellen konnte. Dass das nicht an mir lag, bezeugen mir Zangeneisters Nachprüfungen. Dieser ausgezeichnete Meister im Handschriftenlesen hat hier und da noch Schriftspuren, die ich nicht deuten konnte, entziffert, aber auch manche meiner Lesungen, die mir nicht ganz sicher waren, als richtig bestätigt, darunter auch 19

Hermes XXXVIII.

solche, bei denen Vollmer anders gelesen hat, manches auch, da ich nicht genau lesen konnte, als nicht bestimmt lesbar bezeichnet Die betreffenden Lesarten habe ich auch allemal entsprechend gekennzeichnet. Vollmers "Corrigenda" zu meiner Collation von V5 kann ich daher bis auf neue Einsicht der Photographien getrest auf sich beruhen lassen. Nur darauf will ich hinweisen, dass von den angeblich verwischten 4 Zeilen unter der Randbemerkung zu V 5, 24 die vierte von mir publicirt worden ist; freilich steht sie im Codex neben V. 29/30, nicht bei V. 24. Von den drei anderes aber kann ja Vollmer auch nicht einen einzigen Buchstaben angeben. Aehnlich hat Vollmer in seiner Ausgabe an 64 Stellen Ae oder A\*(?) angegeben, während ich auf Grund wiederholter ganz genauer Nachprüfung festgestellt habe, dass Poliziano eine entsprechende Bemerkung nicht eingetragen hat (vgl. S. 30 meiner Dissertation).

Wenn nun Vollmer den Werth der Noten A noch dadurch herabzusetzen sucht, dass er die Lesart A zu V 1. 181 mestos ale handgreiflich falsch bezeichnet (S. 134),1) so kann ich ihm auch darin nicht beistimmen. Gegenüber seiner eigenen früheren Brklärung behauptet er nämlich jetzt, Priscilla sei junger als ihr Gatte. Das erschliesst er aus ihren Worten exegi longa petiers senecta tempora. Damit sagt sie aber nur, dass sie nicht alt geworden ist. Dass sie sich für junger erklärt als ihren Gatten, kann man aus diesen Worten doch nicht erkennen. Auch widerlegt sich Vollmers neue Aussaung dadurch, dass, ware sie richtig, die Worte quod prior nicht nur völlig überflüssig wären, sondern auch sehr ungeschickt an den vorhergehenden Vers so angeslickt wären, dass man gar nicht recht wüsste, auf was sie zu beziehen sind. Sie hingegen nach unserer Auffassung auf maestos zu beziehen, steht nichts im Wege. Aber Vollmers neue Auffassung ist auch sachlich irrig. Priscilla ist älter als ihr Gatte. Denn abgesehen davon, dass sie schon einmal verheirathet gewesen ist (V. 45), wird ihr Gatte mehrere Male inuenis genannt (V. 11. 76. 197), den sie in voller Jugendblüthe habe strahlen sehen (V. 183). Wäre Priscilla nicht älter als ihr Gatte, dann hätte der Dichter selbst

<sup>1)</sup> Vollmers Bemerkung gegen uersus (V 3, 237) beweist, auch wenn cursus richtig ist, für die Hauptfrage gar nichts, da sowohl, wie ich S. 91 bemerkte uersus aus denselben Schriftzügen gelesen werden konnte wie cursus, ab auch cursus in M Conjectur eines Gelehrten sein kann (vgl. Wachsmuth S. 209)

rerständlich ihre Jugendschönheit hervorgehoben, nicht die ihres fanses. Aber von Priscillas Jugendschöne sagt Statius kein Wort.

Zum Schluss bemerke ich noch, dass Poliziano als Handhristenforscher doch zu viel Sachkenntniss und Erfahrung besass,
s dass Vollmer ihm ohne Weiteres hätte zutrauen dürfen, er habe
th, noch dazu am Ende seines Lebens, durch irgend eine Notiz
if einer jungen Handschrift verleiten lassen, sie für den alten
ndex Poggii zu halten und als solchen zu collationiren. Das widergt sich auch durch die von Wachsmuth (S. 204—206) genuer erörterten Bezeichnungen, die Poliziano von dem Codex
oggii giebt.

Leipzig.

ARTHUR ENGELMANN.

# ZU GALENS SCHRIFT ΠΕΡΙ ΚΡΑΣΕΩΣ ΚΑ ΑΥΝΑΜΕΩΣ ΤΩΝ ΑΠΛΩΝ ΦΑΡΜΑΚΩΝ.

In dem aus dem Ende des 5. nachchristlichen Jahrhunder stammenden, kostbar ausgestatteten Constantinopolitanus (C) de Dioskurides sind auf den ersten Pergamentblättern unterhalb de dioskurideischen Textes die entsprechenden Abschnitte aus der illustrirten Herbarium 1) des Krateuas und aus Galens Schrift mei χράσεως χαὶ δυγάμεως φαρμάχων erhalten. Während die Pi rallelüberlieferung aus der Pharmakopoe des Krateuas auf die erste Blätter beschränkt ist, reichen die Excerpte aus Galen bis fol. 94 Sie führen fast regelmässig die Ueberschrift  $\Gamma \alpha \lambda \eta \nu \dot{\rho} c$  (mit roth Tinte) und sind von derselben Hand wie der Text des Dioskuride aber in einer kleineren Unciale geschrieben, die, wie überhaupt d Schrist in dieser Hds., ausserordentlich sorgfältig ist, ohne Accent Spiritus und Worttrennung. Durch den Text dieser Excerpte wil bestätigt, was sich mir für den Text des Dioskurides als unumstös liche Thatsache ergeben hat, dass der Werth dieser Hds, nicht nach der textlichen Seite zu suchen 2) ist, sondern einzig und allein den prächtigen farbigen Illustrationen liegt, die uns eine Vorste lung geben können von dem ältesten illustrirten Herbarium d Griechen, von dem Rhizotomikon des Krateuas.3) Wie der Te des Dioskurides willkürlich umgearbeitet, bald gekürzt, bald b reichert erscheint, so ist auch die Parallelüberlieferung des Gale vielfach willkürlich zusammengezogen und umgeändert worden. es gewinnt den Anschein, als ob dem Schreiber dieser Hds. res seiner Vorlage eine grosse pharmakologische Compilation vorgelege babe, in welcher der Text des Galen mit dem des Dioskurides un

<sup>1)</sup> Vgl. M. Wellmann, Krateuas, Abhandlungen der Kgl. Gesellschaft (Wissenschaften zu Göttingen, phil. hist. Klasse N. F. Bd. II, 1 S. 11 f.

<sup>2)</sup> Darin liegt der Grundfehler der sonst so verdienstvollen Ausgabe v Kurt Sprengel, dass er den Text auf dieser interpolirten Handschriftenklaaufgebaut hat.

<sup>3)</sup> Vgl. M. Wellmann a. a. O. 32.

inteuss, nach Autoren geordnet, zusammengearbeitet war.1) beile im Folgenden zum Beweise für meine Behauptung die aus alen entlehnten Partieen mit. Sie umfassen 29 Capitel des sechsten uches der Galenischen Arzneimittellebre, einer Schrift, welche in r Folgezeit auf pharmakologischem Gebiet die des Dioskurides. enn nicht verdrängt, so doch erheblich in den Schatten gestellt t. Der Leibarzt des Iulianus Apostata ist der einzige Arzt der äteren Zeit, der aus beiden in gleicher Weise umsängliche Exrpte erhalten hat, während die späteren Aerzte, wie Aetius (im Buch seiner Compilation) und Paulus von Aegina (B. VII), sich Wesentlichen auf Wiedergabe des bei Galen vorgefundenen terials beschränken. Der theoretische Theil dieser Schrist ist ne Zweifel aufgebaut auf den pharmakologischen Lehren der enmatischen Schule: die Zugrundelegung der Lehre von den ementarqualitäten, die genauen, bis ins Detail ausgearbeiteten stimmungen der in jedem Arzneistoff enthaltenen Qualitäten, die itzfindige Unterscheidung von vier Graden (τάξεις, ἀποσπάσεις) zsichtlich der Stärke der Wirkung der Qualitäten - das Alles gt zu deutlich das Gepräge pneumatischer Doctrin (speciell des chigenes) an der Stirn. Wir wissen leider von dem Pneumaer Herodot,2) der eine ähnliche Schrift versasst hat (280) dvμεως των άπλων φαρμάχων) und den Galen des öfteren in zer Schrist citirt, zu wenig, um die Arbeitsweise des Galen mu controlliren zu können. Ueber die Bücher VI-VIII, welche r Besprechung der einzelnen Arzneistoffe gewidmet sind, lässt th soviel sagen, dass sie weiter nichts sind, als eine Umsetzung r damals schon maassgebend gewordenen Arzneimittellehre des oskurides in das von ihm kunstvoll ausgearbeitete pharmakognosche System.

Die orthographischen Eigenthumlichkeiten des Schreibers der ds., die für den Text in Betracht kommen und die ich zum Zwecker Entlastung der Adnotatio vorwegnehme, sind im Wesentlichen eselben, wie die der griechischen Uebersetzungen des Edictum ocletiani.\*) Sie betreffen zumeist die Schreibung der Vocale und iphthonge. Für e steht öfters al: val für ve, μεναιχουσι für

<sup>1)</sup> Vgl. diese Zeitschr. XXXIII 373.

<sup>2)</sup> M. Wellmann, pneumatische Schule 14.

<sup>3)</sup> Der Maximaltarif des Diocletian, berausgegeben von Th. Mommsenlämner XIL

μετέχουσι, αιλεω für έλαίφ. Umgekehrt steht für αι häufig ε = ξηρενιν für ξηραίνειν, τες für ταις, ιατε für ίσται, εδοιον für αιδοίον, πεδερως für παιδέρως. Für ι steht ει in ειχανος für ίχανῶς, ρηγμασει für ρήγμασι, γειγνεται für γίγνεται, κολλωσειν für χολλώσιν. Für ει steht häufig ι: χριαν für χρείαν, γενιοφυες für γενειοφυές, πεπιρος für πέπειρος, μιζω für μείζω, ις für εἰς, αρμοττι für άρμόττει, ξηρενιν für ξηραίνειν, ξηρανθείς αρμοττι für άρμόττει, ξηρενιν für ξηραίνειν, ξηρανθείς für ξηρανθείς, καυθισης für καυθείσης. Für ο steht ω in ωνομαζουσιν, πεπιρως für πέπειρος, umgekehrt ο für ω in αλμοδις (für άλμώδεις), οφελιμος (für ώφέλιμος), εικανος (für ίχανῶς). Einmal steht η für ι in ἐρτεμησια, einmal ι für η in διαφοριτικον, für ε steht η in ανερητικον, für ν einmal οι in χοιανουν, ν an Stelle von ει in δριμυα für δριμεία, π für φ in ἀπεψομενον, νφ für μφ in μελανφυλλον, νμ für μμ in συνμετρος.

C fol. 16 : Γαληνός.

αλόη ή πόα ή μεν κατά Συρίαν φυομένη ύδατωδεστέρα καὶ ἀσθενεστέρα τὴν δύναμίν ἔστιν ἄχρι μέντοι τοσούτου ξηραίνειν πέφυκεν ή ἐν τῆ κοίλη Συρία ὡς κολλᾶν τραύματα. 

δ ἀρίστη δὲ ή κατά τὴν Ἰνδίαν, ἦς ὀπός ἐστιν τὸ κομιζόμενον ἐνταῦθα φάρμακον ἡ ἀλόη προσαγορευομένη, χρείαν πολλὴν παρεχομένη ἐκ τοῦ ξηραίνειν ἀδήκτως στύφει τε ᾶμα καὶ πικράζει, ὑπάγει δὲ γαστέρα. ἔστιν δὲ τῶν μὲν ξηραινόντων τῆς δευτέρας τάξεως, θερμαινόντων δὲ τῆς πρώτης ἐπιτεταμέτης. ἔστιν δὲ εὐστόμαχον καὶ κόλπων κολλητικὸν τὸ φάρμακον ἱᾶται δὲ καὶ τὰ δυσεπούλωτα τῶν ἐλκῶν, μάλιστα ⟨τὰ⟩ καθ' ἔδραν τε καὶ αἰδοῖον καὶ κολλᾶ τραύματα.

1 Gal. XI 821. Orib. II 610. Act. I s. v. Paul. Acg. VII s. v. 2 ή πόα fehlt in der Minuskelumschrift (U) des Correctors des Const. (15. Jh.). Der Anfang ist gekürzt; es heisst bei Gal.: αὖτη μέν ή πόα παρ' ήμιν οὐ πάνν τι φύεται καὶ ή φυομένη δε κατά Συρίαν την μεγάλην ύδατωδεστέρα τε καὶ ἀσθενεστέρα τὴν δύναμίν έστιν. Die Quelle ist Diosc. (III 22, 364): γεννάται δὲ ἐν τῆ Ἰνδία πλείστη, ἐξ ἡς καὶ τὸ ὅπισμα κομίζεται φύεται δέ και έν Αραβία και Ασία και τισι παραθαλασσίοις τόποις και νήσοις, ως εν Ανδρω, ούκ ευχρηστος είς δπισμόν, προς δε κόλλησιν τραυμάτων έπετήδειος λεία καταπλασσομένη. 4 os nai nollāv U άρίστη δὲ [xel] 6 ένταυθοῖ Gal. [τοῦτο] vor φάρμακον bei Gal. ist Dittographie 7 παρεχόμενον Gal. 8 Das folgende ist wieder παμπόλλην Gal. erheblich gekürzt Die Lesart bei Gal.: ὑπάγει δε καὶ γκοτέρα wird durch Orib. bestätigt 8 vys \overline{\beta} vakens C für die von Orib. bestätigte Lesart des Galen: της τρίτης αποστάσεως 9 α für πραίτης (wie immer) C 10 and γες ενετόμαχόν έστι τὸ φάρμακον, είπες τι καὶ ἄλλο, καὶ κόλπων κολλητιών Gal. 11 καὶ fehlt bei Gal. καὶ μάλιστα τὰ καθ' εδραν Gal.

fol. 19<sup>\*</sup>: Γαληνός.

ñı.

0.

ἀριστολοχείας ἡ δίζα πικρὰ καὶ ὑπόδριμυς ὑπάρχουσα λεπτομερής ἐστιν καὶ πλέον ἡ στρογγύλη καὶ τὰ πάντα δρασταμετέρα τῶν ἄλλων δυοῖν. ἡ δὲ κληματίτις εὐωδεστέρα μέν, ἀσθενεστέρα δὲ εἰς τὰς ἰάσεις. ἡ δὲ μακρὰ ἦττον μὲν δ λεπτομερής τῆς στρογγύλης ἐστίν, ὁυπτικῆς τε καὶ θερμαντικῆς δυνάμεως, καὶ τῆς μὲν στρογγύλης ἦττον ὁύπτει καὶ διαφορεί, θερμαίνει δὲ οὐχ ἦττον, ἀλλ' ἴσως καὶ πλέον, χρησίμη δ' ἐν ταῖς τῶν ἐλκῶν σαρκώσεσιν καὶ ταῖς τῶν ὑστερῶν πυρίαις. τοὺς δὲ παχεῖς χυμοὺς ἡ στρογγύλη λεπτύνει καὶ 10 εκόλοπας ἀνάγει καὶ σηπεδόνας ἰᾶται καὶ τὰ ὁυπαρὰ τῶν ἑλκῶν καθαίρει καὶ οδόντας καὶ οὐλὰς λαμπρύνει. βοηθεί δὲ καὶ ἀσθματικοῖς καὶ λύζουσιν, ἐπιλημπτικοῖς ⟨τε καὶ ποδαγρικοῖς⟩ μεθ' ὕδατος πινομένη καὶ ὁήγμασι δὲ καὶ σπάσμασι ἐπιτήδειός ἐστιν.

1 Gal. XI 835. Orib. H 616. Act. I s. v. Paul. Acg. VII s. v. 2 ἀριστολοχίας C Gal. ἀριστολοχείας Orib. Der Zusatz des Galen: χολοδοστάτη πρὸς τὰς ἰάσεις hinter ῥίζα fehlt auch bei Orib. λεπτομεροστέρα δ΄ ἐξ αὐττῶν ἐστιν ἡ στρογγύλη Gal. Orib. 3 καταπάντα C bestätigt die Lesart des Oribasius καὶ τὰ πάντα gegenüber dem καὶ κατὰ πάντα des Kühnschen Textes 4 τῶν δ΄ ἄλλων Gal. Dass τῶν ἄλλων das richtige ist, beweist wieder Oribasius ἡ κληματῖτις δὲ Orib. darnach ist bei Gal. zu ändern 5 ἡ μακρὰ δὲ Gal. Orib. 6 λεπτομερής ἐστι Gal. Orib. 7 μὲν hinter ἡττον Gal. Orib. 8 οὐκ C πλέον C μᾶλλον Gal. Orib. 11 ἄγει C 15 ἐπιτήδειον C.

fol. 201: Γαληνός.

ἀρτεμισία. διττὴ μέν ἐστιν καὶ ἢδε ἡ πόα. ὀμφότεραι δὲ θερμαὶ δευτέρας τάξεως, ξηραὶ δὲ πρώτης ἐπιτεταμένης. ἔστιν δὲ καὶ λεπτομερὴς μετρίως, ἐρμόττει δὲ πρὸς τοὺς ἐν νεφροῖς λίθους καὶ εἰς πυρίας ὑστερῶν.

1 Gal. XI 839. Orib. Il 618. Act. I s. v. Paul. Acg. VII s. v. 2 ἀρτερφεία C vgl. Paul. Acg. ἀρτερισίαι ἀμφότεραι Θερμαίνουσι μὲν κατὰ τὴν δευτέραν τάξιν, ξηραίνουσι δὲ κατὰ τὴν πρώτην. εἰσὶ δὲ καὶ λεπτομερεῖς, ὅστε καὶ τοὺς ἐν νεφροῖς λίθους θρύπτειν (θρύπτει ed.) καὶ πυρίαις ὑστερῶν (ὅστερον ed.) ἀρμόττειν und dem gegenüber den Originalbericht des Galen: Θερμαίνουσι δὶ ἀμφότεραι καὶ μετρίως ξηραίνουσι καὶ κείσθωσαν ἐν μὲν τῷ Θερμαίνειν δευτέρας ἀποστάσεως, ἐν δὲ τῷ ξηραίνειν ἢ πρώτης ἐπιτεπαμένης ἢ δευτέρας ἀρχομένης 3 δευτέρας β C πρώτης α G

fol. 22: Γαληνός.

άμβροσία καταπλασσομένη δύναμιν ἔχει στύφουσάν τε κα≥ ἀποκρουστικήν.

1 Gal. XI 824. Orib. II 611. Act. I s. v. Paul. Acg. VII s. v.

fol. 231: Γαληνός.

άψίνθιον θερμόν μέν της πρώτης άποστάσεως, ξηρόν δε της τρίτης. δύναμιν δε έχει στυπτικήν και πικράν και δριμείαν φυπτικήν τε και τονούσαν και διά τούτο τους έν τη καιλία χολώδεις χυμους έπι την κάτω διαχώρησιν άγει και δι οξρων έκκενοι, τὸ έν ταις φλεψίν χολώδες έκκαθαιρον. δ χυλός δε της πόας πολύ θερμότερος.

1 Gal. XI 844. Orib. Il 620. Act. I s. v. Paul. Acg. VII s. v. Des Excerpt ist wieder erheblich gekürzt und steht im Wortlaut dem des Paulus von Acgina nahe 3 δρεμυαν C 5 ἐπί το τὴν κάτω διαχώρησων ἀπάγει Gal.

fol. 24<sup>z</sup>: Γαληνός.

άβρότονον θερμόν μέν έστιν και ξηρόν τῆς τρίτης τάξεως, '
διαφορητικήν δὲ και τμητικήν ἔχει δύναμιν. ποιεί δὲ πρὸς
τὰ περιοδικὰ ζίγη σὺν ἐλαίψ ἐψόμενον και ἀποχριόμενον
5 ἀναιρετικὸν ἐλμίγγων (καί) κακοστόμαχον. ἡ δὲ τέφρα αὐτοῦ καυθέντος θερμή μὲν καὶ ξηρά ποιεί δὲ πρὸς ἀλωπεκίας σὺν
ἐλαίψ χριομένη ξαφανίνψ ἢ Σικυωνίψ ἢ παλαιῷ 'ἔστι δὲ καὶ γενειοφυές.

1 Gal. XI 798 f. Orib. II 604. 3  $\tau\mu\eta\tau$ iin C  $\tau\mu\eta\tau$ iin U 5 dueqq $\tau$ tinóv C duaisetinóv U 7  $\rho$ equivou C  $\rho$ aquavou U.

fol. 25<sup>▼</sup>: Γαληνός.

άνεμωναι πάσαι δριμείας καὶ φυπτικής είσιν, ἐπισπαστικής τε καὶ ἀναστομωτικής δυνάμεως δθεν ή τε φίζα διαμασωμένη φλέγμα προκαλείται καὶ ὁ χυλὸς ἐκ φινῶν καθαίφει ταὶ τὰς ἐν ὀφθαλμοῖς οὐλὰς λεπτύνει. καὶ τὰ φυπαφὰ δὲ τῶν ἐλκῶν καθαίφουσιν αἱ ἀνεμαναι καὶ λέπρας ἀφιστάσιν ἔμμηνά τε προκαλοῦνται προστιθέμεναι καὶ γάλα κατασπῶσιν.

1 Gal. XI 831. Orib. II 614. Per galenische Text ist genau excerpirt.
2 ἀναμόνη C ἀναμῶναι U δριμύαι C δριμείαι U sisse U sisse C
3 ἀναστωμωνικής C 7 ἀνασκῶσιν Gal. κατασκῶν ist der Terminus.

fol. 27<sup>r</sup>: Γαληνός.

ἀσφοδέλου ή ξίζα ξυπτικής τε καὶ διαφορητικής έστι δυνάμεως καυθείσης δ' αὐτής τ΄ τέφρα θερμοτέρα καὶ ξηραν-

297

ταωτίρα καὶ λεπτομερεστέρα καὶ διαφορητικωτέρα γίγνεται. Ιπει δὲ ἀλωπεκίας.

1 Gal. XI 842. Orib. II 619. ἀσφοδου C 3 Θαρμοτέρα C Gal. imach ist das δριμυτέρα des Orib. zu verbessern.

fol. 281: Γαληνός.

ἄνηθον θερμόν μεν τῆς δευτέρας τάξεως ἐπιτεταμένης, 
ξηρόν δὲ δευτέρας ἐπλῶς. ἐναφεψόμενον οὖν ἐλαίφ διαφορηταόν τε καὶ ἀνώδυνον καὶ ὑπνοποιὸν καὶ πεπτικὸν ώμῶν καὶ 
ἀπέπτων ὅγκων ὑπάρχει, καυθὲν δὲ τῆς τρίτης τάξεως γίγνε- 5 
ται τῶν ξηραινόντων καὶ θερμαινόντων καὶ διὰ τοῦτο πλαδαφοῖς ἕλκεσιν ἐπιπαττόμενον ὀνίνησιν καὶ μάλιστα τοῖς ἐν 
αἰδοίφ, τὰ δ' ἐπὶ τῆς πόσθης χρόνια καὶ ἐπουλοῖ. τὸ δὲ 
χλωρὸν ὑγρότερον καὶ ἦττον θερμόν, πεπτικάτερον δὲ καὶ 
ὑπνοποιὸν μᾶλλον τοῦ ξηροῦ, διαφορητικὸν δὲ ἡττον.

1 Gal. XI 832. Orib. II 614. 2 ἐπιτεταγμένης C 3 διαφοριτικόν C 6 τῶν ϑερμαινόντων τε καὶ ξηραινόντων Gal. Orib. Paul. 7 ἐπιπλαττόμενον Gal. Paul. Aeg. VII s. v. 7 ὀνονιΝΙCIN (sic) C 8 ΠΟΘΗC (sic) C.

fol. 281: Γαληνός.

αργεμόνη και ταύτης της πόας ή δύναμις φυπτική τέ ἐστιν και διαφορητική.

1 Gal. XI 835. Orib. II 616. 2 ἀργεμόνη C Gal. ἀργεμώνη Orib.

fol. 30<sup>r</sup>: Γαληνός.

ἀρνόγλωσσον ψύχει καὶ ξηραίνει καὶ κατ' ἄμφω τῆς δευτέρας ἐστὶ τάξεως μετὰ τοῦ στύφειν καὶ διὰ τοῦτο καὶ πρὸς
ἕλκη κακοήθη πάντα καὶ πρὸς ξεύματα καὶ σηπεδόνας άρμόττει καὶ πρὸς δυσεντερίας καὶ τὰς αἰμορραγίας ἵστησιν. 5
καὶ ὁ καρπὸς αὐτοῦ καὶ αἱ ξίζαι παραπλησίας εἰσὶ δυνάμεως,
ταῖς ξίζαις καὶ πρὸς ὀδόντων ἀλγήματα χρῶνται.

1 Gal. XI 838. Orib. Il 617. 3 μετά τοῦ στίφειν fehlt bei Gal.

5 docrepias C

fol. 30 ·: Γαληνός.

ἀσάφου τῆς πόας αἱ ψίζαι χφήσιμοι, παφαπλήσιαι μὲν ταῖς τοῦ ἀχόρου τὴν δύναμιν, ἐπιτεταμέναι ⟨δὲ⟩ μᾶλλον.

1 Gal. XI 840. Orib. II 618.

fol. 32 : Γαληνός.

άμάρακον θερμον μέν έστιν της τρίτης τάξεως, ξηρον δὲ της δευτέρας.

1 Gal. XI 823. Orib. II 611.

fol. 33 : Γαληνός.

ἀστηρ ἀττικός οἱ δὲ βουβώνιον ὀνομάζουσιν, ὅτι μὰ μόνον ἐπιπλαττόμενον, ἀλλὰ καταπλαττόμενον ἰᾶσθαι βουβώνας πεπίστευται. ἔχει μέν τι καὶ διαφορητικὸν καὶ ψυκτικόν τι 5 καὶ ἀποκρουστικόν, ἀλλ' οὐ στύφει.

1 Gal. XI 841. Orib. II 619. 3 άλλὰ καταπλαττόμενον in C übergeschrieben von derselben Hand ἀλλὰ καὶ περιαπτόμενον Gal. ἰᾶσθαι κεπίστευται βουβῶνας Gal. ἰᾶσθαι βουβῶνας πεπίστευται C Paul. Aeg. VII s. v. 4 μέντοι U

fol. 341: Γαληνός.

ἄρχευθος θερμή και ξηρά τῆς τρίτης τάξεως, και ὁ καρπὸς αὐτῆς θερμὸς μὲν ὁμοίως, ξηρὸς δὲ τῆς πρώτης τάξεως.

1 Gal. XI 836. Orib. ll 617. 2 ὁ δὰ καρπὸς αὐτῆς Gal. Orib.

fol. 35 : Γαληνός.

άλιμον. Θάμνος τοῦτ' ἔστιν τὸ φυτόν. Θερμὸν εὐκράτως ἐστὶν μεθ' ὑγρότητος φυσώδους μετρίως. γεννᾶται μὲν ἐν Κιλικία πλειστος, ἐσθίουσι δὲ τοὺς βλαστοὺς αὐτοῦ προσφά- τους καὶ εἰς ἀπόθεσιν θησαυρίζοντες. ἔστιν δὲ σπέρματος καὶ γάλακτος γεννητικόν.

1 Gal. XI 821. Orib. II 610. 2 ἄλμνον C 3 μεθ' ὑγρότητος ἀκατεργάστου τε καλ φυσώδους ἀτρέμα Gal. Orib.

fol. 38 : Γαληνός.

ανδράχνη ψυχρά μέν έστιν την κράσιν τρίτης τάξεως, ύγρα δὲ δευτέρας, όλίγου δέ τινος αὐστηροῦ μετέχει διὸ καὶ ἀποκρούεται ξεύματα καὶ μάλιστα χολώδη καὶ θερμὰ μετὰ τοῦ διίνησιν κατά τε τοῦ στόματος τῆς κοιλίας ἐπιτιθεμένη καὶ ὅλων τῶν ὑποχονδρίων αἰμωδίας τέ ἐστιν ἴαμα. καὶ ὁ χυλὸς δὲ αὐτῆς ὁμοίως οὐ μόνον ἔξωθεν ἐπιτιθέμενος, ⟨άλλὰ καὶ πινόμενος⟩ ἐμψύχει τοῦτο καὶ αὐτῆ τῆ βοτάνη συμβέβηκεν 10 ὅλη βρωθείση. διὰ δὲ τὸ ὑποστύφειν καὶ δυσεντερικοῖς ἐστιν ἔπιτήδειον ἔδεσμα καὶ γυναικείψ ξῷ καὶ αῖματος ἀναγωγαῖς εἰς ταῦτα μέντοι πολὸ δραστικώτερος τῆς πόας ὁ χυλός ἐστιν.

1 Gal. XI 830. Orib. Il 614. Aet. I s. v. Paul. Aeg. VII s. v. 2 vgl. Orib. l. c.: ἀνδράχνη ψύχει μὰν κατὰ τὴν τρίτην ἀπόστασιν, ὑγραίνει δὰ κατὰ τὴν δευτέραν, ὀλίγου δέ τινος καὶ αἰστηροῦ μετέχει, der die Worte des Galen in āhnlicher Weise zusammengezogen hat wie der Schreiber unserer Handschrift 5 καὶ ἀλλοιοῦν hinter αὐτὰ sind weggelassen 6 τοῦ ſehlt

ki Gelen 7 χυλός hat auch Oribasius; daher ist es bei Gal. einzusetzen 8 Die Worte ἀλλά καλ πινόμονος sind versehentlich, nicht absichtlich ausgeissen 12 αὐτῆς τῆς πόας Gal.

fol. 39: Γαληνός.

t :

1,0

άγρώστεως ή δίζα συμμέτρως έστλν ψυχρά καλ ξηρά, Κρουσά τι όλίγον δακνώδες και λεπτομερές διό καλ τό ζέμα αὐτῆς πινόμενον θρύπτει λίθους καλ νεαρών τραυμάτων παρακολλητική. ή δὲ πόα αὐτῆς ψύχει κατὰ πρώτην ἀπό- 5 στασιν, σύμμετρος καθ' ὑγρότητα καλ ξηρότητα. τὸ δὲ σπέρμα ξηραντικόν καλ λεπτομερὲς καλ ὑπόστρυφνον.

1 Gal. XI 610. Orib. II 605. Aet. l s. v. Paul. Aug. VII s. v. 3 Was über die Wirkung des Wurzeldecoctes und der Wurzel gesagt ist, ist eine freie Wiedergabe der galenischen Worte 5 κατὰ ἀπόστασων C (— κατὰ ἀπόστασων) 6 σύμμωτρος δ' έστὶ Gal. δὲ ist übergeschrieben in C von derselben Hand 7 ξη auf Rasur in C

fol. 40 : Γαληνός.

ἀναγαλλὶς ἑκατέρα, ἢ τε τὸ κυανοῦν ἄνθος ἔχουσα καὶ ἡ τὸ φοινικοῦν, ξηραντικὴν ἔχει δύναμιν ἄδηκτον, ὅθεν καὶ τραύματα κολλῶσιν καὶ τοῖς σηπομένοις βοηθοῦσιν. εἰσὶ δὲ ζυπτικῆς (κα. δυνάμεως), ὧστε καὶ σκόλοπας συσπᾶσθαι. ὁ δὲ 5 χυλὸς αὐτῶν ἐκ ξινῶν καθαίρει.

1 Gal. XI 829. Orib. Il 613. 2 χοιανοῦν C 5 κόλοπας C 5 ἐπισπάσθαι Gal. Paul. Aeg. VII s. v.

fol. 42 ·: Γαληνός.

αδίαντον κατά θερμότητα καὶ ψύξιν σύμμετρον ξηραίνει, λεπτύνει, διαφορεί. Θεραπεύει άλωπεκίας, διαφορεί χοιράδας καὶ ἀποστήματα, λίθους θρύπτει πινόμενον καὶ ταῖς ἐκ θώρακος καὶ πνεύμονος ἀναγωγαῖς τῶν γλίσχρων καὶ πα- 5 χέων συντελεῖ.

1 Gal. XI 814. Orib. Π 607. 2 δδ hinter ξηφαίναι fügt U hinzu, τgl. Orib. a. s. O. 4 ἀποστέμματα C 6 συνστέλλει C.

fol. 70 : Γαληνός.

ἄγχουσαι τέσσαφες οὐ τῆς αὐτῆς ἄπασαι δυνάμεως, ἀλλ' ἡ μὲν ὀνόκλεια λεγομένη ρίζαν ἔχει στύφουσάν τε ἄμα καὶ ὑπόπικρον, ἱκανὴν πυκνῶσαι τὰ σώματα καὶ μετρίως λεπτῦναι καὶ ἀπορρύψαι καὶ ἀποπλῦναι τοὺς χολώδεις τε καὶ δ άλμώδεις χυμούς καὶ ἰκτερικοῖς καὶ σπληνικοῖς καὶ νεφριτικοῖς ωφέλιμος. ἔστι δὲ καὶ ψύχειν ἱκανή, καταπλασσομένη δὲ σὺν ἀλφίτοις ἐρυσίπελας ωφελεῖ, πινομένη τε καὶ ἔξωθεν

ἐπιτιθεμένη ἀπορρύπτει διὰ τοῦτο ἀλφοὺς καὶ λέπρας ἰᾶται
10 σὺν ὅξει. καὶ ἡ λύκαψος ὀνομαζομένη τοιαύτη ἐστίν, στυπτικωτέραν ἔχουσα δίζαν. ἡ δὲ ὀνόχειλος δύναμιν ἔχει φαρμακωδεστέραν πλέον γὰρ ἔχει τὸ δριμὺ καὶ ἐχεοδήκτοις ἱκανῶς
άρμόττει καταπλασσομένη καὶ περιαπτομένη. ἡ δὲ τετάρτη
καὶ μικρὰ ἔτι φαρμακωδεστέρα, ἐπιτηδεία δὲ πρὸς ἕλμινθας
15 πλῆθος ὀξυβάφου πινομένη σὺν ὑσσώπψ καὶ καρδάμψ.

1 Gal. XI 811. Orib. II 605. Aet. I s. v. Paul. Aeg. VII s. v. 2 Der Anfang des Capitels lautet ebenso wie bei Oribasius und Paul. Aegineta. τέσσαρες] δ C 3 ὖνοκλίας C ὀνοκλείας Paul. Aeg. ὀνόκλεια Gal. Orib. Diosc. (IV 23, 523) 5 ἀπορί(verbessert in v)ψαι C 8 ἐρυσιπεδας C ἐρυσιπείλατα Diosc. Gal. 10 λύκαψος] ΓΛΥΚΕΟC (sic) C λίκαψος Diosc. Orib. Paul. Aeg. λύκοψις bei Gal. ist darnach zu verbessern 11 ὀνόχειλος C Gal. Paul. Aeg. ὀνοχειλίς ist bei D. überliefert 13 τετάρτη] δ C 15 καρδαμώμω C καρδάμω Diosc. Gal.

fol.  $71^{r}$ :  $\langle \Gamma \alpha \lambda \eta \nu \delta \varsigma \rangle$ .

αίρα εν άρχη μεν τρίτης τάξεως των θερμαινόντων, δευτέρας δε των ξηραινόντων, δριμεία, οὐ λεπτομερής.

1 Gal. XI 816. Orib. II 607. Die Ueberschrift fehlt in C 3 ΔPI-MHNTON (sic) C.

fol.  $72^{r}$ :  $\langle \Gamma \alpha \lambda \eta \nu \delta \varsigma \rangle$ .

ἄχανθος ήτοι μελάμφυλλον ἢ παιδέρως ταύτης τὰ μὲν φύλλα διαφορεί μετρίως, ἡ δὲ βίζα ξηρὰ χαὶ τμητικό χαὶ λεπτομερής.

1 Gal. XI 818. Orib. II 609. Die Ueberschrift fehlt wieder in C, in der Umschrift steht sie.

fol. 73<sup>r</sup>: Γαληνός.

απτη ή τε μεγάλη και δενδρώδης και ή βοτανωδεστέρα, ήν και χαμαιάπτην ονομάζουσιν. ξηραντικής άμφότεραι δυνάμεώς είσιν κολλητικής τε και μετρίως διαφορητικής.

1 Gal. XI 820. Orib. II 610.

fol. 74<sup>τ</sup>: Γαληνός.

βούνιον ήτοι άκτιον τῶν θερμαινόντων ἐστὶν οῦτως, ὡς οὐρητικόν τε εἶναι καὶ καταμηνίων ἀγωγόν. καὶ τὸ ψευδοβούνιον παραπλησίως αὐτῷ θερμόν ἐστιν.

1 Gal. XI 852. Act. l s. v. Paul. Acg. VII s. v. 2 βούνιον, οἱ đả ἀρκτικὸν Gal. ἄρκτιον C Act. Paul. Acg. ἄκτιον D (codd. PVFH Orib. Dl).

fol. 75<sup>z</sup>: Γαληνός.

βούφθαλμον δοικεν μέν τῷ χαμαιμήλφ, μείζον δέ έστιν

αίτοῦ καὶ δριμύτερον καὶ διὰ τοῦτο διαφορητικώτερον. ἰᾶται δὲ καὶ σκληρίας μιγνύμενα κηρωτή τὰ ἄνθη.

1 Gal. XI 852. Orib. II 623. Act. I s. v. Paul. Acg. VII s. v. Der Text steht dem des Paul. Acginets am nächsten: βούφθαλμον ὅμοιον μἐν ἔχει τῷ χαμαιμήλφ ἄνθος, μιζον δὲ πολλῷ καὶ δειμύτερον διὸ καὶ διαφορτικόν, ὅστε καὶ σκληρίας ἰᾶσθαι κηρωτῆ μιγνύμενον 2 βουφθάλμον C μιζω C.

fol. 761: Γαληνός.

βούγλωσσον ύγρον καὶ θερμόν ἐστι τὴν κρᾶσιν. άρμόζει δὲ τοῖς διὰ τραχύτητα φάρυγγος βήσσουσιν ⟨ἐν⟩ μελικράτψ ἀφεψόμενον.

1 Gal. XI 852. Orib. II 623. Act. I s. v. 3 Die Verwendung der italischen Ochsenzunge (Anchusa italica) gegen Husten infolge von Pharyngitis ist dem D. fremd (IV 126, 611). βήσσουσαι μαλικράταν C 4 άπουσαιστον C.

fol. 82\*: Γαληνός.

βάτου τὸ ἄνθος καὶ ὁ καρπὸς καὶ ἡ ξίζα στυπτικῆς μετέχουσι ποιότητος, ἦττον δὲ τὰ φύλλα καὶ οἱ βλαστοὶ καὶ μάλιστα τὰ νέα, πλείστου τοῦ ὑδατώδους μετέχοντα, ώστε καὶ
διαμασωμένους ἄφθας τε καὶ τάλλα ἐν στόματι θεραπεύειν 5
ἔλκη καὶ τάλλα τραύματα δύνασθαι κολλᾶν. ὁ μέντοι καρπὸς ὁ πέπειρος, μετέχων καὶ τοῦ συμμέτρως θερμοῦ χυμοῦ
καὶ μετρίως στύφων, ξηρανθεὶς ξηραντικώτερος ών τοῦ προσφάτου, εἰς δυσεντερίας καὶ ξεύματα γαστρὸς καὶ ἀτονίας καὶ
τὰς τοῦ αϊματος πτύσεις ἐπιτήδειον φάρμακον. ἡ δὲ ξίζα, 10
πρὸς τῷ στύφειν ἔτι καὶ λεπτομεροῦς οὐσίας μετέχουσα, καὶ
τοὺς ἐν νεφροῖς διαθρύπτει λίθους.

1 Gal. XI 848. Orib. Il 621. Aet. l s. v. Paul. Aeg. VII s. v. 4 ὕδατος bei Gal. ist in ὑδατώδους zu ändern; vgl. Orib. Il 622 5 διαμασωμενοις C 8 στύφουν C.

fol. 94. Γαληνός.

γεντιανή. ταύτης τῆς πόας ἡ δίζα ξηρὰ μέν ἐστιν κατὰ τὴν δευτέραν τάξιν, ψυχρὰ δὲ κατὰ τὴν πρώτην καὶ στρυφνὰ τῷ γεύσει πᾶσι δὲ τοῖς κατὰ γαστέρα πάθεσι τοῖς δοώδεσιν τὰθαμόττει. ἔστιν γὰρ πικρά ὑπτει τε οὖν καὶ ⟨δια- 5 καθαίρει καὶ⟩ λεπτύνει καὶ ἐκφράττει.

1 Dies Capitel ist bezeichnend für die Arbeitsweise des Schreibers von C: er hat irrthümlicher Weise das bei Galen folgende Capitel über die Weintranbenkerne (περί γιγάρτων) mit den kurzen Angaben des Galen über die Wirkung der Gentianwurzel zu einem Ganzen vereinigt. Vgl. Gal. XI 856: γεντιανή. ταύτης τῆς πόας ἡ ફίζα δραστήριος ἱκανῶς ἐστιν, ἱνα χρὴ λεπτῦναί τε καὶ διακαθῆραι καὶ ἀπορρύψαι καὶ ἐκφράξαι, καὶ οὐδὲν θαυμαστόν, εἰ ταῦτα δύναται κικρὰ σφοδρῶς ὑπάρχουσα. — γίγαρτα ξηρὰ μέν ἐστι κατὰ τὴν δευτέραν τάξιν, ψυχρὰ δὲ κατὰ τὴν πρώτην. ἡ δ' οὐδία παχυμερὴς αὐτῶν ἐστι καὶ γεώδης, ὡς τῷ γεύσει δηλοῦται (στρυφνὰ γὰρ φαίνεται) καὶ ἡ κεῖρα διδάσκει πᾶσι γὰρ τοῖς κατὰ γαστέρα πάθεσι τοῦς ροώδεσιν ἱκανῶς ἀρμόττει. 5 (διακαθαίρει καὶ) habe ich nach Gal. ergänzt. In C ist der untere Theil der Seite abgerissen: es fehlen nach meinen Notizen etwa 13 Buchstaben.

Umfänglicher und trotz ihrer Jugend textlich werthvoller als die Galenexcerpte des Constantinopolitanus ist die Parallelüberlieferung aus Galen, die im cod. Paris. gr. n. 2183 des Dioskurides (Papierhds. s. XV) von jüngerer Hand am Rande mit der Ueberschrift  $\kappa\alpha\kappa\hat{\alpha}$   $\Gamma\alpha\lambda\eta\nu\delta\nu$  beigefügt ist. Eine Abschrift des gesammten Materials vorzulegen, halte ich für überflüssig, da die vom Schreiber benützte Hds. ohne Zweifel noch vorhanden ist und sich auf Grund der herausgehobenen Proben von Sachkundigeren leicht wird ermitteln lassen. Ich beschränke mich daher auf die Mittheilung einiger Capitel.

fol. 22° steht am Rande des vom Sadebaum handelnden Capitels Folgendes:

τῶν ἰσχυρῶς ξηραινόντων ἐστὶ κατὰ τὰς τρεῖς ποιότητας, ὰς τῷ γεύεσθαι διασημαίνει, παραπλησίως κυπαρίσσῳ, πλὴν δριμυτέρα αὐτῆς ἐστι καὶ ὡς ᾶν εἴποι τις ἀρωματικωτέρα. αὐτῆς οὖν μετέχει τῆς ποιότητος ἦς εἰρήκαμεν νῦν τῆς δριμείας ἐπὶ θερμῆ κράσει συνισταμένης, ἔτι τε πικρότητος καὶ στύψεως ἀμυδροτέρας ἢ κατὰ κυπάρισσον δσον γὰρ ἐν δριμύτητι πλεονεκτεῖ κυπαρίσσου, τοσοῦτον ἐν τῆ στύψει λείπεται, ῷπερ δῆλον ὡς πάντη θερμότερόν ἐστι κυπαρίσσου καὶ διὰ τοῦτο καὶ διαφορητικώτερον.

1 Gal. XI 853. Orib. Il 623. κατά γε Gal. 2 καὶ hinter ας Gal. πλὴν ὅτι Gal. 3 δριμίτερον — ἀρωματικώτερον Gal. 4 αὐτῆς τε οὖν Gal. εῖρηκα Gal. 5 πικρότητός τε Gal. 7 πλέον έκ τοῦ P. Die gesperrt gedruckten Worte sehlen im griechischen Text der Kühnschen Ausgabe, die lateinische Uebersetzung hat sie dagegen: quantum enim ipsa cupressum superat in acrimonia, tantum ab ipso superatur in astrictione. quo manifestum est quod omnino calidior est cupresso et ob id etiam potentius digerit.

Diosc. I 6 περί νάρδου. Θερμαίνει κατά την πρώτην ἀπόστασιν, ξηραίνει δὲ κατέ την δευτέραν συμπληρουμένην. σύγκειται δὲ ἔκ τε τῆς στυφούσης αὐτάρκως οὐσίας καὶ δριμείας ⟨θερμῆς⟩ οὐ πολλῆς καὶ τινος ὑποπίκρου βραχείας. ἐκ τούτων δὲ ἡ ρίζα συγκειμένη δυνάμεων καὶ πρὸς ἦπαρ καὶ πρὸς στόμαχον εὐλόγως δ άρμόττει.

1 Gal. XII 84. Orib. II 687. Dass des galenische τρίτην für πρώτην salsche Lesart ist, beweist Oribasius, der die Lesart des Parisinus bestätigt 2 τζε fehlt bei Gal. Orib. 4 τοιούτων Gal.

## D. 1 5 χαρδάμωμον.

Θερμῖς Ικανῶς δυνάμεως, οὐ μὴν οὕτως ἰσχυρᾶς ὡς τὸ κάρδαμον, ἀλλ' ὅσφ ἢδιόν τε καὶ ἀρωματικώτερον ὑπάρχει καρδάμου, τοσούτφ καὶ τῆς θερμῆς δυνάμεως ἀσθενεστέρας μετείληφεν.

## D. I 16 oxolvos.

Βερμαίνει μετρίως και στύφει μετριώτερον έτι και τῆς λεπτομεροῦς φύσεως οὐκ ἀπήλλακται. διὰ ταῦτα καὶ οὐρητικόν ἐστι φάρμακον καὶ καταμηνίων ἀγωγόν. ἔστι δ' αὐτοῦ στυπτικωτέρα ἡ ρίζα, τὸ δὲ καλούμενον ἄνθος θερμότερον. ἐν ἄπασι δὲ τοῖς μορίοις, τοῖς μὲν μᾶλλον, τοῖς δὲ ἦττον, <sup>5</sup> καὶ ἔμφαίνεται τι γευόμενον στύψεως, δι' ῆν καὶ πρὸς τοὺς αίμοπτυϊκοὺς διδομένοις μίγνυται φαρμάκοις.

1 Gal. XII 136. Orib. Il 691. μετριωό), P μετριώτερον Ο μετρίως bei Gal. ist darnach zu verbessern 2 τοιγάρτοι νοι διὰ ταῦτα bei Gal. ist Glossem 3 τὸ φάρμακον Gal. 4 μὲν hinter στυπτικωτίρα haben Gal. Orib. 5 αὖτοῦ hinter μορίοις Gal. 6 καὶ νοι ἐμφαίνεται fehlt bei Gal. πρὸς τοῖς αἰμοπτυικοῖς des Gal. ist zu verbessern 7 διδομν μίγνυται φάρμακον P.

# fol. 46 : πρόπολις.

φυπτικής μέν έστιν οὐκ ἰσχυρᾶς δυνάμεως καὶ ἐπισπαστιαῖς ἔστι γὰρ λεπτομερής τὴν οὐσίαν. Θερμαίνει δὲ κατὰ
τὴν δευτέραν ἀπόστασιν ἤδη συμπληρουμένην ἢ τὴν τρίτην
ἀρχομένην.

1 Gal. XII 108. Orib. Il 677. 2 άλκτικής δ' ίκανῶς ἰσχυρᾶς Gal. Orib. 3 καὶ τρίτην ἀρχομένην bei Gal. ist zu verbessern.

# fol. 23<sup>1</sup>: δάφνη.

τοῦ δένδρου καὶ τὰ φύλλα καὶ ὁ καρπὸς ξηραίνει σφοδρῶς καὶ μᾶλλόν γε ὁ καρπὸς αὐτῆς τῶν φύλλων. ὁ δὲ φλοιὸς της έίζης ήττόν έστι θερμός καὶ δριμύς, μᾶλλον δὲ πικρὸς και τι καὶ στύψεως μετέχει. ταῦτ' ἄρα καὶ λίθους θρύπτει καὶ ἡπατικοὺς ὡφελει. πίνεται δὲ σὺν οἴνφ εὐώδει τριοβόλου σταθμῷ. δάφνης τῆς πόας, ὴν καὶ Αλεξανδρείαν δάφνην δνομάζουσιν, ἡ κρᾶσις ἐναργῶς ἐστι θερμὴ καὶ γευομένοις δριμεία καὶ ὑπόπικρος καὶ πινομένη ἔμμηνά τε καὶ οὐρα προτρέπει.

1 Gal. XI 863. Orib. Il 627 ξηφαίνει καὶ Φεφμαίνει Gal. Orib.
2 γε fehlt bei Gal. 3 ήττον μέν έστι Gal. Orib. δριμύε καὶ Φεφμός Gal. Orib. 4 έχει Gal. 5 ήπατι Gal., wofūr ήπατικούς zu lesen ist 6 σταθμός Gal. δάφνην fehlt bei Gal. 7 έστὶ hinter γενομένοις Gal. 8 πινομένοις bei Gal. ist zu verbessern.

Potsdam.

M. WELLMANN.

### CONIECTANEA.

## 1. CATVLLI versus 95, 7. 8

parva mei miki sint cordi monumente at populus tumido gaudeat Antimacho

epigramma esse, non caudam epigrammatis qui primus dixit, Statius, iure pronuntiavit ,ne dubitandum quidem videri'. neque enim carminis gloriam magno ore praedicunt, ut Zmyrnae, sed tectis verbis quasi consolatur amicum poeta, quod sibi et paucis placeat, ita tamen ut Antimachi nomine opposito tamquam alter Callimachus perito lectori proponatur, exilium voluminum auctor, non inflatus, pectoris angusti. invidit homini nomen librarius, cuius unius fide utimur. nec graecum poetam fuisse nec sodalis nomine satis significatum apparet; fuit poeta latinus illorum temporum, qualem cum Callimacho comparare non inepte Catullus poeset. ne cogitari quidem potest nisi de uno, grammatico et poeta, qui solus legit ac facit poetas, cuius Lydia doctorum maxima curs Ticidae audit, de cuius Diana ipse Cinna: sascula permaneat nostri Dictynna Catenis. de his igitur carminibus iudicium profitetur Catullus: parva mei mihi sint cordi monumenta Catonis.

2. CAELIVS Ciceroni (sp. VIII 3) have scribit, ut codices testantur, de aedilitatis petitione sua et competitorum: maxime vero, ut te dies noctesque quaeram, competitor Hirrus curat. quomodo illum putas auguratus tuum competitorem dolere et dissimulare me certiorem quam se candidatum? de quo ut quem optas quam primum nuntium accipias, tua medius fidius magis quam mea causa cupio. nam mea, si fio, si forsitan cum locupletiore referam. sed hoc usque eo suave est, sed si acciderit tota vita risus nobis desse non possit. sed tanti sed mehercules non multum M. Octavius eorum odia quae Hirrum premunt, quae permulta sunt, sublevat. de Octavio antea scripserat (2, 1): ego incidi in competitorem nobilem et nobilem agentem, nam M. Octavius Cn. f. et C. Hirrus mecum petit, scilicet Hirrus nobilis est, Octavius nobilem agit. agere nobilem

306 F. LEO

ut possit, divitiae faciunt; quae, si cum Octavio aedilis fiet, Caelio oberunt. ergo ut ipse cum Hirro eligatur forsitan magis conducat Caelio, quamvis Ciceronem oblectatura sit Hirri repulsa. corruptorum verborum sententia quae sit apparet, verba sic restituuntur: nam mea, si fio, forsitan ne cum locupletiore referat, i. e. nam mea, si aedilis fio, forsitan referat ne cum locupletiore fiam, sed hec. dolere ac dissimulare Hirrum, usque eo suave esse ait, ut, si repulsam tulerit, sempiternus risus futurus sit. ut cum Lambino et editoribus pro altero sed ut recipiam, non tam ter repetitae particulae insuavitas me movet quam conjunctivus possit. nam usque eo non sequente ut servare licuerit. ultimum enuntiatum non recte sic exordiuntur: sed tanti? non enim cur gaudium tantum futurum sit persequitur, sed de competitorum spe et gratia dicere pergit. indicaverat Hirri aedilitatem sibi commodiorem fore quam Octavi; Octavi competitoris vilitas Hirro prodesse poterat, ut odia quibus ipse premebatur prae Octavi contemptu evanescerent. id nondum evenisse dicit, adversativam sententiam neglegenter adnectens, quae illis nam mea e. q. s. rectius conveniat quam proxime antecedenti; dicit scilicet: sed tantisper mehercules non multum - sublevat. nimirum hoc significat tantisper: quid futurum sit nescio, interim non multum sublevat, sic Cicero Tusc. V 20 sed videro quid efficiat: tantisper hoc ipsum magni aestimo quod pollicetur.

Sub finem epistulae bis codices tradunt pronominis formam Ciceroni quidem non convenientem sed Caelio: illud nunc a te peto, si eris, ut spero, otiosus, aliquid ad nos, ut intellegamus nos tibi curae esse, σύνταγμα conscribas. ,qui tibi istuc' inquis ,in mentem venit, homini non inepto? (cupio) aliquid ex tam multis tuis monimentis extare, quod nostrae amicitiae memoriam posteris quoque prodat. sic Plautus aliquid consilium, aliquid munusculum (quaest. Pl. 288); multis iuris consultorum exemplis nuper accessit papyrus Berolinensis (huius eph. XXXII p. 633) hoc praebens II 3 capitales causae aliquid auxilium conctationis admittunt.

3. HORATIVS carmine I 20 Maecenati vinum vile se daturum professus sed laeti diei memoria conditum sic pergit:

Caecubum et prelo domitam Caleno tu bibes uvam : mea nec Falernae; temperant vites neque Formiani pocula colles,

inepte scilicet qui sic inceperit : vile potabis - Sabinum. ineptius

etiam tum bibes alii (non Porphyrio), quibus subvenit Orellii interpretatio: primum vile, deinde bibes meliora quaedam', sed non Falernum aut Formianum. sed figura quae sit exposuit Buechelerus ind. lect. 1878/79 p. 21, atque Porphyrio quoque ad sat. II 3, 48 indicavit, saniorem alii sensum quaerentes talia conjecerunt tu bibas, liques, vides, moves, non ad vigorem et perspicuitatem sermonis Horati nec decore satis; Martiali conveniat, non illi, delicias quibus patronus domi solus fruatur depingere. opposuit sui convivii modestiam vino quod Maecenas hospes convivae appositurus esset: Caecubum et prelo domitam Caleno tu dares uvam. verbi usus Horatio (sat. II 6, 85 acinum semesaque lardi frusta dedit. ep. II 2, 63 quid dem? quid non dem? renuis quod tu, iubet alter), sollemnis de vino apponendo (Varro de re rust. III 16, 2 cum paene cottidie in convivio omnibus darem mulsum, Ovidius artis l 593 occidit Eurytion stulte data vina bibendo) vel de carne (Macr. sat. Il 17, 9 e lege Licinia: ne amplius daretur apponeretur quam carnis aridae pondo tria). corruptela lenis videbitur reputanti litterarum D. R. B similitudinem.

4. PETRONI capiti 82 epigramma insertum legimus sic traditum in Scaligerano:

non bibit inter aquas poma aut pendentia carpit Tantalus infelix, quem sua vota premunt. divitis haec magni facies erit, omnia cernens qui timet et sicco concoquit ore famem.

sic in Fulgenti mythologiarum Il 15 (p. 57 Helm):

nec bibit inter aquas nec poma pendentia carpit Tantalus infelix, quem sua vota premunt. divitis haec magni facies erit, omnia late qui tenet et sicco concoquit ore famem.

ubi interpolatio manifesta est in v. 1 et 3, item apparere dicerem in v. 4, nisi tenet etiam in florilegio Parisino legeretur. inde Buechelerus omnia circum qui tenet. sed sic non intellegitur cur esuriat dives. dives magnus est qui opulentus simul ac potens est, is prae timore veneni nec esse nec bibere audet, mensa apposita scilicet: omnia cenans qui timet.

5. VALERI FLACCI Medea VIII 6 sugae certa
ultima virgineis tunc flens dedit oscula vittis
quosque fugit complexa toros crinemque genasque

306 F. LEO

ante per antiqui carpsit vestigia somni atque haec impresso gemuit miseranda cubili.

horum versuum tertium numquis vere sanum esse iudicaverit nescio. certe interpretati sunt atque antiquum sommum eum esse voluerunt, hine plane alienum, quo Medeam noctu territam esse V 329 eq. parratur. .antiques enim est praeteritus, olim visus' .per est propter', per memoriam, memor antiqui somni', haec et talia interpretes. sed ente sic explicare pon valentes unque supposuerunt cum Burmanno Weichertus Langenus. haec quidem vis est, nam antiqui non est traditum, ante traditum est. illud interpolator saeculi XV commentus est, in Vaticano haec leguntur: ante per anti carsit vestigia somni. proficiscendum igitur est a praepositione quae est ante et conjungendum ante vestigia somni, i. e. ante pedes Somni, neque enim aliud significare verba possunt. ergo acu rem tetigit Koestlinus, qui ut multa prudenter de hoc poeta sic in Philologi vol. XL p. 39 observavit Somnum deum indicari, "Ynvov ἀοσσητήρα, θεών Επατον (Apoll. Rh. IV 146), invocatum a Medea v. 70 sq., cuius statuam in cubiculo habuerit. sed ante perantiqui verba ut ille voluit conjuncta nihil juvant; id ipsum audire debemus, ut quae res sit intellegamus, imaginem dei in cubiculo positam fuisse; cui locus idoneus fuit aedicula parieti supra cubile immissa. vide an sic litterae amissae suppleantur : crinemque genasque ante (su)per(st)anti(s) carpsit vestigia Somni.

Sic deinde loqui exorditur Medea v. 10:
o mihi si profugae genitor nunc ille supremos
amplexus, Aeeta, dares fletusque videres

ecce meos! ne crede, pater, non carior ille est quem sequimur: tumidis utinam simul obruar undis.

ubi ad v. 10 haec est Langeni adnotatio: ,ille Vat., mite ego, i. e. placide, animo non concitato. atque hoc quidem soloecum est; sed mille a Nicolao Heinsio Baehrensius recepit, ipse Schenkelius ex coniectura scripsit. nec satis est, quod Burmannus fecit, conferre qualia leguntur II 485 (tuque ille ades augurits promisse et sorte deorum) vel ab ipso Heinsio conlata sunt ad Ovidi her. 14, 95 (ut Sen. Phaedr. 922 silvarum incola ille efferatus castus intactus rudis, mihi te reservas?); nam in his ille in apostropha positum ex adiectis eam vim accipit quam illic Heinsius desiderabat. alia figura est in Medeae verbis; quae ut incipit genitor ille, loquitur quam circa omnes pariter suriaeque minaeque patris habent, pergit

asi abrepta ad personam patris vulturaque, ut verbum non inrat quod in animo habuerat daret, sed tamquam praesentem allotems persona repente mutata daret, recte hoc exposuit Weichera, sed non inutile visum iterum dicere, postquam novissimi tres
litores neglexerunt. alterum perstringam item minutum, sed item,
tius poetae sermonem ac spiritum si quis cognoscere velit, non
intemnendum. non carior ille est, ait, quem sequimur: tumidis
tium simul obruar undis. dictum oportuit de inimico ,utinam
trustur' (secundum Apolionium ly 32 alles es nórsog, helve,
degatosr, nelv Kolzlón yalar linfosat); quod dicit ,simul
trust', hoc est: ,et ille et ego obrusamur undis', erge Issoni
ertem quidem imprecatur sed ut pariter inimicum significet ao
radite amatum.

Iaso Medeam his verbis excipit accurrentem, v. 37:

o decus in nostros magnum ventura penates
solaque tantorum virgo haud indigna viarum
causa reperta mihi, iam (iam) non ulla requiro
vellera teque meae satis est quaesisse carinae.

m v. 39 in recenti codice et vetustis editionibus suppletum, nunc codice Carrionis. supplementum tolerabile quidem, sed vim rbis non addit. mire accidit, ut altera vocula repetita id ipsum ippleat quod sententia non admittit tantum sed flagitat: (mihi) m non ulla requiro vellera. nempe sic pergit: verum tu hoc noque meritis tuis adice, namque aurea iussi terga referre sumus, xios ea gloria tangit.

Flammam e tenebris emicantem laso conspicit; interroganti espendet v. 60:

ipeius en oculos et lumina torva draconis aspicis; ille suis haec vibrat fulgura cristis, meque pavens contra solam videt ac vocat ultro, ceu solet, et blanda poscit me pabula lingua.

a his duo verba meque pavens corrupta sunt, prius quod istae ententiae inepte copulantur, alterum quod serpentis pavor debilitat use insecuntur et gradationem faciunt (vecat ultro — blanda lingua), rumque quod inter primam serpentis mentionem et verba quae at contra solam videt intercedere debet quo Iasonis pavor eletur. nec Heinsii favens nec Schenkelii tuens sententiam iuvat, i hoc: nec paveas, contra solam videt. scriptum fuerat neque;

310 F. LEO

nec negationis pro ea quae est neve positae exempla Valeriana congessit Langenus ad I 175.

Draco a Medea delenitus (v. S1) primi percussus nube soporis horruit et dulces excussit ab arbore somnos. Heinsius adnotaverat: ,opinor excussit corpore somnos vel pectore', nunc consentiunt editores in priore harum coniecturarum probanda atque Langeno ne verbo quidem egere visa emendatio. offendisse videntur in eo quod verba quae sunt excussit ab arbore sic sane non apte coniunguntur. sed comprehendendum est excussit somnos, ut Octaviae versu 123 excutit somnos pavor, somnos autem excutit serpens ab arbore; primo scilicet soporis impetu nondum cogitur ut arborem cum vellere mittat, deinde (88) altae cecidere iubae nutatque coactum iam caput atque ingens extra sua vellera cervix: hoc est, extra sua vellera, quod illi ab arbore opponitur.

Iacentem draconem sic compellat Medea v. 102: cede adeo inque aliis senium nunc digere lucis. quod dixit senium digere ut significet senium dege, exemplo carere videtur, sic candide Langenus; atque Burmannus temptavit exige, Heinsius fer degere. sed nugae sunt de senectute quae in alio luco draconi degenda sit. senium est quale puellae in Ciri dicitur v. 248: quam te — senio patiar tabescere tali; atque senium digerere dixit Valerius ut Cicero (ad Q. III 9, 5) odia concoquam et fortasse Catullus concoquit iram.

Versu 168 quomodo Langenus tolerare potuerit quae tradita sunt: commune fuisset aut certe nunc omne nesas iremus et ambae in quascumque vias, non assequor; certe foret non fuisset dictum oportuit, ut nunc tolerabile fieret. pro eo quae scripserunt multa ac varia rem ipsam non tangunt, scribendum mecum.

6. OCTAVIAE insignis locus est v. 485 sq. de Neronis electione, insignis eo praecipue, quod milites, qui primi eum imperatorem consalutaverunt, silentio praetereuntur:

485 invidia tristis victa consensu pio cessit; senatus, equitis accensus favor; plebisque votis atque iudicio patrum tu pacis auctor, generis humani arbiter electus orbem iam sacra specie regis.

sic edidi a. 1879 (item Richterus a. 1902), recepta necessaria Lipsii emendatione v. 487 pro codicum verbis iudicium patrum est. sed hoc iudicium (sententiam militum secuta patrum consulta Tac. ana. XII ext.) opponi debet favori votisque coniunctis : sic demum

patres post senatum iterum memorati locum habent; atque votum legitur in  $\mathcal{O}L$  (votis in  $\Sigma II$ ), votum est scripsit Avantius: senatus, equitis accensus favor plebisque votum est ut Ovidius fast. Il 127 tibi plebs, tibi curia nomen hoc dedit, hoc dedimus nos tibi nomen, eques. cf. Tac. ann. XIV 13 morte eius accensum populi favorem. testat horum versuum ultimus sic traditus in codicibus: electus erbem specie sacra regis, tantum ut sapientia pro specie sit in  $\mathcal{O}L$ , sepientia compendio male soluto debetur, sed etiam specie sacra inutile prorsus nec dignum quod verbis cum Avantio transpositis et inserto iam conservetur. spiritu vel auspicio nequaquam meliora. scripsit opinor:

tu pacis auctor, generis humani arbiter electus orbem (pro)spere sacrum regis.

v. 156 ausa imminere est orbis imperio sacri. eodem versus loco, qua de re dubitari queat, sacris Troad. 641.

Eiusdem tragoediae versus 609 sq. ex oratione Agrippinae, magis etiam memorabiles propter rei memoriam cuius tenuia tantum vestigia in historiis titulisque servata habemus (qua de re egit Nordmeyerus in Fleckeiseni annalium suppl. XIX p. 273 sq.), sic decurrent:

saevit in nomen ferus
610 matris tyrannus, obrui meritum cupit:
simulacra, titulos destruit mortis metu
totum per orbem, quem dedit poenam in meam
puero regendum noster infelix amor.

ubi v. 611 mortis metu quam sit ineptum Buechelerus vidit; sic scilicet explicabant: "mortem iis minatus quicunque mei simulacra habuerint. sed quod ab illo accepimus et ego et nuper Richterus matris metu, iam dubito quam recte receperimus, siquidem nomen matris antecedit atque versu 611. 12 ea quae generatim dicta sunt, sevit in nomen, obrui meritum cupit, iam ipsis rebus declarari videntur; ut non satis sit simulacra, titulos dixisse, sed, id quod poetam scripsisse conicio, titulos destruit memores mei. sic memores ut Propertius II 13, 40 lapides memores dixit, ut Horatius III 11, 51 nostri memorem sepulcro scalpe querellam vel Valerius Flaccus IV 314 memori noscere sepulcro. scriptum fuisse videtur memoris, velut in Etrusco Oed. 282 bimaris terras; atque etiam Med. 394 irae novimus veteris notas potius veteres notas (sic A) quam irae veteris coniungi debet. ex eo quod est memoris mei

amisea prima syllaba quam facile mortis metu fieri potuerit, ultro intellegitur.

Hase ut scripsi, in Gronovii notsm incidi: ,mortis metu apparet ut explicent. Grotius tamen haud ineleganter: simulaera, titules destruit memores mei'.

7. CIL. VI 4, 33674 fragmenti marmorei inscriptionem ac-

IVS · VT · MERITAE · S IVGIS · ET TELLV NISI · PARVA FORE M · CVPEREM · FATI

servata verba ita comparata sunt, ut certa duorum distichorum supplementa admittant, siquidem sententias non verba reciperare curamus. meritae — (con)iugis ut debent coniuncta pentametri initium reddunt ac simul docent in versuum principiis paucas litteras deesse; coniunx relictus duplex aliquid facit, ut — et —, deest et verbum unde ut pendeat et subiunctum utrimque. in altero disticho idem hoc ait: nisi parva forent reliqua mihi aetatis spatia, ipse cuperem fati moras rumpere. ergo talis fuit epigrammatis tenor:

Tull]ius ut meritae s[ecurus sit locus optat con]iugis et tellu[s sit super ossa levis.
quod] nisi parva fore[t mora quam natura relinquit, qua]m cuperem fati [rumpere fila manu!

Gottingae.

FRIDERICUS LEO.

## MISCELLEN.

#### ZU PLUTARCH.

An virtus doceri possit 3 p. 440b: xaisos y' o στρατηγός Ίψαφάτης πρός τὸν Χαβρίου Καλλίαν έρωτώντα καὶ λέγοντα. τίς εί; τοξότης; πελεαστής; ίππεύς; ούδείς, ξφη, τούτων, άλλ' ὁ τούτοις πάσιν ἐπιτάττων. H. Sauppe hat hier den dreifachen Anstoss genommen (Or. Att. II p. 219. Emendationes Platarchense p. 14 - Ausgewählte Schriften p. 782), dass von einem Kallias Sohn des Chabries nichts bekannt sei, dess an anderen Stellen, wo die Anekdote erzählt werde, überhaupt kein Name stehe (Plut. reg. et imp. apophthegm. 187 B ontogo de rivos enrequeτώντος αυτόν. de fortun. 99 Ε ήρωτα τις Ίφικράτην τον στρατηγόν. Stobaeus flor. LIV 52 φήτορος δέ τινος έρωτώντος αὐτον έν έκκλησία) und dass die Stellung τον Χαβρίου Καλλίαν unzulässig sei. Er vermuthet daher, dass τον Χαβρίου Καλλίαν έρωτώντα aus τον ογληρώς εν εκκλησία έρωτώντα corrumpirt sei. Aber wenn es überhaupt seststeht, dass die Abschreiber unzählige Male Eigennamen verkannt und deshalb in Worte anderer Art verwandelt haben, dass dagegen nur sehr selten ein Eigenname aus Versehen oder durch Conjectur an Stelle eines andern Wortes gesetzt worden ist, so fehlt ausserdem der Emendation jede paläographische Probabilität; und ich kann überhaupt den zweiten Verdachtsgrund Sauppes gegen die Ueberlieferung nicht als zutreffend anerkennen. Dass Plutarch zweimal die Sache anonym erzählt, kann uns doch nicht hindern anzunehmen, dass er an der dritten Stelle den Mann mit Namen genannt habe.1) So weit kann man also nur Bernardakis Recht geben, der die Emendation zwar erwähnt, aber zurückweist. Dagegen ist das erste Bedenken Sauppes

<sup>1)</sup> Die Uebereinstimmung des Stobäus mit Plutarch in der Anonymität hat auch keine Bedeutung, da er die Anekdote wörtlich aus Plutarch reg. et imp. spophthegm. 187B entlehnt hat.

keineswegs ohne Gewicht. Der berühmte Feldherr Chabrias von Aexone hatte, wie Demosthenes' Leptinea zeigt, nur einen Sohn, und der hiess Ktesippos nach seinem väterlichen Grossvater. Ausserdem ist aber der Name Xaβρίας in dem Athen der vorhellenistischen Zeit, so viel ich weiss, überhaupt nicht nachzuweisen. Bedenkt man nun, wie nahe es lag, bei Iphikrates an seinen Zeit- und Berufsgenossen Chabrias zu denken, so drängt sich die Vermuthung auf, ein Abschreiber möge, eben durch diese Association der Vorstellungen verleitet, dessen Namen an die Stelle eines ähnlichklingenden gesetzt haben. Und diese Vermuthung wird zur Gewissheit durch die Dedicationsinschrift CIAtt. IV 2 n. 1558 b Kallag Xaplov Περιθοίδης 'Αφορδίτ[ηι]. Denn die Schreibung XAPIO weist diesen Stein in die erste Hälfte des vierten Jahrhunderts. also gerade in die Zeit des Iphikrates. Also dass Xaβolov aus Xaglov verschrieben ist, wird kaum jemand bestreiten. Die Umstellung Kalllar vor Xaplov wird allerdings wohl nothig sein, wenigstens wüsste ich Sauppes Bedenken gegen die überlieferte Wortfolge nicht zu entkräften. Auch hier sieht man übrigens wieder, dass es oft auf einem reinen Zusall beruht, ob wir von einem δήτωρ, der in der attischen Ekklesie eine Rolle gespielt hat. Kunde haben oder nicht, was mir wegen des Kallikles in Platons Gorgias von Interesse zu sein scheint.

Halle a. S.

W. DITTENBERGER.

#### ZUM CORPUS DER PLUTARCHISCHEN BIOL

Bekanntlich hat Photius im Codex 245 seines Excerptenwerkes auch aus Plutarchs  $\beta los$  nicht einen wirklichen Auszug gegeben, sondern einzelne mehr oder minder lange Sätze, so wie ihr Inhalt sein Interesse erregte, fast wörtlich ausschreiben lassen. Der Text dieser Excerpte bietet nichts Nennenswerthes für Plutarch; hier bloss ein paar Worte über die Anlage der Plutarchhandschrift, die Photius benutzt hat. Die Reihenfolge der excerpirten  $\beta los$  ist folgende: Dio — Brutus — Aemilius — Demosthenes—Cicero—Phokion—Cato—Alexander—Caesar—Eumenes—Sertorius — Demetrius — Antonius — Pyrrhus — Marius — Aratus — Artoxerxes — Agis — Titus. Die Anordnung weicht gänzlich von der des Lampriascatalogs, des Index Venetus, der Handschriften und der direct nach solchen gemachten ersten Drucke ab; und doch ist sie kaum zufällig. Denn der dies Corpus zusammen-

gestellt hat, hat es nach chronologischen Gesichtspunkten geordnet, für die er die immer vorangestellten griechischen Biographien massgebend sein liess. Freilich hat Photius nicht aus allen Vitae seiner Handschrift Auszüge gegeben, wodurch das Sachverhältniss etwas verdunkelt wird; so hat er nichts aus dem Timoleon, der Parallelvita des Aemilius, und dem Philopoemen, der Parallelvita des Titus; von den Römern fehlen nur die Gracchen; aber aus Agis und Kleomenes, die als ein  $\beta log$  galten, sind Stellen ausgezogen. Endlich haben schon zu Photius' Zeit Arat und Artozerzes als  $\pi a \phi \hat{a} \lambda \lambda \eta \lambda oi$  figurirt, was doch Plutarch gewiss nie beabsichtigt hatte: dies mag als Spur einer nicht von ihm selber berrithrenden Redaction seiner Biographien gelten. Wir haben also folgendes Corpus für Photius reconstruirt:

- 1. Dio Brutus
- 2. [Timoleon] Aemilius
- 3. Demosthenes Cicero
- 4. Phokion Cato
- 5. Alexander Caesar
- 6. Eumenes Sertorius
- 7. Demetrius Antonius
- 8. Pyrrhus Marius
- 9. Aratus Artoxerxes
- 10. Agis (et Cleom.) [Gracchi]
- 11. [Philopoemen] Titus,

eine Anordnung, die in nr. 7—10 auch im Index Venetus wiederkehrt. Ein derartiger chronologischer Gesichtspunkt ist sonst aus keiner Anordnung, in der uns die plutarchischen  $\beta lot$  in den oben angeführten Quellen vorliegen, kenntlich; wir dürsten hier einer ältesten Redaction näher kommen als mit unsern anderen Mitteln.

Die oben zusammengestellten \(\beta\lor{lor}\) füllten also den zweiten Band einer Gesammtausgabe des Plutarch. Das Verzeichniss des ersten Bandes mag ungefähr so ausgesehen haben:

- 1. Theseus Romulus
- 2. Lykurg Numa
- 3. Solon Poplicola
- 4. Themistokles Camillus
- 5. Aristides Cato major
- 6. Kimon Lucullus
- 7. Perikles Fabius

- 8. Nikias Crassus
- 9. Alkibiades Coriolan
- 10. Lysander Sulla
- 11. Agesilaus Pompeius
- 12. Epaminondas Scipio
- 13. Pelopidas Marcellus

Also der eine Band, der den andern zeitlich ausschliesst, enthielt 12 oder 13 Paare, ') der andere 11 Paare  $\beta loi$ , beide hatten also ungefähr gleichen Umfang, zumal manche Vitae des 2. Bandes be-

<sup>1)</sup> Wenn damals noch nr. 12 vorhanden war, wie zu Sopatros' Zeit.

trächtlich lang sind. Wir sehen somit einen Gesichtspunkt beobachtet, der auch sonst bei der Eintheilung grösserer Schriftenmassen gegolten hat.

Auch diese Ordnung ist so wenig plutarchisch wie die verschiedenen und zuweilen in ein paar Nummern mit der eben aufgestellten sich deckenden Reihenfolgen unserer Handschriften. Aber men begreift, dass ein Redactor die doch nur subjectiv berechtigte Ordnung, wie sie Plutarch beliebte, und von der er wahrscheinlich auch nicht mehr wusste, als wir aus Dio 1, Perikl. 1, Theseus 1 entnehmen, aufgab, um an ihre Stelle eine objective and dem Gedächtniss ohne weiteres sich einprägende Folge zu setzen.

Düsseldorf.

J. SCHOENE.

#### ZU CICEROS BRIEFEN.

C. Bardt hat in dieser Zeitschr. XXXII S. 264 ff. bewiesen, dass in Ciceros Briefe ad fam. V 8 uns zwei Recensionen desselben Schreibens vorliegen, Concept und verbesserte wirklich an den Adressaten abgegangene Reinschrift. Dasselbe gilt m. E. von dem Briefe ad fam. V 5; der Einschnitt ist nach dem Satze: sed es quae ad me delata sunt malo te ex Pomponie, cui nen minus melesta fuerunt, quam ex meis litteris cognoscere. Beide Theile enthalten dieselben Gedanken: erstens will Cicero dem Antonius vorrücken, was er, Cicero, jenem Gutes gethan und wie umgekehrt Antonius gut mit böse erwidert babe; sodann läuft es auf eine Empfehlung für Atticus hinaus. Soll diese einfache Sache Cicero seinem Feinde Antonius zweimal zu hören gegeben haben? Beide Redactionen sind in sich völlig abgeschlossen, und besonders der Schluss der zweiten ist die glückliche Verbindung der beiden Hauptgedanken in einem Satze.

Die erste Hälfte dürfte das Concept, die zweite die Reinschrift sein. Man sieht deutlich den Fortschritt von dem einen zur andera: die Gedanken sind noch dieselben, die Wörter fast alle vertauscht bis auf desiderare, officia, poteris ex Pomponio cognoscere, und mit ihnen ist die Härte, die Heftigkeit, Rücksichtslosigkeit der ersten Fassung verschwunden, diese giebt reiner Ciceros Stimmung gegen Antonius, die aber nicht zu offen hervortreten zu lassen räthlich erschien, und so wurde sie unter einer mehr andeutenden als ausprechenden Urbanität verborgen; die Hervorhebung der eigenen Verdienste wird gemindert, der Ausdruck für die Unfraundlichkeiten

des Antonius so schwach wie möglich gewählt; der Schein eines erträglichen Verbältnisses zwischen beiden Männern aufrecht erhalten, ja Atticus liebenswürdig-gewandt als eigentliche Veranlassung des Briefes in den Vordergrund geschoben. Es ist wohl kein blosser Zufall, dass gerade Briefe Ciceros an Antonius und den Triumvirn Crassus in doppelter Fassung sich erhalten haben.

Dasseldorf.

J. SCHOENE.

# HANDSCHRIFTLICHES ZU CICEROS ORATIONES PHILIPPICAE.

Die Dresdner Handschrift R 52r besteht aus einer Anzahl von Pergamentblättern, welche sämmtlich als Einbände von alten Büchern der vormaligen jetzt nach Dresden gekommenen Oelser Schlossbibliothek gedient haben; sie sind abgelöst und zu einem Bande Für die Philologie kommen hiervon einzig vereinigt worden. fel, 1 und 2 in Betracht, welche oben und unten abgeschnitten sind und zu dreissig Zeilen ergänzt werden können. Bei fol. 1° beginnt namlich der Text mit orat. Phil. V 2, 5 [ro]gabuntur und endet mit V 3, 7 ille (ed. Müller p. 439, 11-440, 8), bei fol. 1b mit V3.8 [re]liquarum bis V4.11 brevi (Müller p. 440, 15-441, 10). fol. 2º aberliefert VII 1, 3 improbi bis VII 2, 6 virtute (p. 467, 19 -468, 16), 2b giebt VII 2, 7 [fu]it bis VII 3, 10 essent (p. 468, 24 -469, 23). Auf fol. 1° sind 25, auf 1° 26 Zeilen erhalten oder doch Anfang und Ende noch lesbar, fol. 2º besitzt noch 27 ertennbare Zeilen, fol. 26 deren 25. Da nun das am Unterrand von fol. 1° und am Oberrand von 1b fehlende zusammengenommen mit fol. 1º zu einer vollen Seite zu ergunzen ist, so ergiebt sich, die Handschrift proportional mit dem Druck gerechnet, genau ein Pehlen von fünf Zeilen der Handschrift auf fol. 1°. Wir kommen somit zu einer Handschrift in Quart zu 30 Zeilen die Seite. zwei Blätter sind noch fest verbunden und haben daher derselben Lage angehört, und da die Lücke zwischen ihnen sehr bedeutend ist, so müsste man eine ungewöhnlich starke Lage annehmen; es warden nämlich 6-7 Doppelblätter zwischen fol. 1 und 2 fehlen massen, wenn wirklich der ganze Zwischentext in der Handschrift sich vorfand. Vielleicht hat daher ein ganzes Stück des Textes gefehlt.

Leider ist nun bloss fol. 1b und 2 gut erhalten, während 1 und 2b angeklebt waren und der Klebstoff mit der Tinte sich

verbunden hat, so dass hier nur noch wenig mit Sicherheit zu lesen ist. Die Schrift selbst ist auf den beiden Mittelseiten gut zu lesen und gehört noch dem 12. Jahrhundert an, da com noch stett mit  $\bar{c}$  wiedergegeben wird. Der Vergleich mit der Ausgabe vos Müller erweist, dass die Ueberlieferung zur Gruppe D gehört (cf. ed. C. F. W. Müller p. XCIX), sich aber keiner der von Halm colationirten Handschriften abgt unbedingt anschliesst, sondern innerhalb dieser Gruppe eine gewisse Selbständigkeit besitzt. Aus diesem Grunde und ihres Alters wegen gebe ich hier die Collation der noch lesbaren Theile mit Müllers Text.

M. p. 439, 14 optinet 15 hostilia 16 eget] attimet 19 est fehlt 20 germanorum exercitu pecunis 23 ulla propior 30 faciunde, eripiendorum urbis (?) 32 romani 34 hec ne 36 cuius] cum eius 440. 3 Silet | Sed 5 interpretatione augurum 16 introcundi 17 aut si 18 sustinere me afferre posse 19 uim tempestatis. videtur 26 simus 29 revulsis 31 urbe fehlt 32 ita castellis et operibus ita ab (mit dieser Lesart kommt Dresd. dem genuinen Text am nächsten; Dresd. scheint das ita allein auch an dieser richtigen Stelle zu 35 suisque 37 colonis 441. 1 agrum baben) Quamuis ergo leges bonas 4 hee, non fehlt 7 sestertium fehlt. septies milies 8 uertit. — p. 467, 21 ulciscendis 22 illi locuntur (467, 20 ist das Wort mit abgeschnitten) 24 habebantur] appellabantur. intelligi 26 convenit 27 inprobis 29 quam populares esse maluit 30 ut scitis adversatum 32 se] idem 33 nom 34 f. tu hostiliter, ad te ille mittat de 37 corum forum. p. 468, 1 virtutemque uirorumque 2 aut denique, in fehlt 7 configeret. putaret 9 deuinxit conjunxit 10 curem in-11 perspexi non modo 12 fuisse fautorem sehlt credibilem 16 quin quia 24 paucis 27 mihi tamen 30 mediocres p. 469, 3 explicatero 31 Ego itaque 37 si erit. 12 mobilitate levitate 15 decretis derectis 17 quidem illi 13 senatu 18 singulares et immortales 20 tum fehlt. iudicastis.

Vielleicht dürfte für irgend welchen anderen Nachweis der Fingerzeig zu verwerthen sein, dass die beiden Blätter zum Einband von Melanchthon, Philosophiae moralis epitome (1538) verwendet waren.

Radebeul bei Dresden.

M. MANITIUS.

#### DIE SYRISCHE PARALOS.

E. Rohde bespricht im Gr. Roman (2, Aufl.) S. 422 Apm. 4 die Stelle des Xenophon von Ephesos III 12, 1 (Hercher), wo es vom Schiffe des Habrokomes heisst: exalatel êal tac expolac tov Νείλου τήν τε Παραίτιον καλουμένην και Φοινίκης όση παρα-Salaggioc. Hierauf wird erzählt, die Gestrandeten seien von Rubern überfallen und odor konuor πολλήν nach Pelusium geschleppt worden. Eine "sogenannte Paraitios" wird nun sonst airgends erwähnt. Die von Rohde a. a. O. besprochenen Conjecturen von Hemsterhuis: Παραιτόνιον oder Παραιτονίαν (Grenzlestung des ägyptischen Libyens), serner Παραταίνιον (d. i. die Gegend der zaiviai oder schmalen Landzungen an der Nordküste Aegyptens) werden durch seine eigene την παράκτιον καλουμένην entschieden in den Schatten gestellt. Denn es scheint mir richtig channt, dass Xenophon offenbar die ode Kustengegend an der susersten Ostgrenze Aegyptens bezeichnen wolle'; dies ergiebt sich besptsächlich daraus, dass Pelusium das nächste Ziel der Räuber bildet. Aus der ausgeschriebenen Stelle selbst wird allerdings nicht bar, wo die Gefangennahme erfolgte, denn was wir dort lesen, woss von der ägyptisch-syrischen Küste in ihrer ganzen Ausdehnung vn Süden nach Norden verstanden werden. Von dieser Küstenie wird der südlichste und der nördlichste Theil, Aegypten und Monizien, ausdrücklich genannt; es wird daher mit der Paraitios wohl ein Stück des Litorales von Palästina gemeint sein, und zwar, vie ich im Anschluss an Rohde annehmen müchte, eben jener Theil desselben, der im äussersten Süden östlich an Aegypten grenzt. Dann ist aber wohl für Παραίτιον zu lesen παράλιον oder πάραλον.

Das Gebiet würde also die "sogenannte Küste" oder die Küste schlechthin genannt, eine Bezeichnung, die ja auch sonst bekannt ist. Speciell für die hier in Betracht kommenden Küstenländer ist Φοινίχη πάφαλος (vgl. oben Φ. παφαθαλάσσιος) direct hezeugt (Marquardt R. St. 1² S. 425) und bei Ambrosius Expos. in Luc. IV 43 (Ambr. ed. C. Schenkl. IV p. 160) lesen wir: regio Zabulon et terra Nepthalim et ceteri paraliam inhabitantes; mit paralia kann bier nur die Küste von Palästina gemeint sein. Ein weiteres Zeugniss liefert vielleicht eine syrische Bleitessera aus der Sammlung Péretié (veröffentlicht von Beaudoin-Pottier, Bull. de corr. hell. 1870, p. 270); sie trägt die Inschrift: Phasidis Aug(usti)

lib(ertus) proc(urator) | reg(ionis) parhal(iae?). Phasis war danaci Verwalter der kaiserlichen Güter an der Küste (vgl. Rostovtsew Prou, catal. des plombs p. 19). Die Zeit des Täfelchens lässt sich nicht bestimmen, ebensowenig erhellt leider, ob die palästinische die phönizische oder überhaupt die ganze syrische Küste gemein ist; das letztere ist übrigens schwerlich der Fall.

Das Gesagte scheint mir die Aenderung von Παραίτιον is παράλιον oder πάραλον zu rechtfertigen; ist sie richtig, so habet wir an Xenophon von Ephesos einen weiteren Zeugen für die Bezeichnung eines Theiles der syrischen Küste als Paralos schlechthin Brünn.

JOSEF MESK.

#### ZU S. 146 ff.

Nun, da die Wahrheit gefunden, häufen sich sogleich die Beweise für die Fünfzahl der Prytanen. U. von Wilamowitz-Möllem dorff hat eine nach Alexandria verschleppte Inschrift der erstei Ptolemäerzeit für rhodisch erklärt (Sitzungsber. der Berliner Alact 1902, 1096, nach Botti); da steht: Πουτάνιες Πύθειος Ναομάχου, Φωκίων Φαιδίμου, Εὐαλκίδας Εὐφραγόρου, Μικύλιο Εὐελθωνος, Ίεροκλῆς ἀριστοτίμου καὶ γραμματεὺς βουλᾶς 'ἀγήμων 'Αγησιάνακτος θεοῖς. So bestätigen sich die bei den Annahmen von Selivanow und Wilamowitz, die von einande gänzlich unabhängig sind und von ganz verschiedenen Punkte ausgehen, in erwünschter Weise gegenseitig — für den, der übes haupt noch nach weiteren Beweisen verlangte.

Berlin. F. HILLER von GAERTRINGEN.

# PARALIPOMENA ZU EUKLID.

(Vgi. S. 46 ff. und S. 161 ff.)

#### VI.

Im sogenannten XIV. Buch der Elemente (Hypsikles) musste ich für die Haupths. Monacensis 427 (M) die Collation Friedleins benutzen. Nach eigener Untersuchung der Hs. kann ich jetzt einiges berichtigen und einige Zweifel heben (vgl. vol. V S. VI Anm.).1)

- V S. 2, 4 ζητούντες] ζητούντες ελλούνται Μ. 6 alt. τού supre
  - scr. man. 1 M. 16 δοχῶ δεῖν] δοχ alles man. 1 M.
  - S. 4, 22  $A\Gamma Z$ ] so M (nicht  $B\Gamma Z$ ) 23  $BZ\Gamma$ ]  $B\Gamma Z$  M.
  - S. 6, 6  $H \triangle \tau \tilde{\eta} \Gamma H M Z \Gamma$ ]  $\epsilon \zeta M 7 Z \Gamma$ ]  $\Gamma Z M^* 9 \triangle E$ ]  $E \triangle M^*$ .
  - S. 10, 13 τουτέστιν] compendio M
     14 ΚΛΘ] ΘΚΛ M\*
     18 ἐκ] ἀπό (τοῦ habet) M
     19 τοῦ] om. M.
  - S. 12, 4 BA] AB M\* 5 ἀπό] ἀπὸ τῶν M ἀπό] ἀπὸ τῶν M
    12 κέντρου] comp. M 16 ἀπό] ἀπὸ τῆς M\* ἀπό] ἀπὸ τῆς
    M\* 17 κύκλου τοῦ] κύκλου M.
  - S. 14, 12 ὑπό] ὑπὸ τῆς Μ 15 ΓΔΖ] ΓΖΔ Μ\*.
  - S. 16, 6 εἴχοσι M.
  - S. 18, 2  $\Gamma \Delta$ ,  $\Delta \Gamma$  M 13  $\mathring{\eta}$   $\Gamma \Delta$ ]  $\mathring{\eta}$   $\Delta \Gamma$  M\* 14 EH] HE M\* 17 ZE,  $\Theta$ ] so M EH] HE M\*.
  - S. 20,  $18 \triangle A$ ]  $A \triangle M^*$  19 BH]  $HB M^*$  BH]  $HB M^*$  20 BH]  $HB M^*$  21 AZ]  $ZA M^*$ .
  - S. 22, 6  $\upsilon \pi \delta$ ] so M (nicht  $\vec{\alpha} \pi \delta$ )  $\Theta B$ ]  $B\Theta$  M\* 7  $\Theta B$ ]  $B\Theta$  M\* 18  $\Gamma \Theta$ ]  $\Theta \Gamma$  M.
  - S. 24, 2 ΘΒ] ΒΘ Μ\* 7 ΘΓ ΓΘ Μ\* 21 ἐλάττονος Μ\*.
  - S. 26, 6 E] corr. ex  $E \triangle M^*$  12  $\pi \lambda \epsilon \nu \varrho \dot{\alpha}$ ] om. M 17 E]  $\tau \ddot{\eta} \varsigma E$   $M^*$   $\Gamma B$ ]  $\tau \ddot{\omega} \nu$   $\Gamma B$   $M^*$  18  $\Gamma B$ ]  $\tau \ddot{\eta} \varsigma$   $\Gamma B$   $M^*$   $\Gamma \triangle$ ]  $\tau \ddot{\eta} \varsigma$   $\Gamma \triangle$   $M^*$   $B \Gamma$ ]  $\tau \ddot{\eta} \varsigma$   $\Gamma B$  M (zu lesen  $\tau \ddot{\eta} \varsigma$   $B \Gamma$ ) 19  $\Gamma \triangle$ ]  $\tau \ddot{\eta} \varsigma$   $\Gamma \triangle$   $M^*$ H]  $\tau \ddot{\eta} \varsigma$  H  $M^*$   $\Sigma$ ]  $\tau \ddot{\eta} \varsigma$  Z  $M^*$  21 E|  $\tau \ddot{\eta} \varsigma$  E  $M^*$   $\Gamma B$ ]  $\tau \ddot{\omega} \nu$   $\Gamma B$   $M^*$  23  $\Gamma B \triangle$ ]  $\tau \ddot{\omega} \nu$   $\Gamma B \triangle$   $M^*$ .

<sup>1)</sup> Mit einem Stern bezeichne ich Lesarten, die aufzunehmen sind. Hermes XXXVIII. 21

- S. 28, 1 Z]  $\tau \tilde{\eta}_S Z M^* B\Gamma \Delta$ ]  $\tau \tilde{\omega} \nu B\Gamma \Delta M^* 5 B\Gamma \Delta$ ]  $\tau \tilde{\omega} \nu I$   $M^* \Gamma B \Delta$ ]  $\tau \tilde{\omega} \nu \Gamma B \Delta M^*$ .
- S. 30, 17 πρός] icorr. ex καί m. 1 M πυραμίδας] corr πυραμίδες m. 1 M.
- S. 34, 1  $\Delta Z$ ]  $\tau \hat{\eta} \varsigma \Delta Z$  M\* 7  $\Delta \Gamma$ ]  $\tau \hat{\eta} \nu \Delta \Gamma$  M\*  $\Delta Z$ ]  $\Delta Z$  M\*.

Ausser den für die Ausgabe verwertheten Hss. enthalten diese die Bücher XIV-XV: Angelicus C 2, 9, Cantabrig, Gg. II. Savil. 13. Vatic. gr. 1039, gr. 1709, Laur. 28, 2, 28, 3, 28, 6, 28 Ambros. A 101 sup., Paris. gr. 2342. Paris. 2343 enthalt i Omont, Inventaire II S. 244 nur I-XIII; ich habe als In I-XV notirt, aber keine Lesarten für XIV. Enthält die Hs. w lich nur 1-XIII, bleibt die Frage, wo die ed. princeps die Buc XIV-XV her hat; im Marc. 301 stehen sie nicht. Paris. Su gr. 186, der die Sätze (ohne die Beweise) auch dieser Bücher halt, und Bodleianus F 6, 23, der fol. 265 den Anfang von B XIV (bis S. 4, 8 fore ovrau-) enthält, aber durchstrichen, kon unbeachtet bleiben (Bodl. ist, wie zu erwarten - s. vol. VII S. - mit Vindob, V verwandt, wie die Ueberschrist Εὐκλείδου Ύψικλέους τὰ είς Εικλείδην άναφερόμενα und die Le διελόντες S. 2, 4 zeigen). Von den übrigen habe ich für An in diesem Theil keine Notizen (im Angel, folgt XV ohne Uel schrift unmittelbar in Fortsetzung von XIV wie in Laur. 28, Savil. 13 stimmt in den Ueberschriften mit Bv und hat S. 6. -23 die Lesarten von PBVv. Laur. 28, 6 ist auch hier Co von Vindob. V und 28, 3 wiederum von 28, 6 (vol. V S. XXVI Vatic. 1039 hangt wie in der Optik (vol. VII S. XIII ff.) ebenf von Vindob. V ab, wahrscheinlich durch Laur. 28, 6; die für eigentlitmlichen Lesarten hat sie ausser in der Ueberschrift ( είς Ε. ονασερόμενα) noch V S. 2, 4, 11 (τηιά); 4, 14-15. 19. 20. 24, ausserdem S. 2, 13; 4, 10 die Lesarten von V man. abweichend ist, so weit sie verglichen ist, nur xolvovytl S. 1 (- M).

Vatic. 1709, der im ersten Theil von Paris. 2344 (q) abstam (s. S. 176), ist in dem darin enthaltenen Bruchstück des XIV. But (his V S. 26, 8 πενταγώνου, fol. 193\*—196) von Vatic. 1038

abhängig, dessen Schreibsehler sämmtlich wiederkehren (S. 2, 4; 6, 9. 15), auch ganz alberne wie ἐμπύρως S. 4, 1, τριακοντάκοις S. 14, 17; S. 20, 1 ἄλλω genau wie v.

Laur. 28, 2 ist in diesen Büchern wie in den Daten (vol. VI & XVII) Copie von P; sie haben ja auch beide die Bücher XIV -XV nach den Daten, und dieser Theil von 28, 2 war ohne Zweisel ursprünglich eine selbständige Hs.; die Hand ist eine sadere und schönere als im ersten Theil (Elem. I-XIII). das Format ist ein wenig kleiner, und vor den Daten ist ein weisses Matt; der Schluss von S. 58, 14  $(\tau o \tilde{v})$  an ist von derselben Hand erganzt, die die Lücken von 28, 3 (F) nach 28, 6 ausgefüllt hat, the von einem Schreiber der Mediceer; am Schluss steht wie in 28, 3 und 6 das Epigramm vol. V S. XXVIII—IX, und diese Ergänmag stammt wohl aus 28, 6. Das übrige folgt P in allen Fehlern, vie S. 2, 1. 13. 17; 4, 4; 10, 20; 12, 1 (corr.). 11 (xal corr. in **120**); 16, 13; 36, 10; 42, 9; 48, 11; 50, 1. 12. 13. 14. 17; 52, 1 σεριφέρειν αί). 3; S. 50, 18 σχήματος mit P man. 2; S. 44, 2 έξης το σχήμα, obgleich die Figur unmittelbar folgt, in P dieselbe Bemerkung, weil die Figur erst auf der folgenden Seite steht; abnth auch S. 24, 16.

Laur. 28, 8 ist in diesem Theil von Bodl. B abhängig; mit B stimmt er S. 2, 4; 10, 1; 40, 2; 42, 1. 16, mit B allein S. 8,  $\mathbf{a}$  (δωδεχαγώνου, δω- getilgt), 42, 19 ( $\mathbf{a}$  $\mathbf{\eta}$ ), 44, 19 ( $\mathbf{H}$  $\mathbf{A}$  $\mathbf{\Theta}$ ), 50, 18 (δποσοιοῦν οἱ, B ὁποσοιοῦν οἱ); was dagegen spricht, ist unbetentend (S. 10, 3 ἀπό, B ὑπό, S. 12, 11 δὲ χαί corr. in δέχα wie P, δέχα χαί B).

Paris. 2342 gehört in XIV zur geringeren Classe (stimmt mit PBVv S. 2, 7. 11. 15. 17; 4, 1 ἐμπείρως, 4. 9. 10. 11. 12; 6, 8. 11. 12. 15. 17. 23; 10, 9. 15; 20, 1. 9) und steht besonders dem Bodl. B nahe (— BVv S. 2, 9; 10, 20; 12, 11 δέκα καὶ πέντε — PBv S. 2, 11; 4, 3. 19; 6, 2, 4 καὶ οπ., 5. 8; 10, 17 τῆς m. 2; — MPBv S. 4, 23; — PB S. 8, 2 διὰ δὲ τό; — BV S. 32, 10 — also in allen Combinationen B und nur B in allen); auch in XV ist dasselbe Verhältniss vorherrschend (— BVv S. 46, 7; — Bv S. 40, 10; — PB S. 42, 11 δέ; 50, 1; — B S. 54, 15). Mit M habe ich nur folgende Uebereinstimmungen notirt: S. 2, 5 συγγραφέν, 9 ἐγράψαμεν, S. 8, 5 γραπτέον — 7 τρίγωνον οπ. (am Rande: ἐν ἄλλφ· εἰκοσαέδρου τρίγωνον. γραπτέον u. s. w.). Daseben finden sich aber öfters eigenthümliche Lesarten, meist durch

Correctur, so S. 2, 4 ζητοῦντες] διαιροῦντες, διαιρ- ε cerr., 1 ανανοαφομένων. 13 nach ὑπὸ eingefügt τοῦ, aber m. 2. 15 νέγραπται, -πται e corr., 16 δ' έγω δοχω δείν, υπομνηματισάμενος τοίνυν εν έκείνω κατά τὸ (τό supra scr.) δοκοῦν (corr. ex δοχείν) ύπεμνηματισάμην ταῦτα δέον (aus ύπο . . . . σάμενος corrigirt), 17 nach σοι eingefügt τω; S. 4, 4 είη] supra scr., 13 κύκλου τὸ Δ, καί] κύκλου τὸ Δ, καὶ ἀπὸ τοῦ Δ e corr.. (ἀπὸ  $\tau o \tilde{v} \Delta o m$ , wie PBVv),  $B \Gamma - \Gamma e corr$ , 14  $\times \alpha \ell - 15 \Delta E \times \alpha \ell$ έκβεβλήσθωσαν ή ΔΕ έφ' έκάτερα τὰ μέρη κατά τὰ Α, Ζ, και έπεζεύνθω ή ΓΖ. λέγω, ότι ή ΔΕ ήμίσεια έστι συναμφοτέρου της τε ΔΖ καί ΖΓ, τουτέστι της τε έκ του κέντρου το ABT xuxlov xal the ZI, htic fort dexagarov e corr., S. 6, 3 τῆς ὑπὸ ΕΖΓ · διπλῆ ἄρα] τῆς (e corr.) ὑπὸ ΔΖΓ (ΔΖ- in res.) γωνίας (-ας in ras.), 8 συναμφοτέρω τή συμαμφοτέραις ταίς: (ταίς e corr.), 9 ΔΖΓ] corr. ex ΔΓ m. rec., 12 τε | om., 13 youφομένων, 22 Αριστέου, -έου e corr., S. 8, 2 πρός πρός αθτό e corr. m. 2, S. 10, 17 της AB] corr. ex του AB m. 2, 20 ή -21 αναγέγραπται] om., am Rande: έχ τοῦ χέντρου αρα τοῦ: κύκλου έστιν αφ' οδ το είκοσα εδρον ή ΜΝ.

Wer den Schreiber von Paris. 2342 kennt (s. Apollonii opp. ed. Heiberg II S. LIV ff.), wird nicht zweiseln, dass diese Lesartes im wesentlichen willkürliche und bewusste Aenderungen von ihm sind; bei weitem die meisten sind ja auch durch Correctures erster Hand in den Text gebracht; S. 2, 16 ist die Lesart der übrigen Hss. noch kenntlich unter der Correctur, und die überladene Form von S. 4, 14 ff. (wo ἐκβεβλήσθωσαν wohl ein Imthum meiner Collation ist) trägt deutlich die Spuren der nachträglichen Umgestaltung. Auch die wenigen Correcturen, wodurch Lesarten von M hergestellt werden (S. 2, 12 προκειμένου, προe corr., S, 4, 1 xolvovrti aus xolvovri), entstammen sicher nicht dieser Hs. sondern wie die übrigen einer Coniectur des Schreibers: dafür spricht S. 4, 13, wo ἀπὸ τοῦ Δ mit M hinzugefügt ist, aber an anderer Stelle. Nicht anders sind S. 2, 5 συγγραφέν, 9 ένού-Wauer zu beurtheilen, wo Lesarten von Mohne Correctur im Text stehen; die gemeinsame Lücke S. 8,5 muss auf Zufall beruhen.

Von diesen Aenderungen nun finden sich die meisten im Ambros. A 101 sup. wieder (chartac. s. XV, beschrieben Apollonii opp. II S. XII mit der Berichtigung Euclidis opp. VII S. XVIII), so

2, 4 διαιρούντες, 15 γέγραπται, 16 τοίνυν εν εκείνω κατά δοχούν υπεμνηματισάμην (-μην in ras.) ταύτα δέον, 17 σοι i διά, S. 4, 13 καὶ ἀπὸ τοῦ Δ ἐπὶ τὴν ΒΓ κάθετος, 14 βεβλήσθω έφ' έχάτερα τὰ μέρη ή ΔΕ κατά τὰ Α, Ζ, καὶ τεζεύχθω ή ΓΖ. λέγω, ότι ή ΔΕ ήμίσεια έστι συναμφοτέρου ίς τε (corr. ex της) ΔΖ καὶ ΖΓ, τουτέστι της τε έκ τοῦ Ιντρου τοῦ ΑΒΓ κύκλου καὶ τῆς ΖΓ, ἥτις ἐστὶ δεκαγώνου, 6. 22 Αριστέου, S. 8. 2 πρός αυτό τό, ausserdem S. 2. 12 ροχειμένου, S. 4. 1 χρινούντι und S. 2. 1 παραγενόμενος, Was Paris. 2342 übergeschrieben ist mit erster Hand. Da die Möghkeit, dass die Aenderungen in Paris, dem Ambr. entnommen n könnten, dadurch ausgeschlossen ist, dass sie fast alle von ster Hand (also saec. XIV) sind und die S. 2, 16 wenigstens theilise ohne Correctur im Text steht, muss der Ambr. von Paris. 42 abstammen, was auch für Apollonios nachgewiesen ist (Apolaii opp. Il S. XXI). Dann hat aber der Schreiber des Ambr. f eigene Hand die Interpolation weitergeführt; denn ganze Stücke, e im Paris, unangetastet sind, treten hier völlig umgearbeitet f. Ich gebe ein paar Beispiele.

S. 4, 20  $\epsilon \pi \epsilon \ell - 6$ , 13  $\epsilon \gamma \gamma \rho \alpha \phi \rho \mu \epsilon \nu \omega r$   $\phi \alpha \nu \epsilon \rho \dot{\rho} \nu \delta \dot{\eta}$ ,  $\delta \tau \iota \dot{\eta}$ ιὸ ΑΔΓ γωνία τῆς μὲν ὑπὸ ΖΔΓ τετραπλη ἐστιν, διὰ τὸ ν ΑΓ περιφέρειαν τετραπλήν είναι της ΓΖ περιφερείας. ς δὲ ὑπὸ ΔΖΓ διπλῖ, διὰ τὸ καὶ άμφοτέρας ἐπὶ τῆς αὐτῆς βικέναι περιφερείας της ΑΓ και την μέν υπό ΑΔΓ πρός ο κέντοω είναι, την δε υπό ΔΖΓ πρός τη περιφερεία. ίση ή ὑπὸ ΔΖΓ τῆ ὑπὸ ΖΗΓ διὰ τὸ ἴσην είναι τὴν ΖΕ τῆ Η ή άρα ύπο ΑΔΓ διπλη έστι της ύπο ΖΗΓ. και έπει ή ιὸ ΑΔΓ τῆς μὲν ὑπὸ ΖΗΓ ἐστι διπλῆ, τῆς δὲ ὑπὸ ΔΖΓ (am inde richtig  $Z\Delta\Gamma$ ) τετραπλή, ή ἄρα ὑπὸ  $ZH\Gamma$  τής ὑπὸ  $Z\Delta\Gamma$ πλη έστιν. έστι δὲ ή ὑπὸ ΖΗΓ δυσί ταις ὑπὸ ΗΔΓ, ΔΓΗ η τοη άρα έστιν ή ύπο ΗΔΓ τη ύπο ΔΓΗ. ίση άρα καί ΔΗ τη ΗΓ. άλλ' ή ΗΓ τη ΖΓ ίση έστι και ή ΔΗ (e corr.) ια τη ΖΓ ίση έστίν. έστι δὲ καὶ ή ΗΕ τη ΕΖ ίση δλη α τη ΔΕ συναμφότερος ή ΓΖ και ΖΕ ίση έστιν. αί γ άρα ΔΕ, ΕΖ, ΖΓ διπλασίονές είσι τῆς ΔΕ. άλλ' αἱ μὲν ΔΕ, Z (E- e corr.) Shy Everly & AZ (-Z e corr.) & ex tou nevegou. ις έστιν ίση τη του έξαγώνου πλευρά του είς τον ΑΒΓ κλον έγγραφομένου, ή δὲ ΖΓ ή τοῦ δεκαγώνου πλευρά αί α ΔΖ καὶ ΖΓ, τουτέστιν ή τοῦ έξαγώνου καὶ δεκαγώνου

πλευρά τῶν εἰς τὸν αὐτὸν χύχλον ἐγγραφομένων διπλασίι ἐστὶ τῆς  $\Delta E$  ἡ  $\Delta E$  ἄρα ἡμίσειά ἐστι τῶν  $\Delta Z$ ,  $Z\Gamma$ .

- S. 6, 18 hinzugefügt: δειχθήσεται δὲ καὶ ἐνταῦθα. ὑπο κείσθω γὰρ ἡ  $B\Gamma$  τριγώνου πλευρά· ἑξαγώνου ἄρα ἐστὶν ἱ  $Z\Gamma$ . διπλῆ ἄρα ἡ  $A\Gamma$  περιφέρεια τῆς  $\Gamma Z$  περιφερείας· ὥστι καὶ ἡ ὑπὸ  $A\Delta\Gamma$  γωνία διπλῆ ἐστι τῆς ὑπὸ  $Z\Delta\Gamma$ . ἔστι δὶ καὶ τῆς ὑπὸ  $\Delta Z\Gamma$  διπλῆ ἡ ὑπὸ  $\Delta\Delta\Gamma$  ἴση ἄρα ἡ ὑπὸ  $Z\Delta\Gamma$  τῆ ὑπὸ  $\Delta Z\Gamma$ . ὥστε καὶ ἡ  $\Gamma\Delta$  τῆ  $\Gamma Z$  ἴση ἐστίν, καὶ κάθετος ἡ  $\Gamma E$ · ἴση ἄρα ἡ  $\Delta E$  τῆς  $\Delta Z$ · καὶ ἐστιν ἡ  $\Delta Z$  ἑξαγώνου.
- S. 8, 10 (chlt τε καὶ ἰσογώνιον wie in PBVν, am Rande λείπει; 11 ἡ ὑπό 13 ἐστίν lautet (vgl. PBVν): τὸ ἀπὸ τῆς πλευρᾶς τοῦ πενταγώνου καὶ τὸ ἀπὸ τῆς ὑποτεινούσης τὴν ὀρθὴν γωνίαν τὴν γινομένην ὑπό τε τῆς πιπτούσης διὰ τοὶ κέντρου ἐπὶ τὴν πλευρὰν τοῦ πενταγώνου καθέτου καὶ τῆς πλευρᾶς, ἐφ' ἢν ἡ κάθετος πίπτει, πενταπλάσιόν ἔστι τοὶ ἀπὸ τῆς ἐκ τοῦ κέντρου τοῦ κύκλου.
- S. 8, 20 ἐπεζεύχθω 22 ΕΔ] φανερὸν δέ (am Rande δή), ὅτι ἡ AE δεκαγώνου ἐστίν. ἐπεὶ οὖν διπλῆ ἐστιν ἡ BE τῆς  $E\Delta$ , τὸ ἄρα ἀπὸ τῆς BE τετραπλάσιόν ἐστι τοῦ ἀπὸ τῆς  $\Delta E$ .
- S. 8, 24 πενταπλάσια 10, 3 ΔΕ] ώστε τὰ ἀπὸ τῶν ΒΛ, ΔΕ, ΕΔ πενταπλάσιά ἐστι τοῦ ἀπὸ τῆς ΔΕ. τοῖς δὲ ἀπὸ τῶν ΔΕ, ΒΔ ἴσον τὸ ἀπὸ τῆς ΔΓ· ἡ γὰρ τοῦ πενταγώνου δύναται τὴν τοῦ ἑξαγώνου καὶ τοῦ δεκαγώνου. τὰ ἄρα ἀπὸ τῶν ΒΛ, ΔΓ πενταπλάσιά ἐστι τοῦ ἀπὸ τῆς ΔΕ.
  - S. 10, 4 δτι] τὸ προτεθέν δτι.
- S. 10, 15  $\Delta H \Delta H$ ] HE· χύβου ἄρα πλευρά ἐστιν ἡ HE· ὑποτείνει γὰρ τὴν τοῦ πενταγώνου γωνίαν, ὡς δέδεικται ἐν τῷ τβέδρφ.
- S. 40, 5 τετραγώνων 7 χύβον] τετραγώνων γὰρ ἴσων τῶν ΑΒΓΔ, ΑΒΕΗ, ΕΒΓΖ, ΔΓΖΘ, ΘΗΛΔ, ΕΖΘΗ διάμετροι εἰσιν αὶ πλευραὶ τῶν ΑΕΓ, ΑΘΕ, ΑΘΓ, ΕΘΓ τριγώνων. και εἰσι τέσσαρα τρίγωνα ἰσόπλευρα πυραμὶς ἄρα ἐστὶ ἡ ΑΕΓΘ ἀπὸ τριγώνου βάσεως τῆς ΑΕΓ καὶ ἐγγέγραπται εἰς τὸν δοθέντα χύβον τοῦ (am Rande τὰν) ΑΒΓΔΕΖΘΗ.
- S. 42,  $4 \tau \tilde{\eta}_S KA$ ]  $\tau$  vor einer Lücke,  $\tilde{\epsilon}\pi i\pi\epsilon \delta \alpha$  6  $i\sigma \delta \pi \lambda \epsilon \nu \rho \alpha$ ]  $EZBHZ\Gamma$  und Lücke von 2—3 Zeilen, am Rande  $\lambda \epsilon i\pi\epsilon \iota$ .

<sup>1)</sup> Diese Lücken sind daraus zu erklären, dass der Schreiber den vor liegenden Text ändern wollte und nicht gleich die Formulirung fand.

S. 42, 8 καί — 9 τετραγώνων] εἰς δν δεῖ ὀκτάεδρον ἐγγράψαι. εἰλήφθω τὰ σημεῖα, καθ' ἃ τέμνουσιν άλλήλας αἱ διάμετροι τῶν ἐφεστώτων τετραγώνων καὶ ἔστωσαν.

S. 42, 13 ίση — 44,2 αποδείξομεν ίση άρα έσειν ή ΚΟ τη Ο Δ. όμοίως δε και διά των Μ, Ν άχθεισων παραλλήλων δειχθήσονται και αί ΔΕ, ΕΜ ίσαι άλλήλαις. Εστι δέ και ή 0Λ τη ΛΕ ίση, ἐπεὶ οὐν ἐκάστη τῶν ΚΟ, ΟΛ, ΛΞ, ΞΜ ίσαι άλλήλαις είσί, και τὰ ἀπ' αὐτῶν ἄρα ιετράγωνα ἴσα allylois elolv. alla rols uer and rwv KO, OA loor earl τὸ ἀπὸ τῆς ΚΑ, τοις δὲ ἀπὸ τῶν ΑΞ, ΞΜ ἴσον τὸ ἀπὸ τῆς ΔΜ. ἴσον ἄρα τὸ ἀπὸ τῆς ΚΛ τῷ ἀπὸ τῆς ΛΜ, καὶ δια τούτο ίση ή ΚΛ τη ΛΜ. δμοίως δή δειχθήσεται, δτι ταὶ αί ΜΝ, ΝΚ καὶ άλλήλαις ἴσαι εἰσὶ καὶ έκατέρα τῶν ΚΑ, ΑΜ ίσαι Ισόπλευρον άρα έστι το ΚΑΜΝ. και φανερόν, δει και δρθογώνιον. είληφθωσαν δή τὰ σημεία, καθ' α τέμνουσιν άλλήλας αί διαγώνιοι των ΑΒΓΔ, ΕΖΗΘ τετραγώνων, ιαί έστωσαν τὰ Ρ, Σ, καὶ ἐπεζεύχθωσαν αί ΔΡ, ΡΜ, ΝΡ, PK, NZ,  $\Sigma K$ ,  $\Delta \Sigma$ ,  $\Sigma M$ .  $\varphi$  avegòr  $\delta \dot{\eta}$ ,  $\ddot{o}$   $\tau \iota$   $\dot{\tau} \dot{\alpha}$   $\Delta PM$ ,  $[\tau \dot{\alpha}]$  MPN, ΝΡΚ, ΚΡΛ τρίγωνα καὶ ἔτι τὰ ΝΣΚ, ΚΣΛ, ΛΣΜ, ΜΣΝ ισα άλλήλοις είσί τῷ γὰρ αὐτῷ λόγῳ δείξομεν τὰς ποιούσας αὐτὰ εὐθείας ἴσας άλλήλαις οὕσας.

Auch kleinere Aenderungen werden nicht verschmäht, so  $\S.2, 8$  μὴ ὀρθῶς γεγραφέναι ταῦτα,  $\S.4, 5$  ἄρξασθαι, 15 δτ  $\mathring{\delta}$  δὶ καί, 25 ἐστίν οπ.,  $\S.8, 16$   $\mathcal{A}\Gamma$ ]  $\mathcal{A}\Gamma$  διὰ τοῦ  $\mathcal{A}$  κέντρου, 17  $\mathcal{A}Z$ ]  $\mathcal{B}Z$ ; τὰ  $\mathcal{B}$ ,  $\mathcal{E}$ ] τὸ  $\mathcal{E}$ ; ἐπεζεύχθωσαν αἱ  $\mathcal{B}\mathcal{A}$ ,  $\mathcal{A}\mathcal{E}$ , 18 τετράγωνα οπ., 19 ἐστι] εἰσι,  $\S.40$ , 12  $\mathcal{A}\mathcal{A}$ — 13 σημείοις]  $\mathcal{B}\Gamma$ ,  $\mathcal{A}\mathcal{A}$ ,  $\mathcal{B}\mathcal{A}$  δίχα κατὰ τὰ  $\mathcal{E}$ ,  $\mathcal{E}$ ,  $\mathcal{E}$ ,  $\mathcal{E}$ ,  $\mathcal{E}$ ,  $\mathcal{E}$  συμεία,  $\mathcal{E}$  καὶ αἱ λοιπαί] οπ.,  $\mathfrak{E}$ ,  $\mathfrak{E}$ ,  $\mathfrak{E}$  εὐξωμεν εὐθείαν καί,  $\mathfrak{E}$  συμβαλεί,  $\mathfrak{E}$  ἡ ἀπὸ τοῦ  $\mathcal{E}$  παράλληλος] οπ.,  $\mathfrak{E}$  ἀπὸ τοῦ  $\mathcal{E}$ ] οπ., πάλιν —  $\mathfrak{E}$  πεντάγωνον] οπ., am Rande λείπει,  $\mathfrak{E}$ ,  $\mathfrak{E}$ ,  $\mathfrak{E}$ ,  $\mathfrak{E}$  δτὸ απὸ τῆς. Zuſāllige Fehler sind wohl  $\mathfrak{E}$ ,  $\mathfrak{E}$ ,  $\mathfrak{E}$ ,  $\mathfrak{E}$  συκλου οπ.,  $\mathfrak{E}$  κύκλου οπ.

Bei dieser Freiheit der Textgestaltung kann es nicht Wunder nehmen, dass der Schreiber, der die Sache und die Terminologie vollkommen beherrscht — wo er Lücken lässt, ist die Beweisführung meist wirklich nicht in Ordnung —, zuweilen in seinen Aenderungen der Lesarten von Paris. 2342 mit anderen Hss. zusammentrifit, wie S. 2, 5 συγγραφέν Μ Paris., γραφέν PBVv Ambr., 7 έγγραφομένων Ambr. mit allen anderen Hss., ἀναγραφομένων

Paris., 9 ἐγράψαμεν M Paris., ἔγραψαν PBVv Ambr.; S. 4, 14 —15 hat Ambr. die Lesart des Paris., hat aber deren Uebersuss abgeholsen durch Streichung von Z. 15 ἡμίσειά — 17 ἐγγραφομένων. Zu S. 4, 6 steht am Rand α΄ wie in P, aber β΄ steht S. 6, 15 und S. 6, 19 steht γ΄ (β΄ P).

Die Hs. bricht mit yao S. 56, 7 ab.

Monac. 427 (M) enthalt von erster Hand einige Scholien zum XIV. Buch, die, wie zu erwarten war, von denen im Vindob. V (vol. V S. 679 ff.) unabhängig sind; leider sind sie theilweise unleserlich und nebst dem Rande weggeschnitten. Ich gebe sie hier so weit möglich ergänzt.

- 1. Zu S. 4, 18 (vgl. Scholl. app. l nr. 1): δῆλον γάρ, ὅτι ἡ ΔΕ τῆς ΕΖ μείζων ἐστίν. ἐπεὶ γὰρ ἡ ΔΕ (zu lesen: ΔΓ) τῆς ΓΖ μείζων ἡ μὲν γὰρ ΔΓ τριγώνου (lies ἑξαγώνου), ἡ δὲ ΓΖ τετραγώνου (lies δεκαγώνου) δῆλον, ὅτι καὶ τὸ ἀπὸ τῶν ΔΕ, ΕΓ τῶν ἀπὸ ΖΕ, ΕΓ μεῖζον. κοινὸν ῆρθω τὸ ἀπὸ τῆς ΕΓ λοιπὸν ἄρα τὸ ἀπὸ τῆς ΔΕ τοῦ ἀπὸ τῆς ΕΖ μεῖζον. ὥστε ἡ ΔΕ τῆς ΕΖ μείζων.
- 2. Zu S. 4, 23: ἐἀν εὐθεῖά τις διὰ τοῦ κέντρου [οὐκ] εὐθεῖ⟨άν τ⟩ινα μὴ ⟨διὰ τοῦ⟩ κ⟨έντρου⟩ π⟨ρὸς ὀρθ⟩ὰς τέμνη, καὶ τὴν ⟨περιφέρειαν δίχα⟩ τέμνη (lies τέμνει). ἔστω ἡ BE τῆ  $E\Gamma$  ἴση. ἐὰν οὖν ἐπιζείξω τὴν BZ, εὑρεθήσεται ἡ  $B\langle Z$  περι⟩φέρεια τῆ  $B\Gamma$  (lies  $Z\Gamma$ ) ἴση· ώστε ἡ  $BZ\langle \Gamma \rangle$  τῆς  $B\Gamma$  (lies  $Z\Gamma$ ) διπλῆ.
- 3. Zu S. 6, 2—3 (vgl. Scholl. app. 1 or. 4):  $\delta \tau \iota$   $\dot{\eta}$   $\Delta Z$   $\dot{\tau}\dot{\eta}$   $\Delta \Gamma$   $\delta \sigma \eta$ ,  $\dot{\iota} \sigma \eta$   $\dot{\eta}$   $\dot{\iota} \tau \dot{\eta}$   $\dot{\iota} \tau \dot{\iota} \tau \dot{\eta}$   $\dot{\iota} \tau \dot{\iota} \tau \dot{\iota}$   $\dot{\iota} \tau \dot{\iota} \tau \dot{\iota}$   $\dot{\iota} \dot{\iota}$   $\dot{\iota} \dot{\iota}$   $\dot{\iota}$   $\dot{\iota}$
- 4. Žu S. 6, 4 (vgl. Scholl. spp. I nr. 6):  $\langle \ell\pi \rangle$ εὶ γὰρ ἴση ἡ  $\langle HE \rangle$  τῆ EZ, κοινὴ δὲ ἡ  $E\Gamma$ , ἀλλὰ καὶ γωνία  $\langle \iota$ , ὑπὸ  $HE\Gamma$  τῷ ὑπὸ  $\Gamma EZ \rangle$  ἴση· ὀρθαὶ γάρ·  $\langle \kappa \alpha i \rangle$  βάσις ἄρα ἡ  $\Gamma Z$  βάσει τῆ  $\Gamma H$  ἴση· ώστε καὶ γωνία ἡ ὑπὸ  $EZ\Gamma$  ἴση τῆ ὑπὸ  $EH\Gamma$ .
- 5. Zu S. 6, 15: τοῦ ιβ' λέγει θεωρήματος τοῦ ιγ' βιβλίου ως γὰρ ἀπὸ τῆς κατασκευῆς ἐκείνου δυναζτὸν τοῦτο δειχθῆναι. ἐκκείσζθω ἡ κατασκευὴ τοῦ δωδεκάτου θεωρήματος, ως ἐστιν ἐκεὶ ἐν τῷ ιγ' βιβλίω, καὶ ἐπεζεύχθω ἡ ΔΒ. ἐπεὶ ἡ ΔΒ ⟨τῆ ΒΕ ἴση ἐστίν '> ἐξαγώνου ⟨γὰρ πλευραὶ ἀμ⟩φότεραι τοα καὶ τὸ (lies τά) ἀπὸ τῶν ΔΚ, ΚΒ τοῖς ἀπὸ τῶν ΕΚ, ΚΒ. κοινὸν ῆρθζω) τὸ ἀπὸ τῆς ΚΒ· ἡ ΔΚ ἄρα τῆ ΕΚ ἴση.

εστε ή  $\Delta K$ , έτις κάθετος έστιν έπὶ την  $B\Gamma$  την πλευράν τοῦ τριγώνου,  $\langle \dot{\eta} \mu i \sigma \epsilon i \dot{\alpha}$  έστι της έκ τοῦ κέντρου· ἔστι $\rangle$  γὰρ  $\dot{\eta} \mu i \sigma \langle \epsilon i \alpha \rangle$  της  $\Delta E$ .

- 6. Zu S. 8, 18: ή γὰρ BA ὑπὸ δύο πλευρὰς τοῦ πενταγώνου ὑποτείνει. ἐπεὶ γὰρ ἡ BA (lies BE) ⟨περι⟩φέρεια τῆ  $\langle B \rangle \Gamma$  (lies BE) ἴση, ὧν ἡ AE τῆ  $E\Gamma$  ἴση, λοιπὴ ἄρα ἡ BA περιφ⟨έρεια⟩ λοιπῆ τῆ  $B \langle \Gamma$  ἴση·⟩ ὥστε ἡ  $B \langle A \rangle$  περιφέρεια δύο εὐθεία⟨ς⟩ πενταγώνου δέχεται. ἄστε ἡ BA εὐθεία ταὶς δύο πλευραῖς τοῦ πενταγώνου ὑποτείνει.
- 7. Zu S. 10, 2: ἡ γὰρ τοῦ πενταγώνου πλευρὰ δύναται τήν τε τοῦ ἐξαγώνου πλευρὰν καὶ τὴν τοῦ δεκαγώνου τῶν εἰς τὸν αὐτὸν κύκλον ἐγγραφομένων.
- 8. Zu S. 10, 15: ἐπειδὴ γὰρ ἕκαστον πεντάγωνον τοῦ ἐωδεκαέδρου περὶ ἐκάστην πλευρὰν τοῦ κύβου ἐστίν, δῆλον, ὅτι ἐκάστη τοῦ κύβου πλευρὰ δύο ὑποτείνει πλευρὰς τοῦ κινταγώνου ὑστε πᾶσα ἡ ὑποτείνουσα ὑπὸ δύο πλευρὰς τοῦ κενταγώνου ἴση ἐστὶ τῆ τοῦ κύβου πλευρᾶ.
- 9. Zu S. 12, 4: ⟨ή γὰρ τῆς σ⟩φαίρας διάμετρος δυνάμει τηπλασία τῆς πλευρᾶς τοῦ χύβου.
- 10. Zu S. 12, 11: ἐὰν γὰρ εἰς κύκλον τρίγωνον ἰσόπλευρον 
  ηγραφή, ή τοῦ τριγώνου πλευρὰ δυνάμει τριπλασία ἐστὶ τῆς 
  ἐπὸ τοῦ κέντρου.
- 11. Zu S. 12, 6: ἐπεὶ γὰρ τῆς τοῦ χύβου πλευρᾶς ἄχρον ταὶ μέσον λόγον τεμνομένης τὸ μεῖζον τμῆμά ἐστιν ἡ τοῦ ἀνδεχαέδρου πλευρά, τῆς ΔΗ ἄρα ἄχρον χαὶ μέσον λόγον τεμνομένης τὸ μεῖζον τμῆμα ἡ ΓΗ. τῆς δὲ ΜΝ ἄχρον χαὶ μέσον λόγον τεμνομένης τὸ μεῖζον τμῆμα ἡ ΓΗ. τῆς δὲ ΜΝ ἄχρον χαὶ μέσον λόγον τμηθείσης τὸ μεῖζον τμῆμά ἐστιν ἡ ΜΕ. ἔστιν ἄρα, ώς ἡ ΔΗ πρὸς τὴν ΓΗ, οὕτως ἡ ΜΝ πρὸς τὴν ΜΞ. ἐναλλάξ, ώς ἡ ΔΗ πρὸς τὴν ΜΝ, οὕτως ἡ ⟨Γ⟩Η πρὸς τὴν ΜΞ, χαὶ ὡς τὸ ἀπὸ τῆς ⟨Δ⟩Η πρὸς τὸ ἀπὸ τῆς ΜΝ, ούτως τὸ ἀπὸ τῆς ΓΗ πρὸς τὸ ἀπὸ τῆς ΜΕ. τρία δὲ τὰ ἀπὸ τῆς ΔΗ ἴσα εἰσὶ πέντε τοῖς ἀπὸ ΜΕ (lies ΜΝ) · ώστε ἔσται, ὡς τρία τὰ ἀπὸ ΔΗ πρὸς τρία τὰ ἀπὸ ΓΗ, οὕτως πέντε τὰ ἀπὸ ΜΝ πρὸς πέντε τὰ ἀπὸ ΜΕ. Hierzu am inneren Rand: ώστε χαὶ ϙ τὰ ἀπὸ ΓΗ ἴσα ἐστὶ πέντε τοῖς ἀπὸ ΜΕ.
- 12. Zu S. 14, 14—15:  $\langle \dot{\epsilon} \dot{\alpha} \nu \gamma \rangle \dot{\alpha} \rho$  διὰ τῶν  $\Gamma$ ,  $\Delta$  τῆ ZH ἀγάγω παραλλήλους, διὰ δὲ το $\langle \bar{v} \rangle Z$  τῆ  $\Gamma \Delta$  παράλληλον,  $\langle \delta \iota \rangle$  πλάσιον ἔσται τὸ παραλληλόγραμμον το $\bar{v}$   $Z\Gamma \Delta$  τριγώνου, όπερ ἐστὶν ὑπὸ  $\langle \tau \bar{\omega} \rangle \nu$   $\Gamma \Delta$ , ZH.

13. Zu S. 14, 17: εἰς πέντε γὰρ ἴσα τρίγωνα διαιρεῖται τὶ πεντάγωνον αί γὰρ ἀπὸ τοῦ κέντρου ἐπὶ τὰς γωνίας τοῦ πενταγώνου ἴσαι εἰσί, διὰ  $\langle δ è \rangle$  τοῦτο καὶ ἐπέζευξε τὰς AZ, BZ, EZ.

14. Zu S. 12, 2-8:  $\hat{\epsilon}\pi\epsilon$  $\hat{\iota}$  yà $\hat{\varrho}$   $\hat{\eta}$   $M\langle N \rangle$  ἄχρον χαὶ μέσον λόγον τέτμηται, και τὸ μείζον τμημά έστιν ή ΜΞ, ή (ΜΞ) άρα δεχαγώνου έστι πλευρά. (έπει) γαρ ή ΜΝ έκ τοῦ (κέντρου) έστι τοῦ κύκλου, ἀφ' (οὖ τὸ) είκοσάεδρον γέγραπται, ή (ΜΝ) άρα έξαγώνου έστὶ (τοῦ) εἰς αὐτὸν τὸν (lies τὸν αὐτόν) κ(ύκλον) γραφομένου. έ(αν) δε έξαγώνου πλευρα ακρον και μέσον (λόγον) τμηθή, τὸ (μεί)ζον αὐτής τμήμα (δε)καγώνου έστὶ πλευρά (τοῦ) εἰς τὸν αὐτὸν κύκλον τῷ έξαγώνῳ έγγραφομ(ένου). ἔστω έξαγώνου π(λευρά) ή ΑΒ και τετ(μή)σθω άχρον καὶ μ(έσον) λόγον κατά τὸ (Γ), καὶ τὸ μείζον τμ(ημα) έστω ή ΑΓ. λ(έγω,) ότι ή ΑΓ δεκα(γώνου) έστὶ πλευρά τοῦ είς τὸν αὐτὸν (κύκλον) έγγραφομένου τ(ῷ) έξαγώνω. (προσ-) χείσθω τῆ A(B) δεχαγώνου π(λευ)ρὰ τοῦ εἰς (τὸν) αὐτὸνχύχλον έγγραφ $\langle ομένου \rangle$  τη  $AB \langle \dot{\eta} \rangle B \Delta$ . καὶ ἐπεὶ  $\dot{\eta}$  AB έξ $\langle α$ γωνου εστίν, η δε <math>BΔ δεκ $\langle αγωνου \rangle$  των είς τον  $αυτ\langle ον \rangle$ κύκλον έγγραφομ(ένων), όλη ή ΑΔ (ά)κρον καὶ μέσον λόγον τέτμηται, (καί) τὸ μείζον τμημά έστιν ή ΑΒ. ἔστιν ἄρα, ώς ή ΑΔ πρός την (ΑΒ,) ούτως ή ΑΒ πρός την ΒΔ. (έπει) ούν ή ΑΔ ακρον και μέσον λ(όγον) τέτμηται κατά τὸ Β, και τὸ μ(είζον) τμημά έστιν ή ΑΒ, τέ(τμηται δὲ καὶ) ή ΑΒ άκρον καὶ μέσον λόγον κατά τὸ Γ, καὶ τὸ μείζον τμημά έστι» ή ΑΓ, Εστιν άρα, ώς ή ΔΑ πρός την ΒΑ, (ού)τως ή ΑΒ πρὸς τὴν ΑΓ. ἐδείχθη δέ, ώς ἡ ΔΑ πρὸς τὴν ΑΒ, οῦτως ἡ AB πρὸς τὴν BA· ἔστιν ἄρα,  $\langle ως ή \rangle$  AB πρὸς τὴν BA, ούτως ή ΑΒ πρὸς την ΑΓ. ή ΒΔ ἄρα τη ΑΓ ίση. ή δὲ ΒΔ δεκαγώνου ζέστιν ωστε καὶ ή ΑΓ δεκαγώνου. Επεὶ οῦν ή ΜΝ έξαγώνου έστιν, ή δὲ ΜΕ δεκαγώνου τῶν εἰς τὸν αὐτὸν κύκλον έγγραφομένων, (ή δè) τοῦ πενταγώνου δύναται τήν τε τοῦ έξαγώνου καὶ την τοῦ [δω]δεκαγώνου τῶν εἰς τὸν αὐτὸν κύκλον έγγραφομένων ταίς ΜΝ, ΜΞ. τὰ ἄρα πεντάκις ἀπὸ τῶν MN, NΞ (lies MΞ) ἴσα εἰσὶ τῷ  $\langle \pi \rangle$ εντάχις ἀπὸ τῆς ΚΔ.

15. Zu S. 14, 2(?): ⟨ούχ ώς⟩ ἐπὶ τῶν μὴ ⟨ἐν⟩ τῆ αὐτῆ σφαί⟨ρ⟩ᾳ ἐγγραφομένων ⟨ἀδύνατον⟩ δεῖξαι τοῦτο, ἀλλ' ἐπειδὴ χρείαν ⟨ἔ⟩χει τούτου ⟨αὐ⟩τοῦ, διὰ τοῦτο ⟨δ⟩νομάζει τῶν εἰς τὴν αὐτὴν σφαῖραν ἐγγραφομένων.

- 16. Zu S. 18, 4 (vgl. 7):  $\langle \varphi \alpha \nu \epsilon \rangle \varrho \acute{o} \nu$ ,  $\ddot{o}$ τι  $\dot{\eta}$   $B\Gamma \langle \delta \epsilon \rangle \kappa \alpha \nu \acute{\omega} \nu o \upsilon$  έστίν. έπεὶ  $\langle \gamma \dot{\alpha} \varrho \rangle$  διὰ τοῦ κέντρου οὖ $\langle \sigma \alpha \rangle$   $\dot{\eta}$  EH μὴ διὰ τοῦ κέντρου οὖ $\langle \sigma \alpha \rangle$   $\dot{\eta}$  EH μὴ διὰ τοῦ κέντρου οὖσαν τὴ $\nu \langle A \rangle \Gamma$  πρὸς ὀρθὰς τέμνει, καὶ δίχα αὐ $\langle \tau \dot{\eta} \nu \rangle$  τέμνει· ώστε  $\langle \tau \mu \eta \rangle \Im \dot{\eta} \sigma \epsilon \tau \alpha$ ι καὶ  $\langle \dot{\eta} \rangle AB\Gamma$  περιφέρεια  $\langle \delta \iota \rangle \chi \alpha$  τμηθείσα  $\langle \kappa \alpha \rangle \tau \dot{\alpha}$  τὸ B.  $\dot{\eta}$  δὲ  $A\Gamma$  περιφέρεια πεντ $\langle \alpha \gamma \omega \rangle \nu o \nu$  καὶ  $\dot{\eta}$   $B\Gamma \langle \ddot{\alpha} \rangle \varrho \alpha$  περιφέρεια δε $\langle \kappa \alpha \rangle \gamma \dot{\omega} \nu o \nu$ ·  $\dot{\omega}$  στε  $\langle \dot{\epsilon} \sigma \tau \rangle \alpha$ ι  $\dot{\eta}$   $B\Gamma$  εὐθεία  $\langle \delta \rangle \epsilon \kappa \alpha \gamma \dot{\omega} \nu o \nu$ .
  - 17. Zu S. 18, 9: διὰ τὸ πρῶτον θεώρημα.
- 18. Zu S. 18, 10: ⟨ὅτι⟩ γὰρ ⟨ἡ⟩ ἀπὸ τοῦ κέντρου ἐπὶ τὴν ⟨π⟩λευρὰν τοῦ ⟨ἰσο⟩πλεύρου τριγώνου κάθετος ἡμίσειά ⟨ἐστι τῆς⟩ ἐκ τοῦ κέντρου, δέδεικται.
- 19. Zu S. 18, 7—8: ἐἀν ⟨γὰρ ἡ⟩ τοῦ ἑξαγώνου καὶ ἡ τοῦ [δω]δεκαγώνου τῶν εἰς τὸν αὐτὸν κύκλον ἐγγραφομένων συντεθῶσιν, ἡ ὅλη ἄκ⟨ρον καὶ⟩ μέσον λόγον τέτμηται, καὶ τὸ μεζζον τηῆμά ἐστιν ἡ τοῦ ἑξαγώνου πλευρά.
- 20. Zu S. 18, 10—11:  $\langle \ell \pi \epsilon \ell \rangle \gamma \alpha \rho$ ,  $\omega \varsigma$  συ $\rangle \gamma \alpha \mu \phi \delta \tau \epsilon \rho c \varsigma$   $\langle E \rangle B \Gamma$  πρὸς την E H, οὕτως ή B E πρὸς την E Z,  $\ell \gamma \alpha \lambda \lambda \delta \xi$ ,  $\omega \varsigma$  συναμ $\langle \phi \delta \tau \epsilon \rho c \varsigma$   $\langle E B \Gamma \rangle$  πρὸς την B E, οὕτως ή E H πρὸς την E Z. συναμ $\phi \sigma \tau \epsilon \rho c \delta c$  της  $E B \Gamma$  άχρον χαὶ μέσον  $\lambda \delta c \delta c$  της E H άχρον χαὶ μέσον  $\lambda \delta c \delta c \delta c$  της E H άχρον χαὶ μέσον  $\lambda \delta c \delta c \delta c \delta c$  το μείζον τμημά  $\delta c \delta c \delta c \delta c \delta c$  το μείζον τμημά  $\delta c \delta c$
- 21. Zu S. 18, 12: τῆς γὰρ  $\langle τοῦ \rangle$  κύβου πλευρά $\langle \varsigma \rangle$  ἄκρον καὶ μέσον λό $\langle γον \rangle$  τεμνομένης τὸ μείζον τμῆμά ἐστιν  $\langle \mathring{\eta} \rangle$  τοῦ δωδεκαέδρου πλευρά.
  - 22. Zu S. 18, 15 ff.: χοινόν γὰρ αὐτῶν εψος ή ΕΖ.
  - 23. Zu S. 18, 19: διὰ τὸ πόρισμα τοῦ πρὸ αὐτοῦ.
- 24. Zu S. 20, 19: ⟨ἐπεὶ γὰ⟩ρ ἡ ΑΒΕ περιφέρεια τῆ ΑΓΕ περιφέρεια ἔση ἐστίν, ὧν ἡ ΑΒ περιφέρεια τῆ Α⟩Γ περιφερεία ἔση λοιπὴ ἄρα ἡ ΒΕ περιφέρεια τῆ ΓΕ περιφερεία ἔση ἐστίν ώστε⟩ καὶ ἡ ὑπὸ ΕΑΒ γωνία τῆ ὑπὸ ΕΑΓ ἔση ἐπὶ γὰρ ἔσων περιφερειῶν ⟨βεβήκασιν⟩. ἐπεὶ οὖν ἡ ΒΑ εὐθεῖα τῆ ΑΓ ἴση, κοινὴ δὲ ἡ ΑΗ, ἀλλὰ καὶ γωνία γωνία ἔση, ⟨καὶ βά⟩σις ἄρα βάσει ἴση.
- 25. Zu S. 22, 6:  $\ell \pi \epsilon i \ \gamma \dot{\alpha} \varrho \ \dot{\eta} \ H \langle \Gamma \ \tau \ddot{\eta} \varsigma \rangle \Gamma \Theta \ \tau \varrho \iota \pi \langle \lambda \ddot{\eta} \rangle$ ,  $\dot{\eta} \ d\dot{\epsilon} \ BH \ \tau \ddot{\eta} \langle H\Gamma \rangle \ i \sigma \eta$ ,  $\kappa \alpha \dot{\epsilon} \langle \dot{\eta} \ BH \rangle \ \tau \ddot{\eta} \varsigma \Gamma \Theta \ \tau \varrho \iota \pi \langle \lambda \ddot{\eta} \rangle$ .  $\dot{\epsilon} \sigma \tau \iota \ d\dot{\epsilon} \ \alpha \dot{\nu} \tau \ddot{\eta} \langle \varsigma \rangle$   $\dot{\eta} \ H\Theta \ \delta \iota \pi \dot{\lambda} \langle \ddot{\eta} \rangle$ .  $\ddot{\delta} \dot{\eta} \ \ddot{\alpha} \varrho \alpha \ \dot{\eta} \ B \langle \Theta \ \tau \ddot{\eta} \varsigma \rangle \Theta \Gamma \ (corr. ex B\Gamma) \ \pi e \nu \tau \alpha \pi \langle \lambda \alpha \sigma \iota \alpha \rangle$ .  $\kappa \dot{\epsilon} \ \sigma \tau \iota \nu$ ,  $\dot{\omega}_{\varsigma} \ \dot{\eta} \ B \langle \Theta \rangle \ \pi \varrho \dot{\alpha} \varsigma \ \tau \dot{\eta} \nu \ \Theta \Gamma$ ,  $\langle \alpha \ddot{\nu} \tau \omega \varsigma \rangle \ \tau \dot{\delta} \dot{\nu} \dot{\alpha} \dot{\delta} \ B\Theta$ ,  $A \langle Z \rangle \ \pi \varrho \dot{\alpha} \varsigma \ \tau \dot{\delta} \dot{\nu} \dot{\alpha} \dot{\delta} \ A Z$ ,  $\Theta \Gamma \cdot \langle \omega \sigma \tau \varepsilon \rangle \ \kappa \dot{\alpha} \dot{\epsilon} \ \tau \dot{\alpha} \rangle \pi \dot{\lambda} \dot{\alpha} \sigma \iota \sigma \nu \ \tau \dot{\sigma} \dot{\nu} \dot{\tau} \dot{\delta} \ \langle A Z, \Theta \Gamma \rangle$ .

29. Zu S. 22, 23: ἐπεὶ γὰρ διπλ $\langle$ άσιόν $\rangle$  ἐστι τὸ ὑπὸ ΛΗ,  $\langle$ ΗΔ $\rangle$  τοῦ ΛΗΔ τρι $\langle$ γώνου $\rangle$ , ἔστι δὲ καὶ τὸ ΛΔ $\langle$ Μ $\rangle$  τρίγωνον τοῦ ΛΗ $\langle$ Λ $\rangle$  διπλάσιον, τὸ  $\langle$ ἄρα $\rangle$  ὑπὸ ΛΗΔ  $\langle$ τῷ $\rangle$  ΛΔΜ τριγών $\varphi$   $\langle$ ἴσον ἐστίν $\rangle$ .

27. Zu S. 22, 20: ἐπεὶ γὰρ ἡ ἀπὸ τοῦ κέντρου τοῦ κύκλου έπὶ τὴν πλευράν τοῦ ἰσοπλεύρου τριγώνου καταγομένη ἡμί- $\langle \sigma \varepsilon \iota \dot{\alpha} \rangle$  ἐστι τῆς ἀπὸ (lies ἐχ) τοῦ χέντρου, χαί ἐστιν ἡ  $\langle EH \rangle$ ημίσεια της ΕΖ, (ή) ΔΜ ἄρα τ(ρι)γώνου έστιν ισοπ(λεύ)ρου τοῦ εἰς τὸν ΑΒΓ κύκλον ἐγγραφομένου, εἰ γάρ τις λέγοι, ὅτι οὖκ έστιν ή ἀπὸ τοῦ Η τῆ ΑΖ πρὸς ὀρθάς ἀγομένη τοῦ τριγώνου τοῦ ἰσοπλεύρου πλευρά τοῦ είς τὸν ΑΒΓ κύκλον έγγραφομένου, τουτέστιν ή ΔΜ, άλλα άπο άλλου σημείου τυγον ή προς όρθας (άγομένη) τη ΑΖ, ή (το)ῦ τρι(γώνου) πλευρά τοῦ Ισοπλεύφου τοῦ είς τὸν (ΑΒΓ κύκλον έγγρα)φομένου εύρε(θήσεται) κατ' άλλο καὶ άλλο σημείον. (ἐπ)εὶ γὰρ ή ΔΖΜ γωνία (lies περιφέρεια) τριγώνου Ισοπλεύρου τοῦ είς τὸν ΑΒΓ κύκλον έγγραφομένου, ή ΔΖΜ άρα γωνία (lies περιφέρεια) τρίτον έστὶ της όλης γωνίας (lies περιφερείας). ώστε ή ΔΑΜ γωνία (lies περιφέρεια) διπλή έστι της ΔΖΜ. καὶ έπεὶ ή ΔΔΖ περιφέρεια τῆ ΑΜΖ ἴση, καὶ ἡ ΔΖ γωνία (lies περιφέρεια) τῷ ΖΜ ίση· ή γὰς ΑΜ (lies ΔΜ) εὐθεῖα δίχα (τέ)τμηται κατά τὸ Η· λοιπή ἄρα ή ΔΑ περιφέρεια λοιπή τη ΜΑ ίση δστε ή  $\Delta AM \langle n \epsilon \rho \rangle$  i  $\phi \dot{\epsilon} \rho \epsilon i \alpha$ ,  $\ddot{\eta} \tau i \varsigma \langle \delta i \rangle n \lambda \ddot{\eta} \dot{\epsilon} \sigma \tau i \tau \ddot{\eta} \varsigma \langle \Delta Z \rangle M$ ,  $\delta i \gamma \alpha$  $\langle \tau \dot{\epsilon} \rangle \tau \mu \eta \tau \alpha \iota \ \alpha \tau \dot{\alpha} \ \langle \tau \rangle \dot{o} \ A. \ \tau \dot{o} \ \ddot{a} \varrho \alpha \ \langle A \rangle \Delta M \ \tau \varrho l \gamma \omega v o v \ \langle l \sigma \dot{o} \rangle \pi \lambda \epsilon v$ ρόν ἐστιν.

28. Zu S. 26, 14: διὰ τὸ τέταρτον θεώρημα τοῦ ιγ΄ βιβλίου.

29. Zu S. 26, 22: ώστε καὶ μήκει ἔσονται, ὡς ἡ Η πρὸς τὴν Ε, οὐτως ἡ δυναμένη τὸ ἀπὸ τῆς ὅλης καὶ τὸ ἀπὸ τοῦ μείζονος τμήματος πρὸς τὴν δυναμένην τὸ ἀπὸ τῆς ὅλης καὶ τὸ ἀπὸ τοῦ ἀπὸ τοῦ ἐλάττονος τμήματος. ἐπεὶ οὖν πᾶσα εὐθεῖα ἄκρον καὶ μέσον λόγον τεμνομένη τὸν αὐτὸν ἔχει λόγον τῆ ΓΔ (lies ΓΒ), δῆλον, ὡς καθέλου ἐστὶν ἡ πρότασις καὶ προβαίνει, καὶ καλῶς εἶπεν ἐν τῆ προτάσει [S. 24, 17] εὐθείας οἱασδηποτοῦν δείξας γὰρ τοῦτο ἐπὶ τῆς ΓΒ ἔχει καθόλου αὐτὸ δεδειγμένον ἐπὶ πάσης εὐθείας ἄκρον καὶ μέσον λόγον τεμνομένης.

30. Zu S. 30, 1—2: τοῦτο ἐν τῷ μικρῷ ἀστρονόμφ δείκνυται.

- 31. Zu S. 30, 3: οὐχ ὅτι χρήζει τοῦ δείξαι, ὅτι ἐπὶ τὰ λειπόμενα (lies κέντρα) τῶν κύκλων πίπτουσίν αἱ κάθετοι, ἀλλ' ὅτι τοῦτο ἐν τῷ μικρῷ ἀστρονόμῳ δείκνυται.¹)
- 32. Zu S. 34, 1: τοῦτο ἐν τῷ βε (lies β΄, Elem. II 8) τῶν Εὐκλείδου δέδεικται, ὅτι, ἐὰν εὐθεῖα τμηθῆ, ὡς ἔτυχεν, τὸ τετράκις ὑπὸ τῆς ὅλης καὶ ἑνὸς τῶν τμημάτων μετὰ τοῦ ἀπὸ τοῦ λοιποῦ τμήματος τετραγώνου ἴσον ἐστὶ τῷ τε ἀπὸ τῆς ὅλης καὶ τῷ ἀπὸ τοῦ προειρημένου τμήματος ὡς ἀπὸ μιᾶς ἀναγραφέντι.

Die vielen Fehler, namentlich die aus Compendien entstandenen in Nr. 27 und 31, beweisen, dass diese Scholien nicht wie die in Vindob. V vom Schreiber selbst herrühren, sondern der Vorlage entstammen.

Auch Cod. Savil. 13 hat einige Scholien, meist mit anderer Tinte später hinzugefügt; sie stammen alle aus Vindob. V (in XIV nr. 27, 28?, 29, 30, 31, 32, 33, in XV nr. 8 und damit verbunden nr. 6, nr. 2 bis  $\delta \hat{\eta} \lambda o \nu$  S. 689, 5, nr. 3, 7, 5 und damit verbunden nr. 9, nr. 10 ohne die Ueberschrift, nr. 12, 14, 17, 18). XV nr. 7 S. 688, 15 steht statt Z, das in V undeutlich ist, unrichtig H. Cantabrig. Gg II, 33 s. XVI hat zu XIV Schol. nr. 16, 27, 28, 30, 31, 32 (S. 6, 22—23 die Lesarten der geringeren Hss., Ueberschrift — PBv), zu XV im Text nr. 5, 8, 9, 10, 18, am Rande nr. 12, 14; Ueberschrift  $E \hat{\nu} \times \lambda \epsilon t \delta o \nu \ \bar{\iota} \delta$  (corr. in  $\bar{\iota} \epsilon$ ), wie Georg Valla, dessen Name fol. 121 mit abgeschrieben ist.

Ich benutze die Gelegenheit, um für Apollonios und Serenos, auf die ich wahrscheinlich auch nicht wieder zurückkomme, ein paar kleine Nachträge anzubringen.

Dass die Apollonioshs. Halley's (Apollonii opp. 11 S. LXXXIV) cod. Savilianus 7 ist, und dass dieser, wie ich a. O. vermuthete, von der IIs. des Montaureus, cod. Paris. gr. 2356, abhängt, habe ich Philologus LV S. 740 nachgewiesen. Eine Bestätigung giebt Savil. 10, der die Vorreden und Propositionen des Apollonios enthält mit dem Vermerk: ex libro Montaurei (a. O. S. 741).

Der Apollonii opp. II S. XIV erwähnte cod. Magliabecchianus

<sup>1)</sup> D. h. καὶ ἐπὶ τὰ κέντρα τ. κ. πεσούνται werden im Beweis nicht benutzt, sondern nur mitgenommen, weil sie in dem citirten Satz vorkommen. Vgl. Scholl. App. 1 nr. 29 (Theodosios Sphaer. I 6).

XI 7 stammt von Vatic. 203 (I S. 2, 12 ον δέ, 15 ξαπλφ, S. 8, 10 ξαάστη, vgl. Apollon. II S. XXI).

Die Apollon. II S. XIV erwähnte Hs. des Constantinus Palaeocappa ist, wie die Hand zeigt, identisch mit Vindob, suppl. gr. 36 (a. O. S. XXI). Diese Hs. kann übrigens wegen  $\delta \epsilon$  S. 2, 12 nicht direct von V abgeschrieben sein.

In Serenos De sectione cylindri bricht Paris. 2342 (p) jetzt S. 102, 13 ab. Die Copie davon, Ambros. A 101 sup., bietet in diesem Theil folgende Varianten: S. 102, 14 AMEN (richtig), 22 παράλληλός ἐστιν, 25 τὴν ΚΛ, τὴν ΛΜ, 26 nach ἐναλλάξ add. ὡς ἡ ΕΖ πρὸς τὴν ΗΘ, οὕτως ἡ ΛΜ πρὸς την ΝΕ; 104, 3 ΝΕ, ΔΜ, 9 ἐσκιασμένον] sic, 15 προκείμενον, 19 λδ, 23 έχειν] είναι, όλην την διηγμένην, 25 καί πρός — 26 χείμενον] om., 28 ἔσται τετμημένη] τμηθήσεται, 106, 10 εὐθεῖα έτέρα, ΔΚΛ] ΔΚΜ τεμνομένη ὑπὸ τῆς ΑΘ κατά τὸ Λ, 11 ΛΚ] sic, 18 ΚΞ sic, 26 την ΔΞ sic, 108, 1  $E\Delta$  (pr.)]  $\Delta E$ ,  $3 \tau \eta \nu E\Delta$ ]  $\Delta E$ ,  $\tau \eta \nu \Delta \Xi$ ]  $\Delta \Xi$ ,  $4 \tau \eta \nu E\Delta$ ]  $\Delta E$ , 13 λόγου] om., τήν] om., 15 AK] sic, 20 δέ] δή, 22 ὅπερ ἔδει δείξαι] om., 23 λε mg., καν αλλά δή έστωσαν, ωσι] om., 25 ούτως] om., 26 ή — 27 τέμνουσα] λέγω, ότι ή διὰ τῶν Α, Η σημείων αγομένη, 28 διαγομένη] om., 110, 4 ώστε είναι ώς οθτως ωστε είναι, 10 όπερ ξόει δείξαι] om., 11  $\lambda\beta'$ ]  $\lambda\zeta'$ , 22 post AB del. κάθετος, 112, 16 τά] sic, καί] om., 17 ἐκβαλλομένη] om., 114,  $2\pi l\pi \tau o \nu \sigma i$ ,  $\delta \pi \epsilon \rho$   $\tilde{\epsilon} \delta \epsilon i$   $\delta \epsilon i \tilde{\xi} \alpha i$ ] om.,  $4\overline{\lambda \zeta}$ ,  $6\alpha i$ ]  $\tilde{\eta} \chi \mathcal{S} \omega \sigma \alpha \nu$ παράλληλοι αί, 7 τό] corr. ex τῷ, 11 ἐκβαλλόμενον ἐπίπεδον, 14 ἐκβαλλόμενον ἐπίπεδον, 18 τὰ αὐτά, ΜΝ, 21 ἴση] ἴ- ε corr. in scrib.,  $22 \tau \hat{\psi}$ ] sic,  $\tau \hat{\psi}$ ] sic,  $24 \tau \tilde{\omega} v \not\equiv K$ , KN]  $\not\equiv KN$ ,  $A\Delta$ ,  $\Delta E$ ] ΑΔΕ, ἴση ἴση ἐστὶ καὶ ἡ ὑπὸ ΞΝΚ τῆ ὑπὸ ΑΕΔ, 25 ΑΒΓ] AAE, 116, 1 xa3' &avto, 3 KEN, 4 ov om., 8 tig tov om.

Diese Abweichungen haben ganz den Charakter der sonstigen Aenderungen in p, und es kann keinem Zweifel unterliegen, dass dieser vollständig war, als Ambr. nach ihm abgeschrieben wurde.

### VII.

Zu den Scholien liefert namentlich der Scorial. S einige Nachträge von Interesse.

Diese schön (die Buchstaben unter den Linien) geschriebene Handschrift ( $\mathcal{O}$ —III—5, membr.,  $4^{\text{to}}$ ) des XI. Jahrhunderts, die aus 40 unten numerirten Quaternionen besteht ( $\alpha$  nur 7 Blätter,  $\mu$  10.

dazu 2 Schmutzblätter hinten, fol. 323-24) und im XVI. Jh. einem Monch Angelos Justinianos gehörte (vorn ατημα 'Αγγέλου μοναγοῦ τοῦ Ἰουστινιανοῦ), bat mit 1. Hand die Scholien I nr. 21 (= Marc. 309 u. 302; S. 114, 21 ov om. wie 302, 115, 7 role ... φαινομένοις), 22 (= 309; S. 115, 13 την δείξιν] ἀπόδειξιν,  $\dot{a}\pi\dot{o}$ - comp., Z. 14  $\pi a \rho \dot{a}$ ]  $\dot{\pi}$ , d. h.  $\pi \epsilon \rho t$ , wie ich vermuthet hatte). 99 (- F), darauf Scholia Vaticana, so weit sie auch in F stehen, für I-X, also (Om Scholierne S. 7-8) I nr. 102 (els vò x5', § 173, 4 — PFVat., 7 παραλλήλων] εὐθειῶν, 9 — FVat., 17 μή] μέν, 21 ἐντός] ἐκτός, μόνων; S. 174, 7 ΖΕΒ pr.] ΖΕΘ, 8 ioai] elvai, xai — 9 Ioai om. in lac., vgl. F), 109 S. 179, 11 bis 17 (14  $\delta \pi$ )  $\delta \pi = 10^{\circ} \mu + 10^{\circ}$ λων), 111 (S. 181, 20 ἐκθέσεων, κάθετον om., 27 ἐστίν supra add.), 113 (S. 183, 12 = FVat.), 116 ( $\lambda \gamma$ ), 120 (S. 190, 13 = Vat.), 123 ( $\lambda s$ , S. 193, 8  $\epsilon l$ ]  $\epsilon l s$ ), 125 (S. 194, 6 - BVat., 9 -FVat.), 127 ( $\lambda \zeta$ , S. 196, 3  $\pi \varrho \tilde{\omega} \tau \sigma v$ ]  $\zeta$ , 4  $\zeta' \beta \iota \beta \lambda l \sigma v$ ]  $\tilde{\alpha} \beta$ , 5  $\tau \delta$ ] τοῦ, 7 παραλλήλοις] ἀλλήλοις, ἴσων| τῶν, 8 είναι οπ.), 137, 140 S. 207, 5 Elletneir] 5' Eletneir, 7 - FVat.), 143 (S. 209, 4 -FVat.), II nr. 1 (S. 221, 2 = B, 4  $\gamma \varepsilon$ , 6  $\varepsilon \hat{v} \Im \varepsilon \bar{\iota} \alpha \iota$ , 8 = q), 11 + 12,  $(40 + 41 \text{ (S. 236, } 22 \text{ } \tau \tilde{\eta})] \tau \tilde{\psi} = \text{Vat.)}, 56 (elg \tau \tilde{\sigma} \eta'), 70 (elg \tau \tilde{\sigma})$  $(\alpha')$ , 71 ( $\epsilon i c \tau \delta \alpha \dot{\nu} \tau \delta$ ), 84 ( $\epsilon i c \tau \delta \nu c \nu'$ ), III nr. 1 (S. 259, 1 -FBVat.), 9 ( $\varepsilon i c \tau \delta \alpha'$ ), 10 ( $\varepsilon i c \tau \delta \alpha v \tau \delta$ ), 13 (am Anfang des Buchs nach nr. 1, S. 262, 23 = PFVat., 24 τοῦ χυχλικοῦ δρου, S. 263, 2 = FVat., 4 = PFVat.), 15 (S. 263, 14  $\eta$  = PFVat.), 16 (eig  $\tau \hat{o} \leq 5$ , S. 263, 20 = PFVat.), 17 (S. 264, 15  $\hat{\eta}$   $\mu \epsilon \gamma i \sigma \tau \eta$ , 16  $\tau o \bar{\nu} \zeta$ ,  $E \Gamma$  |  $E \Delta$ ,  $-\Delta e corr.$ , 22 = PFVat.), 24, 30 (S. 269, 8 = F), 31 (elg  $\tau \delta$   $\lambda'$ , S. 270, 1 = FVat.), 36 (elg  $\tau \delta$   $\lambda \varsigma'$ , S. 271, 19 πτώσει = FB,  $μι\tilde{q} = BFVat.$ , 21 ἔστω] comp., 23 = FVat., 24 = F), IV nr. 1 (zwischen III und IV im Text), 11 (είς τὸ β', S. 277, 17 ἐντός — 18 τρίγωνον om., 21 ἀνεστάτω τὸ ΜΞΚΘ, 22 παραλληλογράμμους, τὰς AB,  $\Theta P$ ,  $\Pi \Sigma$ ), 17, V nr. 1 (hinter IV im Text fol. 70°), 6 (S. 283, 12 μετρηται), 13 (S. 285, 11 - 12 σχέσις om.), 14 (S. 285, 21 — PVat., 16 — FVat., 17 διαγωνίου] διαμέτρου comp.), 29 (S. 261, 16 τό — 18 δεύτερον m.), 36 (S. 295, 16 ληψις - 17 επόμενον οπ., 296, 1 ε<math>υρ), 13 (S. 298, 16 ἐστίν] m. 2, nicht = FVat.), 54 (S. 302, 19 = 'BVat.), 76 (S. 312, 9 ἐπί] ἐν τη, 10 - BFVat.Vq), VI nr. 24, 25 S. 340, 10 = BFVat.V), VII nr. 3, 8 (S. 365, 19 = PBVat., 21 οῦτον = F, ἀρτιάκης = Vat., 22 = PFVat.; nr. 3 und 8 sind

mit einem etwas verschiedenen Ductus geschrieben und vielleicht später), 17, 21 (bei prop. 2; S. 369, 20 roeis) of roeis), 40 (S. 376, 13 = Vat.), IX nr. 31 (S. 407, 13 el]  $\hat{\eta}$ ,  $\hat{\eta}$ ] om. = BF). X nr. 1 + 2 (im Text fol. 158 - 59 bis S. 417, 17 ποιήσεται, der Rest und damit verbunden ur. 2 fol. 160 mg. sup., S. 417,1 παράλληλον in lac. m. 2; S. 418, 22 τό om. - BFVat., έχχειμενον wie Knoche, 23 - BFVat.), 28 (S. 437, 1 τοῦ α' em. -PFVat.V), 34 (εἰς τὸ β΄), 35 (εἰς τὸ αὐτό), 42, 45 (εἰς τὸ δ΄), 46, 49 (els vò e'), 51 (els vò s'), 62 (els vò c', S. 451, 12 παράλλης διαγώ- om. in lac.), 87, 88 (S. 462, 1 άλλο προγραφόμενον αλλη), 105 (τοῦτο τὸ λημμα εἰς τὸ λημμά ἐστι τοῦ ιζ΄ θεωρήματος τοῦ ι΄ βιβλίου), 106 (εἰς τὸ ιθ΄ λημμα β΄, S. 472, 10 γινόμενον] παραβαλλόμενον, έστί om., τμημάτων ἔσται), 107 (ἄλλο λῆμμα γ εἰς τὸ ιθ'), 108 (ἄλλο λῆμμα εἰς τὸ ιθ'), 135 (εἰς τὸ ιθ'), 228, 328 (εἰς τὸ ο λημμα, bis S. 543, 19), 269 (els  $\tau \hat{o}$   $\lambda \tilde{\eta} \mu \mu \alpha$ , S. 527, 4 - BFVat., 13 - BFVat., 21  $\delta s$ , S. 528, 3  $B\Delta$ ,  $\Delta A \mid \Delta B$ , BA); es fehlen nur X nr. 89, 115,  $\parallel$ app. 11, pr. 352, wenn sie nicht übersehen sind oder im Text stehen. Von den Scholl. Vatic., die nicht in F stehen, hat S VII nr. 72 (zu prop. 34, S. 384, 2 - PVat.), 76 (nach nr. 79, S. 385, 2 έστω] comp., 4 ευρης - V, 5 τε om., 5-8 überall τό statt xal. 8 ἔστι — 12 om. = I, am Raude: ζήτει έμπροσθεν είς τὸ μβ θεώρημα τοῦ παρόντος βιβλίου), 79 (zu prop. 36; S. 385, 24 τεθείσθαι), IX nr. 28 (εἰς τὸ αὐτό), 29 (εἰς τὸ αὐτό), X nr. 96 (nach pr. 107,  $\epsilon l c \tau \hat{o} \iota \beta'$ ), 125  $(\bar{\iota \eta})$ . Ausserdem finden sich in § folgende Scholien, die alle in F stehen, aber nicht in den übrigen Quellen der Scholia Vaticana: II nr. 3 (εἰς τὸ β΄ βιβλίον, S. 223, 4 - F, 12 = F $\mu$ , 17  $\hat{v}\pi\hat{o}$ ]  $\hat{v}\pi\hat{o}$  τωνδε, 27 τούτων] οθτως), 7 (F, dessen Lücken so ergänzt werden: S. 224, 21 τοιούτων παραλληλογράμμων οί, 23 στοιχείω τοιαῦτα γὰρ ἦν τά τε, 24 ήδη παραλληλογράμμοις, 25 συναναγραφόμενα καὶ ἐφ' ών παραλλήλους εύθείας, S. 225, 2 nach θεωρήματι: καί λη' m. 2; vorausgeschickt wird II def. 1, δίο om.; vgl. Om Scho lierne S. 67; dasselbe gilt von den folgenden Scholien), 8 (S. 225, i άναγκαίως δὲ καὶ τὸ ὑπὸ τῶν, 5 γωνίαν οπ., λάβη τὰι άπεναντίας, 6 αὖται γὰρ οὐ περιέχουσιν γωνίαν οὐδέ, 1 μήν] μή, ληφθώσιν, ΰταν τὸ ὑπὸ τῶνδε λέγηται, συν επακούονται καὶ αἱ λοιπαὶ δύο, ᾶν δὲ αἱ ἀπεναν τίον, οὐδαμῶς τῷ μηδεμίαν συστημένην — zu lese

ευστήναι - γωνίαν), 9 (Fμ), 20 (F, S. 229, 6 ξστω την ολην εύθεζαν είναι μονάδων τζ και τετμήσθω πρότερον. έκάτερον είναι των. 8 τμήματος των τμημάτων, δ γάρ τζ γινόμενος, 9 τοῦτον φέρει τὸν άριθμόν, και πάλιντί ύπὸ ττς 8λης χαὶ τοῦ, τμήματος] τῶν τμημάτων, 11 συβ] στς, φεν] φέρει comp., 12 έχχαιδεχάχι γάρ τς στς γίνεται τὸ ἀπὸ τῆς ὅλης, ἀλλά, 13 ώς] ωστε, 14 τόν] οπ., 15 καὶ της έχούσης τὸν ϊ ἀριθμὸν γινόμενον οξ. καὶ άμφότερα σνς), 24 (F, S. 230, 17 ΓΒ, 21 τμημάτων τουτέστιν τὸ ὑπό, S. 231, 2 τῶν ΑΓ, ΒΕ καὶ τὸ ὑπό, 7 ΓΑ, ΑΒ καὶ τφ, 11 καὶ ἔτι, 15 περιεχόμενός ἐστιν ὁ σα), 38 (F, S. 236, 6 loriv ή A d έπι την B, 7 το δε άπο της μεταξύ, 8 ή ΓΔ, 9 τουτέστιν, 10 τετραγώνου, έστιν τοῦ ἀπό, 11 τουτέστι ζζ. d. h. έξάχις έξ), 49 (FbV, S. 239, 14 δ έπὶ τβ, 15 τβ έπὶ δ, γίτονται om., τό om., 16 τουτέστιν), 57 (FVbg, S. 242, 23 AA). 63 (FVbq), 66 (Fb, εἰς τὸ ι' m. 2, S. 246, 8 αὐτῷ, 9 ἡ ΒΔ] ό Δ, τα] των, 10 ΔΒ] corr. ex ΔΒ m. 2, τετραγώνων, τουτίστιν τε έπὶ τε γίνονται, 11 έστιν, ἀπὸ τοῖ, 12 ΓΔ ΓΒ, 13 τουτέστιν ζ, 15 αναγραφέντι, sed corr., βπλς), 72 (FBVbq, \$ 248, 22 — Fb, S. 249, 2 — Fb), 78 (FBVbq, S. 251, 6 ore m. = F, ΔB = F), 80 (FBb, S. 251, 18 ποιούσιν, αὐτὰ καὶ πάντες), VI nr. 2 (FVat., S. 320, 9 ὑπὸ τριῶν, S. 321, 8 ἀχριβούν om. in lac., 17-18 διπλασίαν είναι δυναμένην), 10 (FBb. wischen  $\eta'$  und  $\pi \alpha \lambda i \nu$  S. 321, 4; S. 330, 10  $\eta'$  om., 12  $\delta \in$  om.), VII nr. 12 (FBVbq, S. 367, 22 = Fb), X nr. 53 (Fb), 56 (Fb, 8. 449. 10 — F, 14 — F), 77 (FBVq, S. 456, 10 αλλως om.), 82 (FBbq, bei prop. 10, S. 459, 2 = FBbq). Dazu solgende, die jetzt nicht in F stehen, aber z. Th. wenigstens vielleicht nur durch Beschädigung: I nr. 129 (b, S. 196, 19 αὐτό] αὐτῶν, 21 ἐαῦ d. i. ξαυτό, 22 λοιπά, 26 ἔσται, S. 197, 1 δύο] δέ comp.,  $\dot{\eta}$ ] τά), II ır. 46 (b, S. 238, 23 των) της), IX nr. 34 (Vq, S. 408, 3 ἔχει) έστιν, 4 ημισυ άρτιοι γάρ είσιν έστιν, 5 ημισυ τοῦ Γ, ήμισυ τοῦ Β, ὁ όλος Γ τὸν όλον Β, 6 κατά] ἐντός, Α΄ καὶ τὸ ήμισυ ίρα τοῦ Γ τὸ ημισυ τοῦ Β μετρήσει κατὰ τὸν Β' καὶ ὁ Α; Γ — 7 ἄρα τὸ ήμισυ τοῦ om., 8 κατά μετρήσει κατά), 39 Vq, S. 410, 19 alt. περισσάχις om., 20 περισσάχις om.), 42 Vq, S. 411, 11 EZ] ΓZ, 13 ZΘ] ΘΖ, ΕΛ] ΓΛ, 16 ὁμοίως . 18 είσι, ΔΚ | ΚΛ, 22 ἀριθμοί om., 25 ΔΚ | ΚΛ), X 1r. 128 bis τετράγωνον S. 482, 16 (Vq. S. 481, 19 ἐλάσσων, 20 Hermes XXXVIII.

προτάσσει, 24 εἰσί] ἐστί,  $\tilde{\gamma}$  L'] τριῶν ημισυ, 25 τοῦ ἐπτά] τῶν  $\overline{\zeta}$ , 26 δ΄. ἔστιν] δέον ἐστίν richtig, S. 482, 5 τῆς] τοῦ, 6 τῷ] τῷ ἀναγραφομένψ Figur ἀναγραφομένψ, 11 τοῦ om., 13  $A\Gamma$ ]  $B\Gamma$ , 15  $\overline{\iota\beta}$ ] ἡμῖν  $\overline{\iota\beta}$ ), 143 (q, S. 488, 8 om., 11 μοῖραι] μήκει, ἀπερ] corr. ex ήπερ m. 2). Endlich folgende neue:

1. fol. 1 δρισμοὶ γεωμετρίας.

- α΄. γεωμετρία έστὶ (ν add. m. 2) ἐπιστήμη μεγεθών καὶ τῶν περὶ αὐτὰ σχημάτων.
- β΄. ἐπιστήμη σχημάτων τε καὶ μεγεθών καὶ τῶν περὶ ἐ αἰτὰ παθήματα (lies παθημάτων).
- γ΄. ἐπιστήμη μεγεθών καὶ τῶν περὶ αὐτὰ συμβεβη- κότων.

γεωμετρία έστιν έπιστήμη περί συνεχές ποσόν άχίνητον καταγινομένη συλλογιστικαίς μεθόδοις δι' άξιωματικών έννοιών μήκους και βάθους και πλάτους μέτρησιν ευρίσκουσα. Vgl. Scholl. app. III nr. 3 (q).

| ·\D'                | .p△.p               |
|---------------------|---------------------|
| L                   | 5                   |
| λ΄                  | λ΄                  |
| 18'                 | ℓ8 <sup>′</sup>     |
| ταῦτα ἐπὶ τὰ ε ῦε   | ταῦτα ἐπὶ τὰ γ με   |
| ταῦτα ἐπὶ τὰ ε τος  | ταύτα έπλ τὰ γ ολε  |
| ταύτα έπὶ τὰ ε μωσε | ταῦτα έπὶ τὰ θ σοιε |

μουσική έστιν επιστήμη θεωρητική μέλους τελείου καὶ δργανικού συ(ν)τείνοντος είς ήθων κατασκευήν.

άρμονική έστιν έξ όξειας και βαρείας της τοῦ ήρμοσμένου φύσεως (hier muss ein Wort fehlen).

<sup>1)</sup> Diese Berechnung von drei Dreiecksarealen nach der "Heronischen" Formel s (s—a) (s—b) (s—c) ist offenbar vom Rande zufällig hier hineingerathen. s auf der Figur ist in s und  $\Gamma$  verschrieben, sa in so.

φυθμική έστιν έξ άρσεως καὶ θέσεως ή [τῆς] τῶν όνων τάξις.

μετρική έστιν ή τοιάδε θέσις των κειμένων συλλαβών.
καμπύλη γραμμή έστιν, έφ' ής εί ληφθείη δύο σημεία 
ξπὶ τὰ σημεία ἐπιζευγνυμένη εὐθεία ἐντὸς πεσείται.

ἐπιφάνειά ἐστιν τριχή διαστατοῦ πέρας ἢ σώματος πέρας ποσὸν συνεχὲς γραμμή διαιρετὸν ἢ ποσὸν συνεχὲς μῆκος εὶ πλάτος ἔχον. ἐπίπεδοι ἐπιφάνειαί εἰσιν, ἐφ' ὧν ἐπὶ δύο μεἰα ὁποιαοῦν τὰ ἐπ' αὐτῶν λαμβανόμενα αἱ ἐπιζευγνύται εὐθεῖαι ἐπ' αὐτὴν ἐφαρμόζουσιν ὅλαι. χυρτὴ δὲ ἐπιάνειά ἐστιν, ἐφ' ἦς πασαι αἱ ἐπιζευγνύμεναι ἐπὶ δύο σητὶα ὡς εὐθεῖαι οὐσαι οὐκ ἐφαρμόζουσιν τῆ (aus τήν) ἐπιανεία (comp.) αἱ ὑπεράνω αὐτῆς ὕσαι') εἰσίν παρατηρητέον ἱ, ἔτι καὶ χυρτὴ ἐπιφάνεια καὶ χοίλη ἡ αὐτή ἐστι, παρὰ δὲ ἡν πρὸς ἡμᾶς θέσιν (σχέσιν m. 2) καὶ ποιὰν θέσιν ὁτὲ μὲν είλη ὁτὲ δὲ χυρτὴ γίνεται. ἄτακτός ἐστιν ἐπιφάνεια ἡ μηδετέρως ἔχουσα.

2. fol. 1° am unteren Rand. ὅτι οὔχ ἐστιν ὁρισμὸς τοῦ ημείου ὁ ἀποδοθεὶς ὑπὸ τοῦ στοιχειωτοῦ λίγος, ἀλλὰ γνωιστιχὴ ἀπόδοσις. ὅρος σημείου. σημείον ἐστιν πέρας πανὸς ποσοῦ συνεχοῦς θέσιν ἔχοντος. ἄλλος. ἔσχατον πέρας τοσοῦ συνεχοῦς θέσιν ἔχοντος. ἄλλος. πέρας ἀμερὲς συνεοὺς ποσοῦ θέσιν ἔχοντος. ἄλλος. σημείόν ἐστιν, ἡ μόνψ ραμμὴ τέμνεται. ἄλλος. πέρας γραμμῆς.

γραμμή έστιν μέγεθος έφ' εν διαστατόν λήψεται γὰρ ὁ οῦτον ἀποδιδοὺς τὸν λόγον χοινὸν μέν τι ὡς ἐν ὅρ⟨ψ⟩ τὸ ἐγεθος πᾶσι γὰρ χοινῶς ὑπόχειται τοῖς διαστατοῖς τὸ μέ- εθος τὸ δὲ ἐφ' εν διαστατὸν ὡς διαφορὰν χωριστικὴν ἐπιανείας τε καὶ σώματος. ἄλλος. γραμμή ἐστιν ποσὸν θέσιν τον σημείψ διαιρετόν ἐφ' οῦ γίνεται τὸ μὲν ποσὸν γένος, οὲ θέσιν ἔχον διαφορὰ διορίζουσα τὰ μὴ ἔχοντα θέσιν τὸ δὲ σημείψ διαιρετὸν ἄλλη διαφορὰ διορίζουσα τὴν πράνειαν γραμμῆ διαιρετὴν οὖσαν.

- 3. Interlinearglosse zu I def. 8.  $\Lambda$  εὐθύγραμμος  $\Lambda$  φακοδής  $\Lambda$  ήμίονος  $\Lambda$  άμφίκυρτος  $\Lambda$  μηνοειδής V ξυστροειδής I. vol. V S. 719.
  - 4. Am Schluss von I deff. ἰστέον, δτι οἱ μὲν δροι καὶ αἰ

<sup>1)</sup> ocas ist corrupt, wahrscheinlich auch ai (all'?).

χοιναί εννοιαι συμβάλλονται έπὶ τὰς ἀποδείξεις, τὰ δὲ αἰτή ματα εἰς τὰς κατασκευάς.

- 5. Am Schluss der χοιναὶ ἔννοιαι. Τὸ διδόμενον τετραχῶς τῷ εἴδει τῆ θέσει τῷ μεγέθει τῷ λόγφ τῆ ἀναλογίφ. Vgl. Data schol. 2.
- - 7. Zu I 47: νύμφη. Vgl. Schol. l nr. 156.
- 8. Als Fortsetzung von Schol. II nr. 3. Προδιδάσχει οὐν ἡμᾶς ιὖς ἐν ὅροις, τί σημαίνει τὸ ὑπὸ τῶνδε περιεχόμενον καὶ τῶνδε, λέγεται δὲ τοιοῦτόν τι σημαίνειν, ὅτι, όταν λέγηται ἤτοι ἐν ταῖς προτάσεσιν ἢ ἐν ταῖς ἀποδείξεσιν τῶν θεωρημάτων τόδε ὑπὸ τῶνδε περιέχεται καὶ δύο δεικνύωνται εὐθεῖαι, τοῦτον οὖν χρή, φησίν (hier fehlt etwa: τὸν τρόπον ἀποδέχεσθαι).
- 9. Zu VI 11. 'Αριθμητικώς δὲ τὸν μέσον ἀνάλογον εἰς ἑαυτὸν πολλαπλασιάσας πρὸς τὸ γινόμενον παραβαλεῖς τὸν ἡγούμενον, καὶ τὸ εὑρεθὲν πλάτος τῆς παραβολῆς ἔσται τρίτος ἀνάλογον, ἵν' ἦ, ὡς α΄ πρὸς β΄, τὸ β΄ πρὸς ἄλλο τι.
- 10. Zu Vl 12. 'Αριθμητικῶς δὲ τοῦ α΄ λόγου τὸν ξπόμενον πρὸς τὸν ἡγούμενον τοῦ β΄ λόγου, οὖ ζητεῖται ὁ ξπόμενος, πολλαπλασιάσας πρὸς τὸ γενόμενον παραβαλεῖς τὸν α΄ ἡγούμενον, καὶ τὸ εὑρεθὲν πλάτος τῆς παραβολῆς τέταρτος ἀνάλογον ἔσται, ἵνα ἢ, ὡς α΄ πρὸς β΄, τὸ γ΄ πρὸς ἄλλο τι
- 11. Zu VI 13. 'Αριθμητικώς δὲ ούτω τοὺς ἄκρους πρὸς ἀλλήλους ἐρωτήσας [wohl ποιήσας], εἶτα τοῦ γενομένου τὴν τετραγωνικὴν πλευρὰν εὖρον [-ο- ε corr., lies εὑρών] ἢ ὅητὴν ο ἄλογον ξξη [lies ξξεις] τὴν μέσην ἀνάλογον. καὶ τοὺτὸ ἐστιν ἡ φησιν 'Αριστοτέλης [413° 17—19] τετραγωνισμὸν ⟨μέσης⟩' εὕρησ [lies εὕρεσιν] καὶ τὸ ἴσον ἐτερόμηκες [lies ἐτερομήκει ἰσόπλευρον ὀρθογώνιον θέσθαι.
- 12. Zu VI 20 S. 132, 26. Ἐπεὶ γὰρ ὅλη ἡ ὑπὸ ΒΓΔ ὅλι
  τῆ ὑπὸ ΗΘΚ ἴση διὰ τὴν ὁμοιότητα τῶν πολυγώνων, ἀπὸ δ
  τῶν ἴσων ἴσαι ἀφηρεθησαν ἡ [lies al] ὑπὸ ΕΓΒ καὶ ὑπὸ ΔΘΕ
  λοιπὸ ἄρα ἡ ὑπὸ ΕΓΔ λοιπὸ τῷ ὑπὸ ΔΘΚ ἴση. ἀλλὰ κα

<sup>1)</sup> Lücke freigelassen.

περὶ αὐτὰ $\langle \varsigma \rangle$  πλευραὶ ἀνάλογον ἵνα  $\tilde{\eta}$ , καὶ οὐ μόνα [aus νον? corr.] τὰ τρίγωνα.') ἐπεὶ γὰρ διὰ τὴν ὁμοιότητα τῶν ιγώνων, ὡς ἡ  $E\Gamma$  πρὸς  $\Gamma B$ , οὕτως ἡ  $\Delta \Theta$  πρὸς  $\Theta H$ , διὰ τὴν ὁμοιότητα τῶν πολυγώνων, ὡς ἡ  $B\Gamma$  πρὸς  $\Gamma \Delta$ , οὕτως ΗΘ πρὸς  $\Theta K$ , καὶ διὰ ἴσου, ὡς ἡ  $E\Gamma$  πρὸς  $\Gamma \Delta$ , οὕτως ἡ  $\Theta$  πρὸς  $\Theta K$ , αὶ περὶ τὰς ἴσας γωνίας, δμοιον ἄρα καὶ τὸ  $\Gamma \Delta$  τρίγωνον τῷ  $\Delta \Theta K$  τριγώνω.

- 13. Zu VI 23 (κς). Τὸ παρὸν θεώρημα συμπληροῦται δια κ λόγος ἐκ λόγων συγκεῖσθαι λέγεται.
- 14. Zu VI 33  $(\overline{A_S})$ . Διὰ γὰρ τὸ ιε΄ τοῦ ε΄ τὰ μέρη τοῖς σούτως πολλαπλασίοις τὸν αὐτὸν ἔχει λόγον ληφθέντα ατάλληλα.
- 15. Zu vol. II S. 426, 7 ff.  $(\overline{\lambda \zeta})$ . Ίσου γὰρ ὅντος ἑαυτῷ τοῦ  $4B\Gamma$  χύκλου καὶ ἴσων ἀφαιρουμένων τῶν  $B\Gamma$ ,  $\Gamma K$  τὰ λοιπὰ μήματα ἴσα ἀλλήλοις εἰσίν· ἴσαι ἄρα καὶ αὶ γωνίαι αὶ βεβηται ἐπὶ τῶν ἴσων περιφερειῶν.
- 16. Zu VIII 4 S. 280, 5. Ἐνταῦθά μοι σκέπτου τὰ τοῦ αρόντος θεωρήματος πρῶτα, τὰ δὲ δεύτερα, ὧν ἡ ἀρχή τη μετρείτω δὴ ὁ Ε τὸν Κ [S. 282, 9] τήρει κάτωθεν.
- 17. Bei X 9. Σχόλιον εἰς τὸ ²) Τ σεώρημα σχόλιον τοῦ ἰρόκλου πρὸς τὸ τέλος, ἔνθα λέγει ἰσάκις τέμνειν τῶν ἐκκειένων τετραγώνων ἀριθμῶν τὰς πλευρὰς καὶ εὑρίσκειν τὴν 
  υμμετρίαν:  $\sim$  [Schol. X nr. 62 S. 452, 6—7]. ἀνάλυσαι τὴν 
  νῆ πλευρὰν εἰς τρίτα λεπτά, ώσαύτως καὶ τὴν τοῦ τῆ εἰς 
  μίτα, ώς ἔκκεινται δηλαδή, εἶτα λάβε [d. h. λαβὲ] τὴν τοῦ δ 
  ιὶ τοῦ Τ πλευράν, ἤγουν τὰ  $\overline{\rho}$  καὶ τὰ  $\overline{\gamma}$ , καὶ ὕφειλε [d. h. 
  ρελε] διὰ μὲν τοῦ τρία τὴν ἀναλελυμένην πλευρὰν τοῦ  $\overline{\iota}$ , 
  ν δὲ τοῦ  $\overline{\eta}$  διὰ τῆς πλευρᾶς τοῦ  $\overline{\delta}$ , ἤγουν τὰ  $\overline{\rho}$ , καὶ τεμεῖς 
  ἐ ἴσης τὰς τῶν εἰρημένων ἀριθμῶν τετραγωνικὰς πλευράς, 
  γ φησιν τὶ τοῦ θείου Πρόκλου σχόλιον, καὶ οὕτως γνώση 
  ν τῶν πλευρῶν συμμετρίαν.

<sup>1)</sup> Von Iva an corrupt.

<sup>2)</sup> D. h. είς τὸ (είς τὸ) 3'.

- 18. Nach Schol. X nr. 96, bei X 11.1) Δημμα εἰς τὸ αὐτό. ἐὰν ὧσι δύο εὐθεῖαι ἄνισοι, οἰον ὁ ιβ καὶ ὁ η̄, τὸ δὲ δ΄ τὸ ἀπὸ της ἐλάσσονος, οἶον τὰ β̄, παρὰ τὴν μείζονα παραβληθηῖ τῆς ῖ ἐλλειπούσης εἴδει τετραγώνψ τὸ ἀπὸ της β̄, τὸ παραβαλλόμενον, τουτέστι τὸ η̄, ἴσον ἐστὶ τὸ ὑπὸ τῶν  $\overline{\iota}$ ς β΄, τουτέστι τὸ ὑπὸ τῶν τμημάτων της μείζονος.
- 20. Zu X 43 (v). Tò ἀπὸ τῆς AB  $\overline{\rho \lambda \beta}$   $\overline{\iota \epsilon}$ ,  $\mathring{\eta}$   $A\Gamma$   $\overline{\xi} \mathring{\delta}$ ,  $\mathring{\eta}$   $B\Gamma$   $\iota \overline{\rho}$   $\iota \overline{\epsilon}$ ,  $\mathring{\eta}$  AB  $\overline{\lambda \varsigma}$ ,  $\mathring{\eta}$   $\Delta B$   $\overline{\kappa \varsigma}$   $\iota \overline{\epsilon}$ , τὰ ἀπὸ τῶν  $A\Gamma$ ,  $\Gamma B$   $\overline{\varsigma}$   $\overline{\iota \epsilon}$ ,  $\mathring{\upsilon}$  περοχ $\mathring{\eta}$  δέκα, τὰ ὑπὸ τῶν AA, AB  $\overline{\xi}$ ς  $\overline{\iota \epsilon}$ ,  $\mathring{\upsilon}$  περοχ $\mathring{\eta}$   $\overline{\varrho \epsilon}$ ,  $\mathring{\epsilon}$ κ δὲ τοῦ δὶς ταὐτὰ  $\mathring{\eta}$  ὑπεροχ $\mathring{\eta}$  δέκα.  $\mathring{\delta}$

τὸ ὑπὸ τῶν  $A\Gamma$ ,  $\Gamma B$  ζ, τὸ ὑπὸ τῶν AA, AB  $\bar{\epsilon}$ , ὑπεροχὴ  $\bar{\alpha}$ .

21. Zu X 54. H  $\Delta E \overline{\vartheta}$ ,  $\dot{\eta} E \Delta \bar{\epsilon} \nu \bar{\zeta}$ ,  $\dot{\eta} \Delta B \bar{\varsigma}$ ,  $\tau \dot{\delta} \dot{\nu} \pi \dot{\delta}$   $\tau \tilde{\omega} \nu \Delta B$ ,  $\Delta \Delta \pi \dot{\vartheta} \mu \bar{\eta}$  [lies  $\mu \bar{\rho}$ ],  $\dot{\eta} E Z \bar{\rho} \nu \bar{\eta} \bar{\lambda}$ ,  $\tau \dot{\delta} \dot{\alpha} \pi' \dot{\alpha} \dot{\nu} \dot{\eta} \dot{\varsigma}$   $\bar{\eta} \nu \bar{\alpha} \bar{\rho} \bar{\iota} \bar{\epsilon}$ .

Von jüngeren Händen, zum Theil mit rother Tinte, finden sich ausser Schol. VII nr. 3 und 8, wovon oben, und neuen Zahlenbeispielen zu X, die ich weglasse, folgende: V nr. 65 (År. S. 308, 23  $\pi\lambda'\nu$  — 24 om.), 84 (Å, in zwei Theilen S. 315, 1–5 und 8—10, Z. 6—7 fehlen), VII nr. 13 + 14 (BVq—FVbq, S. 368, 6—7 om., 9 — Fb, 12  $\tau\epsilon\tau\varrho\dot{\alpha}\kappa\iota\varsigma$ ]  $\delta\dot{\iota}\varsigma$ ), IX nr. 44 (r), X nr. 136 (BV).

Von neuen Scholien sühre ich an:

- 22. Zu Vl 8. 'Ον λόγον ξχουσι τὰ τς πρὸς τὰ τκ, τὸν αὐτὸν καὶ τὰ τκ πρὸς τὰ ઝ, καὶ αὐθις, ὃν λόγον ξχουσι τὸ κε πρὸς τὰ τε, τὸν αὐτὸν τὰ τε πρὸς τὰ ઝ, καὶ ξτι, ὃν τὶ κε πρὸς τὰ κ, τὸν αὐτὸν τὰ χ πρὸς τὰ τς. Vgl. Schol. VI nr. 20
- 23. Zu VI 20 app. S. 420, 6 (κβ). Ση. διὰ τὴν κοινὴν ἔν (ν)οιαν τοῦ α΄ τὰ γὰρ τοῦ αὐτοῦ διπλάσια καὶ ἀλλήλοις ἴσο ἀδε δὲ ἴσοι οἱ λόγοι, ἐπεὶ τοῦ αὐτοῦ Β, Ε καὶ ἄμφω τὰ τρί γωνα διπλασίονα ἔχουσι λόγον ἴσοι οὐν αὐτῶν οἱ λόγοι.
- 24. Zu VI 28 (λα). Ein Dreieck mit den Zahlen 397 fü die Seiten, xζ für das Areal, dabei: οὕτω δεῖ τὸ τοῦ τριγώνο

<sup>1)</sup> Gehört zu prop. 17; verschrieben.

<sup>2)</sup> Sinnlos entstellt.

εύρίσχειν ξμβαδόν· πολλαπλασιάζειν τὸ ἢμισυ τῆς μιᾶς πλευρᾶς ἐπὶ τὴν ἐτέραν, καὶ ὁ γενόμενός ἐστι τὸ ἐμβαδόν. γίνεται δὲ τὸ τοιοῦτον, κᾶν [τὸ] ἰσοσκελὲς εἴη τὸ τρίγωνον καὶ [lies κᾶν] [τὸ] μή.

25. Zu Vl 31 (λδ). Τὸ ἀπὸ τῆς  $B\Gamma$  εἰδός ἐστι  $\overline{\chi x \epsilon}$ , τὸ δὲ ἀπὸ τῆς BA  $\overline{\sigma x \epsilon}$ , ἔχει δὲ λόγον ὁ  $\overline{\chi x \epsilon}$  πρὸς τὸν  $\overline{\sigma x \epsilon}$ , ὂν τὰ  $\overline{x \epsilon}$  πρὸς τὰ  $\overline{\mathcal{F}}$ , τουτέστι διπλασιεπ(ιε)πταέννατον, ἔστι δὲ τὸ  $\overline{\mathcal{F}}$  τῶν  $\overline{\sigma x \epsilon}$   $\overline{x \epsilon}$ , ὑπερέχει δὲ ὁ  $\overline{\chi x \epsilon}$  τὸν  $\overline{\sigma x \epsilon}$  μετὰ τὸν διπλασιασμὸν  $\overline{\varrho o \epsilon}$ .

26. Tò άπὸ τῆς  $B\Gamma$   $\overline{\chi}$ χε, τὸ δὲ ἀπὸ τῆς  $\Gamma$ Λ τ, ἔχει δὲ λόγον ὁ  $\overline{\chi}$ χε πρὸς τὰ τ, ὃν ὁ  $\overline{\chi}$ ε πρὸς τὰ τς ἥγουν ἐπιεντιξχαιδέχατον, ἔστι δὲ τὸ τς  $\overline{\iota}$ ς τῶν  $\overline{\iota}$   $\overline{\chi}$ ε, ὑπερέχει δὲ ὁ  $\overline{\chi}$ μ τοῦ  $\overline{\iota}$   $\overline{\sigma}$ χε.

27. Ein Dreieck  $AB\Gamma$  mit den Seitenzahlen  $\eta - \eta - \iota \varsigma$ , drei Geraden  $B\Gamma$   $\iota \varsigma$  BA  $\eta$   $A\Gamma$   $\eta$ , dabei:  $\dot{\omega}_{\varsigma}$  εὐθείας ἐνταῦθα νοεῖ τὰς τοῦ τριγώνου πλευράς, διὰ τοῦτο δὲ ἡ βάσις ἴση τῶν β πλευρῶν, ὅπερ ἐστὶν ἀδύνατον εἶναί ποτε τὴν βάσιν ἴσην τῶν ἱοιπῶν β πλευρῶν παντὸς γὰρ τριγώνου αἱ β πλευραί,  $\dot{\omega}_{\varsigma}$  ἐμάθομεν, τῆς λοιπῆς μείζους εἰσὶ πάντη μεταλαμβανό-μεται.

28. Zu IX 12. "Ότι ή δυάς έστιν άρχη τῶν άριθμῶν, ή μονὰς άριθμὸς οὖχ έστιν.

29. Zu IX 13 S. 372, 5 δ αὐτός] ώς σὺ ὑπέθηκας ἐναντιούμενος.

30. Zu IX 30 S. 400, 2. Κείμενον. καὶ ὁ Γ ἄρα τὸν  $\overline{\beta}$  μπρεῖ κατὰ τὸν A. ἔχει ἐκάτερος τῶν  $\Gamma$ , B μέρος ἥμισυ[ν]· ἱστιν ἄρα, ὡς ὁ Γ πρὸς τὸν B, οὕτως τὸ ἥμισυ πρὸς τὸ ἢμισυ. μετρεῖ δὲ ὁ Γ τὸν B κατὰ τὸν A, καὶ τὸ ῆμισυ αὐτοῦ μετρήσει τὸ ἥμισυ τοῦ B κατὰ τὸ A. ὁ A ἄρα τὸ ῆμισυ τ⟨οῦ  $\Gamma$ ⟩ πολλαπλασιάσας τὸ ῆμισυ τοῦ B πεποίηκεν· ἱ A ἄρα τὸ ῆμισυ τοῦ B μετρεῖ κατὰ τὸ ῆμισυ τοῦ  $\Gamma$ .

31. Βεί ΙΧ 36. Ένταῦθα αν έγένετο ὁ λα πρῶτος οι γὰρ ἔχει μέρος, δ μετρήσει αὐτόν, εί μὴ μόνην τὴν μονάδα.

32. Nach Schol. X nr. 1+2. Ση. ὅτι ἐπὶ παντὸς λεπτοῦ [lies λεπτῶν] πολλαπλασιασμοῦ τὰ εὐρισχόμενα ὡς[?] δεύτερα λεπτά, εἰ μὲν ἐντός εἰσι τῶν λ̄, παραθεωροῦνται, εἰ δὲ λ̄ ἢ ἐπέχεινα, ὡς λεπτὸν εν ᾱ [d. h. πρῶτον] λαμβάνεται.

33. fol. 1º. + ◆ ) I ◆ L L П 山 図 ◆ L

ξστι λαβεῖν τῶν περισσῶν ἀριθμῶν [...]) ποίησον ἐφ' ἑαυτά· γίνονται -[...]) ἄφελε [... γίνονται ξ... τούτων τὸ ήμισυ [...]. τὸν [...] ἐφ' ἑαυτόν· γίνονται [...]. τὰν [...] ἐφ' ἑαυτόν· γίνονται [...]. τὰν [...

εί δὲ τῶν ἀρτίων ἥγουν Ι, τέμνε τοῦτον τὸν ἀριθμὸν[?]
εἰς Ϥ΄ ἦτοι Δ καὶ Δ. τὰ γοῦν Δ τετραγώνισον γίνεται Δ, ἃ ἔστω τοῦ ἐτέρου τετραγώνου [τὸ ἐμβαδόν del.]. τοῖς γοῦν Δ πρόσθες Δ γίνεται t ἔστω τοῦ μείζονος [ἡ πλευρά mg.]. ποίησον τα t ἐφ' ἑαυτά γίνεται Ψ. ποίησον ἐφ' ἑαυτὰς τὸν Ε ἐλ⟨άττονα?⟩ γίνονται ∀ Ε καὶ τὴν ◊ γίνονται Ϝ, ἃ μιγνύμενα τοῖς ∀ Ι γίνεται Ψ: ~

♦]. ΙΔ·Κ ΨΔ· ΙΔ|. .ΙΔ| 99Π·Ι9· ΨΔΠ· Ι♦ 5 ΦΔΠ: ~

ἔστω ἡ ἄτμητος μοιρῶν ϶, ἡ δὲ ἐτέρα Ι. τεμνέσθω εἰς ἴσα[?]

τμήματα Β. τούτων ἔκαστον [ἐχέτω del.] ἔστω μοιρῶν ٩. ποί
ησον τὴν ἄτμητον [ἐφ' ἐαυτήν· γίνεται t del.; übergeschrieben:

ἐφ' ἔκαστον τμῆμα, dann getilgt: καὶ ἕκαστον τμῆμα ἐφ' αὐτήν

— dies corr. in ἐπ' αὐτήν — τὸ πρῶτον] ἐπὶ τὸ[?] 님 [ἐπ'

αὐτήν del.]· γίνεται ♦· τετρά⟨κ⟩ι □ γάρ· ὁμοίως καὶ τὸ □ καὶ

τὸ Ε. καὶ ἔχεις τρὶς τὸν ♦, ἃ μιγνύμενα γεννῶσι τὸν Ιβ
ἐπεὶ ἡ μὲν ἄτμητος μοιρῶν ϶ ἦν, ἡ δ' ἔτέρα Ε, ταῦτα ποι
ήσας ἐπὶ τὰ Β ἕξεις ὀρθογώνιον μοιρῶν κδ· τετράκις γὰρ

ΙΙ9†.

Die letzte Zeile giebt den Schlüssel zu diesen räthselhastes, offenbar willkürlich gebildeten Zeichen, die sich auch auf des Figuren, namentlich des II. Buchs, öfters finden. fol. 323v sind sie fast alle der Reihe nach aufgeführt, und aus diesen Daten nebst den im Scholion angegebenen Gleichungen ergeben sich die daruntergeschriebenen Zahlenwerthe

fol. 323° b 9 6 9 11 3 7 --- t 15 V 11 X 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 20 30 40 50 60

Δ [C ? Ψ ] I Π **28 5 E U**70 80 90 100 200 300 400 500 600 700 800

Darunter: ΔΙΨΗΠ ΨΔ ΙΗ ΕΙΡΗΔΗ ΠΙΗΔ Ι, worin der Schreiber sich vergriffen haben muss, da δ τραηλος αν δνο μωνοσ keinen Sinn giebt; im Ansang ist wohl δ τραυλός

<sup>1)</sup> Uebergeschrieben: ล อเธอ ขอบ อ่าอิธ ขอบอุญญาย ที่ สโรยอุณ์

<sup>2)</sup> Uebergeschrieben: α είσι τὸ έμβαδὸν τοῦ τετραγώνου.

gemeint ( $\square$  statt  $\square$  geschrieben). Durch Einsetzung dieser Werthe ergiebt sich oben 1) Ueberschrift:  $\eta_S$  (d. h.  $el_S$ )  $\tau \dot{\eta} \nu \nu \nu \mu \phi \eta \nu$ , d. i. I 47, 2) zwei Scholien, die mit I nr. 156 sachlich übereinstimmen, 3) Ueberschrift  $\dot{\eta}_S$   $\tau \dot{\sigma}$   $\pi \varrho \dot{\sigma} \tau \sigma \nu \tau \dot{\sigma}$  deutse $\rho \nu \sigma \tau \dot{\sigma} \nu \tau \dot{\sigma}$  deutse $\rho \nu \tau \dot{\sigma}$ 

Noch ist zu erwähnen, dass sol. 323°, leider schwer leserlich, solgendes steht, mit der jungen Hand nach und nach eingetragen: ήτεγκέ μοι δ παπᾶς Μακάριος διὰ μιᾶς φορᾶς βεμβράνων πλέρνα τη. ἀπὸ τούτων ἔλαβον ἐγὼ τὰ Ε. καὶ πάλιν ἤνεγκέ μοι ਓ (ε cerr.) καὶ δι' ἐμαυτὸν ἔτερα δ, καὶ ὁ καλόγηρος τοῦ κυρ. ᾿Αμβροσίου διὰ τοῦ . . . . Γαβριὴλ τῷ ὑπομνηματογράφω καδέρνα β. πάλιν ἐγὰ δεηθεὶς δι' ἐμαυτὸν χαρτίων διαβον ἐκ τῶν κομισθέντων μοι διὰ τὴν τοῦ κυρ. ᾿Αμβροσίου ὑπλείαν [?] . . . . τῶν ἄνωθεν εἰρημένων τετραδίων ἀνὰ δέκα φίλα δύο. καὶ πάλιν ἕτερα τετράδια δέκα φύλλα ρ · · · . καὶ πάλιν ἔτερα τετράδια δέκα φύλλα ρ · · · . καὶ πάλιν ἔλαβον ἀπὸ τοῦ ὑπομνηματογράφου τετράδιον ἕν, ἀφ' ὑπ αὐτῷ ἔδωκεν ὁ κυρ. ᾿Αμβρόσιος.

όμου α ξοχον έγω από των χαρτών του χυρ. 'Αμβροσίου υπέρνα τηα

[:

fol. 324 Federproben, die oben angeführten Zeichen zweimal, Feur zu I 47, fol. 324 Federproben und das Monogramm

Während die Bemerkungen der jungen Hand unbedeutend oder höchstens curios sind, bieten die alten Scholien mehrfach Interessantes. Erstens ist zu constatiren, dass die arabischen Zahlzeichen in nr. 17 von erster Hand sind, d. h. aus dem 11. Jahrh.; die Bekanntschaft der Byzantiner mit diesen Zeichen rückt damit wieder 100 Jahre weiter hinauf (vgl. vol. V S. XIX, Om Scholierne S. 26—27); auch in Schol. X nr. 143 S. 488, 9 steht  $\overline{\varsigma\iota} = \overline{\mu}\overline{\alpha}$ . In demselben Scholion nr. 17 ist das Scholion X nr. 62, das zu den Schol. Vatic. gehört, als Eigenthum des Proklos bezeichnet. Man darf daraus schliessen, dass die Sammlung der Scholl. Vaticana einem byzantinischen Gelehrten als von Proklos versasst gegolten hat, aber auch nicht mehr, namentlich nicht, dass Proklos sammtliche Bücher der Elemente commentirt habe in derselben Weise wie das I. Buch. Die Möglichkeit soll nicht geleugnet werden; es können ja die Scholl. Vatic. auch zu den übrigen Büchern aus Proklos excerpirt sein, wie es mit denen zum I. Buch der Fall ist, und die von mir nachgewiesenen Bruchstücke aus dem Commentar des Pappos (s. Om Scholierne S. 10 ff.) können durch Proklos hindurchgegangen sein, wenn es auch schwer erklärlich ist, weshalb Proklos aus Pappos Stücke aufgenommen haben sollte, die von Theon schon in den Text gesetzt waren (s. Om Scholierne S. 14). Aber weit wahrscheinlicher ist es doch, dass ein byzantinischer Mathematiker, der in seiner Euklidhs, die Scholl, Vatic. batte und wusste, dass sie für das I. Buch aus Proklos stammen, seinen Namen auch auf die übrigen Theile der Sammlung übertrug; für diese Erklärung spricht der Umstand, dass keine der übrigen. älteren Quellen der Scholl. Vatic. bei X nr. 62 Proklos' Er kommt noch vor im Paris. 2342, wo bei Ill app. 6 am Rande steht: Πρόκλου σχόλιον, eine Bestätigung dasor, class dieser Hs. dieselbe Quelle vorlag, die auch in S benutzt ist (oben S. 64). Bei III app. 6 hat auch Mutin. III B 4 den Names (ausserdem bei Schol. X nr. 135 σχόλιον τοῦ Πρόχλου), und daraus ist er durch Marcian. 301 in die Editio Basileensis gekommen, ebenfalls eine Bestätigung der oben S. 183 entwickelten Ansichten über den Zusammenhang dieser Hss. So erklärt sich auch, des Commandinus (Om Scholierne S. 63) offenbar eine von S abhängige Quelle hatte (er hat III nr. 13 zu prop. 1 und in IX nr. 34 des Zusatz von S S. 408, 6); wahrscheinlich hat er nach seiner Gewohnheit die Marciani benutzt. Die Sammlung der Scholl. Valicstand in der Vorlage von S auf derselben Stufe als in der Vorlage von Vatic. 204, ohne die Scholien der Bücher XI-XIII (vgl. Om Scholierne S. 72), wie ja auch die Varianten durchweg stimmen. Aber identisch können die beiden Vorlagen nicht sein, da S nebes den Scholl, Vatic, auch einige der Scholien in F hat, die im Vatic. 204 nicht stehen (s. die obige Aufzählung).

Die übrigen neu hinzugekommenen Scholienhss. ergeben wenig bedeutendes.

Cod. Savilianus 13 bomb. s. XIV (s. Philologus LV S. 741) enthält mit erster fland I nr. 4 (mb). 21 (m $\mu$ ). 22 (m). 42 (b). 93 (b). 99 (FS). 116 (PBFVat.S). 120 (PBFVat.S). 123 (PBFVat.S). 125 (PBFVat.S). 154 (b). 153 (Bb). II nr. 18 (Bb). 72 (FBVbqS). 91 (b). IV nr. 1 (PBFVat., im Text wie S). 10 (b). 17 (PBFVat.S). V nr. 1 (PBFVat.S, im Text). 5 (b). 6 (PBFVat.VqS, bis  $\bar{\epsilon}$  S. 283, 17. der Rest m. 2). 24 (b). 27 (b). 33 (Vqb, S. 294, 8 = b). 35 (b. S. 295, 15 ἀνάλογον). 36 (PBFVat.). 38 (b). 39 (Ab). 43 (PBFVat.QIS, S. 299, 2 αὐτοῦ om. = SI). 40 (b). 41 (b). 42 (b). 44 (b).

bis xarállyla S. 299, 10). 45 (b). 51 (Bb), 52 (Bb), 55 (b), 58 (b, inc. τούτο λέγει ή πρότασις, ότι S. 304, 7). 60 (b), 61 (b. bis ένός S. 306, 8). 71 (Bb). Om Scholierne S. 39 nr. 4-7 (b). VI nr. 3 (VBq) + 4 (B) im Text. 30 (b). Om Scholierne S. 41 nr. 13—14 (b). 31 (b). 41 (BbVq). 42 (BbVq), 45 (q). 44 (q). 48 (Vqb, - b). 47 (VBq). 52 (BbVq, S, 352, 10 - B). 53 (bq, S. 353, 16 έρωτα τις - εθεν und καὶ εἴποιμι m. 2, der Rest m. 1, \$. 353. 16 ori | đià ri). 55 (BbVq). 56 (BbVq). 62 (BbVq). Om Scholierne S. 42 nr. 17 (b). 64 (2 mal wie blg, 1 mal ohne S. 357. 20 = |q). VII pr. 6 (Vbq, des. xal & \( \bar{\epsilon} \) \( \overline{\epsilon} \) \( \overline μέρη. Τ γάρ τρισκαιδέκατα. δ Τ τοῦ τη μέρος. ημισυ γάρ ται απαρτιζόντως μετρεί αὐτόν και δ β τοῦ τη μέρος ένrator γάρ). Om Scholierne S. 43 nr. 18 (b, im Text zwischen VI and VII). 4 (Vbq). 10 + 11 (bq). 12 (BFVbq). 13 + 14 (BVq). 16(Vbq). 79 (PBVat.bq). X nr. 53 (FbS). Xl nr. 16 (PB). 26 (PBV). 4(PBV). 49 (FV). 51 (FV). 53 (F). XII nr. 3 (B). 4 (B). 51 (V). 54(V). 47 (Vq). 56 (V). 58 (Vq, von S. 638, 11 rgis an m. 2) — und unige neue. Mit einer wenig jungeren Hand: V app. 3, 3 (q). Variae collectiones (ed. Hultsch, hinter Heron) 17 u. 27. I nr. 109 § 179. 11—17 (PBVat.). 151 (q). II pr. 19 (bq, S. 228, 21 — q).  $^{13}$  (Vqm). 31 (q). 34 (Vqm). 44 (Vbq, S. 238, 3—4 = q). 52 (q). 57 (FVbqS). 59 (q). 63 (FVbq). 65 (q). 68 (q). 67 (Vq). 73 (q). 69 (q). 78 (FBVbq). 82 S. 252, 11—15 + 81 S. 252, 1—11 (q). % (q). 88 (q). 89 (Vq). 87 (q). V nr. 31 (q). 32 (Vq). 76 (PBF Val. VqS). VI nr. 38 (q). 39 (q). VII nr. 15 (b). 17 (PBFVat.SVbq). 20 (Vbq). 23 (Vbq, είς τὸ δ΄ θεώρημα). 24 (Vbq). 25 (Vbq). 26 (Vbq). 28 (Vbq). 32 (Vbq). 40 (PBFVat.SVbq). 42 (Vbq, S. 377, 24 = q). 46 (Vq). 47 (Vbq). 48 (Vbq). 50 (Vbq, = q). 52 (VBbq). 55 (Vbq, = q). 57 (Vbq). 58 (Vbq). 60 (Vbq). 62 (Vbq). 63 (Vbq, bis δείξομεν S. 382, 10). 69 (PBVat.Vbq). 75 (Vbq). 74 (Vbq). 76 (PBVat.SVbq, = q). 80 (Vbq). II app. S. 432, 22-434, 17. VIII nr. 1 (Vbq, hinter VII im Text). 2 (Vq). 5 (Vbq). 7 (Vq). S. nr. 16 ohen S. 341 (σκέπτου] σκόπει). 8 (Vbq). 12 (Vq). 14 (Vq). 18 (Vq). 19 (Vq). 22 (Vq). 25 (Vq). 26 (Vq). 28 (Vq). 29 (q). 32 (Vq). 39 (Vq). 38 (Vq). 1X nr. 23 (Vq). 31 (PBFVat.SVq). 32 (Vq). 33 (Vq). 34 (Vq). 35 (Vq). 37 (Vq). 39 (Vq). 41 (q). 46 (q). 42 (VqS, von 3. 411, 20 ο λέγει an). X nr. 23 (Vq). 15 (q). V S. 432, 1—12 q). 39 (Vq, bis S. 440, 1  $\tilde{a}\delta\eta\lambda\sigma_{S}$ ). 50 (Vq). 52 (q). 57 (Vq). 64 Vq). 62 (PBFVat.SVq). 67 (Vq). 70 (Vq, bis S. 454, 18). 66 (r). 68 (q). 76 (Vq). 77 (FBVq). 72 (Vq). 74 (Vq). 75 (Vq). 81 (Vq). XI nr. 5 (FbVq). 9 (FV). 17 (Vq). 19 (BVq). 28 (PBV). 30 (PBV). 46 (V, zweimal). XII nr. 5 (FVq). 7 (Vq). 6 (FVq). XIII nr. 41 (q). 38 (V). 50 (B) — und einige neue, auch mit einer dritten Hand. Während also die Scholien erster Hand ziemlich bunt zusammengesetzt sind, wenn auch eine Verbindung mit b unverkennbar ist, tritt in denen der zweiten Hand q als Quelle entschieden in den Vordergrund. Vom Text ist mir nur wenig bekannt. Die Reihenfolge der ersten Sätze in XIII ist wie in P (1—6, app. 8); IV app. I 3 ist da, XI 38 hat die Theonische Form. Eine Verwandtschaft mit Georg Vallas Quelle zeigt sich darin, dass auch er Schol. X nr. 39 mit ἄδηλος S. 440, 1 schliesst.

Cantabrig. Gg. II, 33 enthalt fol. 153v-176v eine Scholiensammlung, als deren Urheber eine spätere lateinische Randbemerkung (und der Katalog III S. 58 ff.) Isaac Argyrus nennt; sie ist aber trotz einigen Berührungspunkten nicht identisch mit den von Dasypodius unter diesem Namen herausgegebenen Scholies (Om Scholierne S. 64 ff.). Fol. 153 fängt an: ἰστέον, ὅτι τὰ μεγέθη τριχώς, fol. 154° schliesst mit Beispielen zu V def. 5, fol. 154° leer, dann Scholien zu V (Anfang nr. 27, Schluss nr. 76), VI (Exsou βιβλίου, Anf. nr. 3), VII (Anf. nr. 6, Schluss II app. S. 432-34), VIII (τοῦ η, Anf. nr. 1), X (τοῦ ῖ, Anf. τὰ μὲν θεῖα νοητά, sà δε μαθήματα διανοητά, was auch im Savil. m. 3 steht, dans nr. 1), XI (τοῦ τα βιβλίου, τὸ λη θεώρημα, οδον ἔστω, Schlus nr. 51), XII (τοῦ τβ βιβλίου. τοῦ α θεωρήματος. ἡ AB δ. Schluss των A, B ημιόλιον), XIII (τοῦ τη βιβλίου στοιχείων. ā θεωο. τοῦτο δι' ἀριθμῶν, des. δώδεχα δὲ πενταγώνους). Ferner stehen auch fol. 231-32 einige Scholien zu V-VII, u. a. V nr. 6, 76, VI nr. 24 (είς τὸ 7δ), 25, VII nr. 3.

Marcianus 333, chartac. s. XV, enthält fol. 84—86° εἰς τοὺς όρους τοῦ ε στοιχείου Εὐκλείδου, bestehend aus Schol. V nr. 1 (mit S. 282, 2 beginnt ein neues Scholion), 6, V def. 2, Schol. nr. 13 (ἐξήγησις), V def. 4—5, Schol. nr. 14, deff. 6—10, Schol. nr. 33 (ἔξήγησις), 32 (εἰς τὸ αὐτό), def. 11 mit einer ἔξήγησις (inc. ὁμόλογά εἰσι, des. διπλάσιοι γάρ εἰσιν άμφότεροι), deff. 12—16, def. 17, Schol. VII nr. 42, V def. 18 und Definition der τεταγμένη— alles mit Zahlenbeispielen am Rand; dann die Protasis von V 5 (ઝεώρημα ε) mit einem Scholion (inc. τὸ λεγόμενον τοιοῦτόν ἔστιν, des. γὰρ καὶ αὐτός δεινῶς δὲ ἔφρασται). fol. 86°—88° folgt:

Τοῦ Ψελλοῦ εἰς τοὺς ὅρους τοῦ τ στοιχείου Εὐκλείδου, bestehend aus X deff. 1—4, def. 1 bis μετρούμενα, Schol. X nr. 11 (ἡ ἐξήγησις, etwas abweichend, am Schluss hinzugefügt: καὶ πεντάκις ε̄ κε), 13, def. 1 ἀσύμμετρα — γενέσθαι, nr. 14, def. 2 bis μετρῆται (μετρῶνται), nr. 15 (— q bis S. 433, 21) def. 2 ἀσύμμετροι — γενέσθαι, nr. 15 S. 434, 1—2 (— q), 18, def. 3 καλείσθω — ἑητή (τοῦ τ), nr. 21, 28 (— q°), 9 bis S. 425, 9, πάλιν εἰς τὸ τοῦ ε̄ ὅρου, 9 S. 425, 9—426, 27 (zu S. 426, 9 ὁρος ἑητῆς mg.), ἀπορία, 9 S. 426, 27—427, 1, λύσις, 9 S. 427, 1 ( $\frac{1}{2}$  em.) — 428, 15, τέλος.

Dieselben Stücke stehen in cod. Magliabecch. XI 53 s. XV (Om Scholierne S. 26). Diese Hs. enthält: fol. 1 vol. V app. 3, 5 (daswhe noch einmal fol. 17), Varr. coll. (ed. Hultsch, Heron) S. 252, 4ff. mit der Ueberschrift είς τὰ Εὐκλείδου στοιχεῖα προλαμβανόμενα έχ των Πρόχλου σποράδην χαὶ κατ' ἐπιτομήν, fol. 2-22 mit derselben Ueberschrift dieselbe Sammlung vollständig, = q V S. 419 not. nr. 1 — 421 nr. 1, fol. 22<sup>v</sup>—25<sup>r</sup> q V S. 421 ar. 2-5, fol.  $25^z-27^z$  Scholl. II nr. 69, 67, 57, 81, 89 (= q), fol. 27-41 + 62 ἐνταῦθά είσι τὰ ζητούμενα θεωρήματα τοῦ γεωμέτρου Εύχλείδου, ω[ν] Αριστοτέλης σποράδην μέμνηται έν τη πραγματία της λογικής αὐτοῦ ἀποδείξεως mq., I 10 (τὸ τ τοῦ α), Schol. I nr. 49, 15 (τὸ ε τοῦ α στοιχείου), 8, 4; VII 13, V 16, I 7, Schol. I pr. 40 (ἐξήγησις τοῦ Ψελλοῦ), am Rande Schol. II nr. 18; Elem. II 2, Schol. II nr. 22, II 3, Schol. II ar. 27, 31, 39, 52, 65; fol. 46-47 Scholl. V nr. 30, 33, dazu fol.  $60^{\rm r}$  Schol. V nr. 1, fol.  $60^{\rm v} + 50 - 53^{\rm r}$  die Definitionen von Elem. V mit kurzen Zahlenbeispielen und mit der Ueberschrift σχόλια τῶν ὅρων, Scholl. V nr. 6, 11, 14, 16, 13, 31, 32, 33 und 43 mit der Ueberschrift εἰς τὸ γ θεώρημα τοῦ ε στοιχείου; ίοι. 53°-57 Τοῦ ὑπάτου τῶν σοφῶν καὶ ὑπερτίμου κυροῦ Μιχαήλ του Ψελλου σχόλια είς τους ύρους του τ στοιχείου Euxleldov - Marcian. 333 fol. 86v-88r.

Cod. Berolin. Philipps. 1544 hat folgende Scholien: Scorial. S nr. 4, 5, 6 (oben S. 339 f.), I nr. 22? (Sm), 21 (Sm $\mu$ ), 102 (PBF-Vat.S), 140 (PBFVatS), 143 (PBFVat.S), II nr. 3 (SF $\mu$ , im Text), 1 (PBFVat.Sqm), 11 + 12 (PBFVat.Sqm), 6 + 9 ( $\mu$  — SF $\mu$ ), 19 (bq), 23 (Vqm), 31 (q), 34 (Vqm), III nr. 23 (q), IV nr. 3 (Vq), V nr. 1 bis S. 281, 20 (= q), 6 (PBFVat.SVq), 13 (PBFVat.Sq, worn etwas mehr), 14 (PBFVat.SVq), X nr. 1 + 2 (PBFVat.Sq, im Text),

10+13 (Vq — q), 14 (q), 15 (q), 19 (q), 20 (Vq), 21 (Vq), 26 (PVq), 27 (Vq, hinten etwas mehr). Dieser Bestand bestätigt die oben nachgewiesene Abhängigkeit der Hs. von S. und Marcian. 302 (—  $\mu$ ); da die Auswahl der Scholien in  $\mu$  sehr klein ist, wurde aber eine von q abhängige Quelle zur Aushülfe herangezogen.

Vatic. gr. 246, chartac. s. XV, enthält nach allerlei Excerpten, u. a. zu Aristoteles, fol. 15—16 folgendes aus den Elementen: Definitionen von ἀνάλυσις und σύνθεσις = vol. IV S. 364, 18—366, 2 (inc. ἀνάλυσις ἐστι κατὰ Εὐκλείδην λῆψις κτλ., σύνθεσις δή ἐστι λῆψις κτλ.; S. 366, 2 = BVhq), I deff., αἰτήματα, κοιναὶ ἔννοιαι (zehn + καὶ τὰ τοῦ αὐτοῦ ταὐτὰ μείζονα καὶ ἐλάττονα ἴσα ἀλλήλοις ἐστίν), II deff., I 47 mit Commentar, IV deff., XI deff.

Vatic. gr. 208, chartac. s. XIV, enthält zwischen allerlei astronomischen Abhandlungen<sup>1</sup>) fol. 228-230<sup>2</sup> (229-30 sind seitwärts gekehrt, und die Schrift geht quer hinüber durch, 227-28 stehen auf dem Kopf) einiges zu Euklid, fol. 230° Elem. XIII 1 S. 248, 13  $\xi \pi \epsilon l$  — 250, 11  $\Delta A$  wortlich in Syllogismenform aufgestellt, fol. 229 vol. IV S. 366, 9-24 ebenso behandelt, fol. 229 vol. IV S. 368, 1 (ἡ σύνθεσις) — 14 ΔΑ, vol. V S. 675, 12—16 (Z. 14 αὐτὸ ἐπί, 15 τότε om.), vol. IV S. 364, 18-366, 2 (inc. η καὶ ουτως· ανάλυσις ἐστι κτλ.), fol. 228 τὸ το Θεώρημα τοῦ ασον, τοῦ ε θεωρήματος τοῦ β βιβλίου τῆς γεωμετρίας κατά ἀνάλυσιν, Ι 5 S. 20, 2-10, darauf: ἐπεὶ οὖν ἴση ἐσεὶν ή μεν ύπο ΖΒΓ γωνία τη ύπο ΗΓΒ, ή δε ύπο ΑΓΖ τη ύπο ABH, ἴση ἄρα²) ἐστὶ καὶ πλευρά μὲν ἡ ΖΓ τῆ ΒΗ πλευρά, πλευρά δὲ ή ΑΖ τῆ ΑΗ πλευρά αί γὰρ ἴσαι γωνίαι ὑπὸ ζοων πλευράν υποτείνονται. άλλα μην και ή ΒΖ ζοη έστι τή ΓΗ δίο δή τρίγωνά έστι τὰ ΒΖΓ, ΓΒΗ τὰς δύο πλευράς ταίς δυσί πλευραίς ίσας έχοντα έχατέραν έχατέρα και βάσιν χοινήν τήν ΒΓ, έτι δέ καὶ γωνίαν τη γωνία ζσην καὶ τάς λοιπάς ἄρα γωνίας καὶ πλευράς ἴσας έξει, καὶ τὸ τρίγωνον

<sup>1)</sup> Da es noch immer keinen gedruckten Catalog der eigentlichen Vaticana giebt, halte ich es für Pflicht, nicht beschriebene Vaticani, die man in die Hand bekommt, zu beschreiben; hier aber sehe ich davon ab, weil diese Abhandlung in unerwarteter Weise angeschwollen ist, und verapare mir die Beschreibung der interessanten Hs., die ohne Zweisel aus dem Athos stammt, für eine andere Gelegenheit.

<sup>2)</sup> ἀναρα.

τῷ τριγώνῳ ἴσον ἔσται. πάλιν ἐπεὶ ἴση ἐστὶν ἡ ὑπὸ  $A\Gamma Z$  γωνία τῆ ὑπὸ ABH, ὧν ἡ ὑπὸ  $\Gamma BZ$  τῆ ὑπὸ  $B\Gamma H$  ἴση (ὡς ἀποδέδεικται)¹, λοιπὴ ἄρα ἡ ὑπὸ  $AB\Gamma$  γωνία τῆ ὑπὸ  $A\Gamma B$  ἴση ἐστίν. ἄρα καὶ εὐθεῖα μὲν ἡ AZ τῆ AH ἴση ἐστὶ καὶ εὐθεῖα ἡ AB τῆ  $A\Gamma$  ἔστιν ἴση (ἰσοσκελὲς ἄρα ἐστὶ τὸ  $AB\Gamma$  τρίγωνον)²) ὅπερ ἔδει δείξαι.

είς τὸ γ τοῦ αὐτοῦ βιβλίου κατὰ ἀνάλυσιν.)

ἐπεὶ οὖν ἡ μὲν AE τῆ  $\Gamma$  εὐθεία, τῆ δὲ AE ἴση ἐστὶν ἡ  $A\Delta$ , ἢτις ἐκ τοῦ κέντρου ἦκται τοῦ  $E\Delta Z$  κύκλου, καὶ ἡ  $\Gamma$  ἀρα εὐθεῖα ἴση ἐστὶ τῆ ἐκ τοῦ κέντρου τοῦ A, δηλονότι τῆ  $A\Delta$ , τουτέστι τῆ AE. ) τὸ A ἄρα κέντρον ἐστὶ τοῦ  $E\Delta Z$  κύκλου, ἀφ' οὖ τρεῖς εὐθεῖαι ἤχθησαν ἢ τε')  $A\Delta$  καὶ ἡ AE, ἢτινι ἴση ἐστὶν ἡ  $\Gamma$  εὐθεῖα) · ὅπερ ἔδει ποιῆσαι.

[ο]. 228<sup>1</sup>. διὰ τοῦ ἀδυνάτου.

:14

1.

CT.

λέγω, ὅτι τῶν ἰσοσκελῶν τριγώνων αὶ πρὸς τῆ βάσει γωνίαι ἴσαι ἀλλήλαις εἰσὶ  $\langle xαὶ \rangle^{\dagger}$ ) αὶ ὑπὸ τὴν βάσιν προσεκβληθεισῶν τῶν ἴσων εὐθειῶν. μὴ γάρ, ἀλλ', εἰ δυνατόν, ἔστωσαν ἄνισοι. ἐπεὶ οὖν ἄνισός ἐστιν ἡ μὲν ὑπὸ  $AB\Gamma$  γωνία τῆ ὑπὸ  $A\Gamma B$ , ἡ δὲ ὑπὸ  $ZB\Gamma$  τῆ ὑπὸ  $H\Gamma B$ , ἄνισος ἄρα καὶ πλευρὰ μὲν ἡ  $\Gamma Z$  τῆ BH, πλευρὰ δὲ ἡ AB τῆ  $A\Gamma$ . ἀλλὰ καὶ ἴσαι · ἰσοσκελὲς γὰρ ὑπόκειται εἶναι τὸ  $AB\Gamma$  τρίγωνον · ὅπερ ἄτοπον. οὐκ ἄρα ἄνισοί εἰσιν αὶ γωνίαι · τὸ ἐναντίον ἄρα · ὅπερ ἔδει δειξαι.

Darauf folgt, mit der Ueberschrift  $\epsilon l_S$   $\tau \delta$   $\delta$ , ein nicht mathematisches Beispiel der  $\epsilon l_S$   $\tau \delta$   $\delta \delta \acute{v} v \alpha \tau \sigma v$   $\delta \pi \alpha \gamma \omega \gamma \acute{\eta}$  und unmittelbar darauf (zu Elem. 17):  $\gamma_{\rm El}^{\delta}$ 

Ο λέγει, τοιοῦτόν ἐστιν· ἐπὶ τῆς αὐτῆς εὐθείας δύο μὲν ἔτέρας ἀπὸ τῶν περάτων ἀγαγεῖν εὐθείας ἢ πρὸς ὀρθὰς γωνίας οὕσας ἀλλήλαις  $^{6}$  ἢ συνιούσας εἰς  $^{7}$  γωνίαν δυνατόν ἐστιν, τὸ δὲ ἐπὶ (eher ἀπὸ) τῶν αὐτῶν περάτων τῆς ὑποκειμένης ταὐτης, ἐφ' ὧν (eher ἦς) αἱ ἐξ ἀρχῆς εὐθεῖαι βεβή-

<sup>1)</sup> Später eingefügt.

<sup>2)</sup> Uebergeschrieben.

<sup>3)</sup> Daran noch: êxel οὖν ἴση έστιν ή AE τη Γ εὐθεία, τη δὲ AE ἴση οὖσα ή AA εἰθεῖα.

<sup>4)</sup> Getilgt ntivi.

<sup>5)</sup> Getilgt AE nal ή.

<sup>6)</sup> ἀφ' οὖ — εὐθεῖα später eingefügt.

<sup>7)</sup> Lücke von 2-3 Buchstaben.

κασιν<sup>‡</sup>, στησαι δύο έτέρας εὐθείας πρὸς ἄλλο καὶ ἄλλο σημεῖον ἀποτερματουμένας, ὤστε ἴσην εἶναι έκατέραν έκατέρα, τοῦτο ἀδύνατον. εἰ γὰρ μή, δεδόσθω τοῦτο ὡς δυνατόν, καὶ τὸ ἑξῆς ὡς ἐν τῆ ἐκθέσει κεῖται (Ι S. 24, 17 ff.).

fol. 227 noch ein nicht mathematisches Beispiel aus der Logik. Das ganze ist also eine Erläuterung der Aristotelischen Logik, unter anderem durch — sehr ungeschickt behandelte — Sätze aus Euklid.

#### VIII.

In meinen Studien über Euklid S. 186 ff. habe ich gesammelt und in der Ausgabe verwerthet was mir an Citaten aus den Elementen bekannt war. Den bei weitem grössten Beitrag liesern die Aristoteles-Commentatoren. Da diese jetzt in der Berliner Ausgabe neu vorliegen in kritisch gesichertem Text und mit bequemen Indices und somit eigentlich jetzt erst für meinen Zweck brauchbar sind, will ich hier zusammenstellen 1) die Euklidcitate, die mir früher entgangen waren, 2) solche, die durch den kritischen Apparat eine andere Bedeutung bekommen haben. Was unverandert geblieben ist, übergehe ich; ich citire nach den Ausgaben der Berliner Akademie.

- l deff. 1, 2, 5 wörtlich Simplikios de caelo S. 562, 24—25; def.
   2—3, 5 (μόνον οπ.) Alexandros in Metaphys. S. 230, 5—6.
   l def. 6 wörtlich Philoponos in Categ. S. 152, 13.
- I def. 10 wortlich (nur S. 4, 1 ποιήση st. ποιή die besten Hss.) Simplikios de caelo S. 538, 23, Alexandros in Metaph. S. 597.3
  (S. 2, 16 ἐάν; 4, 1 ἀλλήλαις οπ., ὀρθαί εἰσιν αὶ γωνίαι)I def. 14 wortlich Simplikios de caelo S. 413, 13.
- αλτήματα Elias in Categor. S. 251, 18 καὶ ὁ στοιχειωτης λέγων αλτήματα πέντε εξ αὐτὰ ἀπαριθμεῖται ὡς ενὸς μη ὅντος αλτήματος. Er hat also S. 8, 6 αλτήματα πέντε gehabt wie mehrere Hss. und das unechte Postulat καὶ δύο εὐθείας χωρίον μὴ περιέχειν mit PF hier gelesen.
- xoev. ένν. 1 wortlich Alexandros in Analyt. pr. S. 22, 6; 344, 17; ohne xαί in Metaphys. S. 597, 2.
- I 5 wortlich Asklepios in Metaphys. S. 174, 16. 25 (εἰσίν) ὑπάς χουσι, ἔσονται] ὑπάςχουσι), vgl. Alexandros in Metaphys. S. 596, 36; Εὐκλείδης ἐν τῷ πρώτῳ τῶν Στοιχείων δέδειχε διὰ τοῦ πέμπτου Θεωρήματος Alexandros it Analyt. pr. S. 268, 7.

- 7 wörtlich (S. 24, 13 ἐχατέρα ἐχατέρα οπ., 14 πρός 15 σημείφ οπ., μέρη 16 εὐθείαις] σημεῖα) Asklepios in
  Metaphys. S. 174, 2.
- 1 13 wörtlich mit Nummer Simplikios de caelo S. 651, 10 (S. 36, 2 ἐάν] ὡς ἄν wie die meisten Hss.).
- Il def. 2 wörtlich Philoponos in Phys. S. 393, 3 (S. 118, 5 χωρίου οπ., 6 αὐτοῦ οπ., 7 δυσί] δύο).
- Il 14 wortlich Simplikios de caelo S. 414, 2 (S. 160, 9 εὐθυγράμμφ] τριγάγφ).
- Ill des. 6 wortlich Simplikios in Phys. S. 69, 8 ἐν τρίτφ.
- III 15 Olympiodoros in Meteor. S. 183, 28 εξρηται γάρ εν γεωμετρία, ὅτι μεγίστη εὐθεῖα εν πύπλφ έστιν ἡ διάμετρος.
- 19 wörtlich und mit Nummer Simplikios de caelo S. 538, 29 (γωνίας S. 216, 20 mit Theon, 21 άχθη εὐθεία).
- M 31 ὅπως ὅεἰπνυται ἐν τῷ τρίτῳ τῶν Εὐκλείδου στοιχειώσεων βιβλίῳ, ὅτι ἡ ἐν ἡμικυκλίῳ γωνία ἐρθή ἐστιν Alexandros in Metaphys. S. 596, 31; es folgt ein merkwürdig verkehrter Auszug aus dem Euklidischen Beweis (Studien über Euklid S. 195). Alexandros zeigt auch sonst geringes Verständniss für Mathematik.
- <sup>VI</sup> 8 wörtlich Olympiodoros in Meteor. S. 257, 9 (ἐν τῷ ἔκτψ
  βιβλίψ τῆς στοιχειώσεως).
- VI 13 meint Philoponos de anima S. 233, 13 τὸ οὖν μέσης εὕρεσις ὁ μὲν ἀλέξανδρός φησι δεδεῖχθαι ἐν τῷ δευτέρῳ τῶν Εὐκλείδου, τὸ δ' οὐκ ἔστιν οὐδὲν γὰρ ἐκεῖ τοιοῦτο δέδεικται, ἀλλ' ἐν τῷ ἕκτῳ. Aber Alexandros dachte mit Recht an II 11.
- VI 14 Eutokios in Apollonium II S. 272, 11 mit der vortheonischen Lesart ἰσογωνίων.
- X 73 ungenau citirt bei Asklepios in Metaphys. S. 325, 23 ώσπες ἐν τῷ ὅεκάτῳ λόγῳ τῶν Εὐκλείδου καὶ ἡ δυναμένη αὐτὸ ἄλογος (αὐτῷ ἀλόγως codd.), καλείσθω δὲ ἀποτομή; vgl. X def. 4.
- Il def. 1 wortlich, nur mit  $\sigma \tilde{\omega} \mu \alpha$  st.  $\sigma \tau \epsilon \varrho \epsilon \acute{o} \nu$ , Alexandros in Metaphys. S. 230, 4.
- XI 4 wörtlich mit Nummer Olympiodoros in Meteor. S. 229, 19
  (S. 12, 18 εὐθεῖά τις εὐθείαις τισί, 19 κοινῆς om., 20

  Hernes XXXVIII.
  23

 $d\iota$ '] ένί, lies  $d\iota$ ',  $\pi \varrho \partial g$   $\partial \varrho \partial \dot{\alpha} g$  ἔσται om., nach ἐπιπέδ ist eine Lücke anzusetzen).

XI 5 Alexandros in Meteor. S. 145, 3 ἐν τῷ ἑνδεκάτῳ τῶν Στοιχείωι Noch führe ich an τὰ Εὐκλείδου τῷ βιβλία Philoponos i Physic. S. 220, 16, τὰ Εὐκλείδου φαινόμενα ibid. S. 220, 10, ἐ τοῖς ὀπτικοῖς (Optic. 23) Simplikios de caelo S. 519, 22. Da Ammonios die Ψευδάρια [Euklids noch hatte, geht aus seiner Commentar zu Analyt. pr. S. 2, 26; 11, 32 hervor; die Bemerkun ibid. S. 5, 26 bezieht sich auf die analytische Behandlung vo Elem. Il in Herons Commentar (im Cod. Leidensis erhalten).

### IX.

Zum Schluss noch eine Curiosität, die für Philologen nich ohne Interesse ist.

In der oben erwähnten Ausgabe von Anaritii in decem libro priores Elementorum Euclidis commentarii hat Curtze S. XVIII aus einer Hs. der Münchener Universitätsbibliothek (20757, zwe Pergamentsblätter s. X) Bruchstücke einer sonderbaren Uebersetzung der Elemente veröffentlicht (Berichtigungen nach der Hs. vot Biornbo Bibliotheca mathematica 1901 S. 365 ff.). Sie ist in einem zersetzten Latein verfasst, das weder Genus noch Casus respectif (es kommt vor ad signo, in utraque gradibus, ambobus partibus ab unius - απο μιας u. s. w.), und der Verfasser hat von del ganzen Sache auch nicht ein Wort verstanden. Er übersetzt nach dem Griechischen, wovon er auch nur eine sehr schwache Ahnun hat. Wort für Wort unbekümmert darum, dass reiner Unsinn dabe herauskommt; die Buchstaben auf der erhaltenen Figur zu Elen 11 8 sind durch die entsprechenden römischen Zahlen ersetz z. B. N durch L, P durch C, und zwar immer richtig, und den entsprechend werden im Text die Buchstaben der Figur mit Zah wörtern (Ordnungszahlen im Ablativ) wiedergegeben, z. B. τὰ Γl KA, HP, PN que tertio et uicissimo uicissimo et quarto octano centissimo centessimo et quinquagissimo.

Die Blätter enthalten Elem. 1 37 S. 88, 15  $B\Gamma$  bis 38 S. 9 22  $\pi\alpha\varrho\alpha\lambda\lambda\eta\lambda\sigma\gamma\varrho\alpha\mu\mu\sigma\nu$  und Il 8 S. 140, 6 PZ bis 9 S. 142,  $\tau\mu\eta\vartheta\tilde{\eta}$ . Die Art der Uebersetzung erlaubt ziemlich sichere Schlüs auf die griechische Vorlage; nur bei Partikeln und ähnliche Wörtchen kann ein Zweisel entstehen. Davon abgesehen ergebt sich folgende Abweichungen von meinem Text.

I S. 88, 16 λέγω — 17 τριγών $\psi$ ] om. 18  $\hat{\eta}$ ] γὰρ  $\hat{\eta}$  19 Z] Z σημεῖα 20 διὰ δὲ τοῦ  $\Gamma$ ] que autem  $\Gamma Z$ ]  $\Gamma A$  21  $EB\Gamma A$ ]  $AEB\Gamma A$  22  $AB\Gamma Z$ ] ABZ (derauf soll in primo folgen, das ich nicht deuten kann) εἶσιν ἴσα] ἴσον τὸ  $EB\Gamma A$  τ $\hat{\psi}$   $AB\Gamma Z$  14 χαί ἐστι ἔστι δέ. Nach  $EB\Gamma A$  steht sed (ἀλλά), mir unerthrlich 25 AB] AB

S. 90,  $2 \tau \alpha \delta i$  quas quam?  $12 \times \alpha i$  quidem  $18 \tilde{\alpha} i$  om.  $0 \times \alpha i$  om.?  $21 \times \alpha i$  om.

S. 140,  $7 \stackrel{?}{\alpha} \lambda \lambda \stackrel{?}{\alpha} ]$  om.  $9 PZ ] PZ = 10 \tau \stackrel{?}{\alpha} ] \tau \stackrel{?}{\alpha} \stackrel{?}{\delta} \stackrel{?}{\epsilon} = 13 \tau \stackrel{?}{\alpha} r ]$   $4 \gamma \stackrel{?}{\alpha} []$  om.  $17 \times \alpha i ]$  om.  $18 \text{ vor } \times \text{out} \stackrel{?}{\alpha} r \stackrel{?}{\alpha} r \stackrel{?}{\alpha} []$  om.  $23 \times \alpha i ]$  om.  $25 \tau o \stackrel{?}{v} \stackrel{?}{\alpha} r \stackrel{?}{\alpha} []$  om.  $27 \tau o \stackrel{?}{v} \stackrel{?}{\alpha} r \stackrel{?}{\alpha} []$  om.

S. 90. 18 éxátegor  $\tau \hat{\omega} r$   $HB\Gamma A$ ] de ambobus que secundo  $\tau$ tio primo, d. h. er hat H als  $\hat{\eta}$  gelesen; ebenso Z. 19  $\tau \hat{o}$   $HB\Gamma A$   $\hat{\omega}$   $\Delta EZ\Theta$ ] que secundo tertio primo quod autem septimo nono, h. H als  $\hat{\eta}$ ,  $\Delta E$  als  $\delta \hat{e}$  gelesen (er hatte wohl  $\tau \hat{o}$  statt  $\tau \hat{\omega}$ ), 22  $HB\Gamma A$ ] quo (l. que) secundo tertio primo, S. 140, 17  $\hat{o}$  TY] sicut tricessimo et quadragessimo (corr. in tricentessimo et tadringentissimo), d. h.  $\hat{o}$   $\Sigma$  als  $\hat{\omega}_{\mathcal{G}}$  gelesen. S. 142, 4  $\hat{\alpha}\pi\hat{o}$   $\tau$  s tem ad (d. h. a) entspricht der verkehrten Wortstellung unsrer H s.  $\hat{e}$   $\hat{a}\pi\hat{o}$ . Die Lesart S. 88, 22 beweist, dass die Vorlage theonisch ar. Die übrigen Varianten sind gänzlich ohne Bedeutung.

Zur Charakteristik der Sprachkenntnisse des Uebersetzers stelle th sein griechisch-lateinisches Wörterbuch in den Hauptpunkten mammen.

αὐτός ipse

¿θω ueniet, coniungitur

ρα dico, autem, ergo, quidem,
enim

λλά sed

λλίλοις utrisque, alterutrum, ab
inuices
άσις gradus
½ρ enim
τώμων scito
ἐάμετρος numerus
Էχα quasi
ἐει oportet

λείχθη manifestata sunt, monstratum est

δέ autem, enim έκβεβλήσθω exsegregatur, deseparantur έχαστον inuicem ἐπί quod, quo (ἐφ' quorum S. 90, 15) — als êmei gefasst? έστί est, esse ἔστω erunt ξχάτερα ambobus εύθεία γραμμή diricta picta ημισυ nos quidem sic  $\hat{\eta}\mu \iota \sigma \eta$  nos (Verwechselung mit ήμεις; S. 88, 25 ήμισυ nos quidem literrarum sic entstellt durch irgend einen lrrthum)

loog equalis, 1 mal utraque
καί et, enim?
λέγω scito
ἀπὸ τοῦ λοιποῦ quo minus
μέν quidem (in διὰ μέν enim
S. 88, 19 steckt ein Fehler)
μετά adversum
ὀψθογώνιον directis angulis, 1 mal
triangulis?
παράλληλοι utrique, ab inuicem,
equales, ab utrumque, alternis
παραλληλόγραμμον ab inuicem
liter(r)a, utriusque litera, ab
inuicem pinctum

παραπληρώματα minus adimples
περιέχει ante habet, περιεχόμενον circumdatum
προσχείσθω iacebit
σημεῖον signum
τμήμα scissura, scisum
τμηθή scisa
ἔτυχεν conuenit
τετράχις quadragies(-is), quadragenis, quadra(-in)gentissimo
τετράχωνον quadrangulo
τε autem, fortgelassen
ώς sicut

Der Artikel wird meist mit dem Relativpronomen wiedergegeben ( $\tau \acute{o}$  quod oder quo,  $\tau \widetilde{\phi}$  quo,  $\tau \widetilde{\eta}$  quo,  $\widetilde{\eta}$  und  $\tau \acute{a}$  que,  $\tau \acute{o}$  und  $\tau \acute{a}$  mit de). zuweilen aber auch mit ille.

Offenbar kannte der Uebersetzer einige griechische Vocabeln, vermuthlich aus einem Glossar, und wirthschaftet damit nach Kräften zur Wiedergabe der ihm unbekannten mathematischen Termini (vgl. z. Β. γνάμων, παράλληλοι, παραπληρώματα; wie er zu seiner Uebersetzung von δίχα und διάμετρος gekommen, weiss ich nicht); aber von Grammatik hat er keine Ahnung. Vagegen sind die griechischen Zahlenbuchstaben ihm geläufig; sie finden sich ja auch meist in den griechischen Alphabeten, die das ganze Mittelalter hindurch sich in zahlreichen lateinischen Handschriften erhalten haben. Er hatte auch Griechisch sprechen gehört (s. ήμισον — ήμεῖς).

Ausser der demonstratio ad oculos des Tiefstandes der mathematischen Kenntnisse bietet die Uebersetzung also einen Beleg für die Art der Kenntniss des Griechischen im tiefen Mittelalter. Es ist eine merkwürdige Thatsache, dass im X. Jahrh. ein Italiener — die Nationalität des Uebersetzers hat Curtze S. XV wohl mit Recht aus der Ueberschrift Capitolo nono erschlossen — einen griechischen Euklid hatte und sein bischen Griechisch in dieser Weise darauf verwendete, die ihm ganz unverständliche Geometrie zu übersetzen. Cui bono?

Kopenhagen.

J. L. HEIBERG.

# DIE UEBERLIEFERUNG DES INDEX ACADEMICORUM.

Die Sammlung der herkulanensischen Rollen enthält einen beraus reichlichen, noch in keiner Frage genügend ausgebeuteten Stoff zur Geschichte des griechischen Bücherwesens. Was man bis jetzt aus den Rollen geschöpft hat, geht zum grössten Theile auf die Neapler und Oxforder Abschriften zurück, wie z. B. Theodor Birt, der die herkulanensische Bibliothek sehr fleissig durchgearbeitet hat, nirgends auf Grund eigener Untersuchung der Urschriften berichtet.1) Man erinnere sich doch nur, dass jene Abschriften zumeist von Leuten angefertigt wurden, die des Griechischen unlundig waren, dass es dabei weniger auf die Treue denn auf die Schönheit und Reinlichkeit der Zeichnung ankam,2) dass fast nirgends Angaben über die Beschaffenheit des Papyrus gemacht werden, und man wird erkennen, eine wie schlechte Grundlage jene Ausgaben Ar die Forschung abgeben. Unter der grossen Menge der Rollen wer ragen zwei Papyri durch ihre ausserordentliche Bedeutung für die Kenntniss des alten Schriftwesens hervor, der Papyrus Nr. 1021, der die Geschichte der Akademie enthält, und die Schrift Philodems von der Frommigkeit, deren zahlreiche, sehr zerstreute Reste, wie

<sup>1)</sup> Es laufen indessen dabei auch Fehler unter, die nicht den Abschriften zur Last fallen. Auf S. 310—314 stellt Birt eine nach der Zeilensumme geordnete Liste von antiken Büchern auf, wobei er zur Maasseinheit die Normaloder Hexameterzeile zu etwa 36 Buchstaben nimmt. Er hätte nun die vielen, in den herkulanensischen Rollen erhaltenen stichometrischen Zahlen nicht ohne weiteres den übrigen beigesellen dürfen. In der Abtheilung III (grösstes Format) erscheint z. B. pap. 1674 mit 4200 Versen (Philodemi rhetorica ed. Sudh. I 13—99). Da nun die Zeile im Durchschnitt 17—18 Buchstaben hat, so enthielt also das Buch 2100 Normalzeilen und es gehörte somit in die Abtheilung I (mittlere Grösse).

<sup>2)</sup> So haben die disegnatori z. B. durch auffällige Vertheilung von Grundand Haarstrichen den Buchstaben oft ein ganz anderes Aussehen gegeben.

leicht bewiesen werden kann, aus einer einzigen, sehr umfangreichen Rolle hervorgegangen sind. Wenn ich mich heute mit der Ueberlieferung des Index Academicorum beschäftige, so giebt mir dazu die eben erschienene, sehr verdienstliche Ausgabe Meklers') eine gegründete Veranlassung.

Damit ich nur gleich auf die merkwürdigsten Erscheinungen hinweise: wie erklärt es sich, dass die Ausgabe eine ganz veränderte Blätterordnung zeigt, dass z. B. auf die achte Columne die vierte und auf die vierte die dreizehnte folgt, und dass dreimal ein Abschnitt an einer anderen Stelle des Papyrus wiederholt wird? Ist aber auf die Reihenfolge der Blätter im Papyrus kein Verlass, so muss zunächst aus dem Inhalt die Anordnung des Textes erschlossen werden. Ich schicke einige Bemerkungen über die Geschichte des Papyrus voraus.

Die Rolle 1021 ist im Jahre 1808 von Giovanni Battista Casanova geöffnet worden.<sup>3</sup>) Zwei Jahre vorher war der bourbonische Hof vor dem Eindringen der Franzosen unter Murat nach Palermo geflüchtet und hatte unter anderen Schätzen auch die herkulanensischen Rollen mitgenommen, die erst im Jahre 1809 wieder nach Neapel zurückgebracht wurden. Der Engländer Hayter, der schon im Jahre 1802 die Oberleitung über die Papyrusarbeiten erhalten hatte, war auch nach Sizilien hinübergegangen; im Jahre 1809 trat er von der Bearbeitung der Papyri auf Geheiss des Prinzen von Wales zurück und reiste nach England ab. Während die Uebersiedelung nach Palermo ohne Unfall verlaufen zu sein scheint, gingen bei der Rückreise viele von den für die Accademia Ercolanese angefertigten Abschriften verloren, so dass sie später noch einmal gezeichnet werden mussten.<sup>3</sup>) Diese Umstände erklären die Schick-

<sup>1)</sup> Academicorum philosophorum Index Herculanensis, edidit Segofredus Mekler, Berolini apud Weidmannos, MCMII.

<sup>2)</sup> Der Ausdruck "papiro intero" (vgl. Mekler S. XXV) bedeutet, dass der Papyrus in seiner Höhe vollständig erhalten ist; ist nur die untere oder die obere Hälfte vorhanden, so heisst das Stück "metà di papiro", kleinen Stücke werden mit "terzo di papiro" und "quarto di papiro" bezeichnet.

<sup>3),</sup> Cum vero iterum se in patrium receperunt (volumina Herculanensia) corum exempla, quae fidelissime delineata, et quanta maxima per nos di tigentia emendata iam fuerunt, in illa rerum perturbatione deperdita fuisu indoluimus, et deploravimus. Necesse hinc fuit ex integro illa describere atque emendare Volum. Hercul. (Collectio prior) Vol. II prael., vgl. W. Scott Fragmenta Herculanensia, Introduction S. 7 ff.

sale der Rolle Nr. 1021. Sie ward in Palermo geöffnet und sowohl für die Neapler Sammlung der disegni als auch für die Englander abgeschrieben. Die Neapler Abschrift ging verloren und ugleich ein Theil des Papyrus selbst. Als dann die Rollen nach Neapel zurückgekehrt waren, wurde die englische Abschrift mit dem Papyrus verglichen, wie es ja ein fester Brauch war, dass alle disegni später von fachmännischer Seite an der Hand der Urwhrist begutachtet und verbessert wurden (dies heisst im Sprachgebrauch der Neapolitaner confrontare),1) für die Neapler Sammlung ther ward eine neue Abschrift angefertigt. Und so ist denn heute die Oxforder Ueberlieferung um zwölf Columnen reicher als die Neapler.2) Man kann wohl kaum hoffen, dass die Vorlage dieser swölf Columnen wieder ans Tageslicht treten wird, wennschon es nicht unmöglich ist, dass die Stücke, die ehedem, wie unten ausgesührt werden soll, drei Tafeln (cornici) süllten, unter eine andere Nummer geraten sind.3)

Ich werde nun die einzelnen Columnen in der durch die Oxforder Abschrift gegebenen Reihenfolge vornehmen.

<sup>1)</sup> Dies ist darum angenommen worden, weil in der Oxforder Sammlung bejeaigen Theile, welche bei den Neaplern sehlen, da sie im Papyrus nicht betr vorhanden waren, an erster Stelle stehen (vgl. Mekler S. 135), obwohl be dem Inhalte nach zumeist in die Mitte des Papyrus gehören. Dies kann auf zweierlei Art erklärt werden: entweder waren die Taseln, aus denen die Papyrusblätter ausbewahrt wurden, in Unordnung gerathen, oder man konnte die Stücke bei der Nachvergleichung nicht mehr aussinden. Die letztere Ertlärung muss wohl nach den oben auseinandergesetzten Umständen für die wahrscheinlichere gelten.

<sup>2)</sup> Es ist freilich sehr verwunderlich, dass in den Oxforder Blättern die letzten vier Columnen des Papyrus (XXXIII — XXXVII) nicht erscheinen. Col. XXIX—XXXIII hängen zusammen und sind auf dem Rahmen Nr. 7 ausgebreitet, der Rest auf Nr. 8; wenn darum in jener Sammlung die ersten vier Columnen des 7. Rahmens vorhanden sind, die letzte aber nicht, so deutet dies darauf hin, dass die Zeichnungen der letzten vier Columnen später verloren gegangen sein müssen.

<sup>3)</sup> Ich bin im Stande, einen solchen Fall nachzuweisen. Unter Nr. 495 werden heute vier cornici ausbewahrt, von denen die 1., 3. und 4. Tasel zu dem Papyrus gehören, der die Geschichte des Sokrates und seiner Schüler enthält (hrg. im Rhein. Mus. LVII 285—300), während die zweite, wie die eigenartigen Schristzüge sosort beweisen, aus dem Werke Φιλοδήμου παρί πλούτου stammt. Was sich von Worten erkennen lässt, zeigt, dass auf diesem Blatte der Rest einer moralischen Abhandlung vorliegt. Wer einmal jenes Werk bearbeitet, wird das versprengte Stück leicht einordnen können.

- M¹) [S. 77 Mekl.] Tod des Lakydes, seine Nachfolger, darunter Telekles.
- N [79] Telekles und seine Schüler.
- O [80] Die beiden Eubuloi, die vier Aristones, Apollonios, Schüler des Telekles.
- P [65] Charakteristik eines Akademikers, der αὐτὸς τ[η]ς συγγρα[φῆς] ἀπέστηι (Karneades?).
- Q [58] Polemon stirbt, Krates übernimmt die Schule.
- R [75] Ein unbekannter Akademiker, der bei den Athenera und den Aitolern Bewunderung fand und der auch im Volke beliebt war (Polemon?).
- S [61] Krantor und Polemon, Schüler des Krates.
- T [57] Lob eines Akademikers, nach Mekler des Polemon-
- V [22] Aristoteles und Xenokrates bei Hermeias von Atarneus-
- X [6] Beginn einer Lebensbeschreibung des Platon, erste und zweite Reise nach Sizilien.
- Y [15] Platons Einfluss auf die Entwicklung der mathematischen Wissenschaften und der Baukunst.
- Z [11] Platon und Dion.
- [c. 1]2) I\* [3] Unergiebige Reste einer nur an dem rechten Rande erhaltenen Columne.
  - I [4] Scharfe Beurtheilung Platons.
  - II [18] Standbild des Isokrates,3) Platons Tod.
  - [12] Platon wird verkauft, seine Beziehungen zu den Chaldäern.
  - IV [45] Uneigennützigkeit des Xenokrates, seine Schüler; Polemon.
- [c. 2] V [14] Anekdoten aus Platons Leben.
  - VI [33] Platons Schüler, Speusippos, sein Tod, Xenokrates.

<sup>1)</sup> Die Oxforder Blätter, die vor dem erhaltenen Theile stehen, sind mit den Buchstaben M-Z gezeichnet, was von neuem darauf hindeutet, dass bei der Vergleichung die betreffenden Stücke des Papyrus nicht mehr vorhanden waren.

<sup>2) —</sup> cornice (Rahmen) 1. Es sei schon hier bemerkt, dass alles, was auf einem Rahmen sich findet, auch unter sich zusammenhängt. Heute besteht der Papyrus aus 8 Stücken (pezsi), von denen jedes einen Rahmen füllt.

Der Papyrus hat IC[O]KPATOYC Z. 14. So lange der Zusammenhang, der jetzt noch dunkel ist, nicht dazu zwingt, darf dies nicht in CO-KPATOYC geändert werden.

## DIE UEBERLIEFERUNG DES INDEX ACADEMICORUM 361

|        |        |      | OI                                                                                                                                                        |
|--------|--------|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|        | VII    | [38] | Xenokrates, warum er zum Schulhaupt gewählt wurde, Gesandter bei Antipatros.                                                                              |
|        | VIII   | [42] | Xenokrates, Gesandtenreise, Uneigennützigkeit.                                                                                                            |
|        | IX     |      | Herakleides, Bestechung des delphischen Orakels.                                                                                                          |
| [c. 3] | X      | [26] | Bestrafung des Herakleides und der Pythia, Charak-<br>teristik des Herakleides. Ueberleitung zu anderen<br>Schülern Platons, die die Tyrannis erstrebten. |
|        | XI     | [28] | Chairon wird zum Tyrannen von Pellene.                                                                                                                    |
|        | XII    |      | Charakteristik Chairons.                                                                                                                                  |
|        | XIII   | [47] | Polemons ausschweifender Lebenswandel, er wird<br>von Xenokrates für die Akademie gewonnen,<br>Aenderung seines Charakters.                               |
|        | XIV    | [K9] | Fortsetzung der Charakteristik Polemons.                                                                                                                  |
| ==     | AIV    | [32] | rottsetzung der Charakteristik Folemons.                                                                                                                  |
| [c. 4] | XV     | [55] | Polemon gewinnt die Liebe des Krates.                                                                                                                     |
|        | XVI    | [59] | Krantor.                                                                                                                                                  |
|        | XVII   | [63] | Anfänge des Arkesilas.                                                                                                                                    |
|        | XVIII  | [67] | Tod des Krates, Sokratides, Arkesilas wird Schulhaupt.                                                                                                    |
| 2      | XIX    | [69] | Charakteristik des Arkesilas.                                                                                                                             |
| [r. 5] | XX     | [72] | Schüler des Arkesilas.                                                                                                                                    |
|        | XXI    | [75] | Lakydes' Armuth; er gründet die νεωτέρα.                                                                                                                  |
|        | XXII   |      | Karneades, seine Gesandtenreise nach Rom, seine Schüler.                                                                                                  |
|        | XXIII  | [83] | Schüler des Karneades.                                                                                                                                    |
|        | XXIV   | [86] | Schüler des Karneades, Tod des Karneades, Krates von Tarsos, Kleitomachos.                                                                                |
| 6]     | XXV    | [88] | Kleitomachos, Karneades, Sohn des Polemarchos.                                                                                                            |
|        | XXVI   | -    | Dessen Nachfolger Krates von Tarsos, Metrodoros                                                                                                           |
|        |        | . ,  | von Stratonikeia. Beginn der Apollodorosverse                                                                                                             |
|        |        |      | (Boethos; XXVI $33-44 = XXIX 6-17$ ).1)                                                                                                                   |
|        | XXVII  |      | Apollodoros: Lakydes, seine Schüler.                                                                                                                      |
|        | XXVIII | [96] | Apollodoros: Schüler des Lakydes, Boethos.                                                                                                                |
| 7]     | XXIX   | [98] | Apollodoros: Boethos, Karneades, Sohn des Pole-                                                                                                           |

<sup>1)</sup> Dazu sovraposto oder sottoposto Z. 15-19 - P 22-28.

[100] Apollodoros: Krates von Tarsos, Kleitomachos.

marchos.

XXX

- XXXI [101] Apollodoros: Melanthios, Charmadas, Schüler des Karneades.
- XXXII [103] Apollodoros: Charmadas, Schüler des Karneades (XXXII 33—42 = XXIII 35 XXIV 1).

XXXIII [106] Philon.

- [c. 8] XXXIV [108] Schüler des Antiochos.
  - XXXV [110] Aristos, Ariston, Dion, Kratippos u. a.
  - XXXVI [113] Heliodoros, Phanostratos, Apollonios.

### Schluss des Buches.

Bei der Ordnung der Columnen bieten sich zunächst die Blätter dar, welche von Platon und seiner Bedeutung handeln, nämlich V, X, Y, Z, I-III, V-VI, IX-XII. Hier unterscheidet man folgende Abtheilungen: Lebensabriss (X, Z, II, III), Charakteristik (I, Y), Anekdoten (V) und Schüler (V, IX-XII, VI). In der Darstellung des Diogenes ist der Lebensabriss mit breiten Ausmalungen charakteristischer Züge und mit Anekdoten vermischt (1-41), dann folgt das Testament und die Grabepigramme (41-45), dann die Liste seiner Schüler (46-47), endlich eine Uebersicht über die Schriften und die vornehmsten Lehrsätze. Die beiden letzten Gruppen werden wir nicht im Index Academicorum vermissen, höchstens war die Zeilenzahl aller Schriften erwähnt, wie es auch z. B. bei Krantor geschieht (XVI 13). Die Schülerliste von VI bildete im Ind. Ac. den Beschluss, denn noch auf derselben Columne wird Speusippos erledigt und der Anfang des Xenokrates gegeben. Dieser Columne hat Mekler richtig vorausgeschickt was sonst noch von Platons Schülern gesagt wird. Hiervon steht Col. V (Aristoteles und Xenokrates bei Hermeias) für sich allein, enge aber hingen Col. IX-XII (Herakleides und Chairon) zusammen. lst nun Col. V vor oder nach IX-XII anzusetzen? Nimmt man das letztere an, so muss zwischen XII und V eine Columne ausgefallen sein, da das Ende von XII mit dem Anfang von V nicht übereinstimmt; im audern Falle aber ist es nothwendig, zwischen XII und VI aus demselben Grunde eine fehlende Columne anzusetzen. Für diese Anordnung hat sich der Herausgeber nach guter Ueberlegung entschieden, und es wird sich unten zeigen, dass man dafür noch eine wichtige Beobachtung geltend machen kann. Was nun übrig bleibt, stand vor V. Der Ansang der Rolle ist nicht mehr erhalten, es sehlt heute die Einleitung und der Beginn des

yéros Πλάτωνος (Abstammung, Geburtszeit, Erziehung), auch ist nirgends von der Gründung der Akademie die Rede. Von allen erhaltenen Columnen nun scheint II die früheste zu sein. Es wird darin von Platons Lebensalter und der Erklärung seines Namens geredet.¹) Die nächste Columne, die aber vielleicht erst nach einer ausgefallenen folgte, ist X, woran sich Z und III anschließt (Platons Reise, sein Verhältniss zu dem syrakusanischen Hofe, Verkaufung in die Sklaverei). Zwischen III und der schon vorhin festgelegten Columne V muss dann noch Y (die mit Platon beginnende μαθημάτων ἐπίδοσις), l (Tadel der Wirksamkeit Platons) und V (charakteristische Anekdoten) gestanden haben. Es ergiebt sich also folgende Ordnung:

II, X, Z, III, Y, I, V, V, IX—XII,  $\star$ , VI.

Inwieweit diese Ordnung richtig ist, lässt sich jetzt noch nicht sagen. Vielleicht sind die Blätter allzusehr durcheinander geworfen worden, indem wir bei dem Verfasser eine genaue Eintheilung voraussetzten, die er selbst nicht beabsichtigte. Das wichtigste aber lässt sich nicht bezweifeln, nämlich dass das Stück IX—XII an eine falsche Stelle gerathen ist; die Folgerungen, die hieraus gezogen werden müssen, werden erst weiter unten dargelegt werden.

An Col. VI schliesst sich, sowohl in der heutigen Zusammenstellung der Rolle als auch dem Inhalte nach, VII unmittelbar an, und daran wiederum VIII. Dann aber springt die Ordnung, wie es in Meklers Ausgabe richtig zu finden ist, auf Col. IV zurück, und von hier wieder auf XIII, XIV, XV. Auch hier soll gleich das wichtigste herangezogen werden: eine einzelne  $\sigma \varepsilon \lambda l c$ , Col. IV enthaltend, ist an einen falschen Ort gestellt worden.

Col. XIII, XIV und XV handeln von Polemon. An XV hat Mekler mit gutem Grunde T angeschlossen, worin die Charakteristik eines Schülers des Speusippos gegeben wird, und es stimmt dazu, dass XV mit einem Satze endigt und T mit einem neuen beginnt. Auf Polemon folgt Krates (Q; Polemons Ende, Krates Schulhaupt) und Krantor (XVI und S, ziemlich sicher unter einander von Mekler verbunden), darauf Arkesilas. Mit S ist XVII (Lebensumstände des Arkesilas) von dem Herausgeber ohne Zweifel richtig vereinigt worden, die beiden Columnen folgten unmittelbar aufeinander. Zwischen XVII und XVIII hat Mekler die Col. P eingeschoben, wo-

<sup>1)</sup> Dieses steht auch bei Diogenes ziemlich nahe dem Anfang, vgl. III 3, 4.

gegen indessen unten etwas zu erinnern sein wird. Auf XVIII folgt ohne Lücke XIX, XX und XXI. Zwischen XX (Schüler des Arkesilas, von denen als letzter Lakydes erwähnt wird) und XXI (Lakydes) hat Mekler R eingesetzt, was sich wohl nicht halten lässt.

Nach XXI folgten drei Columnen, die wiederum nur in Oxford erhalten sind: M (Schüler des Lakydes), N (Telekles und seine Schüler), O (Schüler des Lakydes) und, wie jetzt schon vorweggenommen sei, P (Karneades?). Mit XXII beginnt dann derjenige Theil des Papyrus, der in allen seinen Columnen erhalten ist (XXII-XXXVI) und in dem die Columnenordnung nirgends mehr gestört wird. Aber nun zeigt sich eine andere, nicht minder auffällige Erscheinung. Die Apollodorverse XXVI 33 - 44 kehren XIX 6-17, we sie richtiger am Platze sind, wieder, und aus der Liste der Schüler des Karneades findet sich XXIII 35 - XXIV 1 in derselben Ordnung XXXII 33-42. Endlich ist P 22-28 zu einem kleinen Theile noch als sovraposto oder sottoposto in Col. XXXII 13-19 erhalten. Dreimal also ist in diesem Theile ein Abschnitt von 7-12 Zeilen an einem andern Ort, an den er nicht gehört, wiederholt. Am schwierigsten liegt die Frage bei Col. XXXII. Das erste überslüssige Stück (V. 13-19) ist entweder ein sotteposte oder ein sovraposto,1) das heisst es gehört entweder der folgenden Rollenlage an oder der vorhergehenden, und da der Papyrus seinem Ende schon ziemlich nahe ist, so kann man mit anderen Worten sagen, es gehört entweder zur folgenden Columne oder zur vorhergehenden. Nun ist Col. XXIX-XXXIII in einem zusammenhängenden Stück erhalten, aber weder in Col. XXXIII noch auch in XXXI findet sich ein Platz für jenes Stück. So bleibt die Herkunft jenes Bruchstücks vorläufig noch ein Räthsel. Die beiden andern Fälle indessen lassen sich leichter erklären, wovon später noch gehandelt werden wird (S. 366f.).

Es ist aber zweckmässig, noch einmal zu der Oxforder Abschrift zurückzukehren. Man erinnere sich, dass der erhaltene Theil des Papyrus heute zu Bogen zerschnitten ist, die je vier oder fünf Columnen enthalten (s. oben S. 360 f.), und es wird alsbald offenbar werden, dass die zwölf Schriftsäulen der englischen Ueberlieferung ehedem auf drei Rahmen gestanden haben. Was aber nun die Ordnung dieser Rahmen betrifft, so stand wohl der erste

<sup>1)</sup> Ich kann mich des genauen Umstandes nicht mehr entsinnen.

(V-Z) vor corpice 1, der zweite (Q-T) folgte auf c. 3, und der dritte (M-P) auf c. 4. Man gewinnt dadurch einen nicht zu verachtenden Anhaltspunkt für die Zutheilung mehrerer Oxforder Columnen, deren Inhalt zur Bestimmung nicht ausreicht. Col. R. welche zu dem zweiten Oxforder Rahmen gehört, ist von Mekler zwischen XX und XXI eingefügt worden und steht hier fern von den übrigen Schriftsäulen jenes Rahmens. Diese behandeln Polemon, Krates und Krantor, und es hindert nichts, auch R ihnen beizugesellen. Wer es freilich ist, von dem gesagt wird ov [u]ovov πα[ρ'] αὐτ[οις] περιενεχθηναι εὐν[οίαι] κ[αί] θαυμασ[θ]ηναι τοῖς Α[θη]να[ί]οις, ἀλλὰ καὶ παρ[ὰ τ]οῖς Αἰτωλοῖς, ἀποδεξαμ[έν]ων καὶ τὸν ἄνδρα τῶν ὅχλων, ist nicht mit aller Bestimmtheit zu sagen. Nahe liegt es, an Polemon zu denken, von dem es bei Diogenes IV 19 heisst: διὰ δὴ οὖν τὸ φιλογενναΐον έτιματο εν τηι πόλει. Polemons Schulherrschaft dauerte von 315-268, aber schon in den ersten Jahrzehnten des 3. Jahrbunderts v. Chr. trat der aetolische Bund als Hauptmacht Mittelgriechenlands in den Vordergrund. Col. P, welche im dritten Oxforder Rahmen gestanden hat, in dessen übrigen Theilen Schüler des Lakydes angeführt werden, hat Mekler weiter hinaufgerückt, indem er in dem besprochenen Philosophen den Arkesilas sucht. Es ist aber viel wahrscheinlicher, dass in P die erste Columne vorliegt, welche von Karneades handelt und die sich an die Geschichte der Schüler des Lakydes anschloss. Die wichtigste Angabe über den in P behandelten Akademiker ist die Bemerkung:  $\alpha \hat{v} \tau \hat{o} \varsigma \tau [\tilde{\eta}] \varsigma$ συγγοα[φης] ἀπέστηι, was ebensogut auf Arkesilas als auch auf karneades zutrifft, von dem bei Diogenes IV 65 gesagt wird: αυτὸς δὲ κατέλιπεν οὐδέν. Und die vorhergehende Bemerkung: τὸ μέντοι συ νειπεῖν χαλεπ[ός, τὸ δ' ἐρω]τῆσαι καὶ πικρὸς passt vorzüglich auf den Meister der Dialektik, vgl. Diogenes ΙΝ 63 δεινώς τ' ην έπιπλημτικός και έν ταις ζητήσεσι δύσμαχος.1)

<sup>1)</sup> Für Karneades spricht auch der Umstand, dass P 22—28 sich irrthümlich in der Nähe der XXXII. Columne wiederfindet. Es wäre dann das falsche Stück um 11 Columnen zu spät eingesetzt, während, wenn in P Arkesilas besprochen wurde, der Abstand nicht weniger als 16 Columnen betrüge. Freilich ist dies für sich allein nur ein recht schwacher Beweis. Wenn P richtig dem Karneades gegeben wurde, dann ist die Columne von nicht geringer Bedeutung, da sonst die Nachrichten über Karneades sehr dürftig sind (vgl. F. Leo, Die griechisch-römische Biographie 65).

Die Absonderlichkeiten, welche die Ueberlieferung des Index Academicorum aufweist, fallen drei verschiedenen Personen zur Last. dem Versasser, dem Schreiber und dem Kleber (glutinator). Ueber die hastige und ungeordnete Arbeitsweise des Verfassers ist schon genug geredet worden (vgl. Mekler XXIV-XXVI), auf sie kann in manchen Fällen zur Erklärung räthselhafter Erscheinungen hingewiesen werden. Aber diese Erklärung lässt sich nur bei schroffen Uebergängen, bei sich widersprechenden Angaben und bei auffälligen Auslassungen anwenden. Wiederholungen derselben Worte und Umstellungen einzelner Columnen müssen durch äussere Umstände erklärt werden. Der Schreiber, sagte ich, ist der zweite Schuldige. Wie später bei der Uebersicht über die Schreibereigenthümlichkeiten im Besonderen wird ausgeführt werden, hat er sehr schnell geschrieben. Das zeigen die zahlreichen Verbesserungen, die er zum Theil zwischen den Zeilen, zum Theil am rechten Rande angebracht hat, und die Art und Weise, wie er die überslüssigen Buchstaben tilgt, deutet auch darauf hin, dass es ihm an gefälligem Aussehen der Schrift nicht gelegen war.1) Bei seiner Eile ist es ihm zwei- oder dreimal begegnet, dass er ein salsches Blatt der Vorlage abzuschreiben begann, bis er endlich seinen Irrthum gewahr Dass diese Vorlage aus einzelnen Blättern und nicht aus einer fertigen Rolle bestand, darauf deuten eben diese Fehler mit ziemlicher Gewissheit hin. Hatte der Schreiber eine Rolle vor Augen, so versteht man nicht recht, wie er an eine salsche Stelle gerathen konnte; dies ist aber bei Blättern schon eher möglich gewesen. Als er die Stelle von den Schülern des Karneades abgeschrieben hatte und dabei in die Mitte von Col. XXVI gekommen war, hatte ein Blatt seiner Vorlage sein Ende erreicht. Aus Versehen greift er nun zum übernächsten Blatt und merkt seinen Irrthum erst, als er seine eigene Columne vollendet hat. klammert er den falschen Theil ein2) und fährt auf der folgenden Seite mit dem richtigen Texte fort. In ähnlicher Weise scheint er bei Col. XXXII 33-42 statt der folgenden Seite das vorvorige

<sup>1)</sup> Die Bemerkung ,litterarum et spatierum aequabilitas tibrarii est munditiae exquisitae studiesi. S. VII liesse sich nur durch Erscheinungen vertheidigen, die in jeder herkulanensischen Rolle beobachtet werden.

<sup>2)</sup> Von dieser Einklammerung haben sich noch die beiden Klammern an den Enden der letzten Zeile von Gol. XXVI erhalten.

367

Blatt (Col. XXIII) zunächst ergriffen zu haben. 1) Giebt man aber zu, dass der Schreiber von einzelnen Blättern abschrieb, dann wird man auch zugeben, dass diese Blätter wahrscheinlich je vier oder fanf Columnen enthielten, und damit sind wir bei den Fehlern angelangt, welche der Kleber begangen hat. Als der Schreiber sich an die Arbeit machte, hatte er Blätter von geringer Ausdehnung unter den Händen. Gewöhnlich scheinen sie für je vier oder fünf Columnen Platz gehabt zu haben, manchmal war der Raum geringer, und es kam sogar vor, dass nur eine Schriftsäule in das Blatt hineinpasste. Dies beweisen eben die Fehler des Klebers. Col. IX-XII batten beim Schreiber auf einem Blatt gestanden, aber der Kleber versieht sich in der Ordnung und stellt das Blatt nach Col. VIII, anstatt es vor Col. VI einzusetzen, und da Col. VI-VIII wiederum unmittelbar aufeinander folgen, so haben wir hier ein Blatt von drei Columnen. Die Columne, die zwischen VIII und XIII stehen sollte, war auf ein einzelnes Blatt geschrieben worden und fand hinter III einen falschen Platz, dann folgten XIII, XIV und XV in engem Zusammenhange. Auf XV folgte dann der Inhalt des zweiten Oxforder Rahmens und dazu XVI in einer nicht ganz genau zu erschliessenden Reihenfolge, wobei jedoch wiederum wichtig ist, dass sowohl XVI als auch S auf einem besonderen Blatt gestanden ben müssen. Es schliesst sich nun ein Fünfcolumnenstück an (XVII - XXI), daran ein Viercolumnenstück (M - P); aber von Col. XXII an hat der Kleber keinen Fehler mehr begangen.

Jedoch die Nachlässigkeit des Klebers ist nicht unbemerkt geblieben. Dreimal sind bis jetzt am Ende eines verstellten Stückes Klammern gefunden worden, und wenn man näher zusehen wird, müssen sich noch weitere Zeichen entdecken lassen. Am linken Ende von Col. IV erscheint ein rechter Winkel (\_\_)²) und das sämliche Zeichen steht am linken Ende von Col. XII und XV; Col. IV und Col. XV sind, wie eben ausgesührt wurde, ein ver-

<sup>1)</sup> Auf derselben Columne werden noch andere fremdartige Theile gefanden. Z. 13—19 erscheinen die Reste eines Blattes, von denen ich nicht
weiss, ob sie sovraposto oder sottoposto sind. Auf ihnen wird P 22—28
18. 66) gelesen, also nach der oben S. 365 gegebenen Ordnung ein Stück, das
soch zwei Columnen vor XXIII steht. Aber da man über die Verfassung der
jetzt von zwei Fremdtheilen gestörten Columne XXXII noch zu wenig weiss,
so balte ich dies Stück der Col. P von der Untersuchung fern.

<sup>2)</sup> Hier ist er von Mekler nicht bemerkt worden.

stelltes Einzelblatt, Col. XII aber schliesst ein verstelltes Viercolumnenstück ab.

Doch ist es nun an der Zeit, auf die Randbemerkungem hinzuweisen. Denn nachdem es einmal festgestellt ist, dass man die Verstellung der Blätter bemerkt hat, muss man die Angaben, welche den Leser der Rolle zurechtweisen sollten, am Rande erwarten, und zwar entweder am oberen oder am unteren. Nun haben sich Reste von Randbemerkungen am oberen Rande von VII und VIII und am unteren Rande von II, V, VIII und XX erhalten. Vieles davon ist vorläufig noch unverständlich; aber was am Fusse von V geschrieben steht, ist ein Zusatz zu einer Textstelle, und von derselben Art sind die Bemerkungen über VII und VIII. Damit dürfen wir uns indessen nicht zufrieden geben; am Rande, und zwar am ehesten am unteren, müssen nothwendig Hinweise auf die richtige Ordnung gestanden haben, und eine genaue Untersuchung dieser bis jetzt nur wenig beachteten Theile wird sicherlich einige Spuren entdecken.

Was aber die bis jetzt festgestellten Randbemerkungen betrifft, so stammen sie von einem gelehrten Manne.<sup>3</sup>). Das Scholion zu V z. B. führt Neanthes als Gewährsmann für eine Nachricht über Platons Familienverhältnisse an.<sup>4</sup>) Wir können vielleicht dieselbe Hand

<sup>1)</sup> Wahrscheinlich auch über dem Rande von IX. Hier hat die Neaple Abschrift eine Zeile in kleinen Buchstaben, die andere bietet zwar grössen Züge, doch ist auch hier die Form von der einer gewöhnlichen Zeile verschieden. Mekler zog die Buchstaben in den Text; ob mit Recht, lässt sich jetzt noch nicht sagen. Dreimal findet man kleinere Schrift am rechten Rande vgl. IX 3, IX 19 (zur vorhergehenden Columne gehörig) und VI 12. Daves enthält die erste Stelle sicher ein Scholion (es stand zuerst 'Hoanlastoge da darauf wurde am Rande hinzugefügt: "\(\tilde{\gamma}\) pr At' 'Hoanlastoge und endlich am allen Zweisel zu beseitigen, \(\delta\)ys in \(\tau\)0 geändert), \(\tilde{\gamma}\) ber die zweite weiss men jetzt noch nichts zu sagen, die dritte aber ist wohl eher die Ergänzung eine fälschlich ausgelassenen Stückes als ein erweiternder Zusatz. Die Ueber lieserung ist noch nicht ganz klar, vgl. unten S. 396 und S. 400 A. 1. Ich darf \(\tilde{\text{ubrigens}}\) nicht verschweigen, dass \(\tilde{\gamma}\)) \(\delta\) de eine Lieblingswendung Phile dems ist; sie kommt in seinen erhaltenen Schriften etwa 37 Mal vor, allei in den Büchern \(\tilde{\text{uber}}\) die Rhetorik 23 Mal.

In der letzten Zeile dieses Scholions liest man ]ήσεω καὶ ΠÇ.
 ΘΥΙΙ. Ν π[ρο]στρόψατο καὶ ΑΝ[.

<sup>3)</sup> Ueber die Frage, ob Text und Bemerkungen von dem nämliche Schreiber stammen, s. unten S. 369 und S. 400 A. 1.

<sup>4)</sup> Es sind dabei die Zeichen von Wichtigkeit, durch die der Mann im Text auf die Anmerkung hinwies. Col. XX 4 schrieb er am Ende eines Abechnitte

369

auch in anderen Rollen beobachten. Die Randbemerkung zu Vol. Herc, II 38 (Φιλοδήμου περί εὐσεβείας ed. S. Gomp. 10) "Ομηρος είπε τοις ύπερώοις πλησιάζοντα ταίς παρθένοις zeigt die namlichen kleinen, feinen Züge, und die Kapitelüberschriften am oberen Rande von Pap. 558-495 (Φιλοδήμου περί της Σωχράτους αίρέσεως?) mögen aus derselben Feder stammen (vgl. Rhein. Mus. LVII 295, 297, 298). Einer andern Hand scheinen die umfangreichen Randzusätze in Pap. 157-152 zu gehören (vgl. Scott, Fragmenta Herculanensia S. 149, 151, 152) und üher das Scholion zu Vol. Herc. VI 15 (Pap. 1148, ein Buch Epikurs περὶ φύσεως) lässt sich vor einer Nachvergleichung nichts Genaues sagen. Ich habe im Archiv für Stenographie LIV (1902) S. 75 die Frage aufgeworfen, ob hier nicht gar die Handschrift Philodems selbst erhalten sei, doch glaube ich, dass sie verneint werden muss. So wichtig uns auch die Züge des Gadareners sein müssen, so können sie doch weder im Pap. 1021 noch in der Sokratesrolle erhalten sein. Wenn es schon offenbar ist, dass der durch Schreiber und Kleber ganz in Unordnung gerathene Text des Akademikerbuches von der Hand Philodems nicht geschrieben sein kann, so erscheint es noch viel unwahrscheinlicher, dass der Philosoph später eine so schlechte Ueberlieferung für die Aufnahme von Zusätzen benutzte. Mit den Verhältnissen unserer Zeit verglichen: der Verfasser eines Werkes wird doch nicht die vom Buchbinder in eine falsche Ordnung gebrachten Correcturbogen zu seinen nachträglichen Bemerkungen auswählen; ebensowenig schrieb Philodem über die Columnen einer vom Schönschreiber geschriebenen Rolle die Ueberschriften der einzelnen Abschnitte. Dies sind indessen allgemeine Gedanken, denen man nur solange Beachtung schenken möge, als die herkulanensische Schristkunde eine unvollendete Wissenschaft ist. ist sie dann, wenn die ganze Rollenmasse Blatt für Blatt durchgelesen ist und alle Schreibereigenthümlichkeiten festgestellt sind. Dabei wird u. a. eine Liste der verschiedenen Hände aufgestellt KATO über die Zeile; das Scholion, dessen sehr zertrümmerte Reste am nateren Rande noch erhalten sind, muss mit ANO eingeleitet worden sein. Col. Il 36 ist wiederum am Ende eines Abschnittes ONICOB über die Zeile gesetzt, was etwa unserem ,vgl. unten Anm. 2' gleich ist; voraufgegangen ist ein ONICOA, unter dem Rande aber, wo heute fast nichts mehr gelesen wird, standen einst die beiden Anmerkungen, durch A und B gekennzeichnet. Es ist nachzusehen, ob nicht das X 40 zwischen den Zeilen stehende KA zu

einem zweiten KATO gehört, worauf schon Mekler aufmerksam gemacht hat.

werden müssen, und ich glaube, dass man dann unter den Schreibern der etwa sechzehnhundert¹) erhaltenen Rollen mehr als fünfzig verschiedene Personen wird bestimmen können. Ist aber diese Vertheilung geschehen, dann mag aufs Neue die Frage nach der Herkunft der Randbemerkungen behandelt werden.³)

Aber es ist ein glücklicher Umstand, dass sich noch eine zweite Abschrist jenes wichtigen Buches gesunden hat, die Rolle Nr. 164. Im Jahre 1805 ward sie nach der Angabe der Neapler Papyrusliste von L. Catalani geöffnet; da aber die Aufrollung nur schlecht von Statten ging, so liess Catalani einen Theil zurück, der 10 cm lang ist, 4,1 cm im Durchmesser hat und 20 gr wiegt. Dieses ungeöffnete Stück wird noch heute zugleich mit den vielen anderen noch geschlossenen Rollentheilen in einem grossen Glasschranke aufbewahrt. Catalani hatte sehr unglücklich gearbeitet. Während sonst gewöhnlich lange Papyrusbogen losgelöst wurden, konnte er nur geringe Blattreste gewinnen, von denen das grösste wohl nicht mehr als 20 cm lang ist. In ganzen hat er vierzehn Papyrusstücke (pezzi) geliefert, die nun auf zwei Rahmen ausbewahrt werden. Von diesem Reste hat zunächst F. Casonova dasjenige, was sich am besten lesen liess, abgezeichnet (6 frammenti auf 3 Bogen [disegni]), dann musste im Jahre 1879, als Barnabei bei einer Durchsicht der Blätter die Mangelhaftigkeit der Arbeit Casanovas erkannte, von Carlo Orazj eine neue Abschrift angefertigt werden (16 frammenti, 8 disegni). Beide Abschristen werden noch heute in Neapel aufbewahrt, doch haben sie nur einen geringen Denn fr. 1, 4-14 und 16 liest man weit besser im Papyrus selbst, fr. 2 und 3 sind wahrscheinlich gefälscht,3) von Wichtigkeit ist nur fr. 15, das die Schriftzuge eines später abgehobenen und dadurch zu Grunde gegangenen souraposto darstellt. Dass Pap. 164 den Text der Geschichte der Akademie enthalte, merkte ich schon im Jahre 1899, als mir durch die Liebens-

<sup>1)</sup> Heute zählt man bis zum Pap. 1806. Dabei sind aber viele Rollen, da sie zerschnitten wurden, als drei, vier oder noch mehr Nummern gezählt. Die Rolle, welche einst Φελοδήμου περὶ εἰσεβείας enthielt, muss man heute aus etwa 20 Nummern wieder zusammensetzen.

<sup>2)</sup> Vgl. im übrigen noch unten S. 396 und 400.

<sup>3)</sup> fr. 2 und 3 stammen aus der älteren Abschrift und sind von Orazj unverändert hinübergenommen worden. Jener Francesco Casanova ist als ein dreister und plumper Fälscher bekannt, vgl. meinen Aufsatz "Fälschungen in den Abschriften der herkulanensischen Rollen" Rhein. Mus. LIII 585—595.

sürdigkeit der Museumsverwaltung die Neapler Abschrift, welche lurch Comparettis Bemerkung "pare storia filosofica" die besondere lusmerksamkeit auf sich lenken musste, nach Halle gesandt worden ar; meine Vermuthung fand ich darauf im Frühjahr 1900 in espel bestätigt, und nun hat Mekler, dem ich meine mit dem riginal verglichene Abschrift zur Verfügung stellte, noch weitere weise gefunden (vgl. S. XIX—XXII).1)

Sechs Stücke von jenen vierzehn sind schon jetzt in dem at des Papyrus 1021 untergebracht. Das siebente habe ich n durch Rechnen gefunden, und da man später auf diesem ege noch weiter kommen wird, so soll er hier genauer beschrieben Der Weg ist aber darum sehr schwierig, weil, wie schon nerkt wurde, der Papyrus nur in kleinen, unzusammenhängenden icken vorliegt. Zwischen den einzelnen Stücken ist immer ets verloren gegangen, auch scheinen sie nicht in der richtigen ihenfolge zu stehen. Endlich ist niemals eine vollständige Coane erhalten, sondern nur Theile vom oberen oder vom unteren nde, ja nicht einmal eine einzige Zeile findet sich in ihrer izen Ausdehnung vor. So ist es denn nöthig, zunächst den Umder Zeile und Columne zu bestimmen. Die Zeile hatte, wie Blick auf die Ergänzungen Meklers lehrt, 14-17 Buchstaben, war also erheblich kleiner als die Zeile der anderen Rolle, welche -22 Buchstaben fasst. Ebenso ist auch die Zeilenzahl der lumne kleiner gewesen. Auf pezzo 7 beginnt eine Columne t δράχοντι κα]ὶ δηχθεῖ[σαν, das steht Col. X 10 des anderen xtes, und auf pezzo 9 ist die fünste Zeile von oben der Zeile 19 des Pap. 1021 gleich. Col. X und XI hängen unmittelbar t einander zusammen, zwischen X 10 aber und XI 15 liegen i Zeilen, das macht, wenn wir als Verhältniss zwischen den Zeilen r beiden Rollen 4:5. annehmen, 571/2 Zeilen der anderen Rolle, hmen wir aber 3:4 an, 61<sup>1</sup>/<sub>4</sub> Zeilen; es mögen also etwa 60 ewesen sein. Daraus ergiebt sich nun, dass die Columne des Pap. 64 entweder 20 oder 30 Zeilen enthielt. Für die erstere Anahme spräche vielleicht der Umstand, dass auf pezzo 1, einem onst sehr zertrümmerten Stücke, auf dem aber sowohl der obere ls auch der untere Rand des Schriftraumes erhalten ist, wohl 20

Ob in der That pezzo 3 und 4 zusammengehören, vermag ich ohne meute Prüfung der Urschrift nicht zu sagen; aber sicher ist ohne Zweifel, lass pezzo 3 zu Col. VI gehört.

XXXI [101] Apollodoros: Melanthios, Charmadas, Schüler des Karneades.

XXXII [103] Apollodoros: Charmadas, Schüler des Karneades (XXXII 33-42 = XXIII 35 - XXIV 1).

XXXIII [106] Philon.

[c. 8] XXXIV [108] Schüler des Antiochos.

XXXV [110] Aristos, Ariston, Dion, Kratippos u. a.

XXXVI [113] Heliodoros, Phanostratos, Apollonios.

Schluss des Buches.

Bei der Ordnung der Columnen bieten sich zunächst die Blätter dar, welche von Platon und seiner Bedeutung handeln, nämlich V, X, Y, Z, I-III, V-VI, IX-XII. Hier unterscheidet man folgende Abtheilungen: Lebensabriss (X, Z, II, III), Charakteristik (I, Y), Anekdoten (V) und Schüler (V, IX-XII, VI). In der Darstellung des Diogenes ist der Lebensabriss mit breiten Ausmalungen charakteristischer Züge und mit Anekdoten vermischt (1-41), dann folgt das Testament und die Grabepigramme (41-45), dann die Liste seiner Schüler (46-47), endlich eine Uebersicht über die Schriften und die vornehmsten Lehrsätze. Die beiden letzten Gruppen werden wir nicht im Index Academicorum vermissen, höchstens war die Zeilenzahl aller Schriften erwähnt, wie es auch z. B. bei Krantor geschieht (XVI 13). Die Schülerliste von VI bildete im Ind. Ac. den Beschluss, denn noch auf derselben Columne wird Speusippos erledigt und der Anfang des Xenokrates gegeben. Dieser Columne hat Mekler richtig vorausgeschickt was sonst noch von Platons Schülern gesagt wird. Hiervon steht Col. V (Aristoteles und Xenokrates bei Hermeias) für sich allein, enge aber hingen Col. IX-XII (Herakleides und Chairon) zusammen. lst nun Col. V vor oder nach IX-XII anzusetzen? Nimmt man das letztere an, so muss zwischen XII und V eine Columne ausgefallen sein, da das Ende von XII mit dem Anfang von V nicht übereinstimmt; im andern Falle aber ist es nothwendig, zwischen XII und VI aus demselben Grunde eine fehlende Columne anzusetzen. Für diese Anordnung hat sich der Herausgeber nach guter Ueberlegung entschieden, und es wird sich unten zeigen, dass man dafür noch eine wichtige Beobachtung geltend machen kann. Was nun übrig bleibt, stand vor V. Der Anfang der Rolle ist nicht mehr erhalten, es sehlt heute die Einleitung und der Beginn des

γένος Πλάτωνος (Abstammung, Geburtszeit, Erziehung), auch ist nirgends von der Gründung der Akademie die Rede. Von allen erhaltenen Columnen nun scheint II die früheste zu sein. Es wird darin von Platons Lebensalter und der Erklärung seines Namens geredet.1) Die nächste Columne, die aber vielleicht erst nach einer ausgefallenen folgte, ist X, woran sich Z und III anschließt (Platons Reise, sein Verhältniss zu dem syrakusanischen Hofe, Verkaufung in die Sklaverei). Zwischen III und der schon vorhin festgelegten Columne V muss dann noch Y (die mit Platon beginnende ua9nμάτων ἐπίδοσις). I (Tadel der Wirksamkeit Platons) und V (charakteristische Anekdoten) gestanden haben. Es ergiebt sich also folgende Ordnung:

II, 
$$X$$
,  $Z$ , III,  $Y$ , I,  $V$ ,  $V$ , IX—XII,  $\star$ ,  $V$ I.

Inwieweit diese Ordnung richtig ist, lässt sich jetzt noch nicht sagen. Vielleicht sind die Blätter allzusehr durcheinander geworfen worden, indem wir bei dem Verfasser eine genaue Eintheilung voraussetzten, die er selbst nicht beabsichtigte. Das wichtigste aber lässt sich nicht bezweiseln, nämlich dass das Stück IX-XII an eine falsche Stelle gerathen ist; die Folgerungen, die hieraus gezogen werden müssen, werden erst weiter unten dargelegt werden.

An Col. VI schliesst sich, sowohl in der heutigen Zusammenstellung der Rolle als auch dem Inhalte nach, VII unmittelbar an, und daran wiederum VIII. Dann aber springt die Ordnung, wie es in Meklers Ausgabe richtig zu finden ist, auf Col. IV zurück, und von hier wieder auf XIII, XIV, XV. Auch hier soll gleich das wichtigste herangezogen werden: eine einzelne σελίς. Col. IV enthaltend, ist an einen falschen Ort gestellt worden.

Col. XIII, XIV und XV handeln von Polemon. An XV hat Mekler mit gutem Grunde T angeschlossen, worin die Charakteristik eines Schülers des Speusippos gegeben wird, und es stimmt dazu, dass XV mit einem Satze endigt und T mit einem neuen beginnt. Auf Polemon folgt Krates (Q; Polemons Ende, Krates Schulhaupt) und Krantor (XVI und S. ziemlich sicher unter einander von Mekler verbunden), darauf Arkesilas. Mit S ist XVII (Lebensumstände des Arkesilas) von dem Herausgeber ohne Zweifel richtig vereinigt worden, die beiden Columnen folgten unmittelbar auseinander. Zwischen XVII und XVIII hat Mekler die Col. P eingeschoben, wo-

<sup>1)</sup> Dieses steht auch bei Diogenes ziemlich nahe dem Anfang, vgl. III 3, 4.

gegen indessen unten etwas zu erinnern sein wird. Auf XVIII folgt ohne Lücke XIX, XX und XXI. Zwischen XX (Schüler des Arkesilas, von denen als letzter Lakydes erwähnt wird) und XXI (Lakydes) hat Mekler R eingesetzt, was sich wohl nicht halten lässt.

Nach XXI folgten drei Columnen, die wiederum nur in Oxford erhalten sind: M (Schüler des Lakydes), N (Telekles und seine Schüler), O (Schüler des Lakydes) und, wie jetzt schon vorweggenommen sei, P (Karneades?). Mit XXII beginnt dann derjenige Theil des Papyrus, der in allen seinen Columnen erhalten ist (XXII-XXXVI) und in dem die Columnenordnung nirgends mehr gestört wird. Aber nun zeigt sich eine andere, nicht minder auffällige Erscheinung. Die Apollodorverse XXVI 33 - 44 kehren XIX 6-17, we sie richtiger am Platze sind, wieder, und aus der Liste der Schüler des Karneades findet sich XXIII 35 - XXIV 1 in derselben Ordnung XXXII 33-42. Endlich ist P 22-28 zu einem kleinen Theile noch als sovraposto oder sottoposto in Col. XXXII 13-19 erhalten. Dreimal also ist in diesem Theile ein Abschnitt von 7-12 Zeilen an einem andern Ort, an den er nicht gehört. wiederholt. Am schwierigsten liegt die Frage bei Col. XXXII. Das erste überslüssige Stück (V. 13-19) ist entweder ein sottoposto oder ein sovraposto,1) das heisst es gehört entweder der folgenden Rollenlage an oder der vorhergehenden, und da der Papyrus seinem Ende schon ziemlich nahe ist, so kann man mit anderen Worten sagen, es gehört entweder zur folgenden Columne oder zur vorhergehenden. Nun ist Col. XXIX-XXXIII in einem zusammenhängenden Stück erhalten, aber weder in Col. XXXIII noch auch. in XXXI findet sich ein Platz für jenes Stück. So bleibt die Herkunft jenes Bruchstücks vorläufig noch ein Räthsel. Die beiden andern Fälle indessen lassen sich leichter erklären, wovon später noch gehandelt werden wird (S. 366f.).

Es ist aber zweckmässig, noch einmal zu der Oxforder Abschrift zurückzukehren. Man erinnere sich, dass der erhaltene Theil des Papyrus heute zu Bogen zerschnitten ist, die je vier oder fünf Columnen enthalten (s. oben S. 360 f.), und es wird alsbald offenbar werden, dass die zwölf Schriftsäulen der englischen Ueberlieferung ehedem auf drei Rahmen gestanden haben. Was aber nun die Ordnung dieser Rahmen betrifft, so stand wohl der erste

<sup>1)</sup> Ich kann mich des genauen Umstandes nicht mehr entsinnen.

(V-Z) vor cornice 1, der zweite (Q-T) folgte auf c. 3, und der dritte (M-P) auf c. 4. Man gewinnt dadurch einen nicht zu verachtenden Anhaltspunkt für die Zutheilung mehrerer Oxforder Columnen, deren Inhalt zur Bestimmung nicht ausreicht. Col. R. welche zu dem zweiten Oxforder Rahmen gehört, ist von Mekler zwischen XX und XXI eingefügt worden und steht hier fern von den übrigen Schriftsäulen jenes Rahmens. Diese behandeln Polemon. Krates und Krantor, und es hindert nichts, auch R ihnen beizugesellen. Wer es freilich ist, von dem gesagt wird ov [u]ovov πα[ρ'] αὐτ[οις] περιενεγθήναι εὐν[οίαι] κ[αὶ] θαυμασ[θ]ήναι τοῖς Α[θη]να[ί]οις, άλλὰ καὶ παρ[ὰ τ]οῖς Αἰτωλοῖς, ἀποδεξαμ[έν]ων καὶ τὸν ἄνδρα τῶν ὄγλων, ist nicht mit aller Bestimmtheit zu sagen. Nahe liegt es, an Polemon zu denken, von dem es bei Diogenes IV 19 heisst: διὰ δη ουν τὸ φιλογενναίον ἐτιμᾶτο ἐν τῆι πόλει. Polemons Schulherrschaft dauerte von 315-268, aber schon in den ersten Jahrzehnten des 3. Jahrhunderts v. Chr. trat der aetolische Bund als Hauptmacht Mittelgriechenlands in den Vordergrund. Col. P, welche im dritten Oxforder Rahmen gestanden hat, in dessen übrigen Theilen Schüler des Lakydes angeführt werden, hat Mekler weiter hinaufgerückt, indem er in dem besprochenen Philosophen den Arkesilas sucht. Es ist aber viel wahrscheinlicher, dass in P die erste Columne vorliegt, welche von Karneades handelt und die sich an die Geschichte der Schüler des Lakydes anschloss. Die wichtigste Angabe über den in P behandelten Akademiker ist die Bemerkung:  $\alpha \hat{v} \tau \hat{o} c \tau [\tilde{\eta}]c$ συγγοα[φης] ἀπέστηι, was ebensogut auf Arkesilas als auch auf Karneades zutrifft, von dem bei Diogenes IV 65 gesagt wird: αυτὸς δὲ κατέλιπεν οὐδέν. Und die vorhergehende Bemerkung: τὸ μέντοι συ νειπείν χαλεπίός, τὸ δ' ἐρω τῆσαι καὶ πικρὸς passt vorzüglich auf den Meister der Dialektik, vgl. Diogenes Ι 63 δεινώς τ' ην έπιπληκτικός και έν ταις ζητήσεσι δύσμαχος.1)

<sup>1)</sup> Für Karneades spricht auch der Umstand, dass P 22—28 sich irrthümlich in der Nähe der XXXII. Columne wiederfindet. Es wäre dann das falsche Stück um 11 Columnen zu spät eingesetzt, während, wenn in P Arkesilas besprochen wurde, der Abstand nicht weniger als 16 Columnen betrüge. Freilich ist dies für sich allein nur ein recht schwacher Beweis. Wenn P richtig dem Karneades gegeben wurde, dann ist die Columne von nicht geringer Bedeutung, da sonst die Nachrichten über Karneades sehr dürftig sind (vgl. F. Leo, Die griechisch-römische Biographie 65).

Die Absonderlichkeiten, welche die Ueberlieferung des Index Academicorum aufweist, fallen drei verschiedenen Personen zur Last. dem Versasser, dem Schreiber und dem Kleber (glutinator). Ueber die hastige und ungeordnete Arbeitsweise des Versassers ist schon genug geredet worden (vgl. Mekler XXIV-XXVI), auf sie kann in manchen Fällen zur Erklärung räthselhaster Erscheinungen hingewiesen werden. Aber diese Erklärung lässt sich nur bei schroffen Uebergängen, bei sich widersprechenden Angaben und bei auffälligen Auslassungen anwenden. Wiederholungen derselben Worte und Umstellungen einzelner Columnen müssen durch äussere Umstände erklärt werden. Der Schreiber, sagte ich, ist der zweite Schuldige. Wie später bei der Uebersicht über die Schreibereigenthümlichkeiten im Besonderen wird ausgesührt werden, hat er sehr schnell geschrieben. Das zeigen die zahlreichen Verbesserungen, die er zum Theil zwischen den Zeilen, zum Theil am rechten Rande angebracht hat, und die Art und Weise, wie er die überslüssigen Buchstaben tilgt, deutet auch darauf hin, dass es ihm an gefälligem Aussehen der Schrift nicht gelegen war.1) Bei seiner Eile ist es ihm zwei- oder dreimal begegnet, dass er ein salsches Blatt der Vorlage abzuschreiben begann, bis er endlich seinen Irrthum gewahr Dass diese Vorlage aus einzelnen Blättern und nicht aus einer fertigen Rolle bestand, darauf deuten eben diese Fehler mit ziemlicher Gewissheit hin. Hatte der Schreiber eine Rolle vor Augen, so versteht man nicht recht, wie er an eine falsche Stelle gerathen konnte; dies ist aber bei Blättern schon eher möglich gewesen. Als er die Stelle von den Schülern des Karneades abgeschrieben hatte und dabei in die Mitte von Col. XXVI gekommen war, hatte ein Blatt seiner Vorlage sein Ende erreicht. Aus Versehen greist er nun zum übernächsten Blatt und merkt seinen Irrthum erst, als er seine eigene Columne vollendet hat. klammert er den falschen Theil ein3) und fährt auf der folgenden Seite mit dem richtigen Texte fort. In ähnlicher Weise scheint er bei Col. XXXII 33-42 statt der folgenden Seite das vorvorige

<sup>1)</sup> Die Bemerkung ,litterarum et spatiorum aequabilitas librarii est munditiae exquisitae studiosi. S. VII liesse sich nur durch Erscheinungen vertheidigen, die in jeder herkulanensischen Rolle beobachtet werden.

<sup>2)</sup> Von dieser Einklammerung haben sich noch die beiden Klammern an den Enden der letzten Zeile von Gol. XXVI erhalten.

Blatt (Col. XXIII) zupächst ergriffen zu haben.1) Giebt man aber zu, dass der Schreiber von einzelnen Blättern abschrieb, dann wird man auch zugeben, dass diese Blätter wahrscheinlich je vier oder fant Columnen enthielten, und damit sind wir bei den Fehlern angelangt, welche der Kleber begangen hat. Als der Schreiber sich an die Arbeit machte, hatte er Blätter von geringer Ausdehnung unter den Händen. Gewöhnlich scheinen sie für je vier oder fünf Columnen Platz gehabt zu haben, manchmal war der Raum geringer, und es kam sogar vor. dass nur eine Schriftsäule in das Blatt hineinpasste. Dies beweisen eben die Fehler des Klehers. Col. IX-XII batten beim Schreiber auf einem Blatt gestanden, aber der Kleber versieht sich in der Ordnung und stellt das Blatt nach Col. VIII. anstatt es vor Col. VI einzusetzen, und da Col. VI-VIII wiederum unmittelbar auseinander folgen, so haben wir hier ein Blatt von drei Columnen. Die Columne, die zwischen VIII und XIII stehen sollte, war auf ein einzelnes Blatt geschrieben worden und fand hinter III einen falschen Platz, dann folgten XIII, XIV und XV in engem Zusammenhange. Auf XV folgte dann der Inhalt des zweiten Oxforder Rahmens und dazu XVI in einer nicht ganz genau zu erschliessenden Reihenfolge, wobei jedoch wiederum wichtig ist, dass sowohl XVI als auch S auf einem besonderen Blatt gestanden baben müssen. Es schliesst sich nun ein Fünscolumnenstück an (XVII - XXI), daran ein Viercolumnenstück (M - P); aber von Col. XXII an hat der Kleber keinen Fehler mehr begangen.

Jedoch die Nachlässigkeit des Klebers ist nicht unbemerkt geblieben. Dreimal sind bis jetzt am Ende eines verstellten Stückes Klammern gefunden worden, und wenn man näher zusehen wird, müssen sich noch weitere Zeichen entdecken lassen. Am linken Ende von Col. IV erscheint ein rechter Winkel (\_\_)²) und das nämliche Zeichen steht am linken Ende von Col. XII und XV; Col. IV und Col. XV sind, wie eben ausgeführt wurde, ein ver-

<sup>1)</sup> Auf derselben Columne werden noch andere fremdartige Theile gefunden. Z. 13—19 erscheinen die Reste eines Blattes, von denen ich nicht weiss, ob sie sovraposto oder sottoposto sind. Auf ihnen wird P 22—28 (S. 66) gelesen, also nach der oben S. 365 gegebenen Ordnung ein Stück, das noch zwei Columnen vor XXIII steht. Aber da man über die Verfassung der jetzt von zwei Fremdtheilen gestörten Columne XXXII noch zu wenig weiss, so halte ich dies Stück der Col. P von der Untersuchung fern.

<sup>2)</sup> Hier ist er von Mekler nicht bemerkt worden.

stelltes Einzelblatt, Col. XII aber schliesst ein verstelltes Vier-columnenstück ab.

Doch ist es nun an der Zeit, auf die Randbemerkungen hinzuweisen. Denn nachdem es einmal festgestellt ist, dass man die Verstellung der Blätter bemerkt hat, muss man die Angabea, welche den Leser der Rolle zurechtweisen sollten, am Rande erwarten, und zwar entweder am oberen oder am unteren. Nun haben sich Reste von Randbemerkungen am oberen Rande von VII und VIII und am unteren Rande von II, V, VIII und XX erhalten. Vieles davon ist vorläufig noch unverständlich; aber was am Fusse von V geschrieben steht, ist ein Zusatz zu einer Textstelle, und von derselben Art sind die Bemerkungen über VII und VIII. Damit dürfen wir uns indessen nicht zufrieden geben; am Rande, und zwar am ehesten am unteren, müssen nothwendig Hinweise auf die richtige Ordnung gestanden haben, und eine genaue Untersuchung dieser bis jetzt nur wenig beachteten Theile wird sicherlich einige Spuren entdecken.

Was aber die bis jetzt festgestellten Randbemerkungen betrifft, so stammen sie von einem gelehrten Manne.<sup>3</sup>). Das Scholion zu V z. B. führt Neanthes als Gewährsmann für eine Nachricht über Platons Familienverhältnisse an.<sup>4</sup>) Wir können vielleicht dieselbe Hand

<sup>1)</sup> Wahrscheinlich auch über dem Rande von IX. Hier hat die Neapler Abschrift eine Zeile in kleinen Buchstaben, die andere bietet zwar grössere Züge, doch ist auch hier die Form von der einer gewöhnlichen Zeile verschieden. Mekler zog die Buchstaben in den Text; ob mit Recht, lässt sich jetzt noch nicht sagen. Dreimal findet man kleinere Schrift am rechten Rande, vgl. IX 3, IX 19 (zur vorhergehenden Columne gehörig) und VI 12. Davon enthält die erste Stelle sicher ein Scholion (es stand zuerst 'Hoanlotops da, darauf wurde am Rande hinzugefügt:  $\tilde{\eta}^{*} \nu \tilde{\eta}^{*} \Delta t^{*}$  'Hoanlotops und endlich um allen Zweifel zu beseitigen,  $\delta \eta s$  in  $\tau os$  geändert), über die zweite weiss man jetzt noch nichts zu sagen, die dritte aber ist wohl eher die Ergänzung eines fälschlich ausgelassenen Stückes als ein erweiternder Zusatz. Die Ueberlieferung ist noch nicht ganz klar, vgl. unten S. 396 und S. 400 A. 1. Ich darf übrigens nicht verschweigen, dass  $\nu \tilde{\eta}$   $\Delta t \alpha$  eine Lieblingswendung Philodems ist; sie kommt in seinen erhaltenen Schriften etwa 37 Mal vor, allein in den Büchern über die Rhetorik 23 Mal.

In der letzten Zeile dieses Scholions liest man ]ήσεω καὶ ΠÇ..
 ΘΥΙΙ. Ν π[ρο]ετρέψατο καὶ ΑΝ[.

<sup>3)</sup> Ueber die Frage, ob Text und Bemerkungen von dem nämlichen Schreiber stammen, s. unten S. 369 und S. 400 A. 1.

<sup>4)</sup> Es sind dabei die Zeichen von Wichtigkeit, durch die der Mann im Texte auf die Anmerkung hinwies. Col. XX 4 schrieb er am Ende eines Abschnittes

auch in anderen Rollen beobachten. Die Randbemerkung zu Vol. Herc. II 38 (Φιλοδήμου περί εὐσεβείας ed. S. Gomp. 10) "Ομηρος είπε τολς υπερώσις πλησιάζοντα ταλς παρθένοις zeigt die nämlichen kleinen, feinen Züge, und die Kapitelüberschriften am oberen Rande von Pap. 558-495 (Φιλοδήμου περί τῆς Σωχράτους αίρέgewc?) mögen aus derselben Feder stammen (vgl. Rhein, Mus. LVII 295, 297, 298). Einer andern Hand scheinen die umfangreichen Randzusätze in Pap. 157-152 zu gehören (vgl. Scott, Fragmenta Herculanensia S. 149, 151, 152) und üher das Scholion zu Vol. Herc. VI<sup>2</sup> 15 (Pap. 1148, ein Buch Epikurs περὶ φύσεως) lässt sich vor einer Nachvergleichung nichts Genaues sagen. Ich habe im Archiv für Stenographie LIV (1902) S. 75 die Frage aufgeworfen, ob hier nicht gar die Handschrift Philodems selbst erhalten sei, doch glaube ich, dass sie verneint werden muss. So wichtig uns auch die Züge des Gadareners sein müssen, so können sie doch weder im Pap. 1021 noch in der Sokratesrolle erhalten sein. Wenn es schon offenbar ist, dass der durch Schreiber und Kleber ganz in Unordnung gerathene Text des Akademikerbuches von der Hand Philodems nicht geschrieben sein kann, so erscheint es noch viel unwahrscheinlicher, dass der Philosoph später eine so schlechte Ueberlieferung für die Aufnahme von Zusätzen benutzte. Mit den Verhältnissen unserer Zeit verglichen: der Verfasser eines Werkes wird doch nicht die vom Buchbinder in eine falsche Ordnung gebrachten Correcturbogen zu seinen nachträglichen Bemerkungen auswählen; ebensowenig schrieb Philodem über die Columnen einer vom Schönschreiber geschriebenen Rolle die Ueberschriften der einzelnen Abschnitte. Dies sind indessen allgemeine Gedanken, denen man nur solange Beachtung schenken möge, als die herkulanensische Schristkunde eine unvollendete Wissenschaft ist. ist sie dann, wenn die ganze Rollenmasse Blatt für Blatt durchgelesen ist und alle Schreibereigenthümlichkeiten sestgestellt sind. Dabei wird u. a. eine Liste der verschiedenen Hände aufgestellt KATO über die Zeile; das Scholion, dessen sehr zertrümmerte Reste am unteren Rande noch erhalten sind, muss mit ANO eingeleitet worden sein. Col. Il 36 ist wiederum am Ende eines Abschnittes ONICOB über die Zeile gesetzt, was etwa unserem ,vgl. unten Anm. 2' gleich ist; voraufgegangen ist ein Onicoa, unter dem Rande aber, wo heute fast nichts mehr gelesen wird, standen einst die beiden Anmerkungen, durch A und B gekennzeichnet. Es ist nachzusehen, ob nicht das X 40 zwischen den Zeilen stehende KA zu einem zweiten KATO gehört, worauf schon Mekler aufmerksam gemacht hat.

werden müssen, und ich glaube, dass man dann unter den Schreibern der etwa sechzehnhundert<sup>1</sup>) erhaltenen Rollen mehr als fünfzig verschiedene Personen wird bestimmen können. Ist aber diese Vertheilung geschehen, dann mag aufs Neue die Frage nach der Herkunft der Randbemerkungen behandelt werden.<sup>2</sup>)

Aber es ist ein glücklicher Umstand, dass sich noch eine zweite Abschrift jenes wichtigen Buches gefunden hat, die Rolle Nr. 164. Im Jahre 1805 ward sie nach der Angabe der Neapler Papyrusliste von L. Catalani geöffnet; da aber die Aufrollung nur schlecht von Statten ging, so liess Catalani einen Theil zurück, der 10 cm lang ist, 4,1 cm im Durchmesser hat und 20 gr wiegt. Dieses ungeöffnete Stück wird noch heute zugleich mit den vielen anderen noch geschlossenen Rollentheilen in einem grossen Glasschranke aufbewahrt. Catalani hatte sehr unglücklich gearbeitet. Während sonst gewöhnlich lange Papyrusbogen losgelöst wurden, konnte er nur geringe Blattreste gewinnen, von denen das grösste wohl nicht mehr als 20 cm lang ist. In ganzen hat er vierzehn Papyrusstücke (pezzi) geliefert, die nun auf zwei Rahmen aufbewahrt werden. Von diesem Reste hat zunächst F. Casonova dasjenige, was sich am besten lesen liese, abgezeichnet (6 frammenti auf 3 Bogen [disegni]), dann musste im Jahre 1879, als Barnabei bei einer Durchsicht der Blätter die Mangelhaftigkeit der Arbeit Casanovas erkannte, von Carlo Orazi eine neue Abschrift angefertigt werden (16 frammenti, 8 disegni). Beide Abschriften werden noch heute in Neapel ausbewahrt, doch haben sie nur einen geringen Denn fr. 1, 4-14 und 16 liest man weit besser im Papyrus selbst, fr. 2 und 3 sind wahrscheinlich gefälscht,3) von Wichtigkeit ist nur fr. 15, das die Schriftzüge eines später abgehobenen und dadurch zu Grunde gegangenen souraposto darstellt. Dass Pap. 164 den Text der Geschichte der Akademie enthalte, merkte ich schon im Jahre 1899, als mir durch die Liebens-

<sup>1)</sup> Heute zählt man bis zum Pap. 1806. Dabei sind aber viele Rollen, da sie zerschnitten wurden, als drei, vier oder noch mehr Nummern gezählt. Die Rolle, welche einst Φελοδήμου περὶ εἶσεβείας enthielt, muss man heute aus etwa 20 Nummern wieder zusammensetzen.

<sup>2)</sup> Vgl. im übrigen noch unten S. 396 und 400.

<sup>3)</sup> fr. 2 und 3 stammen aus der älteren Abschrift und sind von Orazj unverändert hinübergenommen worden. Jener Francesco Casanova ist als ein dreister und plumper Fälscher bekannt, vgl. meinen Aufsatz "Fälschungen in den Abschriften der herkulanensischen Rollen" Rhein. Mus. LIII 585—595.

würdigkeit der Museumsverwaltung die Neapler Abschrift, welche durch Comparettis Bemerkung "pare storia filosofica" die besondere Ausmerksamkeit auf sich lenken musste, nach Halle gesandt worden war; meine Vermuthung fand ich darauf im Frühjahr 1900 in Neapel bestätigt, und nun hat Mekler, dem ich meine mit dem Original verglichene Abschrift zur Verfügung stellte, noch weitere Beweise gefunden (vgl. S. XIX—XXII).¹)

Sechs Stücke von jenen vierzehn sind schon jetzt in dem Text des Papyrus 1021 untergebracht. Das siebente habe ich aun durch Rechnen gefunden, und da man später auf diesem Wege noch weiter kommen wird, so soll er hier genauer beschrieben Der Weg ist aber darum sehr schwierig, weil, wie schon bemerkt wurde, der Papyrus nur in kleinen, unzusammenhängenden Stücken vorliegt. Zwischen den einzelnen Stücken ist immer etwas verloren gegangen, auch scheinen sie nicht in der richtigen Reihenfolge zu stehen. Endlich ist niemals eine vollständige Columne erhalten, sondern nur Theile vom oberen oder vom unteren Rande, ja nicht einmal eine einzige Zeile findet sich in ihrer ganzen Ausdehnung vor. So ist es denn nöthig, zunächst den Umlang der Zeile und Columne zu bestimmen. Die Zeile hatte, wie ein Blick auf die Ergänzungen Meklers lehrt, 14-17 Buchstaben, sie war also erheblich kleiner als die Zeile der anderen Rolle, welche Ebenso ist auch die Zeilenzahl der 18-22 Buchstaben fasst. Columne kleiner gewesen. Auf pezzo 7 beginnt eine Columne mit δράχοντι καλί δηγθείσαν, das steht Col. X 10 des anderen Textes, und auf pezzo 9 ist die fünste Zeile von oben der Zeile XI 19 des Pap. 1021 gleich. Col. X und XI hängen unmittelbar mit einander zusammen, zwischen X 10 aber und XI 15 liegen 46 Zeilen, das macht, wenn wir als Verhältniss zwischen den Zeilen der beiden Rollen 4:5. annehmen, 571/2 Zeilen der anderen Rolle, nehmen wir aber 3:4 an, 611/4 Zeilen; es mögen also etwa 60 gewesen sein. Daraus ergiebt sich nun, dass die Columne des Pap. 164 entweder 20 oder 30 Zeilen enthielt. Für die erstere Annahme spräche vielleicht der Umstand, dass auf pezzo 1, einem sonst sehr zertrümmerten Stücke, auf dem aber sowohl der obere als auch der untere Rand des Schriftraumes erhalten ist, wohl 20

Ob in der That pezzo 3 und 4 zusammengehören, vermag ich ohne erneute Prüfung der Urschrift nicht zu sagen; aber sicher ist ohne Zweisel, lass pezzo 3 zu Col. VI gehört.

oder 22, aber nicht 30 Zeilen untergebracht werden können. Doch habe ich einst in Neapel dieses Stück nur in rohen flüchtigen Umrissen gezeichnet und kann auch übersehen haben, dass das Blatt zusammengeschrumpft ist und dass Theile aus der Mitte fehlen. Nun ist aber 20 Zeilen ein gar kleines Maass für eine Columne. Im Durchschnitt enthalten die herkulanensischen Blätter 30-35 Zeilen auf der Seite, manchmal kommen auch 25, 26 und 27 zeilige Seiten vor, andere Schreiber wieder geben 40 Zeilen und darüber. Weniger als 25 Zeilen hat, soweit ich bis jetzt beobachtet habe, nur der Papyrus Nr. 1061 (Δημητρίου περί γεωμετρίας, vgl. Oxford. Photogr. IV 911-916), welcher, wie es scheint, nur 19 oder 20 zeilige Seiten hatte. Es ist aber wohl nicht nothwendig, Pap. 164 für eine ähnliche Ausnahme zu erklären. 1) Auf pezzo 11 (Mekler S. XVIII m) sieht man die Reste zweier Columnen, die übereinander gerathen waren. Das untere Blatt begann an seinem Anfang mit IV 37 (S. 46), das obere mit XIII 41, wie sich leicht beweisen lässt. Da diese Stelle noch einer Verbesserung bedarf, so sollen beide Zeugen hierhergesetzt werden.

Pap. 10212):

XIII 41 AOFIMENCIC PAINETAIDEKAI THIPITE · ANȚE · AȚH · · TO KPADYCMENEXWNACTENNAI

Pap. 164:

|   | \ECÇ      |  |  |  |  |
|---|-----------|--|--|--|--|
|   | EMENÇ     |  |  |  |  |
|   | . AIONTIN |  |  |  |  |
| 5 | . ΑΔΙΑΝΚΑ |  |  |  |  |
|   | . АГРАФ   |  |  |  |  |
|   | AIC .     |  |  |  |  |

<sup>1)</sup> Der Demetriospapyrus ist insofern von den anderen litterarischea Papyri zu trennen, als er geometrische Figuren im Textraume enthält.

<sup>2)</sup> Ich gebe hier den Text der Oxforder Abschrift. Das Original habe ich nur sehr flüchtig gesehen; dabei stellte ich fest, dass der Strich zwischen

Die Lesung Meklers: φαίνεται δὲ καὶ τη [ν] l[δ]έαν γε[γονέναι ύ]πόβρα[γ]υς μέν, έχων δὲ γενναί[ο]ν καὶ ταῖς αύθαδίαν καὶ ξη[ρ]ότητα γραφαίς έμφαιν[ού]σαις [έοι]χὸς π]α[ν ή]θος stosst auf mancherlei Schwierigkeiten, yeyovévat z. B. ist durch P. 164 ausgeschlossen, und γεγονέναι ὑπόβραγυς ist ein unzulässiger Hiat.1) Was aber den Sinn des Satzes anbetrisst, so verstehe ich nicht. warum ἰδέα und ήθος in einem Satze erwähnt werden, da doch sowohl im Vorhergehenden als auch im Folgenden nur von dem letzteren die Rede ist. In Zeile 44 ist vom Schreiber eine Verbesserung vorgenommen worden, die bis jetzt noch nicht genau erkannt ist. Ich enthalte mich aber der eigenen Vermuthung, da ich die Ueberzeugung habe, dass eine genauere Untersuchung der Z. 42-44 sofort den Zusammenhang klarlegen wird. Für den Augenblick ist die Ergründung der Columnengrösse wichtiger. Zwischen IV 37, wo eine neue Columne von Pap. 164 begann, und XIII 41 liegen 46 Zeilen, es ist also der nämliche Zwischenraum, den wir vorhin gefunden haben. Dass nun diese 46 Zeilen in dem kleineren Papyrus zwei Columnen und nicht drei füllten. ergiebt sich aus einer Betrachtung der Ueberlieferung. Der rechte Theil von pezzo 11 ist heute ein sovraposto, das heisst, er hat einst im geschlossenen Papyrus über dem linken gelegen. Wäre der Papyrus richtig aufgerollt worden, so würden wir heute folgendes Bild haben:

| a | [ <b>—</b> IV 37] | b           | c [= XIII 41] |
|---|-------------------|-------------|---------------|
| _ |                   | <del></del> | <del></del>   |
| _ |                   | <del></del> |               |
| _ |                   |             |               |

Bei der Aufrollung ging b ganz verloren, von c aber legte sich ein Stück aus der linken Seite über a, so dass dadurch dieses Bild entstand:



Wie die Neapler Liste besagt, hat das noch geschlossene Stück der Rolle einen Durchmesser von 4,1 cm, ziemlich denselben

C und o in der ersten Zeile ein Interpunktionszeichen ist und dass am Anfang von Z. 43 richtig B steht.

<sup>1)</sup> Ueber den Hiat wird weiter unten noch im besonderen geredet werden (S. 389 f.).

Durchmesser haben darum auch die Umrollungen gehabt, denen a und c angehören.<sup>1</sup>) Nimmt man nun einen Bogen Papier und rollt man ihn so zusammen, dass er denselben Durchmesser hat, so findet man beim Aufrollen, dass in eine Umrollung etwas mehr als zwei Columnen des Pap. 164 hineinpassen. Damit muss es als erwiesen gelten, dass der Pap. 164 dreissigzeilige Schriftsäulen hatte.

Es soll nun sogleich die Probe auf diese Rechnung gemacht werden. Die erste Zeile der Columne von pezzo 9 ist der Zeile XI 16 (S. 30) des andern Papyrus gleich, und die linke Columne von pezzo 3 beginnt mit VI 12 (S. 33). Zwischen XI 16 und VI 12 liegt die ganze Columne XII und ausserdem, wie oben S. 362 angenommen werden musste, noch eine verloren gegangene Columne. Dies ergiebt eine Summe von 23 + 44 + 44 + 11 = 122 Zeilen, das sind nach dem Schriftgebrauche der kleineren Rolle 152 ½ oder 160 Zeilen, und da jene Zahl sicher etwas zu hoch gegriffen ist, 3) rund 150 Zeilen, d. i. 5 Columnen. Rechnen wir nun von VI 12 bis zum nächsten festen Punkt IV 37 (S. 46) — pezzo 11 weiter, so ergeben sich 34 + 45 + 46 + 37 = 162 Zeilen oder nach dem andern Maasse 202½—216 Zeilen, also rund 210, d. i. 7 Columnen.

Somit ist denn schon, wenn in der vorigen Untersuchung der richtige Weg eingeschlagen wurde, die Ausdehnung des Pap. 164 von Herakleides' Tod bis zur Charakteristik Polemons auf einen Raum von 17 Columnen fest bestimmt worden. Es bleibt zu untersuchen, ob sich diese Reihe nicht noch verlängern lässt. Auf pezzo 2 und pezzo 7 (diese beiden Stücke schliessen so aneinander, dass sich an den unteren Rand des einen der obere Rand des andern ansetzt) ist, wie Mekler S. XXI scharfsinnig nachgewiesen hat, von dem Schabernack die Rede, den Spintharos dem leichtgläubigen Herakleides gespielt hat (Diog. V 92). Dies findet auf Col. IX—X keinen Platz. Denn es stand weder nach X 9 (X 33 wird von

<sup>1)</sup> c ist das letzte Stück des Pap. 164, das sich im Pap. 1021 unterbringen lässt. Ueber Polemon (XIV 1) gehen, wie es scheint, die bis jetzt gelösten Theile nicht hinaus. Denn das rechte Stück von pezzo 11 stellt die Grenze des bis jetzt aus Pap. 164 aufgerollten Textes dar.

<sup>2)</sup> Die Länge der Zeilen mit dem dazugehörigen rechten Rande beträgt etwa 6 cm, die Länge einer Umrollung aber etwa 13 cm.

<sup>3)</sup> Col. X hat 40 Zeilen, Col. XI 39 Zeilen, Col. VI 44 Zeilen. Ich glaube nicht, dass der Uebergang von 40 zu 44 Zeilen plötzlich geschah, sondern dass wir zwischen XI und XII Columnen von 41—43 Zeilen ansetzen müssen.

375

anderen Dingen gesprochen) noch vorher (IX 2 ist ausgeschlossen und IX 26 handelt schon von der delphischen Angelegenheit). Da nun nach XI sogleich von Chairon die Rede ist, so bleibt nur übrig, dass jener Scherz vor IX behandelt worden ist. Diese Columne muss im grösseren Papyrus verloren gegangen sein, was sich wohl auch auf folgende Weise darthun lässt. Auf pezzo 1 schliesst eine Columne mit der Zeile V8 (S. 23) des Pap. 1021. Berechnet man den Zwischenraum V8 und X9 und zählt man noch die Zeilen einer ganzen Columne hinzu, so ergeben sich 121 Zeilen<sup>1</sup>) oder 151<sup>1</sup>/<sub>4</sub> — 161<sup>1</sup>/<sub>5</sub> Zeilen der anderen Rolle, d. i. etwa 5 Schriftsäulen von Pap. 164.<sup>5</sup>)

Dies ist die ausserste Grenze, bis zu der man in der Berechnung der Blätterlagen ohne Ansicht des Papyrus kommen kann. Es verlohnt sich nun der Mühe, das, was aus Pap. 164 bestimmbar ist, in eine Liste zu bringen.

- p. 1 unterer Rand V 8 (S. 23); Aristoteles und Hermeias.
- p. 2 u. R. + p. 7 rechte Hälfte o. R. = Columne zwischen V und IX: Herakleides und Spintharos.
  - p. 3 linke H. o. R. VI 12 (S. 33); Timolaos, Schüler Platons.
- p. 3 r. H. o. R. = Z oder eine benachbarte Columne (S. 11); Dionysios und Dion.<sup>3</sup>)
  - p. 7 l. H. o. R. = X 9; Herakleides und die Pythia.
  - p. 9 o. R. = XI 16 (S. 30); Chairon.
  - p. 11 l. H. o. R. = IV 37 (S. 47); Polemons Abstammung.
  - p. 11 r. H. o. R. XI 41 (S. 51); Polemons Charakteristik.

Nachdem nun die Stücke beider Papyri im einzelnen behandelt worden sind, ist es an der Zeit, eine Uebersicht über die ganze Schrift zu geben. Dies soll so geschehen, dass zunächst die Blätterfolge von Pap. 1021 hergesetzt wird, woran sich auf der

<sup>1) 32</sup> (40-8)+40+40+8. Die Columne vor V hat 42 Zeilen, aber IX hat 40 und X hat 39 Zeilen.

<sup>2)</sup> Liesse man die eingesetzte Columne aus, so ergäben sich nur 101 bis 108 Zeilen der kleineren Rolle, was sich noch viel weniger durch 30 theilen lässt. Indessen bemerke ich, dass ich die Sache nicht für ausgemacht erachte.

<sup>3)</sup> Dies ist das früheste Stück unter den 14 pezzi, doch kann man vorläufig nicht gut zu einer genauen Bestimmung schreiten. Immerhin bleibt zu erwägen, ob nicht jene Columne Z ziemlich nahe an V, in welche das nächste Stück von Pap. 164 gehört, gestanden hat.

rechten Seite anschliesst, was von der anderen Rolle bis jetzt bekannt ist.')

| 11               | [18] | Platon: Standbild des Isokrates.      | Pap. 164:           |
|------------------|------|---------------------------------------|---------------------|
|                  |      | Lebenszeit.                           |                     |
| $\boldsymbol{X}$ | [6]  | Beginn der Lebensbeschreibung.        |                     |
| _                |      | Erste und zweite Reise nach Sicilien. |                     |
| Z                | [11] | <del>-</del>                          | ? p. 3 r. H.        |
| III              | [12] | Platon in Knechtschaft,2) bei den     | •                   |
|                  |      | Chaldäern.                            |                     |
| Y                | [15] | Platons Bedeutung für die Entwick-    |                     |
|                  |      | lung der theoretischen und angewen-   |                     |
|                  |      | deten Mathematik.                     |                     |
| ]*               | [3]  | ?*)                                   | :<br>               |
| I                | [4]  | Scharfes Urtheil über Platon.         |                     |
| V                | [14] | Anekdoten.                            |                     |
| V                | [22] | Aristoteles und Xenokrates bei        | 1 [11] 111?         |
|                  |      | Hermeias.                             |                     |
| *                |      | Herakleides, von Spintharos           | 111? IV?            |
|                  |      | lächerlich gemacht.                   |                     |
| IX               | [24] | Bestechung des delphischen Orakels.   | IV? [V VI]          |
| X                |      |                                       | ןווואן זוע נוען     |
| XI               | [28] |                                       | ั[viu] ו <b>א</b> ר |
| XII              | [31] | <u>-</u>                              | ix (x xi)           |
| *                | . ,  | Beginn der Liste der Schüler Platons. |                     |
| VI               | [33] |                                       |                     |
|                  | ()   | Speusippos wird Schulhaupt; auf       | []                  |
|                  |      | ihn folgt Xenokrates.                 |                     |
|                  |      |                                       | 1                   |

<sup>1)</sup> Von Col. Van sollen die Columnen des Pap. 164 nach den eben gewonnenen Ergebnissen gezählt werden. Zwischen V8 und XI 41 liegen 22 Columnen, der Schluss einer weiteren ist vor V8 erhalten, so dass also im Ganzen 23 Schriftsäulen bestimmt sind. Diejenigen, von denen bis jetzt keine Reste gefunden sind, wird man an den Klammern erkennen.

<sup>2)</sup> Platon wurde nicht einem sehr armen Manne verkauft (ἀνδρὶ λίαν πών[ητι Mekler nach der Oxf. Abschrift, die ΠΕΙ.... bietet), sondern einem sehr harten Manne (ἀνδρὶ λίαν πικρ[ῶι; das K ist deutlich zu erkennen und von dem P steht noch der wagrechte Balken da). Das ist zugleich glaublicher und pikanter.

<sup>3)</sup> Diese spärlichen Reste der vor I stehenden Columne (I\*) lassen sich nicht gut mit einer der Columnen des 1. Oxforder Rahmens verbindeu. Der Inhalt ist dunkel.

[38] Seine Erwählung; athen. Gesandte. [XV XVI XVII] [XVII XVIII XIX] [42] Charakteristik. [45] Seine Schüler; Polemons Herkunft, [XIX XX XXI] [47] Eintritt in die Akademie; Charak- XXI [XXII] XXIII teristik. [52] Charakteristik. [55] Polemon und Krates. [57] Fortsetzung der Charakteristik Polemons? [75] Polemons Ansehen? [58] Sein Ende; Krates Schulhaupt. [59] Krantor. [61] Polemon und Krantor. I [63] Anfänge des Arkesilas. II [67] Tod des Krates; Sokratides: Arkesilas. [69] Charakteristik. [72] Schüler. [75] Lakydes. [77] Sein Tod: Schüler. [79] Telekles und seine Schüler. [80] Andere Schüler des Lakydes.

[65] Karneades. I [81] Gesandtenreise.

Darauf folgt der Rest in der schon oben S. 361 f. angegebenen nenfolge. Man sieht nun, wie der Pap. 1021 an Ausdehnung immt, und wahrscheinlich sind auch in dem Abschnitt über ion, abgesehen von den vor der äussersten Columne verlorenen tern, noch Schriftsäulen zu Grunde gegangen. Das mag denn geschehen sein, dass man beim Aufrollen diejenigen Columnen, nur sehr zertrümmert aus der Maschine (machina di svolgito) kamen, entsernte, da man sie für werthlos hielt (,inutile', za valore', ,di nessun frutto' und ähnliche Ausdrücke werden ei von den Italienern gebraucht, wodurch man sich aber nur abschrecken lassen möge).

Bis jetzt ist in der Hauptsache nur von der Ordnung der tter die Rede gewesen. Zur Wiederherstellung des Textes sind r auch noch viele andere äusserliche Beobachtungen nothwendig, da die vorliegende Ausgabe in dieser Hinsicht mancherlei zu wünschen übrig lässt, so sollen einige von ihnen hier besprochen werden.

Zuvörderst die Buchstabenkunde. S. VII Anm. 3 werden einige merkwürdige Formen aufgezählt. Aber diese Gebilde sind aus den Neapler oder Oxforder Abschriften abgelesen und nehmen sich im Papyrus selbst ganz anders aus, was sich freilich zum Theil auch aus der Unmöglichkeit erklärt, jedes Zeichen durch den Setzer genau wiedergeben zu lassen. Darum wäre es sehr erwünscht gewesen, der Ausgabe, die sonst so vorzüglich ausgestattet ist, eine Tafel beizugeben, wie ich es schon früher (Neue Jahrb. 1900, 591) gefordert hatte. Der Schreiber des Pap. 1021 hat feste und wohl ausgeprägte Züge, die bis jetzt in keiner anderen Rolle wiedergefunden sind.') Unter den mittelgrossen, in den runden Formen ziemlich vollen Schriftzeichen zeichnen sich besonders drei Buchstaben aus,  $\eta$ ,  $\mu$  und o. Das erste sieht gewöhnlich einem umgekehrten v ähnlich (K), indem der Querstrich vom linken unteren Ende bis zum rechten oberen Ende geführt wird2); der Querbalken des u ist sehr flach, so dass der Buchstabe manchmal wie ein aussieht, womit er denn auch in den diseoni nicht selten verwechselt wird, während das richtige  $\pi$  einen über beide Ecken hinaus verlängerten Querbalken erhält (M und M); das o ist oft an der rechten Seite offen und mit einem kleinen Häkchen versehen (G)<sup>3</sup>), so dass es leicht mit einem  $\alpha$  oder  $\omega$  vertauscht werden kann.4) Ein solches Häkchen wird auch manchmal dem zweiten Bogen des wangehängt, im übrigen aber sind Zierlinien oder Zierhäkchen nur selten zu finden. 5)

Von grosser Wichtigkeit ist die Bestimmung der Buchstabenreste. Fast in jeder trümmerhast überlieserten Zeile muss sie zur Anwendung kommen. Da werden dann häusig die Ränder

<sup>1)</sup> Ich selbst kenne etwa 100 Papyri aus eigener Anschauung und 200 weitere aus den Abschriften.

Das \* neigt öfter zur cursiven Form hin ( ) und sieht dann einem η nicht unähnlich, vgl. z. B. Col. Y und Z (Oxf. Photogr. 728 und 729).

<sup>3)</sup> Diese Form findet sich N 22 (S. 79) auch im Drucke wiedergegeben, doch ist dabei die rechte Hälfte zu hoch gerathen.

<sup>4)</sup> S. 79 Col. N 9 war χρείαν ο[ί]κ έχων zu schreiben (ΧΡΕΙΟΝ die Oxf. Abschrift), und S. 17 Col. Y 23 ist wohl ΑΛΛΟ in άλλά zu verbessern.

<sup>5)</sup> Der senkrechte Balken des τ ist des öfteren an seinem unteren Ende nach rechts abgebogen. Es durfte darum S. 66, 9 nicht KACZHC (für δ)κόστης) gedruckt werden.

einer Linie und die kleinsten Punkte von Bedeutung, und oft hat man schon einiges gewonnen wenn man sagen kann: es folgte ein runder Buchstabe (C, Ε, Θ, W, Φ; dabei ist auch noch A and  $\Delta$  zu berücksichtigen, weil hier oft der linke Winkel abgerundet wird) oder der voraufgehende Buchstabe schloss mit einer schrägen Linie (A, A, A, K, X; daneben ist noch an T und H. weniger an M zu denken). Von den Buchstaben mit senkrechter Hauptlinie gehen K, P, O und Y meist über den unteren Rand hinaus. nicht aber I. und so muss z. B. Col. X 30 S. 9 nicht CAIII, sondern CATP gelesen werden.

Es ist sodann den Verbesserungen grosse Ausmerksamkeit zu widmen. Es giebt wenige herkulanensische Papyri, in denen der Schreiber sich so oft verbessert hat, wie dieser. Ein salscher Buchstabe kann in den Rollen auf dreierlei Weise getilgt werden, durch einen darüber gesetzten Punkt, durch Ausstreichen oder durch beides. Die letzte Art kommt nur selten vor: während aber die erste ein gefälligeres Bild giebt, weist die zweite den Leser schneller zurecht, und diese wird auch im Pap. 1021 ausschliesslich angewendet.1) Gute Beispiele solcher Verbesserungen geben die Tafeln 727 und 728 (X und Y) der Oxforder Photographien. Wird das Ausgestrichene durch etwas anderes ersetzt, so findet dies gewöhnlich über der Tilgung seinen Platz, nur einmal sieht man das Richtige unter die Zeile geschrieben: ANENABON Y 24 (S. 17).3) Manches was man von den Verbesserungen zur Zeit noch nicht versteht<sup>3</sup>) (vgl. Mekler S. XIII),

<sup>1)</sup> Mekler führt S. XII einen seltsamen Fall an: N (A aus N verbessert) Y 8 (S. 16). Eine solche Weise stände in den herkulanensischen Rollen einzig da, und sie ist auch wohl anderwärts nicht zu finden (s. übrigens unten S. 384 A. 1). In Wirklichkeit aber ist N ausgestrichen, wie die Oxforder Photographie deutlich zeigt. N 21 (S. 79) ist über einen Buchstaben, was Mekler nicht vermerkt, ein Punkt gezeichnet (ΔΑΙΔΟΥ), was aber wohl auf den Zeichner zurückgeht.

<sup>2)</sup> Ich kenne aus den herkulanensischen Rollen keinen zweiten Fall dieser Art.

<sup>3)</sup> Y6 (S. 16) soll nach Mekler Π[Λ]ATWNOC stehen; es sind aber auf der Oxforder Photographie vor C noch schwache Reste anderer Buchstaben erhalten. Hat hier vielleicht wieder ein KATW gestanden? Die Nachricht δρχιτεκτονούντος μέν και προβλήματα διδόντος του Πλάτωνος konnte sehr gut zu einer Erklärung einladen.

wird wohl bei sorgfältiger Untersuchung des Papyrus besser erkannt werden.1)

Was die Interpunktion angeht, so sei hier nur hervorgehoben, dass die ἄνω στιγμή nicht selten ist, z. B. TH 'ΨΗΦΙ-CAΜ[ENOIC IX 10, EXHI 'ΘΗΡΑΘΕΙΟ XIII 10. Der Punkt am oberen Rande wird zu einem kleinen wagerechten Strich in XIII 39 (s. oben S. 372 Å. 2). XIX 23, welche Zeile noch nicht verstanden ist, scheint auch eine στιγμή zu enthalten, was bei der Wiederherstellung berücksichtigt werden muss. Der Doppelpunkt (:), den Mekler XIV 41 gefunden zu haben glaubte (vgl. S. X), ist nach der Oxforder Photographie nicht sicher; man wird noch einmal nachsehen müssen.

Eine der schwierigsten Aufgaben für die Neubearbeitung des Index ist die Einordnung der Unter- und Ueberlagen (sottoposti und sovraposti). Diese wichtige Frage ist schon vorhin bei der Berechnung der Stücke des Pap. 164 behandelt worden (s. S. 373), doch muss sie nun auch für die andere Rolle besprochen werden. Es ist schon bemerkt worden, dass die Neapler Abschriften hinter den Oxfordern weit zurückstehen. Das liegt daran, dass in der Hayterschen Zeit (s. oben S. 358) zuerst die für den Prinzen von Wales bestimmten diseoni angesertigt wurden, wie es leicht zu verstehen ist. Dabei verfuhr man bei solchen Stellen, an denen sovraposti den Text verdeckten, nicht ohne Geschick. Man berechnete die Columne, auf welcher das betreffende Stück ehedem gestanden hatte, und zeichnete es an den Rand dieser Columne unter genauer Beobachtung der Zeilenhöhe, darauf hob man die Decke ab, um die richtige Schrift ans Licht zu bringen. Das abgehobene Stück ging natürlich verloren, und auf diese Weise erklärt es sich, dass die Oxforder Zeichnungen wohl über hundert von sovraposti ausweisen, die heute gar nicht mehr oder nur in ganz spärlichen Resten erhalten sind. Ueber den sovraposti scheint man dann auch auf die unter dem Texte liegende Papyrusschicht geachtet zu haben. Diese Arbeitsweise der Hayterschen Zeichner erkennt man an vielen Papyri,2) und besonders auch an Pap. 1021.

<sup>1)</sup> X 15 (S. 8) ist TEPΞOY.. GIFEN zu lesen. So zeigt es die Photographie. Nach P ist ein Buchstabe, wohl Π, durchgestrichen, nach Y aber folgt eine Lücke von 1—2 Buchstaben. Die Mcklersche Herstellung des Textes wird dadurch freilich nicht geändert.

<sup>2)</sup> Als Beispiele seien Pap. 1538 (Oxf. Photogr. VI 87-98, Pelodipov

Kleine Stücke sind am Rande von Blatt 732 (Col. III), 746 (XVII), 747 (XVIII), 750 (XXI), 753 (XXIV und XXV) und 756 (XXVII) zu finden; sie sollen nun einzeln betrachtet werden. Zu Col. III 13—17 steht am rechten Rande ein Stück mit der Bemerkung: Fram. Sottop. Col. 4, es ist also aus Col. IV, wo es unter der Textschicht gelegen haben soll, herübergenommen.¹) Doch glaube ich zeigen zu können, dass es vielmehr ein sovraposto war. Ich will es darum hersetzen und zugleich den Meklerschen Text von V 13—18.

(τὸν ἄν)δρα [π]οπ⟨π⟩ύζειν ἐπ[εὶ κ]αὶ ταῦΤΤϢ τ' ἐπὶ νοῦν ἤρχε[τ' αὐτῶ]ι κα[ὶ
ΝΘΕΝ 15 .. ΙΟΑΓΕΙ. διαθερμα[νθένΤ΄ΝΟCΕ τος δὲ [μ]ᾶλλον?, ἐκ [δὲ τῆς ἐΝ.ΑΙΡ γέρσεως νύκτωρ ὑ[πνωτικωΕΠΕΙ τέρο[υ γε]νομέν[ου . . . .

Man sieht, wie gut das Stück in die Lücke hineinpasst: αὐτῶι ist von Mekler richtig ergänzt worden (in der Abschrist ist Y leicht zu T verderbt) und διαθερμανθέντος wird nun ganz gelesen. Dann heisst es weiter: ἐχ [δέ] τ[ι]νος ἐΙγέρσεως νύχτωρ \ .. ΑΙΡ . | τερο[ς γε] rόμεν[ος] ἐπεὶ [.... - Das kleine Randstück zu III 36-38 hingegen hat Mekler richtig eingeordnet. - Das Stück am rechten Rande von XVII 13-19 ist von Mekler wohl nicht richtig in die Höhe von 15-21 gesetzt worden, doch verlangt man zur sichern Beurtheilung zunächst eine genaue Vergleichung der noch vorhandenen Reste. — XVIII 13 ist zu lesen  $\pi \alpha \varrho[\epsilon \xi] \dot{\epsilon} \beta \eta \tau \dot{o} [\tau] \tilde{\eta} \varsigma$ ' 4x[α]δημεϊκής άγωγής [λε]γόμ[εν]ον 2) σχήμα. ordnung von XXI 10-16 bleibt vorläufig noch ein Räthsel, und da nach XXI einer der jetzt verlorenen Oxforder Rahmen beginnt, so ist die Lösung schwierig. Zu beachten ist jedoch, dass das Stück, wie der freie Raum zeigt, vom linken Rande stammt. -Die kleinen, aber recht wichtigen Theile zu Col. XXIV, XXV und

περὶ ποιημότων τοῦ  $\bar{\epsilon}$  τῶν εἰε δύο τὸ  $\bar{eta}$ ), Pap. 994 (II 91—128, [Φιλοδήμου περὶ τῶν  $m{Z}$ τωικῶν) genannt.

Mekler hat dies Stück zu Col. IV 11-15 gezogen, wo es jedoch nicht passt. Es fallen damit zugleich einige von Mekler angenommene Philosophennamen.

Der Buchstabe nach dem ersten O ist am ehesten ein M gewesen, keinesfalls aber Δ.

XXVII sind schon vom Herausgeber in die richtige Lage gebracht worden.

Weit mühsamer aber ist es noch, die verschieden en Lagen des heutigen Papyrus zu scheiden und zu ordnen. In Meklers Ausgabe findet man an vielen Stellen angemerkt, dass die genaue Lesung des Textes durch fremdartige Theile gestört sei, vgl. besonders S. 74, 76, 89 und 99. Es sind vornehmlich die Mitteltheile in den einzelnen Columnen, in denen die Schichten übereinander gerathen sind, und zum Unglück sind es niemals grössere Stücke, sondern Blättchen von ganz geringer Ausdehnung, auf denen manchmal die Reste von drei Zeilen stehen, manchmal auch drei bis vier Buchstaben hinter einander erhalten sind, oft aber findet man nur einzelne Buchstaben oder gar nur Reste von Buchstaben. Bis jetzt ist aus diesem Trümmerhaufen noch kein einziges Stückchen wieder an die richtige Stelle gebracht worden, und man wünschte wohl, dass den Augen diese saure Arbeit erspart bliebe. 1)

Doch mit der Vergleichung des Originals ist die Arbeit noch nicht gethan. Ein Vorzug der Meklerschen Ausgabe ist es, dass auf der linken Seite ein Bild der erhaltenen Buchstaben des Papyrus hinzugefügt ist. Es werden dabei die Oxforder und, wo diese sehlen, die Neapler Zeichnungen wiedergegeben. Diese Weise lässt sich nur bei denjenigen Columnen rechtfertigen, welche heute in der Urschrift nicht mehr vorhanden sind; im übrigen hätte das gegeben werden sollen was man im Papyrus liest, da doch mit Ausnahme der Oxforder sovraposti sast alles, was die Zeichner vor Augen hatten, auch heute noch zu schauen ist. Es wäre dann viel Raum gespart worden, weil die Abschriften auf jeder Seite eine Reihe von Lesungen enthalten, die schon der flüchtig Vergleichende als Fehler erkennen muss. Aber auch die Wiedergabe der Abschriften selbst ist nicht ohne Fehler. Es liegt dies an der Mangelhastigkeit der Gomperzschen Durchpauseblätter, welche von Mekler für den Oxforder Text zu Grunde gelegt worden sind.

Die Sammlung von disegni, welche Hayter nach England gebracht hatte, war lange Zeit verschollen, bis Coxe auf eine Anregung Gomperz' bin alle Winkel der Bodleiana durchsuchte und

<sup>1)</sup> Vgl. noch unten S. 396.

dabei aus einem verlorenen Gelass die Blätter wieder ans Licht 20g. Sie wurden, soweit sie nicht schon in den zwei Oxforder Tafelbänden 1) veröffentlicht waren, für Gomperz von Rev. J. J. Cohen "mit grösster Treue und Sorgfalt auf durchscheinendem Papier sachgezeichnet 3)", so dass jener nun als einziger Gelehrter auf dem Festlande die ganze werthvolle Sammlung ausnutzen konnte. was denn auch in vielen Schriften und Aufsätzen geschah. als die Bodleiana alle in jenen beiden Bänden nicht wiedergegebenen Blatter auf photographischem Wege vervielfältigen und diese Vervielfältigungen an einige grosse Bibliotheken 3) versenden liess, sind die Hayterschen Abschriften Gemeingut der Forschung geworden. Als nun Gomperz, der schon im Jahre 1870 eine neue Bearbeitung des Index Academicorum angekündigt hatte, seinen ganzen Apparat Mekler abtrat, übernahm der neue Herausgeber auch den Cohenschen Text. Zuvor hat er daneben noch die Photographieen eingesehen (S. IV), aber von dieser Durchsicht sind im kritischen Apparat nur geringe Spuren zu finden (vgl. S. 96).4) Nun sind aber jene Durchpauseblätter eine ganz ungenügende Wiedergabe, die nimmermehr zu einer so wichtigen Ausgabe hätte benutzt werden dürsen. Oft fehlen einzelne Striche und Punkte, und viele Buchstabenformen sind verkehrt gezeichnet.") Wer einmal die Photographien und die von Mekler abgedruckten Cohenschen Zeichen mit einander vergleicht, wird dies sofort erkennen müssen. man aber durch eine genaue Betrachtung der Hayterschen Columnen den Meklerschen Text an manchen Orten wird verbessern und er-

<sup>1)</sup> Herculanensium Voluminum pars I, II; Oxonii MDCCCXXIV.

<sup>2)</sup> Gomperz, Herkulanische Studien, 2, Heft S. IX.

<sup>3)</sup> An sechs Orten des Festlandes habe ich bis jetzt die Oxforder Photographie feststellen können: an der Kgl. Bibliothek zu Berlin, an der Universitätsbibliothek zu Bonn, an der Nationalbibliothek zu Paris, an der Bibliothek des Nationalmuseums zu Neapel, an der Nationalbibliothek ebendort und an der Hofbibliothek zu Wien. Die Bonner Universitätsbibliothek versendet die sorgfältig gebundenen und eingehüllten Photographien auch auswärts, während das Berliner Exemplar nur in Berlin selbst benutzt werden kann.

<sup>4)</sup> Das wundert mich um so mehr, als ich einst Mekler selbst auf die Fehler der Durchzeichnungen aufmerksam gemacht hatte.

<sup>5)</sup> Es liegt dies zum grossen Theile daran, dass das Original an vielen Stellen nicht sehr klar gezeichnet ist. Auch bei den Photographien ist man manehmal über die richtige Form in Zweisel. Es ist darum nothwendig, dass einmal die Oxsorder Blätter selbst auf das Genaueste verglichen werden.

weitern können, dasur seien nun einige Beispiele gegeben, die aus den Columnen genommen sind, die nur in der Oxforder Abschrist (o) erhalten sind.<sup>1</sup>)

X 3 (S. 6) wird geschrieben  $\xi[\pi\iota]\tau\rho\xi[\chi\omega]$   $\tau\grave{\alpha}$  yeyoa[ $\mu$ ] $\mu\acute{\epsilon}\nu[\alpha]$  $\pi$ ερ]l  $\Pi[λά]$ τωνος [α] $\pi[α]$ νθ' ὑπογρα[φ]ας ἔχων τούτ $[ων \cdot \Pi]$ λίτων Σωχράτους [γεγ]ον[ως μαθ]ητής u. s. w. Mekler giebt für das 3., 4. und 5. Wort folgende Ueberlieferung aus o: FEFPAI. MENI...AIT.., wo richtiger FEFPAI. MEN/..AIT./ gelesen wird. Wie ist nun das Folgende zu verstehen? Nach Mekler sagt Philodem: .Ich werde eine kurze Uebersicht von Allem geben, was über Platon geschrieben ist, wobei ich einen Umriss davon habe (und zu Grunde lege)'. Darnach wurde also der Verfasser eingestehen, die Litteratur über Platon nur in einem Auszuge zu kennen, und es wäre von grosser Wichtigkeit für die philosophische Biographie, die ὑπογραφαί näher zu bestimmen. Obwohl nun diese Erklärung immerhin ein Armuthszeugniss für den Verfasser ist, so mag sie noch hingehen, aber sprachlich ist ὑπογραφάς ausfallig, wosur man υπογραφήν erwartet (Thes. VIII 3064), und dann fehlt zwischen den beiden Sätzen jeder Uebergang, der etwa in folgender Wendung gegeben werden musste: ὑπογραφάς Εγων τούτων · Εγούσι δε ούτως. Alle Schwierigkeit und Absonderlichkeit indessen wird durch o selbst beseitigt, wo zwischen den beiden a des strittigen Wortes der Rest einer wagrechten Linie am oberen Rande erhalten ist, und während Mekler aus EXON! ΠΟΥΓ ἔχων | τούτ ων machte, wird man hier gelinder verbessern, wenn man ἔχον σα οὖτ ως schreibt. Die ganze Stelle lautet nun: έ[π]ιτρέ[χ]ω²) τὰ γεγραμμένα [πε]ρὶ Π[λ|άτωνος απ[α]νθ' )

<sup>1)</sup> Auch dort, wo wir die Urschrift noch besitzen, ist die Vergleichung der Photographie nicht ohne Bedeutung. Col. XXIX 40 giebt Mekler τ]οῦ Κα[ρνε]άδ[ου διὰ γ]ῆρας ἤδη τἢρνέσει | [δ]όντος παρέλαβεν δ[ξέδ]ραν τε καὶ σχολήν und führt als Lesung von ο THNECEIΠΟΝΤΟC an. Man liest dort aber THNECEIΠΟΙΑΤΟC (oder -ΠΟΙΛΤΟC) und über IA Reste von Buchstaben, die auf eine Verbesserung hindeuten. Damit ist das nach Meklers Angabe für getilgt zu haltende N (s. oben S. 379 A. 1) beseitigt. Die richtige Lesung aber kann erst aus einer Nachvergleichung gewonnen werden. Was an dieser Stelle unter dem Zeichen Pe mitgetheilt ist, habe ich nur schnell aufgezeichnet. Jedenfalls muss das ungeheuerliche τἦρνέσει δόντος schwinden.

<sup>2)</sup> In o ist XO zwar verderbt worden, doch leuchtet darans das O, was bei Mekler sich nicht erkennen lässt, deutlich hervor.

<sup>3)</sup> Der obere Theil des ersten A ist erhalten.

ύπογράψας ἔχοντα οὕτ[ως, d. i. ,ich werde das was über Platon geschrieben ist durchgehen, indem ich alles aufschreibe, und das ist Folgendes. Damit schwindet denn auch eine Angabe Philodems über seine Vorlage, die Frage nach dieser Vorlage selbst freilich bleibt bestehen.

X 18 (S. 8) ist nicht IPOIC, sondern IBOIC zu lesen, wodurch ξμπόφοις fraglich wird. Von dem ersten A des folgenden Δα]χεδαίμονο[ς ist noch eine Spur erhalten.

X 38 (S. 10)  $\tilde{\eta}\lambda \Im \varepsilon$   $\pi \varrho \delta c$   $\Delta \iota o \nu \dot{\upsilon} \sigma [\iota] o \nu$ ,  $\tilde{\varepsilon}[\nu] \Im [a]$   $\delta \iota \alpha \beta \lambda \eta \Im \varepsilon \delta c$  u.s. w. Mekler giebt Cl.  $\in |\Delta|A$  aus o, aber es ist KA.  $\in |\Delta|A$ , so dass  $\kappa \dot{\alpha} \kappa \varepsilon \bar{\iota}$  zu schreiben ist, was in solchen Erzählungen bei Philodem oft vorkommt. Das zweite I des Eigennamens ist erhalten, das H des folgenden Verbums ist aus N verbessert.

X 40 (S. 10) ist einmal in Oxford selbst zu vergleichen. Von araigovrii ist das erste I erhalten.

Y (S. 15—18) ist sehr schwierig zu lesen, man muss aber mit o noch an manchen Stellen weiter kommen. Z. 15 ist aus den verschriebenen Zeichen wohl ἀλλά (ἀλλὰ καὶ δλω[ς) herauszulesen, Z. 17 steht am Anfang wahrscheinlich K und nicht Λ, Z. 18 liest man deutlich I.M.MICTHN, Z. 26 τοῦτον, Z. 29 CYNOYETA. Am schwersten sind die letzten Zeilen; auch hier muss man sich wieder nach Oxford wenden.

V (S. 22-23) ist ebenfalls nicht sehr deutlich; Z. 5 steht Πλάτωνος wirklich da, Z. 12 aber ist ΕΡΓ. IACΔΗ überliefert.

Τ 1 (S. 57) γράφει δ' ὑπὲρ') αὐτοῦ (namlich Πολέμωνος) ταῦτα Διόδωρος, ώ[ς] τὸ μὲν κατὸ Θεόφραστον πέπον εἶς ἀπὸ Σπευσίππου, φύσιν δὲ καὶ φιλοπονίαν ἀξίαν (ΑΞΑΙΑΝ ο, das zweite A scheint ausgestrichen zu sein) ἔσχε μνήμης. Der erste Theil des Zeugnisses des Diodoros ist ganz unverständlich. Mekler nahm die Verbesserung Büchelers auf und schrieb τὸ .. πέπον (,die Ueberreife'), was ein Ausdruck des Theophrast gewesen sein soll; im zweiten Theile sei dann als Gegensatz die starke und arbeitskräftige Naturanlage erwähnt worden. Aber wo ist das Verbum des Vordersatzes? Ist etwa τὸ μὲν κατὰ Θεόφραστον πέπον εἶς ἦν ἀπὸ Σπευσίππου zu erganzen und in τὸ — πέπον ein Accusativ der Beziehung zu sehen? Dies ist aber sehr hart. Und weiter, was heisst Σπευσίππου? Εἶς steht doch nicht

<sup>1)</sup> ὑπέρ ist in o ganz zu lesen.

etwa für πρώτος? Da nun das Griechisch nicht erträglich ist, so kehren wir zur Ueberlieferung zurück. Von den umstrittenen Worten némor els ist der erste Buchstabe ein T, dessen rechter Querbalken sehr weit verlängert ist, während der linke nur eine kurze Ausdehnung hat, mit anderen Worten ein etwas verzeichnetes C. Dann folgt ein schlechtes E, indem zwar der Mittelstrich weit hinausgezogen wurde, dennoch aber der Kreis geschlossen ist, so dass der Mittelstrich über den Kreis hinaussteht. Dadurch giebt sich sosort der Fehler zu erkennen, da im richtigen O der Mittelstrich in der Schrift des Pap. 1021 innerhalb des Kreises bleibt. Es folgt ein II, dessen zweiter senkrechter Balken aber schwächer gezeichnet ist, dann ONEIC. Wir haben also ΓΕΠ (oder Γ) ONEIC, was sich, da die Vertauschung von N und IC sehr nahe liegt, sofort in FEFONEN autlöst. Ich übersetze nun so: .Dies aber meldet von ihm Diodoros, einmal, dass er zur Zeit des Theophrastos lebte von der Zeit des Speusippos an, zum andern' u. s. w. Polemon war Schulhaupt von 315/314-268/267 v. Chr., Theophrastos aber leitete den Peripatos von 322/321-288/286 v. Chr. (Jacoby, Apollodors Chronik S. 352). Man sieht, dass Diodoros einen richtigen Synchronismus angiebt. Speusippos folgt auf Platon im Jahre 348/347, Polemon wird von Xenokrates (Schulhaupt 339-315/314) als μειράχιον gewonnen, was sich ebenfalls gut vereinigen lässt. Somit hat Polemon ein Alter von 71-80 Jahren erreicht (ἐτελείτησε δὲ γηραιὸς ἤδη ὑπὸ φ91σεως Diog. IV 20). - In Z. 13 sind noch deutliche Spuren des K von Kloart opa zu lesen (nicht EPANT), ebenso ist TWN-ΔΙΚΑ Z. 9, ΔΙΑΤΡΙ Z. 10 und EΠΟΙΗCAT Z. 12 richtig überliefert.

Q (S. 58—59) ist sehr deutlich gezeichnet. Z. 4 lies Φιλο-κράτην.

S (S. 61—63) Z. 4, 11, 32, 34 und 36 sind von Mekler die ausgestrichenen Buchstaben fälschlich fortgelassen worden, so dass jetzt an den betreffenden Stellen ein Punkt steht. Es ist einmal in Oxford nachzusehen, ob hier wirklich Nachbildungen der Züge des Papyrus vorliegen oder ob diese Tilgungen nicht vielmehr auf die Hand zurückgehen, welche die Zeichnung später durchsah und verbesserte (oben S. 359). Z. 19 lies ΓΡΑΦ.

P (S. 65-67) Z. 5 lies AITWC, 15 PITHCI.

R (S. 72) ist untadelig wiedergegeben.

M (S. 77—78) Z. 7 lies AW). Der Bogen am rechten Ende deutet wohl darauf hin, dass die Zeile später eingeklammert wurde. Der Buchtabe M ist ausgestrichen. Z. 12 war, damit die Ueberlieferung besser erkannt werden konnte, KYI. HNAION oder KYI//HNAION zu drucken. Z. 14 lies  $\Gamma$ APK, Z. 21  $T\eta\lambda[\epsilon\kappa\lambda\epsilon\alpha]$ , Z. 26 wohl META.

计分分 化原金 医阴道

N (S. 79—80) Z. 19 lies  $\Delta$ ] εόντιχο[ς, 23 l. γράψας ἀπ[έ- $\mu$ ]εν. Das T in  $\mu$ ]αθητάς Z. 12 ist nur ein wenig am rechten Ende nach oben verschnörkelt.

O (S. 80-81) Z. 10 Y $\Delta$  ... \H .. /, 16 WPIMWI, 17 KAIATYAAOC, 21 \ONCAADEA $\Phi$ OC.

Die Beobachtung aber, dass die Gomperzschen Durchpauseblatter nicht ausreichen, muss auch bei den andern Ausgahen, welche Lesungen jener Blätter benutzen, berücksichtigt werden. In seiner Bearbeitung von Φιλοδήμου περί θανάτου δ (Wien 1886) hat Mekler ebenfalls jene Blätter für die Oxforder Ueberlieferung zu Grunde gelegt. Vergleicht man nun seine Lesungen mit den schonen, von Scott (Fragmenta Herculanensia, Appendix) herausgegebenen Hayterschen Kupfertafeln, so finden sich mancherlei Abweichungen, z.B. BAOYN XXIII 30 richtig Hayt., BAOYN Mekl., PA. ETHN XXV 3 H., MA. ETHN M., XXVIII 2 ANYM \P-ΞΙΑΝ Η., ΑΝΥΠ \ΙΙΙΑΝ Μ., ΕΚΠΝΕ ΧΧΧΙΧ 23 Η. (ἐκπνέουger richtig Blass), EKTENE M. Die Zeichnungen Cohens dürfen darum fortan nicht mehr benutzt werden, wo sie aber früher zu Grunde gelegt sind, müssen die Photographien, und wo diese nicht ausreichen oder nicht vorhanden sind,1) die Oxforder Blätter selbst zur Nachprüfung herangezogen werden.

Die richtige Wortbrechung hat Mekler nicht überall gegeben, obwohl er darüber in der Einleitung (S. VIII—IX) eine langere Anmerkung macht. Denn ein Fall, der für die Trennung [oix] |  $\check{\epsilon}\mu\epsilon\iota\nu\epsilon\nu$  XI 10 geltend gemacht werden könnte, findet sich nirgends in den herkulanensischen Rollen (vgl. Memoria Graeca Herculanensis S. 12), und ebenso wenig sind jemals in diesen Schriften die Diphthonge getheilt. Was Mekler XX 41 zur Rechtfertigung von  $Kv[\varrho\eta\nu\alpha|\tilde{\iota}]\varrho\varsigma$  anführt,  $\tau\lambda\alpha|[\iota]\eta$  aus der Schrift  $\pi\epsilon\varrho\iota$ 

<sup>1)</sup> Die Oxforder Abschrist von Philodems logischer Schrist περί σημείων καὶ σημείω σερω ist weder in den zwei Tafelbänden noch in der Photographiensammlung zu finden. Dies schadet freilich nicht viel, da der Papyrus selbst noch wohl erhalten ist und viel mehr bietet als die Abschristen.

Θανάτου  $\overline{\delta}$  XIII 28, ist ganz hinfällig, da die hier maassgebende Oxforder Abschrift, was Mekler nicht angiebt oder vielmehr nicht angeben konnte,  $\Box \land A | BH$  hat  $(\hat{\alpha}]\beta\lambda\alpha\beta\tilde{\eta})$ . Die Trennungen  $\delta[\tau'] | \tilde{\eta}[\nu X 6 (S. 6)]$  und  $\tilde{\epsilon}\pi\epsilon\varphi]\tilde{\epsilon}\varrho\epsilon\vartheta' | o\tilde{\nu}\tau\omega[\sigma t XV 11]$  mag man freilich einigen an andern Orten vorkommenden Beispielen nachlässiger batheilung beigesellen (vgl. Mem. Gr. a. a. O.), es ist aber dennoch zunächst zu versuchen, auf eine andere Weise den Text wiederherzustellen.\(^1\)) N 13 (S. 79) ist  $\Delta\pio\lambda\lambda\omega\nu\nu$  K $\nu[\varrho\eta\nu\alpha tor] | A.1$  xal K $\lambda\epsilon\dot{o}\varkappa\varrho\nu$  in  $\Delta\pi$ . K $\nu[\varrho\eta\nu\alpha t] | \varrho\nu$  xal K $\lambda$ . zu verbessern. Der erste Buchstabe der neuen Zeile ist vom Zeichner mit A vertauscht worden, wie es umgekehrt öfter vorkam, vgl. oben S. 378.

Ingleichen hat Mekler in der Vorrede von der Rechtschreibung gehandelt (S. X - XII), wozu ebenfalls einige Anmerkungen nothwendig sind. Nach dem Grundsatze, dass die Formen des Papyrus, soweit sie nicht gegen den Sinn und gegen die Deutlichkeit verstossen, wiedergegeben werden sollen, war Πυθαν[ορ]ήους X 9 (S. 7, vgl. Memoria Graeca S. 25) und 'Ολυνπιόδωρος XXIV 6 beizubehalten. X 9 (S. 7) hat Mekler ξυγγενόuevoc gegeben, durch seine Durchzeichnung getäuscht; die Photographie hat richtig CYN, und dies musste auch erwartet werden. da bis jetzt das attische ξύν in den Neapler Rollen noch nicht gefunden ist. Die Form eugnoes I 10 brauchte nicht in nugnoer verbessert zu werden, vgl. ἐπεύξησα Monum. Ancyr. 14, 4, εὔξησα 4, 8 und Blass, Ausspr. 344. Die barbarische Namensorm Πατιά-Joy XXVII 4 hat Mekler aus allzugrosser Anhänglichkeit an o nicht aufgeben wollen. Aber das Wort steht in der Trennung NAITIA-ΔΟΥ, und auch wenn von dem N, was ich deutlich gelesen habe, nichts mehr zu sehen wäre, müsste dennoch Παν τιάδου geschrieben werden. Es ist für die Namengeschichte nicht ohne Bedeutung, dass der sonst Πασιάδης genannte Archon hier Παντιάδης heisst. Solche Schwankungen sind zwischen nebenher laufenden Namenstämmen nicht selten; so wechseln z. B. Πειθι- und Πεισι-, Nav- und Navoi-, -δωρος und -δοτος, -γενης und -γονος u.s. w. Eine sehr unwahrscheinliche Namensorm ist Ιολλά σι | ος | Σαρδιανό[5 XXXIV 7, weil doppelstämmige Namen in der Regel nicht

<sup>1)</sup> XXVI 37 ή τον | α[ίρεσεν und 38 τῆε [τ'] | ἀγχενο[ίαε in Apollo-dorosversen sind ebenfalls zu beseitigen. 37 ist noch nicht geprüft, auch das Ende von 38 muss noch nachgesehen werden. Hier kann z. B. durch τῆε [τε] | ἀγχενο[ίαε (vgl. XXIX 11) der Fehler entfernt werden.

durch  $-\omega c_{S}$  erweitert werden. Man mag  $I\delta\lambda\lambda\alpha c_{S}$  [ $\delta$  |  $\Sigma\alpha\rho\delta$ . lesen, wenn auch im Folgenden vor dem Heimathnamen der Artikel nicht steht.

Bei der Wiederherstellung des Textes ist die Frage nach dem Hiat on grosser Bedeutung. Die Bemerkung auf S. XII, de hiatu admittendo intrication disceptatio est in libello diversorum auctorum locis ex parte praecisis centonis instar contexto, praestat igitur hic quidem manum ab ea re cohibere' weicht einer genaueren Beantwortung der Frage ohne Ursache aus, und an den Stellen, welche in der Anmerkung zu diesen Worten angeführt werden, ist das Meiste erst durch die Ergänzung Hiat geworden.1) Bei der Behandlung herkulanensischer Texte ist es aber nothwendig, zu wissen, dass Philodem mit grosser Gewandtheit den Hiat vermeidet, während alle übrigen Schriftsteller, namlich Epikuros, Metrodoros (?), Kolotes, Polystratos, Karneiskos, Demetrios und Chrysippos, in dieser Hinsicht auf eine ebene Wortfolge keinen Werth legen. Bei titellosen Rollen wird diese Beobachtung manchmal recht nützlich, indem es schon immerhin von Wichtigkeit ist, einen Papyrus dem Philodem mit Bestimmtheit absprechen zu können, da doch mehr als drei Fünstel der ganzen Bibliothek aus Schriften Philodems besteht. Auf der anderen Seite aber ist weder bei der Geschichte der Stoiker noch bei der der Akademiker bemerkt worden, dass der Verfasser den Hiat ver-Dort findet sich eine harte Wortfolge nur an wenigen Orten, und zwar dreimal in Schülerlisten, die von dem Verfasser unverändert aus der Quelle herübergenommen worden sind: Κλεάν-[9]ης Φαινίου "Ασσιος Χ 2,") Μνήσαρχος 'Ονησίμου Αθηναίος L1 4. Δάρδα[ν]ος Ανδρομάχου Α[θη]ναΐος 5, und sonst nur noch in πολύ ήδείω VII 2, während in η οὐ δυνάμεως XXIV 8 ein bei Philodem erlaubter Hiat (nach ij) vorliegt.3) Nimmt man also die Namenlisten aus, in denen der Hiat sich nicht gut umgehen liess, so fliesst die Rede fast ohne jeden Anstoss dahin. Eine ahnliche Beobachtung aber macht man im Index Academicorum. Von den vom Herausgeber (S. XII<sup>2</sup>) angemerkten Hiaten ist nur είζχοσι έπτά 7.7 wirklich überliesert. Aber dies hat Philodem nicht für

<sup>1)</sup> κα[ταστή]ναι εὐδαιμονέστερος 8, 14, τί [οὖ]ν 12, 9, Έρ[μί]α [εὐ]νοίστα[τα 23, 4, Ξενοκράτει [οὖκ 29, 10, ά[ν]δρείαι [έσθή]τι 37, 27, γε[γονέναι  $\mathring{v}$ ]πόβραχυς 51, 42.

<sup>2)</sup> Kleardys Pariov Acous heisst es auch beim Diogenes VII 168.

<sup>3)</sup> Ueber einen anderen Fall wird gleich im Folgenden geredet werden.

einen Hiat gehalten, da eixoot, wenn eine mit einem Vokale anfangende Zahl folgt, wie Inschriften und Papyri heweisen, kein v erhält, wodurch es nahegelegt ist zu vermuten, ob man nicht richtiger εἰχοσιέν εἰχοσιδύο εἰχοσιοχτώ u. s. w. schreibt, wie man es in vielen Handschriften überliesert sindet. Erlaubte Hiate sind ferner ε]ὶ μὴ [ἀ|νάγκης 54,32, ἀποδέχεσθαι. Έφη 55,3, ὅτι αὐτα 4, περὶ ὀκ[τω 106,10, weiter nach dem Artikel1): ἡ ἀνάλυσις 17,14, τη εθνοίαι 41,43, καί δ Έρυθραίος 80,23, woran sich das Relativum anschliesst: ἐφ' ὧι ἐπ[ιγέγρ]απται 19, 15.\*) Lässt man diese Fälle weg, so bleiben nur zwei Beispiele übrig, von denen das eine (Γαζαΐοι, Ίππαργος 86,7) wieder in einer Namenliste steht, während das andere (Σολεῦσι, ώς 59, 1) vielleicht auch noch zu den erlaubten Hiaten gehört.3) Hieraus aber wird es offenbar, dass der Versasser des Index Academicorum den Hiat mit Fleiss vermied,4) und es ist diese Erkenntnis ein weiterer Beweis für den engen Zusammenhang zwischen den beiden Indices) und für die Urheberschast Philodems.

Im Folgenden soll versucht werden, einige von dem Heraus-

<sup>1)</sup> So z. B. aus der Schrift Philodems περί ὀργῆς: ὁ Ἐπίκου[ρος ΧLV 5, ὁ εἰ[ρ]ημένος fr. 5, 21, ἡ ἀδελφή ΧVI 15, vgl. auch οἱ ἀπό Phil. περί εὐσεβείας 84, 8 Gomp., αἱ ὄψεις Phil. περί μουσικῆς 93, 6, οἱ ἀκούοντες 102, 17 u. s. w.

<sup>2)</sup> Wenn dieses nicht vielmehr ein voller und schwerer Hiat ist. Philodem lässt sonst beim Relativum den Hiat nicht zu.

<sup>3) ,</sup>Bei Demosthenes ist z. B. Olynth. 3, 31 nach Ausweis des oratorischen Numerus ἐπάγουσ' ἐπὶ ταῦτα zu sprechen und mindestens ἐπάγουσι zu schreiben' Kühner-Blass l 234. So ist in der 3. Person der Plural und in den Dativendungen nicht selten auch in den herkulanensischen Rollen das ν vor dem Vocal fortgelassen, z. Β. κτυποῦσι ἐν Rhet. I 208, 24, ἐροῦσι ὑπάρχειν Il 87, 6 und im Index Stoicorum γονεῦσι ἐκπέμψαι XIX 8. Die genauen Angaben möge man in der Memoria Graeca Herculanensis S. 137 ff. einsehen.

<sup>4)</sup> Der Hist ist auch weder in den kleineren noch in den grösseren Satzfugen zu finden, da doch ἀποδέχεσθαι. Έργη 55, 3 kein Hist ist (-σθαι wird des öfteren in den herkulanensischen Rollen elidirt) und Σολεῦσι, ὡς 59, 1, wie eben bemerkt wurde, nicht in Betracht gezogen zu werden braucht. Auderwärts stösst man freilich auf einige Beispiele, doch sind sie nicht häufig: συλλογισμῶι, ἤ Rhet. II 37, 20, χρηματιστοῦ, ἀλλά pap. 1424 (περὶ οἰκονομίας) XXI 9, vgl. Rhet. I 66, 3. 223, 5. Il 15, 4. 16, 8. 22, 22.

<sup>5)</sup> Dafür spricht u. a. auch die grosse Aehnlichkeit in den Schlussworten (Ind. Ac. XXXVI 15 ff. ~ Ind. Stoic. LXXIX 5 ff.) und die gleiche Ausdrucksweise, z. B. in der Bezeichnung des Begriffes "sterben": τελευτον, τὸν βίον δγλείπειν, καταστρέφειν, μεταλλάττειν.

2

3 1

SII:

-**-**

Ćr,

اعنق

13:

DIT.

·iL-

٠<u>١</u>٠. عاجة

J-

£.

Iz-

geber eingesührte Histe zu beseitigen. 'O δὲ αὐ |τοῖς τά τε ἄλλα πάντα | ἔπ[όησε] κοιν[ά] καὶ πόλιν') ἔδωκεν | οἰκ[εῖν] τὴν ᾿Ασ-[σὸ]ν²) ἐν ἢι ἔ[ξ]ἔ[η]νιζε 23, 7—9. Die Ueberlieserung besteht TH in o, sie bietet in der letzten Zeile OIK. T. ONAC.. NE-NHIEKEHNICE.") Die Abschrift ist über die Maassen schlecht, so dass es schon erlaubt ist, die Buchstaben etwas gewaltsam zu verändern. Man erwartet πόλιν ἔδωκεν αὐτοῖς τὴν ᾿Ασσὸν ἐν ἦι συνωῖικισε.

Εραστος καὶ [Ασκλ]ηπιάδης [οἱ ἀπ]ομνημον[εύμα]τα γράψα[ντ]ες αὐτοῦ, [ὁ Κ]υ[ζ|ικηνὸς Τιμόλαος καὶ ... γένης 'Αθηναίος [δ] Τιμολάωι έν τωι περιδείπνωι [συ]ντα[ξάμε]νος 35. 10-12 in der Aufzählung der Schüler Platons. spärlichen Wortresten, welche sich im andern Papyrus fanden (S. XVI u. XVII), ist nichts anzufangen, da es ausserdem gar nicht sicher ist, ob die beiden versprengten Stücke, die S. XXII Anm. 1 zusammengestellt sind, wirklich der nämlichen Stelle angehören (s. oben S. 375). Jener Papyrus aber ist nicht bis zum letzten Striche verglichen worden, und darum kann man auch nicht endgultig urtheilen. An dem Hiat αὐτοῦ δ (überliefert in o und n AYTOYA, die Lesart des Papyrus selbst ist nicht bekannt) wird man wohl nicht vorbeikommen können. Der andere Philosoph ist ohne Zweisel Διογένης, denn man liest noch das i und den linken Bogen des o. Was nun folgt, ist zum Theil unsicher: TIA. O | A.OYC | ENTWI | MEPI | NEITH . I | .... I. Die Erganzung ὁ τοὺς λόγους ἐν τῶι περιδείπνωι συνταξάμενος scheitert wohl an der ersten Zeile, in der der Oxforder Schreiber noch deutlich TIMO las, aber auch Τιμολάωι lässt sich nicht gut unterbringen. So muss denn hier das Urtheil noch zurückstehen, sicherlich aber ist der Hiat Τιμολάωι έν nicht überliefert.

Αριδείχα[ς] | τε Υόδιος και Δωρόθεος Τελ|φούσιος καὶ | Ζώπτυρος Κολοφώνιοι [δ τ]ε | Τελ[ε]κλῆ[ς Με]ταποντῖνο[ς 73, 7—11, Schüler des Arkesilas. Im Papyrus war der vorletzte Buchstabe von Z. 10 zuerst ein  $\mathfrak S$ , das dann verbessert wurde, es folgt der Rest eines  $\mathfrak A$ ; es ist also  $\mathfrak x \alpha[\ell]$  zu schreiben.

<sup>1)</sup> HOAIN o, nicht HONN.

<sup>2) 🏒</sup> o[ò]» M., aber in der Lücke findet auch noch ein zweiter Buchstabe Platz.

<sup>3)</sup> Der vorletzte Buchstabe ist eher C als Z.

περιενεχθηναι | εὐν[οίαι] 75, 4—5 schreibt Mekler nach Arnim, während er selbst richtig συν[έσει vermuthet hatte (CYN.... o).

 $\pi \varepsilon \varrho i$  ἀχ $[\tau \dot{\omega}$  η  $\tilde{\eta}]$  έ $[\nu \nu \epsilon']$  έ $[\nu \eta$  106, 10—11 (ΠΕΡΙΟΚ . . . Ε . . . Ε n, die Lesart des Papyrus ist nicht bekannt). Nach  $\tilde{\eta}$  ist der Hiat gestattet, aber nicht davor, und so muss man eine andere Ergänzung suchen:  $\pi \varepsilon \varrho i$  ἀχ $[\tau \dot{\omega}$  χαὶ δεχ] ἔτη oder  $\pi \varepsilon \varrho i$  ἀχ $[\tau \dot{\omega}$  σχ $[\varepsilon \dot{\omega}]$  ἔτη?

Jedoch habe ich die schwierigste und verantwortungsvollste. aber auch die schönste Aufgabe, welche an der Ueberlieferung der Philodemischen Schrift zu lösen ist, noch nicht erwähnt. Es ist die Aufrollung des geschlossenen Theiles des Papyrus 164. Oft geschah es. dass man bei Rollen, die sich schlecht lösen liessen, die Arbeit unterbrach und den geschlossenen Rest wieder in die Abtheilung der papiri non svolti zurückstellte. So ist z. B. von dem bis jetzt unbekannten Pap. 1199, der wahrscheinlich ein Buch Epikurs περί φύσεως enthält, ein Rest von 5,5 cm Durchmesser und 25 g Gewicht zurückgeblieben, von Pap. 1025 (hrg. Coll. alt. X 118—134; [Φιλοδήμου περί φιλοδοξίας?]) ein Rest von 1,5 cm Durchmesser und 6 g Gewicht, von Pap. 973 (vgl. Coll. alt. XI 202) ein Rest von 6 cm Durchmesser und 93 g Gewicht, vgl. Pap. 988, 1001, 1040, 1138, 1177 u. s. w. Dass man an den schwierigen Stücken die Arbeit nicht bis zur vollständigen Zerbröckelung fortsetzte, geschah zum Vorteil der Wissenschaft. Denn nun bleibt immer noch die Hoffnung, dass es eines Tages gelingen werde, den Inhalt besser zu erschliessen. Die Aufrollungsarbeit ist in Neapel mehr als ein Jahrhundert lang betrieben worden, im Jahre 1893 wurde der letzte Papyrus von Luigi Corrazza geöffnet. Man hatte beim Oeffnen fast immer nur das nämliche Mittel angewendet. Auf einer sehr sinnreich gebauten Maschine liess man den Papyrus langsam herabgleiten, nachdem man die zu lösenden Blätter auf der Rückseite sorglich an eine feine, sehr haltbare Membrane angeklebt batte. Solche Maschinen sind, wie man es sich im Museum erzählen lassen kann, sehr theuer gewesen. Ein prächtiger Kasten ist in der sala de' papiri zu sehen, andere sollen in einem Aufbewahrungsraume sein. Die noch ungeöffneten Rollen und Rollentheile aber sind in zwei sehr geräumigen Glasschränken') unter-

<sup>1)</sup> Wie schlecht man früher mit den Rollen umgegangen ist, lernt man aus einer Mittheilung Minervinis im Bullettino archeologico Italiano I S. 77

gebracht. Dass nun schon seit zehn Jahren in Neapel alle Arbeit ruht, soll man nicht bedauern.') Es war höchste Zeit, dass die alte Arbeitsweise aushörte. Hätte man sie fortgesetzt, so wäre heute von geschlossenen Theilen vielleicht gar nichts mehr übrig, der Inhalt des jetzt noch ungeöffneten Restes läge in fast werthlosen Trümmern vor, und wir hätten keine Hoffnung mehr auf glackliche Funde. Diese aber haben wir heute noch. muss sich doch einmal ein Mittel entdecken lassen, den verkohlten Stoff der Papyri biegsamer zu machen und ihn leicht von den benachbarten Lagen zu trennen. Es wird entweder in der Anwendung einer zweckmässigen Flüssigkeit (bis jetzt hat man Spiritus verwendet) oder in der Entwickelung seuchter Dämpse bestehen. Hier hat der Chemiker das erste Wort. Es giebt eine Anzahl von Rollenresten, die nach dem bis jetzt erkannten Inhalt nicht sehr werthvoll sind; diese mag man zu den ersten Versuchen benützen. Gelingen sie endlich, alsdann, aber auch erst alsdann ist es an der Zeit, den Rest des Papyrus 164 vorzunehmen.

Es ist aber nicht das Stück der Akademikerrolle allein, auf dessen Erschliessung wir einige Hoffnung zu setzen berechtigt sind. Auch von der Geschichte der Stoiker<sup>2</sup>) ist noch ein Theil in

<sup>(</sup>Ottobre 1861). Die alten Schränke, schreibt dieser, waren mangelhaft. Um zu einem Papyrus zu gelangen, war es nöthig, mehrere Tafeln aufzuheben, auf denen andere Papyri lagen, und durch die unvermeidlichen Stösse geschah viel Schaden. Darum wird beschlossen, altri armadi di miglior costruzione an die Stelle zu setzen. Diese Schränke sind wohl diejenigen, die man heute sieht.

<sup>1)</sup> Bedauerlich ist es freilich, dass Emidio Martini, der mit einer Neubearbeitung der Papyri im Jahre 1900 betraut worden war, von seinem Amte wieder zurückgetreten ist. So giebt es denn augenblicklich in Neapel keinen, der sich als Fachmann um die einst unter den Bourbonen so geseierten Rollen kümmert. Ich erinnere daran, dass, während ich dieses schreibe (Oct. 1902), der herkulanensische Bücherschatz gerade seit 150 Jahren bekannt ist.

<sup>2)</sup> Der Aufsatz H. v. Arnims "Anmerkungen zum Index Stoicorum Herculanensis" (Wiener Sitzungsber. 1901 Nr. XIV) enthält manche treffliche Bemerkung zum ersten Theile der Schrift. Einige der neuen Lesungen werden vom Papyrus bestätigt (so z. B. in Col. III und IV), mehreres jedoch steht mit der Ueberlieferung in Widerspruch, und das beweist, wie nothwendig eine bessere Vergleichung ist. Da mir nun die Zeit fehlt, eine endgültige, abschliessende Ausgabe zu besorgen, so werde ich mich wohl entschliessen, den von mir gelesenen Text in vorläufiger Veröffentlichung drucken zu lassen. Es mag daran eine neue Kritik anschliessen, und an diese endlich die Hauptausgabe.

den ungelösten Windungen des Papyrus verborgen. Im Jahre 1808 hat Corazza den jetzt durch Comparetti bekannt gemachten Pap. 1018 geöffnet. Wie aber die Neapler Papyrusliste meldet, blieb ein kleines Stück von 8,5 cm Länge, 3,7 cm Durchmesser und 15 gr Gewicht ungelöst. Es muss die unteren Theile der Columnen enthalten, etwa von Col. XL oder L an. Denn während bis zur VIII. Columne der Papyrus in seiner ganzen Höhenausdehnung, wenn auch sehr zertrümmert, erhalten ist, findet man von Col. IX bis zum Schlusse (Col. LXXIX) nur den oberen Theil des Schriftraumes, und zwar gewöhnlich 8-10 Zeilen, vom oberen Rande gerechnet, höchstens 13. Bei der Aufrollung ist also der untere Theil, weil er spröde oder zusammengewachsen war, nach einigen unergiebigen Versuchen fortgelassen worden, der Rest aber wurde bis zum Ende glatt gelöst. In gleicher Weise ist endlich auch von dem Papyrus der Geschichte des Sokrates und seiner Schule (hrg. Rhein. Mus. LVII 286 - 298) ein Stock zurückgeblieben.1) Es ist bedeutend umfangreicher als das vorige, denn es misst 17 cm in der Länge, hat einen Durchmesser von 7 cm und ist 210 gr schwer. Der Papyrus dieser Rolle ist sehr fein und glatt. auch die Schrift ist vorzüglich zu lesen, so dass man gerade hier auf einen reichen Ertrag wird rechnen können.")

So hängt denn der Fortschritt in der Erforschung der philosophischen Biographie zu einem grossen Theile von der Aufrollung jener geschlossenen Papyrusreste ab. Aber rechnen wir nur immer

<sup>1)</sup> Mir war es a.a. O. S. 298 zweiselhaft erschienen, ob Philodem in der That der Versasser dieser Schrist gewesen sei, da ich den Hiaten grossen Werth beilegte. Aber statt στρατευσαμένω[ε είε] τὴν Ἰσίαν Pap. 495 pezzo 10 kann man auch στρ. κατὰ τ. Ἰ. lesen, und von den drei anderen Hiaten fällt einer fort, weil er auf einen Schreibsehler zurückzugehen scheint. Ich glaube heute bestimmt, dass auch Pap. 558—495 in das philosophengeschichtliche Sammelwerk Philodems gehört.

<sup>2)</sup> Das Werk Philodems hatte wenigstens 10 Bücher (Φιλόδημος ὁ Ἐπικούρειος ἐν τῶι δεκάτωι τῆς τῶν φιλοσόφων συντάξεως Diog. X 3). Drei von ihnen sind nun schon bekannt. Die Reste eines vierten (παρὶ τῆς τῶν Ἐπικουρείων ἀγωγῆς?) und vielleicht noch eines ſūnſten werde ich nachweisen. Vom Titel wird sich in dem Stück der Stoikerrolle nichts mehr erwarten lassen, da es dem unteren Theile des Papyrus angehört, und aus demselben Grunde wird auch Pap. 495 nichts ergeben. Aber der des Index Academicorum ist vielleicht noch zu erkennen. Er mag etwa gelautet haben: Φιλοδήμου παρὶ τῆς τῶν φιλοσόφων συντάξεως Δ (oder eine andere Zahl) ο ἐστι περὶ τῶν τῆς Ἀκαδημείας διαδόχων.

mit dem Falle, dass sich aus ihnen nichts mehr gewinnen liesse: es ist zunächst die Arbeit an den schon geöffneten Stücken die wichtigste. Und damit wende ich mich noch einmal zum Index Academicorum. Man halte das, was oben S. 377 ff. von der Arbeit am Pap. 1021 gesagt worden ist, nicht für eitle Vorschläge, die man doch nicht ausführen könne. Denn man muss doch alles finden, was noch irgend erreichbar ist, erreichbar aber ist ein jeglicher Buchstabe, der sich offen oder verdeckt, vollständig oder zu einem Theile auf jenen acht Rahmen erhalten hat. Es ist aber etwa Folgendes zu leisten.

1. Eine sorgfältige Vergleichung des fortlaufenden Textes, Buchstabe für Buchstabe. Mekler hat sich zu ängstlich an seine Abschriften, insbesondere an die Oxforder Blätter, angeschlossen (vgl. z. B. XIII 40), er ist nur selten in wichtigen Dingen über die alten Zeichen hinausgekommen.1) Ich selbst habe das, was ich Meklern nachträglich zur Verfügung stellte, ziemlich schnell gelesen, und ich bitte nicht zu glauben, dass an den Stellen wirklich nichts weiter mehr aus der Urschrift herausgeschöpft werden könne. Es wird sehr nützlich sein, sich eine Handtafel von allen Buchstabenformen, welche vorkommen, anzusertigen. Manche Buchstaben, wie A, A, H, K und M, haben ein veränderliches Aussehen. und man wird mit Hülfe jener Listen sich in den Buchstabentrümmern besser zurecht finden. Ueberall wo die Schrift undeutlich wird oder der Papyrus zerrissen ist, muss man ein scharses Glas zu Hulse nehmen, ohne das überhaupt eine ordentliche Vergleichung unmöglich ist. Ausdrücke wie "mihi apparebat", "mihi esse videbatur', .umbra' sind dem Leser nicht erwünscht; er will genau die Zeichen wissen, die man heute liest, lassen aber die Reste eine genaue Bestimmung nicht zu, dann will er wissen, welche Zeichen möglich sind. Es ist für schwierige und dem lnbalte nach sehr wichtige Fälle dieser letzten Art von Vortheil, wenn man solche Stellen auf einer Tafel wiedergiebt, die ja nothwendig einer vollständigen Ausgabe beigefügt werden muss. Eine sorgfältige Vergleichung wird, wie ich zuversichtlich glaube, gerade den Apollodorversen (S. 92-104) zu Gute kommen, und wenn man nur zehn neue lamben gewönne, so wöge dies schon alle Mühe auf.

<sup>1)</sup> Vielfach hat Mekler auf grosse Strecken hin über die Lesung des Papyrus kaum etwas zu berichten, vgl. z. B. S. 54, 65 und 91.

- 2. Eine Feststellung, Aufzeichnung und Einordnung der Oberund Unterlagen (vgl. oben S. 380). Das erste und zweite muss sich in den meisten Fällen leisten lassen,1) das letzte ist oft von einem glücklichen Zufall und vom Scharssinn des Beobachters abhängig. In jedem Falle aber kann man zweierlei angeben, einmal, ob das betreffende Stück einer darüberliegenden oder einer darunterliegenden Schicht angehört, und dann, welche Höhe es ungefähr einnimmt. Es wird öster vorkommen, dass man ein sovraposto ablösen muss, um die darunterliegende Schicht aufzudecken. Alsdann ist die Ueberlage abzuzeichnen, wobei man zugleich die umstehenden Buchstaben des darunterliegenden Textes vermerkt. Hat man dabei die nöthige Sorgfalt angewendet, so ist der Verlust - denn jede Entfernung eines kleinen Blättchens ist zugleich sein Untergang - von geringer Bedeutung. Bei diesen Arbeiten aber leistet gerade ein scharfes Glas sehr gute Dienste. Denn mit seiner Hülse wird man, wenn sie nicht schon dem unbewassneten Auge sichtbar sind, alsbald die Ränder der verschiedenen Theile ausfindig machen. Die Wissenschaft von den sovraposti und sottoposti, die schon von den Zeichnern der englischen Abschrist geübt wurde (s. oben S. 380), hat erst Comparetti in seiner Ausgabe des Pap. 1018, des Schwesterbuches von Pap. 1021, zum Verständniss gebracht. ist es. die nun, immer weiter ausgebaut, eine Eigenthumlichkeit der neuesten herkulanensischen Forschung werden muss.
- 3. Bestimmung der Randbemerkungen (vgl. oben S. 368). Die Zusätze und Scholien am Rande von Col. IX, VI und VIII z. B. muss man noch ganz verstehen können. Es ist dabei zu untersuchen, ob gewichtige Gründe dagegen sprechen, in dem Schreiber des Textes und dem der Anmerkungen dieselbe Person anzunehmen. Diese Frage ist immerhin der Beantwortung werth. Geht alles auf eine einzige Hand zurück, was ich vorläufig nicht glaube, dann ist die Erklärung der Ueberlieferung des Pap. 1021 sehr schwierig. Dann wurde die Rolle nicht von einem Berufsschreiber geschrieben, sondern von einem gebildeten, an dem Inhalte theilnehmenden Manne. Aber diese Frage sei hier nur angedeutet, da sie doch nicht beantwortet werden kann. Es ist aber auch auf

<sup>1)</sup> Die Feststellung kann z. B. dann unmöglich sein, wenn sich das sottoposto nicht an einen anderen Papyrustheil anschliesst, sondern auf allen Seiten von der Membrane umgeben ist, also wenn es frei in einer Lücke achwebt.

das geringste Zeichen am Rande zu achten, insbesondere ist nach den Klammern zu forschen, von denen oben S. 367 die Rede war.

- 4. Feststellung der Klebungen. Wie wichtig dies für die Erkenntniss der Ueberlieferung des Index ist, habe ich in Neapel noch nicht erkannt, und so fehlt mir jede Nachricht über die foren des Papyrus. Mekler bemerkt einmal (S. 60), dass er wischen Col. XVI und XVII, zwischen denen richtig noch Col. S schen müsste, eine Fuge gesucht und gesunden habe, und kurz derauf (S. 65), dass sich hingegen zwischen Col. XVII und XVIII keine Spalte habe entdecken lassen.1) So hat man durch alle acht Rahmen die Klebungen aussindig zu machen und die Selidenbreiten zu vergleichen. Daraus muss sich die Probe auf die Berechnung ergeben, die oben über die Reihenfolge der Columnen angestellt ist. Ich habe lange geschwankt, ob ich diesen Aufsatz schreiben dürse, ohne über die Klebungen genau Bescheid zu wissen, und da mir die Frage keine Ruhe liess, so bin ich schon auf dem Punkte gestanden, nach Neapel abzureisen. Aber dort hätte ich mich sicherlich alsbald auf längere Zeit in die Panyri vergraben, so dass meine nothwendigeren Arbeiten in Deutschland darunter zu Schaden gekommen wären, und ich hoffe, dass man mir die Unterlassung der Prüfung zu Gute halten werde, da ich die Bedeutung jener Frage wohl erkenne und auch die Bestätigung meiner Schlüsse den Ergebnissen einer solchen Prüfung unterstelle.3)
  - 5. Vergleichung der Schnittränder. Man hat nur einen einzigen herkulanensischen Papyrus, Nr. 1672, ungetheilt gelassen; er wird heute auf einem etwa 31/2 m langen Rahmen aufbewahrt und enthält 41 Columnen. Sonst hat man, was durchaus nicht zu tadeln war, den aufgerollten Papyrus in kleinere, 3-5 Co-

<sup>1)</sup> Mekler musste sie suchen, da er Col. XVII und XVIII auseinanderzieht. Wie aber oben S. 363 f. ausgeführt worden ist, gehören sie zusammen.

<sup>2)</sup> Es ware z. B. möglich, dass zwischen zwei von mir getrennten Columnen, z. B. I und II, keine Fuge sichtbar wäre. Dann würde, falls die Columnen dennoch aus logischen Gründen zu trennen wären, die Schuld nicht die des Klebers, sondern des Schreibers sein, dem freilich oben S. 366 schon mancherlei zur Last gelegt werden musste, und die Verwirrung wäre noch grosser. Auch weiss ich gar nicht, wie gross die Selidenbreite ist. Füllt sie einen Schriftraum (d. i. eine Zeile mit dem dazugehörigen Rande) aus? Oder, da sie nicht gut kleiner sein kann, ist sie grösser? Ueber solche Fragen wird im Folgenden noch einiges angeführt werden.

lumnen haltende Stücke geschnitten, so dass nun die ganze übrige is aufgerollte Papyrusmasse, mit Ausnahme der scorzi und anderer ! zerbröckelter Theile, auf 30-35 cm langen Bogen oder Rahmen aufbewahrt wird. Nun wird man sich erinnern, dass drei Rahmen des Pap. 1021 zu Grunde gegangen sind. Ich habe oben S. 365 den zweiten auf Cornice 3 und den dritten auf C, 4 folgen lassen. Ist dies richtig, dann können zwischen Corn. 3 und 4 und zwischen 4 und 5 die Ränder nicht aneinander passen. Bei einer flüchtigen : Durchsicht der Rahmen nun glaubte ich zu bemerken, dass zwar 3 zwischen dem ersten und dem zweiten der Zusammenhang fehlt. dass er aber zwischen den übrigen deutlich vorhanden ist, und auch zwischen drei und vier habe ich mir das Aneinanderschliessen der Ränder ausdrücklich vermerkt. Ich weiss es nun nicht für gewiss, ob ich ganz genau zugesehen habe, hängen aber die Stücke von Rahmen 2-8 in fortlaufender Folge untereinander zusammen, dann ist die Frage nach der Lage der Oxforder Blätter sehr verwickelt, und wir müssten eine weit grössere Umstellung der Blätter annehmen, als sie oben vermuthet wurde,

So beginnt denn die Hauptarbeit an der Ueberlieferung des Index Academicorum erst nach der Ausgabe Meklers, und wir müssen ihm zu grossem Danke verpflichtet sein, dass er die sachliche Erklärung so aussührlich gegeben hat, so dass man nun leicht bei jeder Stelle merkt, worauf es vornehmlich ankommt und welche Formen von den sonst bekannten Zeugnissen empsohlen und gestützt werden. In den Verzeichnissen aber ist nächst der zeitlichen Uebersicht der Index vocabulorum ad disciplinae sedem formam rationem pertinentium von Wichtigkeit, weil wir hier einen Ueberblick über die philosophengeschichtlichen Fachausdrücke erhalten, die man nun bei jeder verderbten Stelle gegenwärtig haben muss.

Ich möchte diesen Aufsatz nicht schliessen, ohne die Folgerungen aus der Zusammensetzung der Rolle Nr. 1021 gezogen zu haben. Die in der Einleitung angedeutete Wichtigkeit dieser Rolle für die Geschichte des alten Buchwesens liegt in der Erkenntniss, dass der Schreiber keine fertige Rolle, sondern einzelne Blätter für die Aufnahme des Textes benützte.

Birt hat in seinem Werke über das antike Buchwesen den Satz aufgestellt und auf das Nachdrücklichste versochten, dass die sertige Rolle in der Regel in der Fabrik und nicht erst nach der Niederschrift des Textes entstanden sei.¹) Er musste dabei einige entgegenstehende Nachrichten verbessern oder gewaltsam erklären oder aber sie als eine Ausnahme hinstellen. Birts Meinung ist von den einen gebilligt, von den anderen angegriffen²) worden, Dziatzko aber, der sich insbesondere auf die plinianische Maximallange²) des von der Fabrik gelieferten Papyrus von 20 Klebungen stützt, hält dafür, dass "man nicht bloss in fertige Rollen, sondern unter Umständen auch auf einzelne Blätter schrieb, die dann zur Rolle zusammengefügt oder der kürzeren Rolle angefügt wurden' (Realencykl. III 1, 950 Z. 58).

Vergegenwärtigen wir uns nun noch einmal, was oben S. 367 aber die Klebungen der fertig geschriebenen Stücke gesagt werden musste. Es wurden drei Fälle festgestellt, in denen eine einzelne Columne an einen falschen Platz gerieth oder für sich allein geklebt wurde (IV, XVI, S); ein Dreicolumnenstück ist XIII—XV, vier Columnen sind in IX—XII und in M—P verstellt worden, fünf von verstellten Stücken umgebenene Columnen sind XVII—XXI. Vom Schreiber aber wurde angenommen (S. 366), dass er bei seiner Arbeit zweimal ein falsches Blatt der Vorlage ergriffen habe, und zwar einmal (Col. XXVI) das dem richtigen Blatte folgende Stück, ein ander Mal (Col. XXXII) den dem eben fertig abgeschriebenen Blatte vorausgehenden Bogen, so dass die Blätter der Vorlage je vier oder fünf Columnen enthielten. Es sei nun

<sup>1)</sup> Vgl. S. 103, 104 und 154f., und besonders die Sätze auf S. 242: ,Ich glaube also nicht, dass wir annehmen dürfen, in den grossen Werkstätten der Librarii, in denen die Vervielfältigung vor sich ging, sei wirklich egst jedes Exemplar Seite für Seite geschrieben und dann zusammengeklebt worden', und ,der Autor empfing sein Buch vom Fabrikanten'.

<sup>2)</sup> Z. B. L. Haenny, Schriftsteller und Buchhändler in Rom (Halle a. S. 1884), S. 89 ff. (Die Ansertigung und der Umfang der Rollen'), vgl. besonders S. 103: Der Bibliopole kaust sich das Papier in Bogen (scapt). Diese Bogen werden einer nach dem andern vollgeschrieben. Erst nachträglich werden sie zusammengeleimt und zu einer Rolle vereinigt'.

<sup>3)</sup> Es fällt auf, dass Dziatzko nicht scharf genug zwischen dem Zwanzigselidenblatt und der gewöhnlichen Buchlänge scheidet. Rechnet man auch auf die Selis den Ranm von zwei Columnen, auf die Columne aber das hohe Maass von 50 Zeilen, so erhält man 1000 Zeilen, welche in diesem Falle bei weitem nicht die Ausdehnung von Hexameterzeilen haben können, während in Birts Liste (S. 310—314) das geringste Buchmaass 1100—2000, das mittlere 2000—4000 Hexameterzeilen enthält.

dahingestellt, ob diese letztere Annahme richtig ist,1) und es sollemhier keine Schlüsse aus ihr gezogen werden; dass aber die herkulanensischen Rollen erst nach der Niederschrift des Textes ihre Ge-

<sup>1)</sup> Zur Ergänzung der oben S. 369 stehenden Ausführungen will ich nicht verhehlen, dass mir die Frage, ob nicht Philodem selbst die Rolle 1021 geschrieben haben könnte, so oft ich sie auch aus zwingenden Gründen verneinen zu müssen glaubte, immer wieder gekommen ist. Dabei drängen sich mir folgende Gedanken auf: 1. Die Scholien sind, soweit man sie verstehen kann (s. oben S. 368), sehr gelehrt. Sie können nun von einem Leser aus einer anderen, ähnlichen Schrift genommen sein, aber 2. stehen sie, wo wir ihren Ort erkennen, an den Enden von Sätzen, so dass sie sehr gut als Zusätze aufgefasst werden können, und 3. ist gar X 3 die nachträglich am Rande mit η νη Δί' 'Ηράκλειτος gegebene Berichtigung auch in den Text aufgenommen worden, dergestalt, dass der ursprüngliche 'Ηρακλείδης in 'Ηράκλειτος geändert wurde. Dieses vi Ala ist, wie oben S. 368 A. 1 bemerkt wurde, ein Lieblingsausdruck Philodems. Es lässt sich 4, die Wiederholung der Apollodorosverse (XXVI 33 - 44 - XXIX 6-17) für sich betrachtet leichter so verstehen. dass der Schreiber, in diesem Falle also der Verfasser, auf Karneades und Kleitomachos zuerst Boethos folgen liess und hier die beste Quelle, die erweiterte Apollodorchronik, wörtlich abschrieb, als er aber sah, dass diese Ouelle auch schon in den früheren Theilen für die Geschichte der Akademie wichtig war, die Boethosverse wieder ausstrich, zu den Schülern des Lakydes überging und nun die ganze Reihe der Philosophen vom Tode des Lakydes bis zu Charmadas nach Apollodoros durchging, wodurch also die meisten eine doppelte Behandlung erfuhren. Wir hätten demnach in Pap. 1021 das Unreine des Werkes, seine erste Niederschrift, vor uns. Ein so unschätzbares Schriftdenkmal es uns nun auch in diesem Falle sein müsste, da wir nun eine antike Schrift auch ausserlich im Entstehen beobachten könnten, so stellen sich doch jener Annahme sehr gewichtige Gründe entgegen. 1. Es sind noch zwei andere Stellen irrthumlich doppelt gegeben worden (s. oben S. 366); hier aber ist der richtige Text nicht der spätere, sondern der frühere, und dieser liegt IX-X Columnen vor der falschen Wiederholung. 2. Der Verfasser konnte es, wie schon oben angedeutet wurde, unmöglich geschehen lassen, dass man die Blätter seines Werkes in einer falschen Ordnung zusammenklebte. Ein so verwirrter Text hätte doch nicht die Grundlage für seine Vervielfältigung sein können. Es lässt sich nun wieder entgegnen, dass eben der Papyrus 1021 nur das Unreine bildet, dass die Grundlage des Textes aber die Reinschrift war, welche nach jener verklebten, verbesserten und erganzten Rolle gemacht wurde. Damit sind aber immer jene beiden Wiederholungen noch nicht erklärt. Vom Verfasser können sie doch nicht herrühren. So wechseln Frage und Gegenfrage, und es ist nur durch die immer wieder zu fordernde genaue Vergleichung der Urschrift volle Klarheit zu gewinnen. Auf die Bedeutung des Papyrus 164 sei dabei noch ausdrücklich hingewiesen. Sollte es sich herausstellen, dass er solche Stellen, die in der andern Zusätze sind, im Text hat, so ware dies sehr wichtig und für die Frage nach der

stalt erhielten, lässt sich auch auf andere Weise wahrscheinlich machen.

Ich beginne mit einer Diogenesgeschichte: μαχρά τιγος αναγινώσκοντος και πρός τωι τέλει του βιβλίου άγραφόν τι παραδείξαντος, θαρρείτε, έφη, ανδρες· γην δρω (Diog. VI 38). Dieser unbeschriebene Raum findet sich sehr oft am Ende der berkulanensischen Rollen. Damit man aber die Frage besser überschaue, soll hier eine Uebersicht über die verschiedenen Lingen des ayogoov am Rollenende gegeben werden.

In den Fällen, in denen auf den Schluss des Textes der Titel folgt,1) geschieht dies nie in der Weise, dass der Titel noch auf die letzte Columne des Textes gesetzt wird.2)

Auf die letzte Textcolumne folgt ein für eine Columne ausreichender Raum, auf dem der Titel steht: Pap. 57 (Φιλοδήμου)  $\pi[\epsilon \rho i] \mu \alpha[\nu l \alpha \varsigma]$ , noch nicht veröffentlicht), 89 ( $\Phi \iota \lambda o \delta \eta \mu o \nu \ldots$ υπόμνημα, nicht veröffentlicht), 207 (Φιλοδήμου περί ποιημάτων Δ II · 148—158), 1258 (Δημητρίου ..., unveröffentlicht), 1414 (Φιλοδήμου περί γάριτος, Χ1).3)

Vor dem Titelblatt steht noch ein unbeschriebenes Blatt: **Pap.** 1061 ( $\Delta$ ] $\eta \mu \eta \tau \rho lov [\pi \epsilon \rho \lambda \gamma \epsilon \omega] \mu \epsilon \tau \rho lag, unveröffentlicht),$ 

Gleichheit von Schreiber und Verfasser, wenn nicht sosort entscheidend, so doch von allergrösster Bedeutung. Ist die Randbemerkung zu VI 12 wirklich ein Zusatz und nicht die Erganzung einer aus Versehen ausgelassenen Stelle, dann läge es schon sehr nahe, darin eine Bejahung jener Frage zu sehen, da pezzo 3 das fragliche Stück im Text steht. Aber im Papyrus 164 ist die Stelle vorläufig ebenfalls ein Räthsel (s. Mekler S. XXII), so dass wir also auch hier nicht weiterkommen.

- 1) Ich mache absichtlich eine Einschränkung, weil ich nicht gewiss weise, ob in der That jede Rolle eine Titelunterschrift hatte. Einigemale scheint es nach der Verfassung des Papyrus, dass der Titel am Ende gefehlt habe, doch wage ich es noch nicht, dies mit aller Bestimmtheit zu behaupten. Unter jene zweiselhaften Fälle gehört auch die Rolle, von der hier gehandelt wird, Pap. 1021. Ich führe in der folgenden Liste nur diejenigen Papyri an, welche ich selbst untersucht hahe.
- 2) Anders der Papyrus Amherst II Nr. XII aus dem 3. Jhdt. n. Chr., auf dessen letzter Textcolumne zugleich der Titel vermerkt ist: 'Αριστάρχου Ήροδότου Α ὑπόμνημα. Aber dieser Text steht auf der Rückseite von Rechnungen und ist obendrein nur ein Auszug, jene Erscheinung hat also wenig Bedeutung.
- 3) In dem Pap. 307 ( $\mathbf{X}\rho\nu[\sigma i\pi\pi\sigma\nu]$   $\lambda\sigma\rho\nu\tilde{\omega}[\nu]$   $\zeta\eta\tau[\eta]\mu[\alpha\tau\omega\nu]$  [ ], hrg. in dieser Zeitschr. XXXVI 551 ff.) befindet sich zwischen dem Titelblatt und der letzten Textschrift noch der Raum von etwa einer halben Columne.

1289 (Φιλοδήμου περὶ Ἐπιχούρου Β, vgl. Rhein. Mus. LVI 615 f.) 1418 (Φιλοδήμου περὶ Ἐπιχούρου... πραγματείαι, I 107—131) 1471 (Φιλοδήμου ... περὶ παρρησίας, V 1 2).

Der Titel steht in der Mitte der beiden letzten freien Blätter: Pap. 1275 (Φιλ[οδήμου] περί [ποιημάτων], unveröffentlicht).

Vor dem Titelblatt stehen zwei freie Blätter: Pap. 1003 ( $\mathfrak{O}\iota$ - $\lambda o \delta \eta \mu o v \pi \epsilon \varrho [i \tau] \tilde{\omega} v Z[\eta] v \omega v [o s \sigma \chi o \lambda \tilde{\omega} v$ , hrg. in dieser Zeitschr. XXXVI 572 ff.), 1786 ( $\Delta \eta \mu \eta \tau \varrho l o v \pi \epsilon \varrho i \pi o \iota \eta \mu \acute{\alpha} \tau \omega v B$ , Herc. Vol. Oxon. pars I 106—133).

Vor und hinter dem Titelblatt steht noch ein freies Blatt: Pap. 182 (Φιλοδήμου περὶ ὀργῆς, hrg. v. Gomperz, Leipzig 1864).

Auf das Titelblatt folgen noch zwei leere Blätter: Pap. 996 (Epikur?, unveröffentlicht).

Auf das letzte Textblatt folgen noch etwa 6—7 leere Blätter (der Titel ist nicht vorhanden und es ist zweifelhaft, ob er aufgeschrieben war): Pap. 176 ([Φιλοδήμου . . . πραγματεῖαι?], unveröffentlicht).

Sehen wir also von dem letzten Papyrus, dessen Beschaffenheit noch nicht genügend untersucht worden ist, ab, so haben die bis jetzt untersuchten herkulanensischen Rollen nach dem letzten Textblatte noch einen freien Raum von 1-3 Blättern, auf dem dann der Titel in wechselnder Anordnung aufgezeichnet ist, und es ist kein Grund vorhanden, zu bestreiten, dass dies für die ganze Rollenmasse die Regel sei. Nun sind aber die Rollen, soweit sich vorläufig ihr genauer Umfang feststellen lässt, niemals unter 100 Columnen stark. In dem bekannten Pap. 1414 (Φιλοδήμου περί γάριτος) z. B. werden auf dem Eschatokoll 137 σελίδες vermerkt, am unteren Rande des Pap. 1423 wird bis zu PMZ gezählt und über der drittletzten Columne von Pap. 1497 (Φιλοδήμου  $\pi \varepsilon \rho i \mu \rho \nu \sigma \iota \times \tilde{\eta} \varsigma \Delta$ ) steht PN. Es widerspricht nun doch aller Wahrscheinlichkeit, dass einmal der Papyrushändler fertige Rollen in allmählich zunehmender Länge führte, z. B. 130, 135, 140 Seliden u. s. w., und dass auf der andern Seite der Schreiber, ehe er einkauste und sich ans Werk setzte, die ersorderliche Rollenlänge genau ausmaass und dann unter den verschiedenen Ausdehnungen wählte.1) Aber es ist nicht nöthig, die Haltlosigkeit der Birtschen Ansicht hier des längeren darzuthun, da dies z. B.

<sup>1)</sup> Dass es auch viel leichter ist, auf ein einzelnes Blatt denn auf eine grosse Rolle zu schreiben, sei hier nur im Vorübergehen bemerkt.

schon von Haenny geschehen ist; es genügte die Feststellung, dass die verklebte Rolle Nr. 1021 einen neuen Beweis gegen jene Ansicht ausmacht.

13

Die übrigen Rollen aber mit ihren wechselnden Endräumen been errathen, wie gross etwa die Bogen waren, auf denen der Schreiber schrieb. Hier ist nun der Bericht des Plinius von groester Wichtigkeit. Er sagt von der einzelnen Selis (Nat. hist. XIII 77, vgl. Dziatzko, Untersuchungen über ausgewählte Capitel des antiken Buchwesens S. 62); premitur igitur prelis, et siccantur sole plagulae (=  $\sigma \epsilon \lambda (\delta \epsilon \varsigma)$  atque inter se iunguntur, proximarum semper bonitatis deminutione ad deterrimas. numquam plures scapo quam vicenae. Mit dem Pressen und Aneinanderkleben der plagulae ist die Arbeit in der Papyrusfabrik zu Ende. Mit dem Namen scapus 1) also ward der in den Handel kommende Papyrusbogen bezeichnet, seine höchste Ausdehnung war die von zwanzig plagulae.2) Man möchte nun gerne die durchschnittliche Länge des scapus erfahren. Die von den herkulanensischen Schreibern verwendeten Blatter mögen zwischen 4 und 10 Seliden geschwankt haben. Die obere Grenze wird durch jenen Papyrus 176 wahrscheinlich gemacht.3) für die untere aber kann man die einzelnen Seliden des

<sup>1)</sup> Vgl. darüber den gleichartigen griechischen Ausdruck τόμος χάρτου (τόμος βιβλίων) Birt Buchw. 239. So findet es sich auch einmal in einer schlecht geschriebenen ägyptischen Rechnung: δώμου χάρτου P. Grenf. II 38, 5 n. 6 (81 v. Chr.). Die ganze Stelle freilich ist noch nicht verstanden: χαρ]τία (?) δώμου χάρ[του] πέντε καὶ . . . ΡΑ δώμ[ο]υ χάρτου πέντε. — Ueber die Papyruspreise findet man in den ägyptischen Urkunden mancherlei Angaben, doch kann man damit nicht viel anfangen, da man nicht erfährt, wie lang der bezahlte Papyrus war. Doch lässt sich wohl aus einer Stelle der Tebtynispapyri mehr gewinnen. Dort heisst es (I 112, 25 in einer Rechpung aus dem J. 112 v. Chr.) κάτεργον χαρτών ι ἀν(ά)ρ 'A, d. i. 'Lohn für 10 χάρται, den χάρτης zu 100 (Kupfer-) Drachmen, macht 1000 Drachmen. Ich denke, dass der zágens dem scapus gleich ist. Ebendort werden einmal dem Papyrusmacher 3800 Drachmen gezahlt: τι(μης) χαρτών είς συμπλήρωσι(ν) των διαγεγραμμένων τωι χαρτ(ο)ποι(ωι) 'Γω Z. 62. Dafür war also schon eine tüchtige Menge Papyrus geliefert worden. Wie zagras xaras( ) P. Leipzig XI verso 13 (III. Jhdt. n. Chr.) zu verstehen sei, habe ich noch nicht herausfinden können.

<sup>2)</sup> Birt sucht das mit Unrecht in zweihundert (ducenae) zu verbessern.

<sup>3)</sup> In dem schon erwähnten Papyrus Φιλοδήμου περί μουσικής Δ steht über der sechsten Columne IB, über der 16. IΓ, über der 26. IΔ und über der 36. PN. Es hat den Anschein, als ob der Schreiber die einzelnen Bogen zunächst durch eine fortlausende Nummer gekennzeichnet hat, auf den letzten

Pap. 1021 nicht anführen, weil doch diese Rolle eine besonderes Geschichte hat. Wohl aber zeigen die freien Endräume, dass die Schreiber auf mehrere Seliden fassende Bogen schrieben. Warum aber schnitt man denn den leeren Theil am Ende nicht ab, da doch der Papyrus immerhin ein kostbarer Schreibstoff war? Die Antwort giebt Plinius XIII 80: erat et cubitalis macrocollis¹) sed ratio deprehendit vitium unius schidae revulsione plures infestante paginas. Um also am Ende der Rolle den Papyrus vor einer Zerfaserung zu bewahren, liess man die etwa leer gebliebenen Seliden an der Rolle zurück.

Wie gross die Ausdehnung der herkulanensischen scapi war, muss sich indessen durch eine genauere Untersuchung der Papyrusreste ergründen lassen. Man muss zu diesem Ende die einzelnen Klebungen aufsuchen und nun feststellen, wo sie in ein Intercolumnium fallen. Geschieht dies z. B. auf alle 5 χολλήματα, dann ist es sehr wahrscheinlich, dass die Bogen, welche der Schreiber verwendete, 5 Klebungen fassten. Ein Beispiel soll dies deutlicher machen. Die schon vielbesprochene Unterschrift des Pap. 1414 lautet:

ΦΙΛΟΔΗΜΟΥ
ΠΕΡΙΧΑΡΙΤΟΟ
ΑΡΙΘ[X]X[X]ΗΗΗΗΡΙΔ³)
ΚΟΛΛΗΜΑΤΑ ÇE
CEΛΙΔΕC PΛΖ

Hier haben wir also 95 Klebungen, die einzelne Klebung hatte etwa 12/5 Columnenbreite. Es ist nun nachzusehen, ob nicht die Rolle nach jeder 7. Columne eine Klebung zeigt. Es ist möglich, dass die Untersuchung ein anderes Ergebniss liefert; es sollte hier nur auf ihre Nothwendigkeit und ihren Nutzen hingewiesen werden.

Es ist nun aber offenbar, dass, wenn es bei Aristoteles heisst κόλληι (γίνεται) τὸ βιβλίον Metaph. VIII 2, 1042<sup>b</sup> 18, damit die Aneinanderleimung der beschriebenen Bogen gemeint ist.<sup>5</sup>) Auch

aber schrieb er statt der Bogennummer die Selidenzahl. Ist diese Erklärung richtig, dann enthält der Bogen 10 Seliden auf etwa 7 Klebungen.

<sup>1)</sup> Plinius spricht hier von einer aussergewöhnlich breiten Papyrussorte.

<sup>2)</sup> Die Zahl 3460 ist durch Berechnung ergänzt, da die Seite 25-26 Zeilen hat.

<sup>3)</sup> Ob βιβλιδίου κόλλημα beim Komiker Antiphanes (Mein. III 88) auf denselben Vorgang hinweist oder vielmehr die einzelne plagula bedeutet,

ane Cicerostelle wird jetzt besser verstanden: et velim mihi mittas de tuis librariis duos aliquos, quibus Tyrannio utatur glutinatorihus, ad cetera administris, iisque imperes, ut sumant membranulas. ez quo indices fiant, quos vos Graeci, ut opinor, σιλλύβους appellatis (ad Att. IV 4a). Nach Birt (S. 242) sollen die glutinatores sur die Aufgabe gehabt haben, die σίλλυβοι zu kleben. Aber damit thut er der Stelle Gewalt an. Es steht deutlich zu lesen, dass die beiden librarii zweierlei thun sollen, einmal qlutinatores sein und dann auch sonst helfen, und unter diese übrige Arbeit ist die Ansertigung und Besestigung der σίλλυβοι zu rechnen. Tyrannio hat einen grossen Haufen von heschriebenen Papyrusbogen beisammen. Da sollen zwei Sklaven vom Atticus das Zusammenleimen der Bogen übernehmen und auch sonst mit Hand anlegen, damit die Rollen schneller fertig werden. Die sehr wichtige Ulpianstelle (Dig. XXXII 52, 5): libri perscripti nondum conglutinati vel emendati bezeichnet nun nicht, wie Birt (S. 242) will. eine Ausnahme, sondern die Regel. Eine Ausnahme vielmehr sind die βιβλία αγραφα oder die libri nondum perscripti (S. 241), wenn man hier überhaupt vollständig zusammengeklebte Papyrusrollen anzunehmen genöthigt ist.

Dass aber auch die andere der beiden merkwürdigsten herkulamensischen Rollen, diejenige, welche einst Οιλοδήμου περλευσεβείας enthielt, ein wichtiges Zeugniss für die Behauptung liefert, dass die alte Rolle aus geschriebenen Bogen zusammengesetzt wurde, dies soll, da der Beweis mit langwierigen stichometrischen Untersuchungen verknüpft ist, in einem späteren Aufsatze dargelegt werden.

Bonn.

WILHELM CRÖNERT.

läset sich nicht entscheiden. Das Wort κόλλημα ist jetzt auch aus den ägyptischen Papyri bekannt geworden. Hier wird in den Listen der Behörden nach τόμος und κόλλημα citirt, z. Β. κόλληματι) PNB τόμ(ου) Α Corp. Pap. Rain. I 233, 6 aus dem Jahre 314 n. Chr. (es steht dies am Ende einer eingeschalteten Columne), Γ τόμου κολλή(ματι) Γ Berl. Urk. 16, 9 (159 n. Chr.), κόλ(λημα) Μ εως ΜΓ zwischen zwei Urkunden ebenda 5 II 9 (138 n. Chr.). Es hat sogar das Wort einmal die Bedeutung "Urkunde", vgl. ἄπερ ἀπεγράψατο ὁ πατὶς . . . δι' ἐτέρου κολλήματ[ος ebenda 98, 18 (147 n. Chr.).

#### ΑΝΕΠΙΒΑΣΙΑ

Das Wort ἀνεπιβασία findet sich in der interessanten, leider oben und unten abgebrochenen, bez. beschädigten, trözenischen Inschrift, die von M. Fränkel in CIGPel. I 752 (s. auch Addenda) und von Ph. Legrand in Bull. de corr. hell. XXIV p. 179 ff. edirt und nach dem letzteren von R. Meister in den Berichten der sächs. Ges. d. W. Bd. 53, S. 21 ff. (s. auch Bd. 54, S. 2 ff.) erläutert worden ist: vgl. ausserdem Haussoulliers Noten in der Revue de philol. XXV p. 336 ff. und Legrands Antwort ebend. XXVI p. 99 ff. sowie B. Keil Anon. Argent. S. 277 und Bechtel in dieser Zeitschr. XXXVI S. 610. Frankel ist es zwar nicht entgangen, dass die von ihm publicirten epidaurischen Inschriftenfragmente 941 A und B (s. Addenda) an vielen Stellen mit dem trözenischen Texte übereinstimmen, doch ist er nicht zur Erkenntniss gekommen, dass wir es hier mit zwei Copien ein und desselben Textes zu thun haben. Erkenntniss dieser Identität, die von mir im russischen Journal des Ministeriums der Volksausklärung 1902, Octoberhest, S. 445-467, ausführlich dargelegt ist, hat mir ermöglicht, etwa 4-5 Zeilen des fragmentirten Textes zu ergänzen und manche Ungenauigkeit der Fränkelschen Copie 941 nachzuweisen. Dort S. 451-454 stehen parallel sowohl meine Reconstruction für 941 (mit N. bezeichnet). wie Frankels Copie (in Majuskeln, - B links, A rechts) und seine Lesungen (mit F. bezeichnet), so dass dieser Theil meines Aufsatzes Jedermann zugänglich sein könnte (vgl. auch S. 464. wo meine Vermuthungen für 941 Z. 1-4 stehen). Nur weil die russische Zeitschrift im Auslande wohl schwer zu finden sein wird. wiederhole ich hier den Haupttheil des von mir gewonnenen Textes 941, in Zusammenhang mit dem Passus, wo das Wort Eingeklammert ist was sowohl in 941 άνεπιβασία begegnet. wie in 752 fehlt; für mich sichere Copiesehler werden nicht notirt; Strich und Ziffer zeigen, wo die entsprechenden Zeilen 752 beginnen.

- 5 μη δικάξασθαι μηθέν[α μήτε ίδιώταν μήτε πόλιν μηδετέφαν (?), εί δὲ δικάξαντο,]
- 6 a re dina arekijs [ser]w [nal anorewate et uir idieras xe/klas deax[uas,]
- 7 si δε πόλις μυρ[las· περί δε τας κοινάς χώρας και |π]ερί τας έ[πικα]ρ[πίας]
- 8 τος έχ τος χώρα[ε και περί τον ποθόδων τον έχ των θυν]|νείων τον γενομένων
- 9 εν τοῖε έμπροσθείν χρόνοιε μή δικάξασθαι μηθένα,] εί δε δικάξαιτο, άποτει-
- 10 σάτω εί μὲν ίδιώτας χιλί(ας) δραχ[μάς, ε]ί δ[ε πόλις] |μυρίας καὶ ά δίκα ἀτελές
- 16 Same of part to the terminal generally against the first property and the second
- 11 Κστω περί δε των ερρυτιασμένων ύπο τας πο λιος ή αγμί-
- 12 των ἀπὸ τᾶς χώρας έν ταῖς ἀνεπιβασίαις ἀπὸ τᾶν κοινᾶν ποθόδων τᾶν
- 13 de rair Jurislan tailudiquer rous tequirasperous u. s. w.

Der Hauptgegenstand der folgenden Zeilen ist aber die Bedeutung des Wortes ανεπιβασία. Die Meinungen darüber gehen etwas auseinander. Legrand sagte zuerst (p. 193): Dans tous les mots commençant par aveni- qu'énumèrent les dictionnaires, le premier élément a une valeur privative; je ne pense pas qu'il en soit de même dans le mot avenibaola: le premier élément doit y être la préposition ανά; en sorte que ανεπιβασία, espèce de compromis entre avaßacic et enißacia signifie tres probablement ,incursion'; l'accumulation de préfixes, souvent sans intention ni profit pour le sens, est un caractère bien connu de la langue des temps hellénisti-Frankel versteht das Wort ebenso: in irruptionibus (zu 752). Haussoullier (p. 337): lors des expéditions (de course). (S. 24 f.) anders: , Wenn έν ταῖς ἀνεπιβασίαις nichts weiter besagte als «bei den Angriffen», so wurde es eine sehr unbestimmte und überslüssige Bezeichnung der betreffenden trözenischen Maassnahmen gewesen sein. Wir haben vielmehr in dem Worte den technischen Ausdruck für Besitznahme zum Zwecke von Repressalien zu erkennen. ἐπιβασία wird aus Hypereides (frg. 242 Bl.\*) bei Pollux II 200 (και ἐπιβασίαν τη δίκη Ύπερείδης, wozu das Scholion: ἐπιβασία καὶ ἡ εἰς ἀλλότριον οἶκον ἄναργος εἰσέλευσις) citirt in dem Sinn des attischen ξμβατεία für die zum Zwecke der Pfändung vorgenommene Besitzergreifung; die Zusammensetzung mit der Praposition ανί bezeichnet die ἐπιβασία als eine "Wieder-Besitzergreifung", d. h. als eine zur Vergeltung von der entgegengesetzten Seite aus wieder vorgenommene, wie latein. re- in reprehendere, ,Repressalien' u. s. w. Es hatte also die andere Stadt trözenisches Eigenthum zum Zwecke der Pfändung in Besitz genommen, und die Trözenier hatten darauf, um sich schadlos zu halten, Repressalien gegen die andere Stadt geübt, indem sie Besitzergreifungen von Grundstücken und Häusern vornahmen, Mobilien pfändeten und Menschen wegführten'. Meisters Erklärung wurde später auch von Legrand (Antwort, p. 103) du moins pour l'essentiel angenommen, doch on attendrait plutôt, s'il s'agit d'une saisie répondant à une autre saisie, un composé de arti. — dazu Anmerkung: Je ne vois pas dans ces mots de Pollux: xal etc. [8. oben] de quoi établir que ἐπιβασία ait été un doublet de ξμβατεία; tous les autres passages où sont employés, à ma connaissance, soit le substantif ἐπιβασία soit le verbe ἐπιβατεύειν, y compris la scolie d la note de Pollux [s. oben] - me paraissent évoquer l'idée, non pas d'une prise de possession légitime telle qu'était l'εμβατεία, mais plutôt d'une usurpation. In einem Punkte aber treffen alle Forscher zusammen, nämlich dass sie avenibaola als ein bisher noch nicht bekanntes Wort bezeichnen - so Legrand, Frankel (p. 403 in den Indices), Meister und sein Recensent Larfeld (Berl. phil. Woch. 1902 S. 530). Doch ist das Wort eben längst bekannt: dasselbe ist bereits im Thesaurus linguae Gr. aus einem pseudoheraklitischen Briefe angeführt, nach einer Ausgabe in den Notae ad Eunapium von Boissonade und Wyttenbach, Amsterdam 1822, S. 450 (ebenso jetzt auch in dem in Athen erscheinenden Μέγα κακόν, d. h. Μέγα λεξικόν Ελληνικόν). In den Didotschen Epistolographi Graeci steht die betreffende Stelle p. 288. An die Ephesier, welche ihre Sklaven freilassen, denselben aber keinen Antheil an den bürgerlichen Rechten und Pflichten gewähren, wird die folgende Frage gerichtet: zl ovr βούλεσθε; τῆς πόλεως άθρόοι ἐξέλθωσι καὶ ἐξελθόντες ίδιαν πόλιν κτίσωσι καταρώμενοι ύμιν και παισί παίδων άν-

επιβασίαν ψηφισάμενοι; Vgl. Bernays, Die heraklit. Briefe 8.96: ,nachdem sie die Aufhebung jedes Verkehrs auch für Kindeskinder beschlossen'. Mir scheint die Bedeutung des Wortes von Bernays richtig wiedergegeben zu sein, und ich kann nicht einsehen, warum dieselbe für die trözenische Inschrift unzulässig wäre. Bei dieser Annahme verschwindet gerade die Nothwendigkeit, in dem ersten Bestandtheil des Wortes αν-επιβασία ausnahmsweise die Praposition ανά zu erkennen, trotz ανεπιμιξία, ανεπινοησία, ανεπιπληξία, ακαταστασία, ανεκπληξία, απερισχεψία, ασυνεσία u. s. w., welchen allen die entsprechenden Verbaladjectiven zur Seite stehen (ανεπίμικτος, ανεπινόητος u. s. w.), wie in unserem Falle ανεπίβατος, in dem doch wohl niemand an die Praposition ανα denken wird. Dass das Verbum EmiBalveir in dem entsprechenden Sinne gebraucht wird, ist selbstverständlich und kann durch Parallelen erwiesen werden: z. B. in der delphischen Manumission aus dem J. 170/169 v. Chr. W.-F. 109 - Baunack bei Collitz II 1774 - SIG.2 851 lässt ein gewisser Pratias aus Aigion seinen Sklaven frei Em' a't autor έλεύ θερον είμεν ατέ. μη έπιβαίνοντα έπ' Αγαΐαν, Thuk. Ι 103, 1 οἱ δ' ἐν Ἰθώμη — ξυνέβησαν πρὸς τοὺς Δακεδαιμονίους έφ' ω έξίασιν έχ Πελοποννήσου καὶ μηδέποτε ἐπιβήσονται αὐτῆς. Noch näher liegt es zu vergleichen Plut. Pericl. 30: γράφει ψήφισμα κατ' αὐτών (d. h. Μεγαρέων) Χαρίγος άσπονδον μέν είναι και ακήρυκτον έχθραν, δς δ' αν έπιβή της Αττικής Μεγαρέων θανάτφ ζημιούσθαι. Nach Plutarch also können wir jetzt den hiernach zwischen Athen und Megara bestehenden Zustand mit dem Worte ανεπιβασία bezeichnen (Thukydides spricht bekanntlich von λιμένων τε είργεσθαι των έν τη Αθηναίων άργη και της Αττικής άγορας, Ι 67, 4). Anepibasie kann man auch mit der lakonischen Xenelasie vergleichen, wenn auch nicht gleichstellen. Μεγαρέας μεν εάσομεν άγορα καὶ λιμέσι χρησθαι, ην καὶ Λακεδαιμόνιοι ξενηλασίας μή ποιῶσι μήτε ήμῶν μήτε τῶν ἡμετέρων συμμάχων, lesen wir in Perikles' Rede bei Thuk, I 144, 2. Vgl. noch in der Grabrede desselben: την γάρ πόλιν κοινήν παρέχομεν καὶ οὐκ ἔστιν δτε ξενηλασίαις ἀπείργομέν τινα η μαθήματος η θεάματος, Thuk. II 39, 1. Mit diesem ξενηλασίαις kann auch der Plural έν ταις ανεπιβασίαις auf die gleiche Stufe gestellt werden, wenn er nicht darin bessere Erklärung findet, dass die Aufhebung jedes Verkehrs gegenseitig war, d. h. ebenso von Trözen wie von der anderen Stadt beschlossen wurde. Keinen Anstoss sehe ich auch in dem zugesetzten Artikel. Derselbe fehlt zwar, z. B. bei Thuk. I 55, 2 (ἐν σπονδαῖς μετὰ Κορχυραίων ἐναυμάχουν, vgl. Vll 18, 2 u. dgl. m.) und an ähnlichen einigermaassen parallelen Stellen, doch, wie Meisterhans (Gramm. d. att. Inschr. 2 S. 188, § 84, 23) betreffs der Festnamen bemerkt, findet er sich seit der nachklassischen Zeit auch ohne ersichtlichen Grund zugesetzt. In unserem Falle wurde durch den Artikel bei ἀνεπιβασίαις wohl der ganze den betreffenden Städten bekannte Zeitraum angegeben, während dessen der Zustand der Verkehrsaushebung dauerte.

Ueber die Ursachen .der Streitigkeiten' oder, wie ich jetzt lieber sage, der Anepibasie zwischen Trözen und der anderen uns leider nicht bekannten Stadt konnte man nicht ins Klare kommen. Die Vermuthung Meisters, die er in Zusammenhang mit seinen bloss als ,denkbar' aufgestellten Ergänzungen 752, Z. 1 ώς δεδ[ανει-] und 752, Z. 2-3 των δα] νείων ausgesprochen hat, dass ein Schuldverhältniss Trozens zu Grunde lagt, ist jetzt, nachdem ich dieselben Stellen anders erganzt habe, wohl unhaltbar geworden. Der Wahrheit näber scheint mir Haussoullier gekommen zu sein, als er annahm, dass es Grenzstreitigkeiten (une querelle de frontières) waren (p. 337). Seine Motivirung ist freilich nicht beweiskräftig, wie das bereits von Legrand bemerkt wurde (Antwort, p. 99). Er beruft sich nämlich auf 752, Z. 15 f., wo gesagt wird, dass die streitenden Parteien einverstanden sind, drei Schiedsrichter von Athen einzuholen, οἵτινες παραγενόμενοι τὰ γεγονότα αὐτοῖς ὁμόλογα ἐπικρίναντες κτέ. - qui se rendront sur les lieux. Das erinnerte ihn an ἐπελθόντων ἐπ' αὐτὰν ταν χώραν των δικασταν in der Urkunde des megarischen Schiedsgerichts im Grenzstreit zwischen Epidauros und Korinth (CIGPel. I 926 - Michel 20 - Dittenberger SIG. 452, Z. 5 ff.). Mit Recht bemerkt dagegen Legrand, dass man bei Abwesenheit eines näheren Objects (sans régime exprimé) bei παραγενόμενοι ebenso gut .nach Trözen', wie .auf die Grenzen' suppliren kann. Ich möchte noch hinzufügen, dass den Schiedsrichtern bei uns bloss die ἐπίκρισις der schon abgeschlossenen ὁμόλογα oblag, also der Fall mit dem megarischen nicht verglichen werden darf. Steht nun jetzt die Identität des Textes 752 - 941 fest, so belehrt uns die sich daraus ergebende Vermehrung des Textes

wohl auch über die Ursachen der Anepibasie. In der Urkunde ist die Rede bald bloss von  $\alpha \chi \omega \rho \alpha$  (941, 8. 12 = 752, 2. 6), bald von ά χοιν à γώρα (941, 2 und daraus von mir eingeführt 941, 7 = 752, 1), oder einerseits heisst es περί τᾶς ἐπικαρπίας τᾶς ἐκ τας γώρας και περί ταν ποθόδων ταν έκ των θυννείων ταν γενομέναν έν τωι ξμπροσθεν χρόνωι (das Particip bezieht sich vielleicht nicht nur auf ταν ποθόδων, sondern auch auf τας  $\tilde{\epsilon}\pi i \pi \alpha \rho \pi i \alpha c$ ), 941, 7—9 — 752, 2—3, andererseits  $\tilde{\alpha}\pi \tilde{o}$   $\tau \tilde{\alpha} \gamma \times o \iota$ ναν ποθόδων ταν έχ των θυννείων 941, 12 - 752, 6 f. (vgl. auch 941, 18 = 752, 12), hier nämlich jedenfalls auf die folgende Zeit bezogen. Meister, der von á xolvà ywoa nichts wusste, verstand al xolval mosodol als die Einkunfte der Stadt Trozen allein, also κοιναί = δημόσιαι (S. 30 sagt er, dass , Trözen seine ausserordentlichen Ausgaben durch die Einnahmen aus der Verpachtung des Thunfischfanges deckte'). Legrand (197) spricht ebenfalls von le trésor public des Trézéniens. ebenso Haussoullier (338) von les revenus des madragues qui appartiennent au domaine de l'Etat. Mir scheint es jetzt mehr angemessen, das Epitheton xorrog, welches wohl nicht zufällig bald fehlt, bald zugesetzt wird, in Beziehung auf die beiden Städte zu verstehen. Ich stelle mir den Vorgang folgenderweise vor. Zwischen Trözen und der anderen Stadt war eine γώρα, ein Landstrich streitig, ebenso auch das Recht der thymnorum capturae auf einem bestimmten Seestrich. Möglich dass beide Streitpunkte in einem gewissen Zusammenhange standen. wenn wir nämlich annehmen, dass unter ά χώρα ein Küstenstrich verstanden werden soll, welcher für die Thunfischfänger besonders wichtig war. Es ist übrigens wohl zweisellos, dass die andere Stadt auch eine Seestadt war. In jenem Streite, in dem jede Stadt das Besitzrecht der Streitobjecte ausschliesslich für sich in Anspruch nahm und verfolgte, kam es mit der Zeit bis zur Erklärung der gegenseitigen Verkehrsaushebung und zum φυσιάζειν und ayer als einer Folge derselben. Man kann nicht sagen, wie lange dieser anormale Zustand dauerte, aber schliesslich wird demselben durch einen Vertrag ein Ende gemacht. Die Reste dieses Vertrages haben wir in zwei Copien vor uns. Der streitige Landstrich und der Thunfischfang wurden von nun an als κοινά der beiden Städte beiderseitig anerkannt. Es folgten wohl einige Bestimmungen über die Nutzpiessung des Gemeinlandes und über die Verwaltung der Einnahmen aus der Verpachtung des Thunfischfanges, welche seit dieser Zeit das gemeinsame Eigenthum der beiden Städte bilden und in eine Kasse zu bestimmten Zwecken fliessen sollten. Daran schlossen sich Strafandrohungen gegen die Verletzer der Convention an. Dieser von mir vermuthungsweise reconstruirte Inhalt des Vertrages ist uns verloren gegangen. Der erhaltene, resp. ergänzte zusammenhängende Text beginnt mit dem Verbot aller zukünftigen Klagen betreffs sowohl des jetzt gemeinsam gewordenen Landes, wie derjenigen Einkunste von diesem Lande und von dem Thunfischfange, welche in die Zeit noch vor der Convention fallen, es wird also eine Art von Amnestie mit Strafandrohung angeordnet. Es waren nur zweierlei Entschädigungen vorzunehmen, und es folgen nun die Bestimmungen über dieselben. Bei den Verhandlungen über die Convention hatte es sich, wie ich glaube, herausgestellt, dass bei der Anepibasie nur eine Stadt sich thatsächliche Gewalthätigkeiten zu Schulden kommen lasse: sonst wurde man in einem Vertrage der Städte nicht gesagt haben: περί δὲ τῶν ἐρρυτιασμένων ὑπὸ τᾶς πόλιος 941, 11 = 752, 5-6, δσσα έστι έρρυτιασμένα ύπο τᾶς πόλιος 17 = 11, τοζς πεπεμμένοις τι των ξρουτιασμένων ύπὸ  $\tau \tilde{\alpha} c \pi \acute{o} \lambda \iota o c$  18—19 = 13. — also stets  $\tau \tilde{\alpha} c \pi \acute{o} \lambda \iota o c$ , ohne den Namen zu nennen. Ich halte es aber noch nicht für ausgemacht, dass unter dieser Stadt die der Trozenier') zu verstehen sei (Meister und Andere), und werde von der schuldigen oder, wenn man will, stärkeren Stadt sprechen. Zu entschädigen also waren die fremden Privatleute, welche über die von jener Stadt zur Zeit der Anepibasie ausgeübten Verletzungen ihres Personen - oder Eigenthums-

<sup>1)</sup> Aus dem Passus über die Zahlung δραχμὰς διακοσίας ἄν Τροζάνιος νομίζοντι (752, 10) folgt dies noch nicht nothwendig: die Zahlung konnte erfolgen im Gelde entweder der zahlenden Seite oder der empfangenden. Die Abwesenheit des Stadtnamens wäre nur in dem Volksbeschluss einer Stadt am Platze, dass wir aber mit einem solchen und nicht mit einem Vertrage zu thun haben, ist unglaublich schon wegen τὰς δ' ἐπιγαμίας καὶ τὰς ἐγκτάσεις ὑπάρχειν ἐκατέροις ποτ' ἀλλάλους εἰς ἄπαντα τὸγ χρόνον. Zur Zeit des Vertrages war für die interessirten Kreise klar, von welcher Stadt die Rede ist, und durch die hier in Betracht kommenden Bestimmungen werden zur die einzelnen Entschädigungen (s. aoristische Formen ἐπιλυθήμεν, ἀποδόμεν u. s. w.) betroffen, welche sogleich zu erledigen waren. Ist es vielleich wöglich, die Auslassung des Stadtnamens in unserer Urkunde mit der bekannten Sitte zu vergleichen, in den Weihinschriften nach dem Kriege die Namen der gewesenen Feinde nicht zu nennen und bloss ἀπὸ τῶν πολεμίων oder ähnlich zu sagen?

rechts zu klagen hatten und deren Rechte nach der Prüsung ihrer bereits vor der Convention eingereichten Klagen endgiltig festgestellt wurden. Diese Entschädigung sollte entweder durch Geldzahlungen oder durch Rückgabe der besetzten Grundstücke und Häuser u. s. w. erfolgen. Mittlerweile aber waren diese Grundstücke und Häuser von der Stadt einzelnen Personen (käuflich?) überlassen worden, so dass auch die letzteren durch Geldzahlungen entschädigt werden sollten, falls jene Grundstücke und Häuser ihnen abgenommen wurden, um den früheren Besitzern zurückgegeben zu werden. Diese und iene Geldzahlungen sind nun in dem Vertrage an die neue gemeinsame Kasse — αί κοιναί πό-3οδοι αί έχ των θυννείων - angewiesen, obwohl sie eigentlich auf das Conto der schuldigen Stadt allein hätten fallen sollen. dieser Maassnahme darf man vielleicht eine Concession erblicken. welche seitens der anderen Stadt zu Gunsten der an die Stelle der Anepibasie eingetretenen δμόνοια gemacht wurde. Vergleichen kann man ,die versöhnliche Haltung der athenischen Demokraten im J. 403 v. Chr., welche sogar die von den Dreissig zu ihrer Bekampfung in Sparta aufgenommene Kriegsschuld auf die Gesammtheit übertrugen'.

Dass ich mit meinen Vermuthungen über den Inhalt der fragmentirten Urkunde überall das Richtige getroffen habe, will ich selbst nicht behaupten. Die Urkunde ist auch in anderen Einzelheiten, die ich hier absichtlich nicht berührt habe, noch nicht endgiltig erklärt. Weitere Forschungen über dieselbe werden nicht ausbleiben. Deswegen schien es nicht überslüssig zu sein, auch blosse Vermuthungen zu veröffentlichen.

Moskau.

A. NIKITSKY.

## DAS KYKLOPENGEDICHT DER ODYSSEE.

Das Kyklopenabenteuer (¿ 105—Schluss) wird auch von Seitea. der zahlreichen Kritiker, die nicht wenige Ausstellungen an ihm gemacht haben, als eins der schönsten und ältesten Stücke der Odyssee anerkannt. Die Schönheiten des Gedichtes leuchten wie die eines alten Wandgemäldes unter roher Uebermalung allerdings unverkennbar hervor. Wäre das nicht der Fall, die Kritik hätte über das Gedicht bei seinen zahllosen Unebenheiten und Widersprüchen längst ein vernichtendes Urtheil gefällt. Besonders bat sie sich mit den Theilen des Gedichtes beschäftigt, die ich seine Schalen nennen möchte: der die Kyklopen allgemein charakterisirenden Einleitung, dem von der Ziegeninsel handelnden Stück sammt dem was daran hängt, und dem Stück vom Kikonenwein einerseits, wie den Würfen des Kyklopen andererseits. zwischen liegende Hauptstück, der eigentliche Kern des Abenteuers. hat wohl hie und da im einzelnen die Kritik beschäftigt, die Einheitlichkeit der Composition dieses Kernes ist bis jetzt weder angezweifelt, noch genauer untersucht worden. Wenn ich hier versuche, das ganze Kyklopengedicht (um seinen weiteren Zusammenhang zunächst unbekömmert) einer umfassenden kritischen Untersuchung zu unterziehen, so scheint es mir nothwendig, von einem unzweifelhaft alten Stücke des Gedichtes auszugehen. Den Leser bitte ich aber, alle Voraussetzungen, die er aus der Odyssee oder sonstwoher über den Polyphem, die Kyklopen überhaupt, ihr Land, ihren Charakter, ihre Einrichtungen oder Nichteinrichtungen, ihren Culturstandpunkt, auch über den Odysseus und seine Irrfahrten etwa mitbringen möchte, einmal möglichst bei Seite zu lassen und nur die eine thatsächliche Voraussetzung zuzulassen: Odysseus befindet sich in der Höhle eines grausigen, menschenfressenden Unholds und in dessen Gewalt, da der Eingang durch einen riesigen Stein verschlossen ist. Es giebt keine Rettung als die Blendung des Unholds, die allein das Entkommen aus der Höhle ermöglichen Lun. Man sieht, die Blendung ist Brennpunkt der Sage, die Erzihlung derselben bei Homer voller Anschaulichkeit und ihr hohes Alter nicht zu verkennen. Bei ihr nehmen wir unseren Standpunkt, um von da aus den ganzen Bereich der Sage zu überschauen und einen Maassstab zur Beurtheilung ihrer Theile zu gewinnen. In der That bietet sie ein interessantes, weitreichendes Problem, dessen Lösung auch für die Kritik der anderen Theile des Gedichtes von entscheidender Bedeutung ist.

#### 1. Die Blendung des Kyklopen.

Das Problem selbst ist folgendes:

1. Am Morgen des zweiten Tages hat Odysseus die vorgefundene Keule, die als  $\chi \lambda \omega \varrho \hat{o} \nu \hat{\epsilon} \lambda \alpha \hat{\tau} \nu \epsilon o \nu$  beschrieben wird, für die beabsichtigte Blendung in Stand gesetzt. Die Darstellung dieser Vorbereitung schließt mit dem Verse 328:

ἀφὰς δὲ λαβών ἔπυςάκτεον ἐν πυςὶ κηλέψ,
,ich nahm sie schnell hin und drehte sie im lodernden Feuer hin
und her. So wie das dasteht, kann es nichts anderes bedeuten,
als dass er die Keule ankohlen lässt, um sie am Abend zum Gebrauche schneller herrichten zu können. So versteht man wohl
allgemein. Aber wie kann es dann noch heissen:

378. 79. ἀλλ' ὅτε δὴ τάχ' ὁ μοχλὸς ἐλάινος ἐν πυρὶ μέλλεν ὅψεσθαι χλωρός περ ἐών, διεφαίνετο δ' αίνῶς? Am Morgen, ja, vor dem πυρακτεῖν ἐν πυρὶ κηλέω, da war die Keule grün und frisch im Safte, — aber jetzt, wo sie (d. h. ihre Spitze, um die es sich allein handelt) längst verkohlt ist? Wenn aber ἐπυράκτεον im jetzigen Zusammenhang bloss heissen soll: ,ich wendete sie im Feuer hin und her', — welchen Zweck soll das haben?

2. Für eine Interpolation, mit deren Tilgung man etwa dem Text aufhelfen könnte, wird das χλωρός περ εων wohl niemand halten. Auch schwerlich für eine Gedankenlosigkeit des Dichters, denn erstens ist es besonders hübsch, man hört die Ungeduld des eilenden Odysseus heraus, und obendrein ist die Wendung durch die erwähnte erste Beschreibung der Keule eigens vorbereitet. Schade nur, dass bei der sinnlosen Trunkenheit des Kyklopen die Ungeduld keinen rechten Zweck hat, noch weniger die gleichfalls mehrmals betonte Eile in 327, 28.

έγω δ' έθόωσα παραστάς

ἄχρον ἀφὰρ δὲ λαβών ἐπυράκτεον ἐν πυρὶ κηλέφ, da bei der Abwesenheit des Kyklopen der ganze Tag für die Vorbereitung zur Verfügung steht. Man sollte eher erwarten, dass die Sorgfalt in der Vorbereitung hervorgehoben würde. Der ganze Ausdruck, besonders ἐθόωσα ἄχρον, ist aber wieder so gewählt, dass es sich auch hier durchaus verbietet, an eine Gedankenlosigkeit des Dichters zu denken. Warum also eilt und treibt Odysseus so?

3. Als am ersten Abend der Kyklops schlafend hingestreckt vor Odysseus liegt, da erwägt dieser, was er thun soll. Sein erster Gedanke ist, das Ungeheuer durch einen Stoss ins Herz zu töten. Aber dann wäre keine Rettung aus der Höhle möglich, weil den Stein niemand würde wegwälzen können. Zu welchem Entschlusse kommt nun der klugwägende Held? Zu gar keinem! Denn nachdem die Erwägung soweit gediehen, fährt das Gedicht fort:

306 ως τότε μὲν στενάχοντες ἐμείναμεν ἡόα δίαν. Erst am anderen Morgen, als der Unhold fortgegangen ist und der Held und die Seinen in der Höhle zurückbleiben, da kommt ihm der Entschluss,

318 ήδε δέ μοι κατά θυμόν αρίστη φαίνετο βουλή, den Kyklopen zu blenden. Hat er die ganze Nacht darüber nachgesonnen und ist erst im Frühlicht etwa beim Anblick der Keule zum Entschlusse gekommen? Wenn der Dichter das sagen wollte, so hat er sich gewiss besonders ungeschickt ausgedrückt. immer erwartet man wenigstens die Feststellung, dass Odysseus eben am Abend zu einem Entschlusse nicht zu kommen vermochte. worauf dann ja ως τότε μέν στενάγοντες fortgefahren werden konnte. Dazu kommt, dass die Ueberlegung des Odysseus in jene bekannte Formel zwiespältiger Erwägung gekleidet ist, die bei den homerischen Dichtern als Mittel der Stimmungsschilderung in verschiedenen Wendungen, aber, wie das ja selbstverständlich ist, immer von momentaner Stimmung und Erwägung verwandt wird. Der sprachliche Ausdruck weist hier noch obendrein darauf hin (was durch die dazwischen stehenden Verse ia etwas verdeckt wird). dass es sich bier ganz gewiss um eine ununterbrochen verlaufende Vorstellungsreihe handelt. Man vergleiche nur den Anfang der Erwägung (τὸν μὲν ἐγώ βούλευσα) mit ihrem Schlusse (βδε δè . . . βουλή).

429

4. Die vergleichende Prüfung dieser drei Punkte führt, als sel den Angelpunkt des ganzen Problems, auf die Frage: Warum blendet Odysseus den Kyklopen erst in der zweiten Nacht, warum nicht schon in der ersten? Wie kann er noch zweimal zwei Gefährten dem Kannibalen opfern? Wie leicht hätten es auch noch mehr sein können, wie leicht konnten am nächsten Tage alle Gefahrten, sogar er selbst, Opfer des Ungeheuers werden! Wer stand ihm denn dafür, dass jener nicht Weib und Kind (v. 115) oder sonst-seinesgleichen zum Schmause mitbrachte? Oder fürchtete Odysseus etwa, dass der Kyklops durch die Vorbereitungen zur Blendung geweckt werden konnte? Musste er deshalb etwa auf alle Fälle trunken gemacht werden? Warum reichte ihm Odysseus denn nicht am ersten Abend das κισσύβιον mit dem merkwürdigen Wein, der ja eigens zu diesem Zwecke mitgenommen wurde? (v. 213-15). Durfte er wirklich die Gelegenheit, die ihm den Schlafenden in die Hände lieferte, der vor ihm liegt τανυσσέμενος δια μήλων, aus Besorgniss vor irgend welcher Gefahr versäumen? Nur die zwingendsten Gründe oder völlige Rathlosigkeit des Helden könnte ein solches Verfahren erklären; wie passt das letztere aber zu Odysseus und zu jener seierlichen Ueberlegungsformel? Und gesagt musste das doch immer werden. Wie man die Sache auch wenden mag, darüber kommt man einsach nicht hinweg, dass eine naive, durch Nebenrücksichten unbeeinflusste dichterische Conception die Blendung am ersten Abend vornehmen lassen musste.

Wir haben damit eine Fassung des Kyklopengedichtes erschlossen, die der uns vorliegenden voraufgegangen sein muss. Es ist nun merkwürdig, wie mit dieser Erkenntniss auch die Lösung des Problems sofort gegeben ist. Versucht man durch Ausscheidung der Verse, durch welche der Aufschub der Blendung herbeigeführt wird, eine Vorstellung zu gewinnen, wie etwa dies ursprünglichere Gedicht verlaufen sein möchte, so stehen wir unmittelbar vor einem ganz überraschenden Ergebniss. Scheidet man nämlich v. 306—317, die die Vorgänge des Morgens und v. 329—374, die die Vorgänge des Tages schildern, nebst der Overg-Episode, für die auch kein Platz bleibt, aus, so zeigt uns der erste Blick, dass wir ein durchaus zusammenhängendes und lückenloses Stück Erzählung in Händen halten, in dem jetzt auch jeder Anstoss geschwunden ist — eine altere Kyklopie.

Jeder Anstoss ist geschwunden:

1. χλωρός περ ἐών ist, wenn v. 375 direct an 328 anschliesst, passend und schön:

328 ἀφὰρ δὲ λαβὼν ἐπυράκτεον ἐν πυρὶ κηλέφ.
375 καὶ τότ' ἐγὼ τὸν μοχλὸν ὑπὸ σποδοῦ ἤλασα πολλῆς,
ἦος Θερμαίνοιτο· ἔπεσσι δὲ πάντας ἑταίρους
Θάρσυνον, μή τίς μοι ὑποδδείσας ἀναδυίη.
ἀλλ' ὅτε δὴ τάχ' ὁ μοχλὸς ἐλάινος ἐν πυρὶ μέλλεν
ἄψεσθαι χλωρός περ ἐών, διεφαίνετο δ' αίνῶς —

Jetzt ist der ganze Vorgang des Glühendmachens eine einzige
zusammenhängende Handlung, die allerdings durch die hervorgehobene Eigenschaft des Knüppels erschwert wird.

- 2. Die Eile des Odysseus ist jetzt sehr erklärlich. Der Kyklops schläft zwar, aber wer weiss, wie lange, und die Zeit ist beschränkt.
- 3. Die Ueberlegung (v. 299 ff.) kommt, wie sich gebührt, zum Resultat, und dem Entschluss folgt die Ausführung so schnell als möglich, wie sich gleichfalls gebührt.

#### 2. Die ausgeschiedenen Verse.

Die Verse 306-317 und 329-374, durch welche der Erweiterer den Aufschub herbeigeführt hat, bedürfen noch einer kurzen Besprechung.

a) 306-317: Die beiden ersten sind Gemeinplätze; 308-314 bis auf den Vergleich am Schlusse  $\omega_S$  et ve quetren  $\pi \omega \mu$  èntobet den Gedanken und Worten nach Wiederholungen der Vorgänge am Abend vorher ( $308=251,\ 309=245,\ 310=250,\ 311=289$  und  $291,\ 312=237;\ 313$  und 314=240). Nur 315-317 sind nicht direct entlehnt, wenigstens nicht aus dem vorhergehenden. Doch ist 317 wegen des Erscheinens der Athene längst verdächtig; ich füge hinzu, dass Rache und Strafe nicht der nächstliegende Gedanke sein müsste, sondern Rettung, Rettung vom grauenvollen Tode. Wie klar das dem alten Dichter und seinem Odysseus ist, zeigt die Behandlung der ganz ähnlichen Situation 420 ff., wo der Dichter seinen Helden sich das Hirn zermartern lässt, ob er Rettung für seine Gefährten und sich finden möchte vom Tode und von der äussersten Noth:

πάντας δὲ δόλους καὶ μῆτιν ὕφαινον ως τε περὶ ψυχῆς μέγα γὰρ κακὸν ἐγγύθεν ἦεν. Den weiten Abstand wird jeder fühlen. Auch κακὰ βυσσοδομεύων sieht auf der selben Stufe, da der erste Gedanke wieder nicht dem Lyklopen gelten sollte. Den noch übrigen Vers πολλῆ δὲ ξοίζψ will ich in einem anderen Zusammenhange besprechen.

b) 329-374: Hiervon sind 336-345 wieder der Schilderung des ersten Abends entlehnt; von 345-374 lesen wir die Overg-Episode, die eine gesonderte Behandlung verlangt; zu besprechen bleiben nur 329-335. Die beiden ersten Verse 329, 330 sind in dem jetzigen Zusammenhange nothwendig; irgendwo musste der Knüppel doch bleiben. Auch der Gedanke, ihn zu verstecken, ist natürlich; auch ein Löschen des brennenden Scheites im Miste (oder sollte der Erweiterer an das Löschen nicht gedacht haben?) vorstellbar. v. 331-335 wird geloost. Wenn ich nicht den Kern der Erzählung aus ihm selbst zu beurtheilen beabsichtigte, würde ich betonen, dass nach v. 195 Odysseus 12 Gefährten mitnahm, von denen noch acht übrig sind. Wie können von diesen vier ausgeloost werden, zumal da der Kyklops am nächsten Morgen noch seinen Theil nehmen wird? Es ist aber nicht gerade wahrscheinlich, dass die Zahlangabe 12 (cf. v 195) aus dem alten Gedicht stammt. Bedenklicher ist noch, dass es 376, 377, an einer Stelle also, die doch wohl dem alten Gedicht angehört, heisst: ἔπεσσι δὲ π έντας έταίρους θάρσυνον. Πίντας έταίρους: das sind doch wohl nicht bloss alle Ausgeloosten. Die Verse machen obendrein ganz den Eindruck, als Lücken-, oder wenn ich so sagen darf, Zeitbüsser von dem Erweiterer eingeschoben zu sein. Denn in gewissen Kreisen der jüngeren homerischen Dichtung geht es nun einmal ohne Loosen so wenig ab wie ohne Vorherahnung kommender Ereignisse (z. B. 213-215), Wahrsagungen, die den Ereignissen nachhinken (vgl. 506-512), Säbelrasseln, Gier nach Gastgeschenken, Keuchen nach Ruhm (vgl. 311) und Missbrauch des Namens der Athene. Soviel ist gewiss, dass werthvolles altes poetisches Gut, stamme es nun woher es wolle, unter den von dem Erweiterer eingefügten Versen nirgends enthalten ist - man müsste denn den Vers πολλή δὲ φοίζω x. τ. λ. dafür ausgeben wollen.

### 3. Die $O_{v}^{3}\tau\iota_{S}$ -Episode.

Anders steht es mit den Versen 347—374 und ihrer Fortsetzung v. 399—414, der  $Ov\tau\iota\varsigma$ -Episode. Das ist ein selbständiges Motiv, ein kleines Gedicht für sich, das, so wie wir es lesen, in den Rahmen des alten Kyklopengedichtes eingefügt ist. Und es

ist klar, dass eben diese Einfügung die Veranlassung zum Aufschub der Blendung gewesen ist. Das Ovrec-Motiv ware an und für sich, unverbunden mit dem Trunkenheitsmotiv, wohl ohne starke Verstümmelung des alten Gedichtes einzufügen gewesen, etwa so. dass Odvsseus sich auf die erste Frage des Kyklopen als "Niemand" bezeichnet hätte, wie das ja auch wohl das Nächstliegende gewesen wäre. Aber eben der Umstand, dass das nicht der Fall ist, beweist, dass der Erweiterer hier verarbeiteten Stoff, ein fertiges Gedicht, aus einem anderen Zusammenhange herübernahm. In der vorliegenden Form ging es aber schlechterdings in die Vorgange Den Entschluss, .nicht tödten. des ersten Abends nicht hinein. sondern blenden', kann in natürlicher Weise nur der Anblick des schlafenden Kyklopen zeitigen (also erst Schlaf, dann Entschluss). wie das alte Gedicht das anschaulich und schön schildert - aus der Anschauung erwächst der Plan -; der Gedanke, den Unhold trunken zu machen, um ihn dann zu blenden, wenn er schlafen würde (erst Entschluss, dann Schlaf), konnte ohne göttliche Inspiration dem Odysseus schwerlich kommen. Jedenfalls wäre aber dabei das alte Gedicht völlig aus den Fugen gegangen. So hat sich denn der Erweiterer für die Verschiebung der Blendung auf den zweiten Abend entschieden; ich meine, das ist evident,

Also das Outic-Motiv, das viel bewunderte, sollte kein Stück der ältesten, uns erreichbaren dichterischen Behandlung der Kyklopensage sein? Allerdings nicht, so fremd das klingen mag. Das Motiv ist nicht bloss ursprünglich völlig unabhängig von dem Kyklopenabenteuer, es ist auch durch keinen festen Einschlag mit dem Gewebe des eigentlichen Abenteuers verbunden. nung lässt uns das vielleicht verkennen. Das Motiv kann eben so gut in einer anderen Einkleidung bestehen. Das ist das eine. Dass obendrein in dieser Episode eine ganz andere Vorstellung herrscht von Polyphem und seinesgleichen als in dem alten Gedicht von dem namenlosen Κίκλωψ, wer fühlt das nicht? Im alten Gedicht ist alles ins Gigantische, Grausige, Düstere, Unheimliche gearbeitet. Wie er mit einem Satze seine Opfer packt, die Art, wie er schlachtet. seinen Opfern die Hirnschale gegen den Boden zerschmetternd, wie er sie zu Stücken auseinanderreisst (im Kessel siedet?) und wie ein Löwe frisst mit Haut und Haar sammt den Knochen, sein βαρύς φθόγγος — das alles hat nicht nur nichts Menschliches. jeder Strich ins Menschliche ist mit berechnender Sorgfalt ferngehalten. Der entsetzliche Κύκλωψ deckt sich nicht entfernt mit dem Herrn Riesen Polyphemos. Den vermenschlicht schon der Eigenname. Aufgefallen ist es ja auch schon früher, dass der Name so spät fällt, man hat es wohl gar als eine besondere Schönheit angesehen. Κρατερὸς Πολύφημος heisst der Riese der Οὖτις-Episode. Das Epitheton drückt ihn noch mehr auf das Niveau des Messchenthums, wenn auch des heroischen, herab. Es ist nur natürlich, dass er bis auf die Menschenfresserei, in die ihn das Abenteuer nun einmal verwickelt, als ein leidlich gesitteter Mann erscheint. Oder hat man wirklich für das ἔδεκτο und δός μοι ἔτι πρόφρων kein Gefühl? Und für den etwas blutigen Grandseigneurwitz Οὖτιν ἐγὼ πύματον ἔδομαι u. s. w.? Und nun gar der Besuch der schlafgestörten, bequemen und verdriesslichen Nachbarn und Gevattern — die doch seinesgleichen sind — ist das nicht eine ganz andere Welt als die, in der das alte Gedicht steht?

#### 4. Der Auszug aus der Höhle.

Das mag zur Veranschaulichung des Gegensatzes zunächst genügen, in einem anderen Kapitel wird noch darauf zurückzukommen sein. Genug also, dass die Thatsache der Einschiebung der Overe-Episode in das alte Gedicht festgestellt, und dass klar geworden ist. inwieweit eine Erweiterung desselben dadurch herbeigeführt wurde. Es ist noch zu prüsen, ob durch das eingeschobene Gedicht und die Arbeit des Erweiterers auch Schatten auf den Ausgang des Gedichtes gefallen sind. Es ist schon hervorgehoben worden, dass der alte Dichter wie bei der Blendung so auch bei der Vorbereitung des Auszuges die märchenhafte Handlung ganz sorgfältig und durchaus natürlich motivirt. Der geblendete Kyklops sitzt, nachdem er den Stein abgewälzt, am Ausgang der Höhle; was er will und worauf er lauert, ist klar. Der rettende Gedanke des Odysseus stammt nicht von langer Hand her, ist von dem Helden nicht etwa mit oder vor der Blendung concipirt, sondern erwächst ihm auch hier erst aus angestrengtem Nachdenken und Sichversenken in die Situation. Die Gefährten werden unter Widdern festgebunden, der Held selbst krallt sich unter dem Leibe des stärksten in der Wolle fest - und dann? Nun dann erwarten sie stöhnend die Morgenröthe. Wie viele Stunden konnten wohl die Gefährten, konnte vor allem Odysseus, nur festgekrallt, so hängen, wie lange die Widder sie tragen? Wie pedantisch, so zu fragen! Im Märchen

wird ja das Unwahrscheinliche bekanntlich Ereigniss. Es sei, aber warum muss denn der Dichter den Hörer grade - sozusagen mit der Nase - darauf stossen, dass er ihm eine krasse Unwahrscheinlichkeit zumuthet? Mag im Märchenlande die Zeit verfliessen, wie sie will, wir werden nicht nachrechnen: warum aber controllirt der Erzähler pedantisch die Zeit und den Stand der Sonne? Oder thut er das etwa nicht? Er erzählt ausdrücklich, dass alle Vorbereitungen getroffen sind und lässt nun die Aermsten in der denkbar beschwerlichsten Lage warten - warten bis endlich die Morgenröthe erscheint. Da mögen sie allerdings gestöhnt haben! dass der Kyklops weitab an der Thür sitzt und das Stöhnen nicht hört. Aber das darf wohl so genau nicht genommen werden, denn wir kennen ja den Vers und seine Verwendung. Vielleicht stellen wir überhaupt an die Ueberlegung des alten Dichters, dessen Hand wir doch hier gar nicht verkennen können, zu hohe Ansprüche in einem anderen Kapitel werde ich noch zeigen, wie glänzend der seinen Stoff beherrscht hat (hier vergleiche man zunächst ἀκέων v. 427) -, aber wie kommt es denn, dass in der Schilderung der Vorbereitung des Auszugs (v. 429 ff.) Prädikate stehen, die doch nur von der Ausführung selbst gebraucht werden können — oéρεσχεν — ίτην — φέρον — (dem doch wohl χείμην nicht widerspricht)? Die Widder "gingen" wirklich, sie "trugen" (doch wohl nicht bewegungslos?) die Gefährten, und wenn auch Odysseus "lag", sein Widder ,ging' doch wohl auch. Der Ausdruck beweist, dass in dem alten Gedichte Vorbereitung und Auszug unmittelbar ineinander griffen, und dass es dort auch kein .Warten' und kein Stöhnen gab --- was jedenfalls die Unwahrscheinlichkeit sehr verringert. Wenn also alles dafür spricht, dass der Vers nachträglich eingeschoben ist, lässt sich dann auch die Frage beantworten, von wem er eingeschoben ist und weshalb? Ich denke, es kann kein Zweisel sein, dass er von dem Erweiterer gleichsalls der Outig-Episode wegen eingefügt ist. Im alten Gedicht fiel Vorbereitung und Aussührung der Blendung in dieselbe Nacht, beides konnte den grössten Theil der Nacht wohl ausfüllen. Wenn der geblendete Kyklops sich nach dem Ausgange hintastet, so ist es eben Morgen. das weiss er, wenn er auch geblendet ist, wenn nicht anders, dann doch aus der Unruhe seiner Heerde. Zum Festbinden seiner Gefährten mag Odysseus eben Zeit haben - eine gute Schlinge für jeden oder vielleicht zwei - die Beine dürfen doch schleifen, oder

nicht? Für ihn selbst — ein Schwung, eine augenblickliche, riesige Anstrengung — und heraus sind sie aus der Höhle. Die Zeitrechnung des Erweiterers ist aber eine gründlich verschiedene. Am Tage vorher ist die Vorbereitung vollendet, nur die Ausführung fällt auf den Abend. Als alles vollbracht ist, ist es noch tiefe Nacht, kann es wenigstens sein. Das Entscheidende aber ist, dass die Overg-Episode wirklich in die tiefe Nacht fällt — ich meine den Nachbarbesuch. Die kommen aus dem ersten Schlase aufgeschreckt, pflichtgemäss, aber verdriesslich

ν. 403, 4 τίπτε τόσον, Πολύφημ', ἀρημένος ὧδ' ἐβόησας νύκτα δι' ἀμβροσίην καὶ ἀύπνους ἄμμε τί-ઝησθα;

Und warum sonst sollten sie es so eilig nach Hause haben als um der theueren Nachtruhe willen? Oder hat wirklich die Overg-Episode nicht von Anfang bis Ende die stark humoristische Färbung, die auch beweist, dass sie aus einem, gegen das Hauptstück des Gedichtes stark contrastirenden Gusse ist?

# 5. Das Gespräch zwischen Odysseus und dem Kyklopen (v. 252—287).

Aber die Einwirkung der Ovrig-Episode geht noch weiter; auch an einer anderen Stelle stossen wir auf ihre Spuren. Die Unterredung des Helden mit dem Kyklops kann, sowie wir sie 252-287 lesen, keinenfalls auf den alten Dichter zurückgehen. Ich will aber die Stelle, die in Rücksicht auf die Ovrig-Episode so geformt ist, wie sie ist (v. 262-268), im Zusammenhang behandeln, da das ganze Stück eine Besprechung beansprucht. Schon an der ersten Anrede des Kyklopen, aus der sich das ganze Gespräch entwickelt, nahm die Kritik des Alterthums berechtigten Die Verse sollen offenbar besagen: ,Was macht ihr hier? lhr seid wohl Diebe?' Aber wie ist das eingekleidet! So dass es in jedem anderen Munde eher zu passen scheinen möchte als in dem des Kyklopen. Zwar mit der wie selbstverständlich auftretenden Annahme des Menschenfressers, dass die Fremden über See gekommen sind, hat es eine eigene Bewandtniss. Die Menschenfresser des Märchens hausen allerdings in der Einsamkeit der Wildniss. Auch der Kyklops hat ursprünglich seine Behausung in einem wilden Walde oder Berge gehabt. Wanderer, die sich dort verirren oder Unglückliche, die in den wilden Wald verstossen werden.

mögen in seine Höhle gelangen; für Schiffer aber führt eigentlich kein Weg zu ihm. Und doch ist das im Gedicht der Odyssee, so gut es ging, vorbereitet. So confus die Ortsbeschreibung des Kyklopen,landes' ist, so ist es gewiss ein echter Zug, dass der Unhold in einem σπέος wohnt, das έπ' έσχατιή άγχι θαλάσσης, in einer Einöde am Meer' angesetzt wird (v. 182). Diese Verlegung des Locale aus dem Binnenlande an den Meeresstrand, aber doch auch an eine Einöde in der Nähe des Meeres, ist ja die Voraussetzung für die Reception des Kyklopenmärchens in die Schiffersage der Odvssee. Diese Umbiegung der Sage stört ihren Zusammenhang kaum, vorausgesetzt, dass die ἐσγατιή Märchenland bleibt - nur dass der Kyklops, wenn er Fremdlinge in seiner Behausung erblickt, nicht wohl anders fragen kann als: Wer seid ihr, und woher kommt ihr übers Meer?', so sonderbar uns das anmuthen mag. Die folgenden drei Verse aber sind jedenfalls sehr unpassend. Was kann der Kyklops von Seeräubern wissen, er, den gewiss noch kein Seeräuber geschädigt hat? Und wenn der Unhold κατ' έξοχήν obendrein noch eine Art moralischer Einschätzung des Seerauberthums vorbringt. so ist das geradezu grotesk. Etwas derartiges ist dem alten Dichter nach allem, was wir bis jetzt von ihm kennen gelernt haben, keinesfalls zuzutrauen. Wenn man die Bedeutung der Verse für die vorliegende Situation umschreiben soll, so können sie höchstens ausdrücken sollen: .Ihr habt mich wohl bestohlen oder wollt mich bestehlen! In der Antwort des Odysseus v. 259-271 erwartet man nun zunächst eine Zurückweisung dieses Vorwurfs zu hören, er beantwortet aber durchaus nur die Fragen: "Wer seid ihr?" und .Woher kommt ihr?' (259-262) in angemessener Kurze. Was dann folgt (263-268), ist offenbar unter dem Zwange der Ovric-Episode gedichtet. Nicht das Fehlen des Namens Odysseus an und für sich beweist das - denn man kann sich vorstellen, dass eine absolut zwingende Nothwendigkeit zur Namensnennung nicht vorlag - aber die Art und Weise, wie den Namen zu nennen vermieden und was dafür eingesetzt ist. Für das conventionelle Prablen mit dem eigenen χλυτον ονομα ist der Name Agamemnons eingetreten, zu dessen laol der Sprecher zu gehören behauptet und dessen Ruhm er preist statt des eigenen. Man sieht, dem Dichter steckt die Vorstellung vom Ruhm des Odysseus im Blut und in den Fingern. Da die Situation das volle Ausklingen dieser Saite nicht gestattet. so behilft sich der Erweiterer, so gut oder schlecht er kann.

Der alte Dichter würde das natürlicher haben sagen können, da er nicht gezwungen war, den Namen Odysseus zu verschweigen und wurde es gewiss natürlicher gesagt haben. Aber wir dürsen ihm überhaupt nicht zutrauen, dass er wie sein später Nachsahre an dieser Stelle seinen Helden in das Horn des Ruhms stossen liess. Denn sein Odysseus sah wohl, dass es hier neol wurng und noch um mehr ging, und dass Renommiren an keinem Orte der Welt so unangebracht sein konnte wie hier. Man beachte auch den Widerspruch zwischen dem kleinlautmachenden Schrecken, den der βαρύς φθόγγος hervorrief, und dem Wortschwall des Helden. Der βαρύς φθόγγος ist aber ganz gewiss echt. Der alte Dichter liess seinen Helden gewiss das Hauptgewicht legen auf die Bitte um Erbarmen (v. 269, 270). Er würde auch auf die Entgegennahme eines Gastgeschenkes seinen Helden weniger sehen lassen — worüber noch an einer anderen Stelle zu handeln sein wird. Die Replik des Kyklopen (272-280) ist in der Hauptsache passend: Was gehen mich eure Götter an! sodass die Verse wenigstens dem Gedanken nach dem alten Gedichte angehört haben werden. Mit einer Einschränkung jedoch, die bei der Besprechung der Schlussrede des Odysseus erledigt werden soll. Nur die beiden schliessenden Verse (279, 280) machen einen sehr verdächtigen Eindruck. "Sag mir, wo hast du dein Schiff landen lassen? η που έπ' ἐσχατιῆς η καὶ σχεδόχ; von der Construction ganz zu geschweigen; aber merkwurdig ist es doch, dass das Schiff nach 181, 182 vgl. 193, 194 wirklich an einer ἐσχατιή liegt, nämlich der, auf welcher des Kyklopen Höhle sich befindet, obendrein doch wohl der einzigen έσγατιή hierorts; zugleich liegt das Schiff aber auch σχεδόν. Noch vor der Landung waren sie dem σπέος so nahe (τὸν χώρον ἐγγὺς ἐόντα). dass sie die Gegenstände, Bäume, Viehhof u. s. w. unterscheiden konnten (v. 181 ff.). ἐπ' ἐσχατιῆς und σχεδόν ist also gar kein Gegensatz; der Dichter meint, "wo hast du dein Schiff, fern oder nah? und den Begriff ,fern' giebt er durch ἐπ' ἐσχατιῆς wieder (vielleicht hätte er  $\alpha\pi\sigma\tau\eta\lambda\sigma\tilde{v}$  (v. 117) gesagt, wenn es so bequem in den Vers gegangen wäre). ὄφρα δαείω ist aber nichts mehr als Versfüllung. v. 280 schreibe ich deshalb dem Erweiterer zu. Es wäre nicht uninteressant zu wissen, was der unter der ἐσχατεή hier verstand. Auf die Frage des Kyklopen: ,wo ist dein Schiff? antwortet Odysseus, ,mein Schiff ist gescheitert' (v. 281-286): ganz passend, so dass diese Verse im ganzen wohl dem alten Gedicht angehört haben könnten. Nur ύμης ἐπὶ πείρασι yalng! Hier taucht zum ersten male im Contexte des alten Gedichtes das Kyklopenland auf. Der Menschenfresser des Märchens ist so gut wie die kinderfressende Hexe eine singuläre Erscheinung, die ihresgleichen nicht hat. Es mag in diesem Märchen ein Menschenfresser, in einem anderen ein anderer vorkommen, aber eine yale Κυκλώπων, derart bewohnt, dass man etwa von fern kommend eine grössere Anzahl von Rauchstellen zusammen unterscheiden könnte (v. 166, 167), das ist ganz und gar gegen den Geist des Märchens — allerdings nicht gegen den des Ovres-Gedichtes. Diesem gehören die Κύκλωπες im Plural an; ihr Verfasser denkt sich diese zwar nicht in Dörfern und Städten, aber in Einzelhöfen zusammenwohnend — ein ganzes Land oder eine ganze Insel Das alte Gedicht lässt aber nirgends eine solche Vorstellung durchblicken: es kennt nur den einen in der Einöde lebenden Menschenfresser. Wie weit die Discrepanz beider Gedichte auch in dieser Richtung geht, zeigt folgender Vergleich, der merkwürdiger Weise dadurch möglich wird, dass beide Gedichte an einer Stelle dasselbe Moment der Handlung, dieselbe Situation schildern, da nämlich, wo der geblendete Unhold schreit. In dem alten Gedicht heisst es da:

395 σμερδαλέον δὲ μέγ' τμωξεν, περὶ δ' ἴαχε πέτρη. er brülte entsetzlich, dass der Berg widerhallte; in dem Οὖτις-Gedicht dagegen:

399 αὐτὰς δ Κύκλωπας μεγάλ' ἤ πυ εν, οί ςά μιν ἀμφὶς ὅκεον ἐν σπήεσσι δι' ἄκριας ἦνεμοέσσας.

er rief laut die Kyklopen, die um ihn herumwohnten. Das ist eine ganz andere Welt. Das alte Gedicht kennt nur einen entsetzlichen Schrei des Schmerzes und der Wuth, der nur in der Wildniss sein Echo findet; im  $O\bar{v}\tau\iota_{\mathcal{G}}$ -Gedicht lässt der Dichter nicht bloss die "umwohnenden" Kyklopen diesen Schrei hören, nein der Geblendete ruft offenbar in bewusster Absicht um Hülfe. Aus dem  $O\bar{v}\tau\iota_{\mathcal{G}}$ -Gedicht stammen die  $K\dot{v}\lambda\lambda\omega\pi\varepsilon_{\mathcal{G}}$  und sinngemäss die Vorstellung einer  $\gamma\alpha\iota\alpha$   $Kv\kappa\lambda\omega\pi\omega\nu$ , mit der in dem Gespräch zwischen Odysseus und dem Kyklopen operirt wird. Ist es zweiselhaft, dass der Ueberarbeitung des Erweiterers die Einsührung dieser Vorstellung in das alte Gedicht verdankt wird? Darnach wären wenigstens 275, 276 und 284 als Arbeit des Erweiterers erkannt. Das übrige in der Replik des Kyklopen und der Schlussrede des

Odysseus ist ohne Anstoss. Ja, man könnte sich versucht sühlen, dies, gerade so wie es dasteht, sür das alte Gedicht zu reclamiren. Dass wenigstens οὐδ' ἄν ἐγὼ in v. 277 des Gegensatzes Κύκλωπες bedürste, leugne ich durchaus — die Angeredeten liesern den Gegensatz, meinetwegen auch die ganze übrige Welt. In v. 285 wird ἄνεμος δ' ἐκ πόντου ἔνεικεν jetzt in den rechten Zusammenhang gerückt. Der Wind vom Meere her, das ist die zerschmetternde Hand Poseidons, der das Schiff gegen die Klippe trieb. πρὸς πέτρησι βαλών aber verdeckt das und führt zu so unhaltbaren Erklärungen, wie die, dass 'der Wind vom Meere her' (warum nicht lieber 'vom Lande her'?) die Trümmer sortgetragen habe.

# 6. Die beiden Würse des Kyklopen. — Die Anrede an den Widder.

Wenn also als erwiesen angesehen werden muss, dass das Gespräch zwischen Odvsseus und dem Kyklopen stark von dem Erweiterer überarbeitet worden ist, so liesse sich sogar die Möglichkeit denken, dass das ganze Stück von Anfang bis Ende als dessen Arbeit anzusehen wäre. Man müsste dann annehmen, dass aus dem alten Gedicht ein ursprünglich ganz anders beschaffenes Stück verdrängt worden wäre. Diese Frage deckt sich mit der anderen, ob vielleicht die Reception des Kyklopenmärchens in die Schiffersage der Odvssee erst von dem Erweiterer vollzogen sein möchte. Denn es muss ja einmal eine ursprünglichere Form des Märchens gegeben haben, in dem der Κύκλωψ nicht so auf einer ἐσγατιὴ ἄγγι Salάσσης seine Behausung hatte, die abenteuernden Gäste nicht zu Schiff zu ihm gelangten, der Held der Erzählung also auch nicht Odysseus war. Liegt nun die Möglichkeit vor. dass das alte Gedicht von keinem Schiff und folglich auch wohl von keinem Odvsseus wusste? Für eine solche Annahme scheint die Thatsache zu sprechen, dass sich das Wort .Schiff' und was damit zusammengehört als rother Faden, man möchte sagen, aufdringlich durch das ganze Gespräch zieht. Diese Absichtlichkeit könnte verdächtig er-Doch ich glaube, das Gegentheil lässt sich erweisen. Wäre der Erweiterer der Urheber der Reception, so müsste er der Erfinder der Ankunft des Helden mit dem Schiff, also auch der Erfinder der ἐσχατιὴ ἄγχι θαλάσσης sein. Wäre es dann aber nicht unerfindlich, wie der nämliche Dichter die von ihm selbst erfundene έσχατιή so missverstanden haben könnte, wie es oben bei

Besprechung von v. 280 gezeigt worden ist? Wir müssten denn für diesen Vers einen neuen Nachdichter verantwortlich machen wollen — was der Einfachheit der Erklärung zuwider ist. Obendrein scheint mir ein Theil des Schlusses unseres Gedichtes, der, welcher die beiden Würfe nach dem Schiff des Odysseus erzählt, auch den directen Beweis zu liefern, dass schon der alte Dichter seinen Helden hat zu Schiff zur Kyklopenhöhle gelangen lassen.

Das Problem, das dies Stück (v. 473-542) bietet, ist längst bekannt. Schon die Wiederholung des Wursmotivs zeigt, dass hier der eine Wurf Original, der andere Nachbildung ist. Ich verstehe aber nicht, wie man darüber ungewiss sein kann, wo das Original zu suchen ist. Allerdings, solange man die Ovric-Episode als ein unerlässlich nothwendiges Stück des Märchens ansehen musste, liess sich der zweite Wurf, der erst die Aufklärung über die Person des Overc bringt, gar nicht entbehren. Darin lag allerdings eine gewisse Verleitung zum Irrthum. Davon abgesehen ist es ja handgreiflich, dass der erste Wurf (473-490) Original ist; er giebt das Motiv kurz, rein, unvermischt und so, dass es seinen Zweck in sich hat, während in dem zweiten Stück, auch wenn man von der noch obendrein eingeschobenen Weissagung und dem Fluch, die möglicher Weise wieder anderswoher stammen und noch in einem anderen Zusammenhange besprochen werden sollen, absieht, das Wurfmotiv einem anderen Zwecke untergeordnet ist, nämlich der Absicht, den Kyklops über die Person seines Gegners aufzuklären. Schon dies Verhältniss beweist genug. Dazu ist auch noch das zweite Stück von dem ersten in all und jedem abhängig. Im ersten Stück ruft Odysseus, als er sich auf Rufweite entfernt hat,

- v. 473 ἀλλ' ὅτε τόσσον ἀπῆν ὅσσον τε γέγωνε βοήσας den Kyklopen an, der mit einem Steinwurfe antwortet. Die Erzählung des zweiten Wurfes aber wird eingeleitet:
- v. 491 ἀλλ' ὅτε δὴ δὶς τόσσον ἄλα πρήσσοντες ἀπῆμεν. Das Rufen ,aus doppelter Rufweite' hat der Erzähler vielleicht nicht als unmöglich angesehen, er stellt sich das wohl als eine des Ruhmes würdige Leistung des ηρως vor (ein Beweis, wie wenig diese Epigonen das Zeug haben, ihre Helden natürlich und menschlich zu nehmen), aber auf jeden Fall ist die Bezugnahme auf das erste Stück klar und die Absicht zu überbieten die allerdings ungeschickt genug ausgefallen ist. Genau so liegt es bei den Würfen selbst:

v. 481 ἦ xe δ' ἀπορρήξας κορυφὴν ὅρεος μεγάλοιο, bricht der Unhold einen gewaltigen Felsblock los und schleudert ihn dem Schiffe nach. Das ist grossartig gedacht, ein Beweis gigantischer Kraft und ganz im Charakter des Riesen. Wie matt ist dagegen

1.537.538 αὐτὰρ ὅ γ' ἐξαῦτις πολὺ μείζονα λᾶαν ἀείρας ἢκ' ἐπιδινήσας, ἐπέρεισε δὲ ἶν' ἀπέλεθρον,

das obendrein aus Ilias 7, 268, 269 wörtlich entlehnt ist. Einen viel grösseren Stein! Die Bezugnahme ist wieder klar, desgleichen die Absicht zu überbieten - aber auch hier ist das Können hinter dem Wollen zurückgeblieben. Alles in allem wollte der Nachdichter den Kyklopen einen doppelt so grossen Stein aus doppelt so grosser Entfernung werfen lassen, und wie hat er das zu Stande gebracht! Dass er auch im Ausdruck von seinem Vorgänger abhängt, dazu vergleiche man 482 - 539 (483 ist doch wohl aus Irrthum in Folge der vielen Parallelstellen aus 540 eingedrungen), 486b - 542b, wo an der zweiten Stelle obendrein gerathen werden muss, dass es sich um einen anderen χέρσος als den des Kyklopenlandes handelt, nämlich um die Insel, wo die übrigen Schiffe sich befanden. Ein Dichter, der die Form selbständig beherrschte, der in seinem Dichten nicht auf disiecta membra seiner Vorgänger angewiesen war, hätte das nothwendig zum Ausdruck bringen müssen.

Wenn also der zweite Wurf als eine Consequenz der  $O_{vvig}^3$ Geschichte und zwar als ein gar nicht zu entbehrender Abschluss betrachtet werden muss, so ist es wahrscheinlich, dass eben der Erweiterer, der die  $O_{vvig}^3$ Episode mit dem alten Gedicht verknüpfte, und nicht etwa ein noch späterer Dichter ihr mit der Erklärung des Helden, er sei Odysseus und nicht  $O_{vvig}^3$ , diesen Abschluss gab. Ist aber dieser Dichter der Autor des zweiten Wurfes, so ist klar, dass der erste Wurf in das alte Gedicht gehört und dessen Schluss bildet. Dann war aber der Held des alten Gedichtes ein Seefahrer, d. h. also wohl Odysseus.

Versuchen wir nun festzustellen, was sonst noch zu dem Schlusse des alten Gedichtes gebört haben kann. Vers 436 ist bereits be- plichandelt. Auf ihn folgt ein Stück, das des Polyphem Anrede an den Widder schildert (437—461). Das Stück ist an zwei Stellen (v. 446 und 454—460) mit der Ovrig-Episode verknüpft, das zeigt schon, in welche Umgebung es gehört. Denkbar wäre es ja, dass auch

hier ein älteres Stück von dem Erweiterer überarbeitet wäre. Die letzten Verse sind bekanntlich besonders ungeschickt:

456 ff. εί δή δμοφρονέοις ποτιφωνήεις τε γένοιο κτλ Was der Dichter sagen will, ist klar: Wenn du Verstand hättest und sprechen könntest', ebenso, was er sagt. Das lässt sich durch keine Conjectur heilen. Auch der Schlusssatz mit dem Witze οὐτιδανὸς Ούτις verrath seine Herkunft. Aber auch die übrigen weniger anstössigen Verse widersprechen, wie mir scheint, der Maske, die der Κύκλωψ des alten Gedichtes trägt. Sentimentalität passt gar nicht, sie verwirrt auch das Gefühl, indem sie Mitleid für den Geblendeten erweckt. Das passt nicht auf den Schrecklichen in der Höhle, das passt zu Polyphem, der mehr die Züge eines harmlosen Hirtentölpels als die des entsetzlichen Menschenfressers trägt. Uebrigens kann ich mich des Verdachtes nicht erwehren, dass der Nachdichter (v. 444) unter dem aprecès μήλων den Herdenbock verstanden wissen will - es gab ja viele Böcke, 18 mindestens gebrauchte Odysseus zur Rettung seiner Gefährten, nur "den stärksten" gebrauchte der Held für sich — aus Missverständniss, indem er in 432 ἀργειὸς μήλων verband statt ἔριστος μήλων. Nur unter dieser Voraussetzung, dass der Widder etwas ganz Singulares war, der Herdenbock, der apreios μήλων, ist es einigermaassen denkbar, dass der Blinde den eines aus der ganzen Schaar herauskennen konnte. Am ersten liesses sich noch 438-443 in dem alten Gedicht denken. Aber nepl σηχούς (439) ist mehr als zweifelhaft (vgl. den neunten Abschnitt), und in ούθατα γάρ σφαραγεύντο scheint mir σφαραγεύντο missverständlich aus v. 390 entlehnt. 'Ορθων έσταότων (442) gestehe ich überhaupt nicht zu begreisen; nicht einmal begreife ich, was der Dichter damit mag haben sagen wollen.

Den nächsten Versen (467—470) sieht wohl jeder ihren Ursprung an. Der Vers des alten Gedichtes 466 ἀσπάσιοι δὲ φίλοις ἐτάροισι φάνημεν schien dringend einer Correctur zu bedürfen. Waren doch nicht bloss 2, sondern 6 Gefährten dem Unholde zum Opfer gefallen. Daher klappt οἱ φύγομεν θάνατον als Berichtigung nach nebst dem obligaten Stöhnen — was die Situation aber wieder nicht gestattet, weshalb es ihnen Odysseus verbieten muss, allerdings zu spät: ἀνὰ δ' ὀφρύσι νεῦον ἐκάστφ. Das Muster ist nicht weit — ν. 490 κρατὶ κατανεύων. Nur dass in der originalen Wendung das unglückliche ἐκάστφ nicht vor-

commt. — Dass dann nicht vergessen werden darf, die erbeuteten chafe auch sorgfältig zu verladen, ist auch für den späten Homeriker bezeichnend.

# 7. Die Charakteristik der Kyklopen.

Was sonst von der Schlusspartie noch zu sagen ist, besonders in der Weissagung der Blendung und dem Fluche des Poseidonhnes, verschiebe ich auf ein anderes Capitel, da es enge mit der age nach der Person des Erweiterers zusammenhängt. Zuchst bedarf der jetzige Eingang des Gedichtes (v. 105 ff.) einer sprechung.

### a) Die Charakteristik der Kyklopen.

Der Kyklopen Art und Sitte hat nicht bloss den neuzeitlichen mererklärern viel Kopfschmerzen gemacht, die mannigfachen Tallenden Widersprüche in der Schilderung haben schon bei den itikern des Alterthums Ausgleichsversuche hervorgerufen. Inssondere schien ihre Stellung zu den Göttern mit Recht äusserst derspruchsvoll. Die extreme Gottlosigkeit des "Polyphem" in Wort d That und der wiederholte Appell seiner "Volksgenossen" an die tter musste Ausgleichsversuche der mannigfachsten Art hervorien, wovon der treffendste: "Polyphem sei eben ein völlig aus Art geschlagener Kyklop, der obendrein seine Genossen der ttlosigkeit schnöde verdächtige', schliesslich nichts anderes ist, ein Zugeständniss der Unlösbarkeit des Problems. Diese Deutung t den Vorzug, dass sie den Text vor den Vergewaltigungen conirender Harmonisten schützt. Aber welches Strecken und Renken. egen und Brechen hat die arme Phrase v. 107 οί δα θεοίσι πενιθότες άθανάτοισιν, ja die ganze Charakteristik bis v. 116 sich hon von alten und neuen Vermittlern und Ausgleichern gefallen sen müssen, ohne dass diese Kritiker ahnten, dass schon das ganze uck nichts anderes ist, als ein Ausgleichs- und Vermittlungsverch, die älteste Kyklopenharmonie, verfasst von dem ältesten Harpnisten, dem .Homer'!

Der Abgrund, welcher zwischen den beiden Stücken, aus denen s uns vorliegende Gesammtgedicht contaminirt ist, klafft, ist so it, dass die Unüberbrückbarkeit der Gegensätze nicht bloss in Auffassung des Verhältnisses zu den Göttern, sondern in all d jedem, was in den beiden Gedichten zur Sprache kommt, auch n Contaminator nicht entgehen konnte. Es ist einigermaassen

räthselhaft, wodurch er zur Verschmelzung so heterogener Stücke bewogen werden konnte. Man muss schon annehmen, dass ihm dem Sammler, daran lag, möglichst wenig altes episches Gut untergehen zu lassen. Dies Bestreben kann man, dünkt mich, auch sonst nicht verkennen. So hat er denn nothgedrungen die klaffenden Risse, so gut es ging, zu verdecken, die Widersprüche aus zugleichen versucht. Zunächst erfand er die γαῖα Κυκλώπων de Ovric-Gedichtes wegen und fügte diese seine Erfindung dann auch in das Gespräch des Odysseus mit dem Kyklopen ein (s. S. 423f.) Das ἀφικόμεθα ist nicht wörtlich zu nehmen, der Vers soll nu als Anfangsvers, gewissermaassen als Ueberschrift des Gesammtabenteuers gelten, wie der Dichter das aus alten Rhapsodien der Schiffersage kannte. Freilich ist das ungeschickt genug, da der Held in das Kyklopenland wirklich erst viel später gelangt. Bezeichnung der Leute als ὑπερφιάλων ἀθεμίστων war nothwendig des "Polyphem" wegen, die übrigen begehen zwar in dem Gedicht keine Gewaltthat, sie mögen ja aber bei Gelegenheit dam wohl fähig gewesen sein. Wenigstens widerspricht ihr Handeln dieser Möglichkeit nicht. Es ist daher doppelt merkwürdig, dass der Verfasser, was er mit der einen Hand giebt, mit der anderen wieder zurücknimmt: v. 107 erhalten bekanntlich die Kyklopen (mit oder ohne Einschluss des Polyphem?) das Epitheton πεποιθότες θεοί-Den schreienden Widerspruch vermag keine σιν άθανάτοισι. Exegese aus der Welt zu schaffen. Ist es aber nach den voraufgehenden Untersuchungen zweiselhaft, woher das stammt? der Ueberreichung des wunderbar berauschenden Weines betont das Ovric-Gedicht:

v. 357. 358 καὶ γὰρ Κυκλώπεσσι φέρει ζείδωρος ἄρουρα οἶνον ἐριστάφυλον καὶ σφιν Διὸς ὅμβρος ἀέξει Das war unentbehrlich, stand aber im stärksten Widerspruch zi dem alten Gedicht. Denn es ist ja klar, dass der Schreckliche is seiner Höhle nichts ist als Nomade, dessen Nahrung Fleisch volseiner Herde und Käse, dessen Getränk Milch ist, dessen Lebens weise den Gebrauch, ja die Kenntniss des Weines ganz aus schliesst. Wie sollte wohl ein solcher das ihm von einem Mensch lein angebotene fremde Getränk nehmen, trinken und würdigen Die Voraussetzung zu dem Trunkenheitsmotiv ist die Bekanntschades Kyklopen mit Wein — dazu stehen also die obigen Verse de Liest man sie unbefangen, in seiner Vorstellung unheeinflusst vo

der Idee, welche die Verse 108 ff. hervorrusen sollen, so wird man nicht zweifeln, dass in dem Ouric-Gedicht als selbstverständlich vorausgesetzt wird, dass die Leute den Wein selbst verbauen und ihn auch keltern. Dem Κύκλωψ des alten Gedichtes ist das erst recht nicht zuzutrauen. So erfand der vermittelnde Bearbeiter die Aushülfe: "Der grosstraubige Wein wächst von selbst; wenn aber Wein, dann natürlich auch Korn (über das Ernten, das Keltern u. s. w. gleitet der Versasser hinweg), und indem er nun in Διὸς ὅμβρος άέξει auf das Διός einen besonderen Ton legt, constatirt er ein besonderes Wohlwollen der Götter für die gottlosen Leute'. Leute sind also am letzten Ende wohl gar nicht so sehr gottlos? Vielmehr fromm zu nennen? Und so stellt sich denn wirklich das πεποιθότες ατλ. ein! Wenn man allerdings fragen sollte: .Nähren sich nun auch die Kyklopen, die ja allen Grund haben mögen sich darauf zu verlassen, dass ihnen die Götter Korn und Wein in Fülle erwachsen lassen, von den Früchten des Feldes, nachdem sie geerntet, gekeltert und gedroschen, und wie sie alle, so auch Polyphem?', so konnte die Antwort nur lauten: ,Nein, der nicht, der bildet eine Ausnahme', womit dann freilich wieder die ganze schöne Harmonie in die Brüche geht, - Einem ebenso verzwickten Gedankengange des Erweiterers sind die Verse:

114. 115 • **Θεμιστεύει δὲ ἕχαστος** 

παίδων ήδ' ελόχων, οὖδ' ἀλλήλων ἀλέγουσιν entsprungen. Von Weib und Kind steht in beiden Gedichten nichts; wie kam der Bearbeiter darauf? Und von "Polyphem" mag man ja gewissermaassen sagen können, dass er sich um die andern nicht kümmerte (wenigstens nicht in normalen Zeitläusten), aber die andern kümmern sich doch um ihn? Sie kommen, so unbequem es ihnen ist, bei tieser Nacht herangezogen. Aber der Dichter verstand den Ton des kleinen Stückes gewiss richtig, wenn er aus ihren Worten:

ν. 403. 404 τίπτε τόσον, Πολύφημε ατλ.

keine Sorge um das Befinden ihres Volksgenossen, sondern Aerger über die nächtliche Ruhestörung heraushört, wie sie ja auch durchaus keinen Versuch machen, ihm zu helsen. Und warum eilen sie so nach Hause? An Weib und Kind denken sie, an ihr Hauswesen, an ihre süsse Nachtruhe — die Philister! Diesem Gedankengange des Erweiterers, dünkt mich, verdanken wir die Erwähnung von Weib und Kind der Kyklopen und zugleich die

Bemerkung οὐδ' ἀλλήλων ἀλέγουσιν. Denn wenn sie sich izza vollen Sinne des Wortes um den Geblendeten gekümmert hätter, so würde Odysseus schwerlich Gelegenheit haben, sich seiner "um—tadeligen List' zu freuen und zu rühmen. Doch verdient Poly—phem diese Interesselosigkeit seiner Genossen — hat er sich doc auch einen ganzen langen Tag hindurch nicht um sie gekümmer, ihnen keine Mittheilung davon gemacht, welche Fische ihm izza Garn gegangen.

b) Die Ziegeninsel.

Das anschliessende Gedicht von der Ziegeninsel (v. 116—162—) ist, von einem größeren Einschiebsel abgesehen, ein sehr ansprechendes Stück alter Poesie. Dass es aus einem ganz anderen Zusammenhange stammt, zeigt das jetzt ganz beziehungslose Exercision v. 116. Der folgende Vers

117 γαίης Κυκλώπων οὖτε σγεδόν οὖτ' ἀποτηλοῦ ist, wie leicht zu sehen, eine spätere Zuthat, deren Zweck klar ist die Ziegeninsel an das Kyklopenland heranzubringen (oder umgekehrt, falls nämlich die Ziegeninsel ein Stück der dem Kyklopen abenteuer voraufgehenden Dichtung [Kikonen-Lotophagen] gewese sein sollte). Einem ähnlichen Zwecke dient v. 125-130; es soll ? die Frage beantwortet werden, warum die Ziegeninsel, da sie docto nun dem Kyklopenlande so nahe liegt, nicht von Kyklopen besiedelt ist. Daher wird die selbstverständliche Thatsache, dass die Kyklopen keine Schiffbauer sind und keine Schifffahrt treiben, besonders hervorgehoben und zwar in einer Form, dass man sieht. der Versasser würde ihnen, salls es seinen Zwecken passte, unbedenklich Schiffhau sowohl wie Ackerbau (v. 130) zumuthen. Oder sollen etwa die ἄνδρες νηῶν τέχτονες von Nichtkyklopen verstanden werden, gewöhnlichen Menschen, die ihrer Kunstfertigkeit und Nützlichkeit wegen von den Kyklopen ungefressen als ihre Sklaven Ackerbau. Handwerk u. s. w. betrieben hätten (und nur zusälliger Weise keinen Schissbau)? ähnlich wie nach einer Erklärung des Alterthums der Seher Telemos, welcher κατεγήρα Κυκλώπεσσι, auch ein Nichtkyklop, ein Mensch war, den diese seiner Frömmigkeit wegen verschonten.

Welchen Zweck verfolgt der Erweiterer mit dieser Eindichtung, oder wollte er etwa nur das ansprechende Stück nicht untergehen lassen? Ich gebe die Antwort kurz, ohne der hier hineinreichenden Frage nach der Entstehung unserer Odyssee weiter zu prä-

judiciren. Es ist bekannt und natürlich, dass Odysseus seine Abenteuer zur See in der Hauptsache besteht nicht als der flottenschiffes König der Ilias, sondern als eines einzigen Schiffes Kapitan. In die Wunderwelt tritt nur der einzelne ein, daher denn sogar die nächsten Gefährten des Helden nicht viel mehr sind als tote Masse, als Theil der Schiffsausrüstung. Daher muss eine grosse Katastrophe, die Vernichtung der Flotte bis auf das eine Schiff des Helden, diese Verwandlung herbeischren: das Lästrygonenabenteuer. Auch das alte Kyklopengedicht kennt nur ein Schiff; das Gedicht wäre also hinter dem Lästrygonenabenteuer einzufügen gewesen. Da war aber ein Hinderniss, Ob mun die Angabe, dass Polyphem Poseidons Sohn gewesen, aus dem Ovrig-Gedicht selbst stammt (v. 412), oder ob der Erweiterer das missverständlich herausgelesen, oder ob wir den Vers seiner eigenen Erfindung verdanken, das ist verhältnissmässig gleichgültig gegenüber der bekannten Thatsache, dass der Zorn Poseidons über die Blendung seines Sohnes, die μηνις Ποσειδάωνος offenbar in Anlehnung an die μήνις Αγιλλέως, das Leitmotiv der ganzen Irrfahrt geworden ist. So schlecht die Handhabe war, die das Kyklopengedicht zur Ersindung eines nur leidlich begründeten Zorns des Poseidon bot, so begierig ist sie doch ergriffen worden. Der Held kam erst nach langer Irrfahrt und unendlichen Mühsalen nach Hause - also zurnte ihm Poseidon. Weshalb? - Weil er seinen Sohn geblendet hatte. Wenn aber der Zorn Poseidons der Grund alles Missgeschicks ist, so muss die Geschichte, die zu diesem Zorn Anlass giebt, so weit nach vorn gerückt werden, dass sie den grossen Schicksalsschlägen voraufgeht, also jedenfalls der Vernichtung der Flotte durch die Lästrygonen. Auch vor das Aiolosabenteuer musste sie gestellt werden, also gerade dahin, wo wir sie lesen, denn in diesem redet Aiolos, der Freund der Unsterblichen, in den stärksten Worten von dem Hass der Götter gegen Odysseus:

v. 72 ἔρο' ἐχ νήσου Φᾶσσον, ἐλέγχιστε ζωόντων
οὐ γάρ μοι Θέμις ἐστὶ χομιζέμεν οὐδ' ἀποπέμπειν
ἔνδρα τόν, ὅς κε Θεοῖσιν ἀπέχθηται μαχάρεσσιν.
ἔρο' ἐπεὶ ἀθανάτοισιν ἀπεχθόμενος τόδ' ἰχάνεις.
Ja, ich glaube, dass die Verse hauptsächlich den Anlass zur Erfindung des Poseidonzornes gegeben haben.') An dieser Stelle

Der Zorn des Helios und die Veranlassung dazu tritt erst später ein, konnte also zur Erklärung nicht herangezogen werden; der Erweiterer sah

besass aber Odysseus noch seine ganze Flotte. Was blieb also dem Erweiterer anders übrig, als eine Localität einzuschieben, an welcher der Held die übrigen 11 Schiffe zurücklassen konnte —— die Ziegeninsel?

Dass das Stück von der Ziegeninsel ausser den Unschicklic 17keiten, die der Anschluss an das Kyklopenland verursachte, no ch einen auffallenden Widerspruch enthält, hat Gitlbauer richtig 🗁 emerkt, wenn er auch die Lösung der Aporie auf einem unm 🖚 g lichen Wege sucht. Wie mich dünkt, ist v. 125-141 ein zusamm menhängendes Einschiebsel, während in dem ursprünglichen Gedich von der Ziegeninsel v. 142 direct an v. 124 anschloss. Damit erha : die Ziegeninsel einen untadeligen Zusammenhang, aber auch Bruchstück einer laselschilderung v. 125-141 ist für sich all betrachtet ohne Anstoss, wenn man sich nur für Κυκλώπεσ irgend einen andern Volksnamen eingesetzt denkt. Der Erweite scheint das Stück seiner Absicht, die Ziegeninsel an das Kyklop land heranzubringen, so dienstbar gemacht zu haben, dass er en Volksnamen seiner Vorlage in Κυκλώπεσσι umsetzte und das Stt ck dann in das Gedicht von der Ziegeninsel einfügte. Dass er darnit den Charakter der Insel gänzlich änderte, wird ihm kaum aufgefallen sein, ebensowenig, dass die Schilderung des Hafens v. 136. 137 sich mit den χύματα μαχρά χυλινδόμενα πρότι χέρσον (v. 147) nicht wohl verträgt.

- c) Auch das Stück vom Kikonenwein (v. 193—215) ist eine Arbeit des Erweiterers; den Anstoss zu der Einlage gab das Vorkommen des Weins in dem Odrig-Stück, seine Verwendung dort und die besondere Art, wie darin vom Weine gesprochen wird. Mit einem starken Preise überreicht dort Odysseus den Wein:
  - v. 348 όφε' είδης ολόν τι ποτόν τόδε νηῦς ἐκεκεύθει ήμετέρη,

und die Wirkung beweist, wie wahr er gesprochen; nach dreimaligem Leeren eines Näpschens (κισσύβιον) sinkt der Riese besinnungslos zu Boden. Ein starker Wein! Das ist der erste Eindruck, den die Erzählung auf den Erweiterer gemacht hat. Aus dem folgenden Verse

übrigens den Odysseus als unschuldig an dieser Begebenheit an, wie der Dichter von  $\alpha$  (v. 7—9), der die Gefährten verdientermaassen wegen ihres Frevels untergehen lässt, eine indirecte Unschuldserklärung des Odysseus, der sich ja auch genug bemüht hat, seine Gefährten abzuhalten.

349 σολ δ' αδ λοιβήν φέρον εί μ' έλέησας οἴκαδε πέμψειας

hat er herausgelesen, dass Odysseus den Wein wirklich in berechnender Absicht mitgenommen habe, offenbar in Folge einer Mahnung der Götter oder einer Ahnung (anders wäre es ja nicht
möglich); daher stammen dann die Verse 213—215. Dazu kommt
noch das dritte: die Frage, woher stammt der Wein? Konnte, wie
oben gezeigt, der Erweiterer das Kyklopengedicht in die Irrfahrten
des Odysseus nur hier einschieben, so gab es für den Wein keinen
anderen Ursprungsort als Ismaros. In dem Kikonengedicht hiess
es ja:

ν. 45 ἔνθα δὲ πολλὸν μὲν μέθυ πίνετο.

Stände der Vers nicht da, so würde der Wein nothgedrungen aus Troia oder Umgegend stammen müssen. Das ist ja alles so einleuchtend, dass es eines Nachweises im einzelnen kaum mehr bedarf; ich gebe ihn aber doch, da man eine Abhängigkeit des Rikonengedichtes von der Kyklopie hat nachweisen wollen, und weil auch ein Kritiker wie Wilamowitz trotz allem an der Kirchhoffschen Hypothese festhält, wonach Buch & und die Teiresiasepisode aus à ein zeitweilig selbständig existirendes Gedicht ausgemacht haben sollen (flom, Unters. besonders S. 174, 198). Das Kikonengedicht gehört gewiss der jungeren Poesie an, es mag schliesslich sogar eine Compilation des Schlussredactors selbst sein (was ich aber nicht glaube, da dann Maron und was daran hängt kaum so eingeführt werden wurde, wie es jetzt geschieht, vielmehr bei der Eroberung schon vorkommen würden), dann ist es aber immer noch ebenso alt wie das Kyklopengedicht, so wie es uns jetzt vorliegt. Denn der Erweiterer und Umdichter desselben ist niemand anders als eben der Schlussredactor - wie nachher noch näher begründet werden soll. ι 549 ώς μή τίς μοι ἀτεμβόμενος χίοι ἴσης (= ι 42) kann auf Zugehörigkeit zu dem alten Kyklopengedicht keinen Anspruch machen, wird vielmehr dem Erweiterer angehören, wie das ganze Stück 543-555, wo dem kritischen Verse voraufgeht die Schilderung der Rückkehr zu der Ziegeninsel und der dort zurückgelassenen Flotte, während die folgenden Verse

550 ἀρνειὸν δ' ἐμοὶ οἴψ εὐκνήμιδες ἑταῖροι μήλων δαιομένων δόσαν ἔξοχα dieselbe Anschauung von dem ἀρνειὸς (μήλων), dem Herdenbock zu verrathen scheinen, die ich als für den Erweiterer charakteristisch oben hervorgehoben habe. Δ705 aber als Original, die beiden Verse aus ι als Nachahmung ansprechen zu wollen, verstösst gegen jede kritische Regel. Ich halte daher das Kikonengedicht nicht für eine Compilation des Erweiterers, sondern für älter, so dass es also dieser bei der Verfertigung seiner Kyklopie benutzte. Für das Stück von Maron und dem Kikonenwein hat dieser nun folgende Vorlagen benutzt: 1. die Vorbereitung Telemachs für die Reise nach Pylos (β 349—356); daher stammen

οίνον έν άμφιφος εῦσιν ἄφυσσον ἡδὺν

in gleicher Stellung im Verse, δώδεκα δ' ξμπλησον und εἴκοσι μέτρα, also beide Zahlangaben, und vor allem der merkwürdige, nur dem Preise des Weins, nicht etwa seiner Auffindung dienende Gedanke, dass den Aufbewahrungsort des merkwürdigen Weines ausser dem Herrn und der Herrin des Ilauses nur die Schaffnerin allein gekannt habe. Denn Telemäch sagt zur Eurykleia: αὐτή δ' οἴη ἴσθι (β 356). Wenn auch schwerlich angenommen werden kann, dass der Dichter seine Vorlage so gröblich missverstanden habe, so scheint doch seine Phantasie durch diese Stelle ihre Richtung bekommen zu haben auf das Verblüffende

οὐδέ τις αὐτὸν ἡείδει δμώων οὐδ' ἀμφιπόλων ἐνὶ οἴχφ ἀλλ' αὐτὸς ἄλοχός τε φίλη ταμίη τε μί' οἴη,

womit man den von Eurykleia für Odysseus eigens aufgesparten Extrawein v 350 vergleichen möge. 2. Die Verproviantirung des abreisenden Odysseus durch Kalypso  $\varepsilon$  266. 7; daher stammt ausser

v. 212 ἀσκον μέγαν, ἐν δὲ καὶ η̈α κωρύκω

in derselben Versstellung. Dazu ist noch zu bemerken, dass die Mitnahme von essbaren Reisevorräthen auch die Mitnahme von Wein ganz natürlich hätte erklären können und das Ahnungsmotiv eigentlich entbehrlich macht. Aber Odysseus sagte ja selbst v. 349  $\sigma$ ol  $\delta$ '  $\alpha\bar{\delta}$   $\lambda$ ol $\beta\dot{\eta}\nu$   $\varphi$ eeov. 3. Das Kikonenabenteuer; es lieferte den Namen des Priesters Maron, nach Ismaros bezw. nach  $M\alpha\varrho\dot{\omega}\nu\varepsilon\iota\alpha$  erdichtet. Ebenso durchsichtig ist auch der Name seines Vaters  $E\dot{\nu}\dot{\alpha}\nu\vartheta\eta_{S}$ , der ad hoc fingirt ist von dem  $\ddot{\alpha}\nu\vartheta$ og des herrlichen Weines, eine Art Hoflieferantentitel, der aber auch dem

Blodesten zeigt, dass Maron u. s. w. nur um des Weines willen da ist. Dasselbe will das Scholion ausdrücken, wenn es für Marons Vater den Namen Οἰνοπίων beibringt oder dem Εὐάνθης den Dionysos zum Vater giebt.

Das ganze Stück kann aber als charakteristisch dafür gelten, wie diese jungen Homeriker, wenn sie nicht direct entlehnend verfahren können, wenigstens stark anlehnend zu Werke gehen. Wenn so die Herkunst des άμφιβεβήκει (v. 198) klar ist, wird man sich die Speculation darüber ersparen können, ob etwa Ismaros eine alte Cultstätte des Apollo gewesen sei, und wie sich Götter zu zerstörten Cultstätten verhalten, ob sie diese zu "umwandeln" fortsahren oder nicht. Der Gott ist obendrein ebenso willkürlich aus A entlehnt, wie die Namen der Menschen fingirt sind. Man darf auch nicht die Sage von den Kikonen auf Grund der hier erscheinenden Namen irgendwo localisiren wollen, weder in Chios noch sonstwo.

Was noch den Vers 195 betrifft,

αὐτὰρ ἐγὼ κρίνας ἑτάρων δύο καὶ δέκ' ἀρίστους, so ist die Wahrscheinlichkeit nicht gross, dass sich in diese Umgebung ein dem alten Gedicht ursprünglich angehörender Vers verirrt haben sollte (siehe S. 419).

# 8. Der Erweiterer. Das Teiresiasgedicht der Nekyia.

Oben ist schon vorgreifend bemerkt worden, dass der Erweiterer der Kyklopie kein anderer sein kann als der Schlussredactor der ganzen Odyssee. Wenn daran ein Zweifel sein könnte, müsste der Ausgang des Kyklopengedichtes ihn vollends zerstreuen. Zu dem zweiten Wurf nach Odysseus gehört nämlich noch ein bis jetzt unbesprochenes Stück, das nur von dem Redactor herrühren kann (wenn man den Namen noch gelten lassen will), ich meine den Fluch des Polyphem (v. 530—535), der den Plan unserer heutigen Odyssee mit Einschluss der Phäakengeschichte und des Freiermords zur Voraussetzung hat. Es steckt dieses Stück, ebensogut wie die unzweifelhaft späte Prophezeiung des Telemos, des Eurymos Sohn, so fest in der Partie vom zweiten Wurfe, dass es wirklich nicht angeht, das für eine noch spätere Einlage im Vergleich zu dem zweiten Wurfe zu erklären. Der Redactor allein aber kann der Erfinder des Poseidonzornes sein. Er allein kann

auch um dieses Zornes willen der Kyklopie, wie gezeigt, ihren Platz in der Reihenfolge der Abenteuer angewiesen haben.

Schon deshalb kann es ein älteres selbständiges Gedicht, das etwa  $\iota$  39 bis Schluss nebst dem Teiresiasgedicht von  $\lambda$  umfasst hätte, niemals gegeben haben. Das Gedicht wäre ja auch ein wahres Monstrum gewesen, bestehend aus lauter disparaten Stücken mit einem markanten Anfang (' $I\lambda\iota\delta$ 9 $\epsilon\nu$   $\mu\epsilon$   $\phi\epsilon\rho\omega\nu$ ), dafür aber ganz ohne Schluss. Aber woher stammt die Vorstellung, dass die Kyklopie in einer besonders engen Beziehung zur Teiresiasepisode stehe, so dass Wilamowitz trotz Nieses völliger Ablehnung diese Idee Kirchhoffs festhält, trotzdem die Hadesfahrt gerade mit dem Kirkegedicht so eng (durch Teiresias und Elpenor) verbunden ist?

Das sogenannte Teiresiasgedicht (\lambda 25-224) besteht aus drei Stücken: der Elpenorepisode, dem Antikleiagedicht und der Verkundigung des Teiresias. Alle drei Stucke sind ineinander gearbeitet, das Bindeglied zum Vorhergehenden bildet vor allem das Teiresiasstück. Den blinden Seher zu fragen gebietet Kirke (x 490-5) ganz unvermittelt, ohne dass irgend ein Motiv gegeben wird. Es gab aber doch gewiss ein Moliv der Hadesfahrt des Odysseus? An einer anderen Stelle erscheint allerdings ein Motiv (x 539, 540): Odysseus will nach seiner Heimkehr fragen: nach dem Wege, den Entfernungen, dem Wie? Das wäre ja ein vorstellbares Motiv. Nur musste das dem Odysseus gleich gesagt werden; es musste ihm klar gemacht werden, dass das auf keine andere Weise gehe, denn eine Hadesfahrt ist doch wohl das Aeusserste. Obendrein ist x 539, 540 auch noch aus & 389, 390 entlehnt. Wir erkennen die ungeschickte Mache. So steht es also mit dem Motiv. Fragt in der Unterwelt Odysseus nun wirklich hiernach? Keineswegs; er fragt überhaupt nicht! Teiresias giebt sein Orakel ungefragt auch ohne Vorstellung. Dies Orakel selbst ist nun wieder - unbestritten - ein klägliches Machwerk (v. 100-136) bis auf den Schluss (126-137), der wirklich wie ein älteres Orakel aussieht. Aber von dem Wege, den μέτρα κελεύθου u. s. w., ist darin überhaupt nicht die Rede. Wenn das Ganze überhaupt einen Sinn haben soll, kann es nur so verstanden werden, dass Teiresias dem Odvsseus auserlegen will, sich mit Poseidon zu versöhnen. Daher ist der Poseidonzorn markant an die Spitze der Exposition gestellt (das ist die vermeinte Verbindung mit ¿, woher ja auch die Opferschafe [τ c μηλα] stammen konnten, übrigens ist die Sorge

für Speise und Trank, Verproviantirung, die materielle Motivirung eine cura der späten Epik), und die Versöhnung mit Poseidon ist auch das Leitmotiv des Orakels (v. 130. 131), so dunkel das auch sonst ist und so schlecht es auf Odysseus passt. Auch die Form des Versöhnungsopsers, das Rituelle, giebt Teiresias - die suove-Und das ist es ja gerade, was allein der Kenner, der Seherpriester, geben kann - nicht die Mutter, noch sonst jemand der Angehörigen oder Freunde. Teiresias also steht und fällt mit dem Zorn des Poseidon. Gehört der Zorn des Poseidon dem Redactor, so gehört ihm auch die Antwort des Teiresias. Wenn also die Aufforderung zur Hadesfahrt, die Fahrt selbst und die Ankunft, ihr Zweck und ihr Erfolg dem Erweiterer gehört, was bleibt dann übrig? Der schöne Eingang (v. 25 ff., wenn auch nicht gerade bis 50) und das Antikleiagedicht. Nun ist aber der Eingang durchaus nicht auf das Teiresiasgedicht zugeschnitten: die Geistererscheinung ist sehr allgemein gehalten (v. 36-41) und geht offenbar auf die Opfer des Troerkrieges: die Kämpfer in blutbesudelter Rüstung, hingeschlachtete Greise, Weiber und Kinder - das Thema der llias. In v. 31. 32 steckt allerdings des Teiresias Name. Sie sind aber für den übrigen Zusammenhang durchaus entbehrlich. Ueberdies enthalten sie in dem Gelübde an Teiresias. ihm in Ithaka ein schwarzes Schaf zu opfern, das unter unseren Schafen das beste, mindestens eine Ungeschicklichkeit. Wahrscheinlich stammt das ungeschickte

> μήλοισι μεταπρέπει ή μετέροισιν aus 1270: ἱππεῦσι μεταπρέπει ἡμετέροισιν

in derselben Versstellung. Man könnte sonst dem Gedanken Raum geben, dass hier ein  $\mu\eta\tau\varrho l$   $\varphi i\lambda\eta$  dargebrachtes Gelübde gestanden habe. Abgesehen von dem  $\pi\varrho l\nu$   $Tel\varrho\varepsilon\sigma lao$   $\pi \upsilon \vartheta \acute{\epsilon} \sigma \vartheta a\iota$  (v. 50.89) steckt der Name des Teiresias noch v. 165 in dem Antikleiagedicht. Dies Gedicht ist — darin stimme ich ganz mit Wilamowitz überein — ganz vortrefflich und sonst ohne Anstoss. Die Mutter fragt den Sohn nach dem Grunde seines Kommens in den Hades, wie das auch der Seher hätte thun müssen, selbst wenn er allwissend wäre. Der Sohn antwortet:

164 μήτες έμή, χρειά με κατήγαγεν είς 'Αίδαο

166 οὐ γάρ πω σχεδὸν ἦλθον 'Αχαιίδος οὐδέ πω ἁμῆς γῆς ἐπέβην, ἀλλ' αἰὲν ἔχων ἀλάλημαι ὀιζύν,

(der ausgelassene Vers 165 enthält die Antwort, die der Bearbeitet ja geben lassen musste: "um den Teiresias zu fragen'). Das is doch nichts anderes, als ein Ausdruck der Verzweiflung. Und da ist allerdings ein Motiv und, mich dünkt, das einzige, was es gebe kann. Wer nicht anders aus noch ein kann, der mag es übe sich gewinnen, hinabzufahren in den Hades, kein anderer, den χαλεπὸν τόδε ζώοισιν δρᾶσθαι (v. 156). Das ist echt; die Hade fahrt ist das Aeusserste, keine Spazierfahrt, wie der Redactor di behandelt, der den Odysseus die schreckliche Eröffnung ohr Fragen und ohne Widerstreben, aber auch ohne gefassten Muhinnehmen lässt, nur unter Weinen (vgl. x 496). Das Antiklei gedicht hat übrigens einen selbständigen Schluss

ν. 224 άλλὰ φάοςδε τάχιστα λιλαίεο ')

auch ein Beweis seiner ursprünglichen Selbständigkeit. Dieser Auforderung der heissgeliebten und heissliebenden Mutter wird d gute, zärtliche Sohn doch gefolgt sein! Die Fortsetzung ab (der Heroinenkatalog) nimmt von dieser Aufforderung überhaukeine Notiz.

Dass die Elpenorepisode von dem Kirkegedicht in die Neky gelangt ist und nicht umgekehrt, zeigt der erste Blick. Das Stü ist offenbar ätiologisch; der Dichter, der das erfand, wollte dan die Wohnung der Kirke localisiren — für sich wenigstens. der Nekyia hat Elpenor seinen Platz nur von des Schlussredacte Gnaden. Das beweist die ganze kümmerliche Begründung sein Auftretens im Hades v. 52—58, warum er, der Unbegrabene, den Hades kommt, warum er nicht begraben worden ist, wie hergekommen und zwar noch vor Odysseus. Die für die Bitte u nachträgliches Begräbniss unumgängliche Bemerkung

v. 69. 70 οίδα γάρ, ως ενθένδε κιων δόμου εξ Αίδαο νῆσον ες Αίαίην σχήσεις εὐεργέα νῆα vervollständigt das Bild.

Also allein das Antikleiagedicht, das den Odysseus zu seis Mutter in die Unterwelt hinabführte, ist alt und bestand einn für sich allein. Der erste Theil der Nekyia, das sogenannte T resiasgedicht, ist also dadurch entstanden, dass der Schlussredac in dies alte Gedicht vor allem um des Poseidonzornes, des King

<sup>1)</sup> Ist dahinter etwa  $\mathring{\alpha}nov\acute{e}s\sigma \Im a\iota$  nebst einer Begründung weggeschnitt wofür dann eingesetzt ist was wir heute lesen?

seiner Phantasie willen, dann aber auch, um die ganze Nekvia in des Kirkegedicht einlegen zu können, das Gespräch mit Teiresias and Elpenor hineinarbeitete und dabei die Discrepanzen, so gut s ibm gelingen wollte, zu verdecken suchte. (Welch grosser Viderspruch gegen den Ausgang unserer Odyssee dabei stehen eblieben ist, ist ja bekannt, ich hoffe das bald in einem anderen ssammenhange zu behandeln.) Das vermeintliche grössere, einstals selbständige Gedicht ist also Chimare, der ganze jetzige Zummenhang ein Machwerk des Schlussredactors, der es aus einer azahl kleinerer Stücke (Kikonen, Lotophagen, Ziegeninsel, alte rklopie, dem Odrig-Motiv, das wohl einem grösseren Zusammennge entnommen wurde, dem Antikleiagedicht) componirt hat. Die findung der Figur des Teiresias, der doch in der Ilias nirgends rkommt (nicht etwa der des Kalchas), hängt möglicher Weise mit zusammen, dass der alte Orakelspruch, der hier auf Odysseus. rigens sehr ungeschickt, übertragen worden ist, dem Teiresias igeschrieben wurde. Die Figur wird übrigens aus derselben uelle stammen, aus der die Bruchstücke thebanischer Sage im eroinenkatalog herkommen (schwerlich aus den Kyprien, wie filamowitz Hom. Unters. S. 149 will).

# 9. Die Höhle des Kyklopen. (Die αὐλή. — Εκτο(σ) θεν oder ἔντοσθεν?)

Doch kehren wir erst zu dem alten Kyklopengedichte zurück. einen Anfang habe ich mit Bestimmtheit erst von a 231 an anusetzen gewagt: ἔνθα δὲ πῦρ κήαντες κτλ. Es fehlt also der iopf des Gedichtes, die Situationsschilderung, die bald länger, ald kürzer, je nach Bedarf, der Erzählung der Begebenheiten in llen Einzelabenteuern voraufzugehen pflegt. Als typisch kann ie Einleitung des Aiolosabenteuers angesehen werden (x 1-12), ach die des Lästrygonengedichtes (¿ 77-86) u. s. w. (dass die linleitungen zu den hinter dem Kirkegedicht stehenden Abenteuern berarbeitet sind, auch wie? und weshalb? gedenke ich später achzuweisen). Eine derartige Einleitung, wie schon der festtehende Eingangsvers (Κυκλώπων δ' ές γαΐαν ἀφικόμεθα) zeigt, ollte die uns vorliegende Bearbeitung bieten in der oben geennzeichneten Kyklopencharakteristik (¿ 105-115). Dass das an der Kopf des alten Gedichtes nicht gewesen sein kann, ist ich dem vorher Dargelegten klar. Erwartet würde für die ur-

sprüngliche Kyklopie etwa folgende Voraussetzung: .An eine einsame Insel gelangten wir, eine weidenreiche (etwa mit v. 132 & μέν γαρ λειμώνες άλος πολιοίο παρ' όγθας - ύδρηλοί μαλαχοί). Darauf befand sich eine Höhle, nahe dem Meere, die diente einem riesigen, einäugigen Unhold als Viehstall, ihm und seinen Herden als Unterschlupf bei Nacht. Ein entsprechende Stück steht nun wirklich zwischen Ziegeninsel und Kikonenwein in den Versen 163-192. Es ist aber stark überarbeitet, vgl den Kikonenwein v. 163-165, die Nähe des Kyklopenlande v. 166. 167 in merkwürdigem Ausdruck, dann bis v. 180 Gemein platze, welche eine für das alte Gedicht wenigstens so nicht pas sende Disposition des Helden einschliessen. Dann kommt abe von v. 181-192 ein Stück, das die nothwendige eigentlich Situationsschilderung wirklich geben soll. Hier findet sich da σπέος - ἐπ' ἐσγατιῆ ἄγγι θαλάσσης - ὑψηλόν, δάσνησ χατηρεφές, wozu man aber wieder v. 141 vergleichen wolle, w in einer ähnlichen Schilderung (doch wohl derselben Höhle ur sprünglich) statt des Lorbeers Pappeln genannt werden, dener jedenfalls die Priorität gebührt. - Der Dichter will dann weits sagen (die Kritik des sprachlichen Ausdrucks bei Gitlbauer, Philo logische Streifzüge): "Diese Höhle diente als Viehstall (bei Nacht) ihr Besitzer war ein schrecklicher Unhold'. Nun wird hier den Unhold obendrein noch eine  $\alpha \hat{v} \lambda \hat{n}$ , ein ausserhalb der Höhle lie gender Viehstall zugeschrieben, der ein merkwürdiges Ding ge wesen sein, jedenfalls aber eine sehr ,kyklopische Hofmauer ge habt haben muss. Von dieser avlin wird des weiteren noch die Rede sein: grosse Interpretationsschwierigkeiten sind an sie ge knupft. Dann folgt schliesslich eine Schilderung des Ungethume selbst, die in den letzten drei Zeilen den Eindruck des Originales macht, während die voraufgehenden beiden Verse 188, 189 die in den letzten Versen hervorgebrachte Vorstellung von der Singularität des Κύκλωψ umbiegen und abschwächen sollen. Die directe Erwähnung der Einäugigkeit entbehrt man schmerzlich, de sie auch in dem eigentlichen Abenteuer nicht nachgeholt wird. Wahrscheinlich enthielt sie etwas, was die Vorstellung von eines Kyklopen-,lande' und -,volke' gründlich zu nichte gemacht hatte. Eigentlich thun das doch auch die Verse 190-192, und ich meine, die Unvereinbarkeit von οὐδὲ ἐώχει ἀνδοί νε σιτοφάνω η. s. w. mit dem farblosen ένθα δ' άνηρ ένλαυε πελώριος u. s. w. lage für jeden, der sehen kann, auf der Hand. Das heisst denn nun chliesslich harmonistisch ausgedrückt: "Er war kein Mensch und atte keine Menschenähnlichkeit — in gewisser Beziehung aber ar er doch ein Mensch, nur dass er nicht gern mit anderen zu un hatte — bis auf die Ausnahmen natürlich, die ja die Regel ztätigen". — Und für diese Auffassung dürfen sich die Harmonisten if keinen Geringeren berufen, als den dios "Oungos selbst.

Der Dichter lässt dann (nach dem Stück vom Kikonenwein) e Abenteurer schnell in die Höhle gelangen, die offenbar nahe ır; der Besitzer war nicht daheim (216 und 217). Das ist durchs pracis erzählt. Was aber dann folgt, ist wieder in mehr als nem Punkte bedenklich. Man findet Lämmer in Unmenge: die efährten rathen zu schnellem Zugreisen, aber Odysseus will nicht - um eines etwaigen Gastgeschenks willen. Ich glaube, man hat le Veranlassung, in höchstem Grade misstrauisch zu sein, wenn n Gastgeschenk um seiner selbst willen, aus blosser Gier und absucht, nicht als Symbol der gewährten Gastfreundschaft, erstrebt ird. Drückte etwa Proviantmangel, dann war der dringende Vorblag der Gefährten wieder das einzig Zweckmässige. So wie der edactor seinen Helden handeln lässt, verdient dieser den Vorurf frevelhaften Leichtsinns, den er ihm selbst durch en Mund seines Geschöpfes Eurylochus x 435-37 macht. edenke auch wohl, dass aus diesem verstockten Beharren des Mysseus erst seine Verschuldung erwachsen soll, die ihm en Zorn des Poseidon mit einem gewissen Rechte zuzieht. Eigentch handelt ja Odysseus in der Nothwehr; die Schuldfrage liegt ber doch ganz anders, wenn der Held durch seinen Frevelmuth ie ganze Tragodie herausbeschworen hat. Dahin zielen diese Verse. ad das erweist sie als eine Erfindung des Bearbeiters. Das weist if das andere, dass überhaupt wohl keine Lämmer in der Höhle aren. Dass Odysseus im alten Gedicht nur Käse nimmt und opfert. sins der vorhandenen Lämmer, dafür hat ja die vielvermögende sterpretationskunst eine Erklärung, deren Zulänglichkeit dahinstellt bleiben mag. Dass der Redactor, wenn ich seinen Intenonen richtig nachgegangen bin, der Schafe oder Lämmer bedurfte. as er sie erfinden, ihr Dasein in der Höhle begründen musste. s hat doch wohl zur Erfindung jener grossen Musterwirthschaft s Kyklops geführt, die Odysseus und die Seinen gleich wie wir lig bewundern. ἐθηεύμεσθα ἕκαστα. Da waren Altlämmer und Junglämmer und dazwischen geborne in drei gesonderten Pferchen Das ist ja ganz zweckmässig, aber für den Kyklops doch gar zu überlegt, gar zu menschlich. Auf die Weide konnten sie nich mitgehen den ganzen Tag hindurch, da sind sie also in der Höhle geblieben. Daher ist auch die Sorgfalt des Kyklops, der nach den Eintreiben jedes Lämmchen seiner Mutter unterlegt, gewiss nich zu entbehren. Es ist das aber das nämliche Streben, das ich be der Besprechung der Anrede des Polyphem an seinen Widder her vorgehoben habe, den Entsetzlichen von der gemüthvollen Seite z zeigen, den idyllischen Frieden seines Lebens und Treibens hervor treten zu lassen, in den dann Odysseus als Störenfried - gan unnöthiger Weise -- eindringt. Wenn man also bedenkt, dass da Vorhandensein der Lämmer in der Höhle für das alte Gedicht nicht bedeutet, dagegen den Cardinalpunkt der Bearbeitung ausmacht dass der Ton der Schilderung auf letztere gestellt ist, wird ma auch diese Verse dem Bearbeiter zuweisen. Woher er sie genom men, scheint mir nicht zweiselhaft: aus derselben Quelle, aus de & 85 ff. geschöpft wird.1) Von all den Versen also von 218-23 wird dem alten Gedicht nicht viel mehr gehören als die Erwähnundes Käses 219 und etwa der Molken 222.

Verwunderlich genug, und doch stehen wir noch nicht bei de letzten Wunderlichkeit. Es ist doch ein gar merkwürdig Ding un die Höhle des Kyklopen! Sie besteht nach der Schilderung de Redactors aus der eigentlichen Grotte, darin in drei Pferchen di weiblichen Thiere sammt den Lämmern nächtigen unter der Obhu des Unholds, und ausserdem einer von hoher Hofmauer umgebenei αὐλί, einem besonderen Viehstall, in dem zur Nachtzeit die Bock untergebracht werden. Dieser Viehstall liegt vor dem Eingang is die Höhle selbst, man muss ihn passiren, wenn man in die Höhl gelangen will. So kannte der Bearbeiter das menschliche Gehöft man geht über die αὐλή in den Wohnraum. Dass die weiblicher und männlichen Thiere zur Nachtzeit gesondert eingepfercht werden ist rationell; wenn aber jemand einen Viehhof besitzt, wird e nicht in denselben Schafe und Böcke einsperren, wenn auch is gesonderten Abtheilungen? Ist es denkbar, dass er eine Gattung zu sich in den Wohnraum nimmt? - Aber nicht genug; die Höhle pflegt durch einen Thürstein verschlossen zu werden. Wo lieg

<sup>1)</sup> Ebendaher stammt, denke ich, auch πολλή δε φοίζω κ. τ. λ. (315).

der? Vor der eigentlichen Höhle oder vor dem Eingang in den Vielhof? Unzweiselhaft doch vor der Grotte. Der Vielhof war also offen? Den Böcken war es also möglich, den Hofraum des Nachts zu verlassen, und dem wilden Gethier hineinzukommen? Ganz unzweiselhaft, wie die Schilderung des Eintreibens und Austreibens, die Flucht des Odysseus beweist. Was nützt aber dann die noch so hohe und seste Hosmauer, wenn ihr der Verschluss sehlt? Schliesslich ist es da gleich, ob der Unhold die Böcke Baselys &xoosoo oder &voosoo oder unhold die Böcke baselys &xoosoo oder &voosoo oder und gefällt. Oder sollen wir uns auf dem Hofraum wieder einen oder mehrere verschliessbare Pserche sür die Böcke denken? Davon sindet sich keine Spur, vielmehr deutliche Spuren des Gegentheils.

Dass der Dichter ferner nur den Böcken die Krast zutraut, Odysseus und die Seinen aus der Höhle hinauszutragen, nicht den Schasen, zeigt der Context der Erzählung. Die Gewohnheit des Kyklopen steht der Einrichtung, welche der Verlauf der Erzählung verlangt, gerade entgegen; daher muss der Unhold gerade an dem einzigen, kritischen Abend von seiner Gewohnheit abweichen. Diesmal bleibt also der ganze schöne Viehstall unbenutzt, ein Beweis also, dass er jedensalls entbehrlich war. Man wird also zugestehen, dass der Dichter es bequemer gehabt hätte, wenn er dem Kyklopen das Versahren, das am entscheidenden Abend unumgänglich war, überhaupt zur Gewohnheit gemacht hätte. Denn um diesen zu dem ihm ganz ungewohnten, für den Dichter aber unentbehrlichen Versahren zu veranlassen, bedarf es jetzt einer Art deus ex machina von sehr windiger Beschaffenheit. Der Bearbeiter sagt also:

4

.. . v. 339 η τι δισάμενος, η καὶ θεὸς ως ἐκέλευσεν.

Da er entweder etwas ahnte, oder ein Gott es ihm so befahl. Was ahnte er denn? Die bevorstehende Blendung und die Flucht seiner Gefangenen? Und dazu bahnt er ihnen nun selbst den Weg durch seine Ahnung? Das ist eine sehr sonderbare Ahnung! Und das zweite ist eigentlich ein anderes Motiv und zwar ein etwas besseres. Und zwischen diesen lässt uns der Dichter die Wahl. Was kümmert's ihn auch, weshalb er es that; genug, dass der Kyklop that, was der Dichter haben wollte. Aber rechten wir nicht um des Ausdruckes willen, nehmen wir den Gedanken, wie er ihn hat ausdrücken wollen, und nicht, wie er ihn ausgedrückt hat:

Ein Gott senkte ihm wohl irgend ein Misstrauen ins Herz' und

,irgend ein Misstrauen' mag dann besagen sollen ,Furcht vor Diebstahl', denn die Gefährten des Odysseus, ,des Seeräubers', sind ja nicht fern.

So hat es der Erweiterer ausgesonnen, um sich und seinen Hörern den Vorgang verständlich zu machen. Er mag wohl auf seine Erfindung nicht wenig stolz gewesen sein, wie es ihm denn in der That an Erfindungsgabe nicht gemangelt hat. Man soll den Redactor überhaupt nicht unterschätzen. Es ist eigentlich schade, dass er seine Gestaltungskraft in den Dienst einer Dichtart gestellt hat, deren stoffliche Voraussetzungen und deren Ausdrucksmittel er auch nicht annähernd beherrschte. Das zeigt sich auch hier sehr überraschend. Seine Erfindungsgabe muss die Blösse seines Verständnisses decken. Denn über das Eintreiben in die Höhle las der Bearbeiter in seiner Vorlage

 237 ff. αὐτὰς ὅ γ εἰς εὐςὺ σπέος ἤλασε πιόνα μῆλα πάντα μάλ' ὅσσ᾽ ἤμελγε, τὰ δ᾽ ἄςσενα λεῖπε θύρηφιν ἀςνειούς τε τςάγους τε βαθείης ἔκτοθεν αὐλῆς.

Ob man nun Exto Ser oder mit Rumpf Erto Ser liest, die Böcke waren jedenfalls nicht da wo sie doch sein mussten, in der Höhle. Wenn sie nicht da waren, wie konnten dann die Griechen unter ihnen aus der Höhle entwischen? Da setzt denn die Erfindungsgabe des Bearbeiters ein; er berichtet ausdrücklich, dass am zweiten Abend auch die Böcke mit in die Höhle getrieben wurden:

 337 αὐτίκα δ' εἰς εὐρὺ σπέος ἤλασε πίονα μῆλα πάντα μάλ', οὐδέ τι λεῖπε βαθείης ἔκτοθεν (oder ἔντοθεν) αὐλῆς.

Dass nun der ganze zweite Abend mit allem, was daran hängt, eine Ersindung des Erweiterers ist, habe ich oben nachgewiesen. Das von ihm ersundene Auskunstsmittel ist sür uns nicht vorhanden. Wenn es wirklich Hausordnung des  $K\acute{\nu}\varkappa\lambda\omega\psi$  ist, dass die weiblichen Thiere in dem  $\epsilon\dot{\nu}\varrho\dot{\nu}$   $\sigma\kappa\dot{\epsilon}og$ , die Bocke aber draussen, sei es in der  $\alpha\dot{\nu}\lambda\dot{\eta}$ , wie Rumps und die ihm solgen, wollen, oder wie die Ueberlieserung sagt, auch noch ausserhalb der  $\alpha\dot{\nu}\lambda\dot{\eta}$ , also ganz im Freien campiren, so ist damit die ganze Geschichte aus den Angeln gehoben. Nun stammt aber unsere Vorstellung von der  $\alpha\dot{\nu}\lambda\dot{\eta}$  aus v. 184. 185, wo berichtet wird, dass sich vor der eigentlichen Höhle eine  $\alpha\dot{\nu}\lambda\dot{\eta}$  besunden habe, jener merkwürdig construirte Viehstall, der eigentlich dem Ausdruck nach eine Hosmauer gewesen sein muss (Ahrens,  $\alpha\dot{\nu}\lambda\dot{\eta}$  und villa), der keinen Verschluss

hatte, in dem nach der Ueberlieferung wenigstens kein einziges Stück Vieh je campirte — die Schafe nicht, die ja in der Höhle waren und die Böcke nicht, die sich  $\beta\alpha\Im ei\eta_S$  exco $\Im ev$   $\alpha i\lambda \eta_S$ , also im Freien, herumtrieben. Die Umgebung, in der diese  $\alpha i\lambda \eta$  eingeführt wird, habe ich als Werk des Bearbeiters oben gekennzeichnet. Es ist seine Vorstellung von der  $\alpha i\lambda \eta$  des Kyklopen, seine Interpretation des alten Dichters, auf die wir hier stossen, die uns die Aussicht verbaut, gerade so wie die hohe Mauer dem Odysseus und seinen rudernden Gefährten (v. 180 ff.) den Anblick des Höhleneingangs (woran man ja doch eine Höhle aus der Entfernung nur erkennen kann) eigentlich hätte entziehen müssen. Von ihr ist also zuerst und vor allem zu abstrahiren, und wir müssen eine richtigere Vorstellung von der  $\alpha i\lambda \eta$  des Kinkuh aus dem alten Gedichte allein zu gewinnen suchen.

Hier ergiebt sich nun folgendes Dilemma. Da nur ein Thürverschluss vorhanden ist, so muss dieser, wenn  $\sigma \pi \acute{e}o \varsigma$  und  $\alpha \mathring{\nu} \lambda \mathring{\eta}$  zwei nach dem Vorbilde menschlicher Gehöfte separate Theile waren, beide zugleich verschlossen haben, dann lag der Thürstein am Eingange zum Hofraum, oder wenn der Thürverschluss unmittelbar vor der Grotte lag, dann kann die  $\alpha \mathring{\nu} \lambda \mathring{\eta}$  nirgendwo anders gewesen sein als in der Höhle selbst.

Es ist offenbar, die  $\alpha \vec{v} \lambda \hat{r}$  muss in der Höhle selbst gesucht werden. Natürlich ist sie dann keine Mauer, zumal keine von kyklopischer Bauart, sondern nichts als ein Raum, der durch einen  $\alpha \eta \varkappa \acute{o} g$ , eine Hürde, abgegrenzt ist zur Aufnahme der weiblichen Schafe. Der Raum dient zur Isolirung von den Böcken und zum Melken. Am besten lässt sich vergleichen:

Δ 433 ως τ' ὅιες πολυπάμονος ἀνδρὸς ἐν αὐλῆ μυρίαι ἐστήκασιν ἀμελγόμεναι γάλα λευκὸν ἀζηχὲς μεμακυῖαι ἀκούουσαι ὅπα ἀρνῶν (der sich ausserhalb des Pferchs befindenden Bücke).

Dieser Pferch liegt im Hintergrunde der Höhle, in dem sich weitenden Höhlenraum. Der Vorgang des Eintreibens ist also folgender: die weiblichen Schafe trieb er in den geräumigen Pferch im Hintergrunde der Höhle, die Böcke λείπε θύρηφι liess er draussen, βαθείης ἔπτοθεν αὐλῖς, nämlich ausserhalb des geräumigen Pferches. λείπε schildert die Situation. Der Lagerplatz der Böcke ist diesseits des Pferches (vielleicht auch an den Seiten desselben), dem Höhleneingange näher. So primitiv ist die Höhle, dass nicht

einmal ein abgetrennter Raum für den  $K\acute{v}\varkappa\lambda\omega\psi$  selbst vorhanden ist, der liegt Nachts da  $\tau\alpha\nu\nu\sigma\sigma\acute{\alpha}\mu\nu\nu\sigma\varsigma$   $\delta\imath\grave{\alpha}$   $\mu\acute{\eta}\lambda\omega\nu$  (v. 298). Würden dazu die abgesonderten Pferche der Musterwirthschaft passen? Das alte Gedicht kennt nur einen  $\sigma\eta\varkappa\acute{o}\varsigma$  (319), die eine Hürde, die die Schafe von den Böcken schied, bei der die Keule des Kyklopen lag. Kein Wort von  $\sigma\eta\varkappao\iota$ , womit der Bearbeiter so verschwenderisch umgeht. (Das verdächtigt den Vers 439 und seine ganze Umgebung noch mehr).

Uebrigens ist diese kurze Schilderung der einfachen Höhle durchaus berechnet componirt auf den Auszug hin. Dass der alte Dichter die Begebenheit nicht bloss märchenhaft, d. h. unter Nichtachtung jeder Wahrscheinlichkeit, aufgefasst wissen will, darauf muss schon der Umstand aufmerksam machen, dass der Dichter seinen Helden nur die Widder (als die stärksten) zum Auszuge benutzen lässt. Der Wahrscheinlichkeit zuliebe weist er den Widdern ihren Aufenthaltsort nahe dem Eingang zu. Nur eine kurze Strecke brauchen sie ihre schwere Last zu tragen, nur eben um die Ecke sozusagen, nicht etwa durch die ganze Grotte, dann über den geräumigen Viehhof und dann möglicher Weise noch eine ganze Strecke. Auch nicht die ganze Rede des Polyphem brauchen Odysseus und der Widder über sich ergehen zu lassen, ebensowenig die Gefährten stundenlang stöhnend ihre Widder zu guälen; der ganze Vorgang concentrirt sich auf einen kurzen Augenblick. Diese ganze Betrachtung beweist übrigens, dass wir mit 462 ff.

ελθόντες δ' ήβαιον ἀπο σπείους τε καὶ αὐλῆς wieder auf dem Boden des alten Gedichtes stehen.

#### 10. Das alte Gedicht.

Um zu zeigen, wie gut das alte Gedicht wirklich zusammenhängt, wie weit es an poetischem Werth dem voransteht, was der Bearbeiter daraus gemacht hat, gebe ich hier den Text der alten Kyklopie. (Ueber den Kopf des Gedichtes siehe oben S. 443).

1

231 ἔνθα δὲ πῖς κήαντες ) ἐθύσαμεν ἠδὲ καὶ αὐτοὶ τυρῶν αἰνύμενοι φάγομεν, μένομέν τε μιν ἔνδον ημενοι, ἦος ἐπῆλθε νέμων. φέρε δ' ὅβριμον ἄχθος ὅλης ἀζαλέης, ἵνα οἱ ποτιδόρπιον) εἴη.

<sup>1)</sup> Holz war also in der Höhle; es spricht das für Frooder in v. 235.
2) Nicht bloss für die heutige Abendmahlzeit, sondern überhaupt als Ergänzung seines Holzvorraths; übrigens nimmt er seine Fleischmahlzeit nicht

5

30

235 έντοσθεν3) δ' άντροιο βαλών ορυμαγδόν ξθηκεν. ήμεις δε δείσαντες ') απεσσύμεθ' ές μυχον άντρου. αὐτὰρ ο γ' εἰς εὐρὺ σπέος ήλασε ) πίονα μῆλα πάντα μάλ' δοσ' ημελγε, τὰ δ' ἄρσενα λείπε ) θύρησιν) άρνειούς τε τράγους τε, βαθείης έπτοθεν αὐλῆς. 240 αὐτὰρ ἔπειτ' ἐπέθηκε") θυρεὸν μέγαν ὑψόσ' ἀείρας, 10 όβοιμον ούχ αν τόν γε δύω χαὶ εἴχοσ' ἄμαξαι έσθλαι τεσσαράκυκλοι όπ' ούδεος ογλίσσειαν.10) τί σσην ηλίβατον πέτρην ἐπέθηκε θύρησιν. 244 εζόμενος δ' ήμελγεν δις και μηκάδας αίνας. 246 αυτίκα δ' ήμισυ μέν θρέψας λευκοίο γάλακτος 15 πλεκτοίς έν ταλάροισιν άμησάμενος κατέθηκεν. ημισυ δ' αυτ' έστησεν έν άγγεσιν"), όφρα οί είη πίνειν αίνυμένω και οί ποτιδόρπιον είη. 250 αὐτὰρ ἐπεὶ δὴ σπεῦσε πονησάμενος τὰ ἃ ἔργα και τότε πυρ ανέκαιε και εἴσιδεν,12) εἴρετο δ' ἡμέας. 20 252 . ξείνοι, τίνες έστέ; πόθεν πλέεθ' ύγρα κέλευθαί: 256 ως έφαθ' ήμιν δ' αυτε κατεκλάσθη φίλον ήτορ δεισάντων φθόγγον τε βαρύν αὐτόν τε πέλωρον.18) άλλα και ως μιν έπεσσιν ζμειβόμενος προσέειπον. ήμεζς τοι Τροίηθεν αποπλαγγθέντες Αγαιοί 25 260 παντοίοις ανέμοισιν ύπες μέγα λαΐτμα θαλάσσης οἴκαδε ξέμενοι, ἄλλην δδὸν ἄλλα κέλευθα 262 ήλθομεν ουτω που Ζεύς ήθελε μητίσασθαι. 

3) Der Holzstapel befindet sich vorn am Höhleneingang; die Lesart Extos der ist zu verwerfen. 4) Sie hören ihn nicht bloss, sie sehen auch seine Umrisse. 5) Indem er am Höhleneingange stehen bleibt; die Thiere kennen ihren Platz. 6) Sie wissen auch, dass sie gleich gemolken 7) Die Böcke kennen auch ihren Platz; er bleibt immer noch werden. am Höhleneingang stehen. 8) θύρηφι dazu explikativ βαθείης έπτοθεν 8) Der Pferch ist "geräumig", das entspricht der Grösse der Herde. 9) imi9nus der Unhold steht noch am selben Platze. 10) Die Schilderung der Grösse des Thürsteins scheint in das alte Gedicht nicht zu gehören; wenig geschmackvoll und ziemlich unklar, ist sie wohl von dem Bearbeiter M 448 nachgebildet, anscheinend um zu steigern. Das, was ursprünglich da stand, schien vielleicht für die übermenschliche Kraft des Odysseus kein genügendes Hinderniss; vgl. den Zuruf aus doppelter Rufweite. Der Held der Schiffersage der Odyssee zeigt nichts "Heroisches" in diesem Sinne. αγγεα sind natürlich nicht τετυγμένα. 12) Im Schein der Feuers. 13) Jetzt sieht man ihn erst genau; er ist auf sie zugetreten.

270 Ζεὺς δ' ἐπιτιμήτωρ ἱκετάων τε ξείνων τε'.

|     | 2/2         | ως εφαμην, ο σε μ αυτικ αμειρετο νηλει συμφ.            |    |
|-----|-------------|---------------------------------------------------------|----|
|     | 074         | ,νήπιός είς ω ξείν' η τηλόθεν είληλουθας,               |    |
|     |             | δς με θεούς κέλεαι η δειδίμεν η άλέασθαι                |    |
|     | 277         | οὐδ' αν έγω Διος έχθος αλευάμενος πεφιδοίμην            |    |
|     |             | ούτε σετ ούθ' έταρων, εί μη θυμός με κελεύοι.           | 35 |
| 279 |             | άλλά μοι είφ', ὅπη ἔσχες ἰων'') εὐεργέα νῆα'.           |    |
|     | 28/         | ως φάτο πειράζων, έμε δ' οὐ λάθεν, είδότα πολλά.        |    |
|     |             | άλλά μιν ἄψορρον προσέφην δολίοις ἐπέεσσιν              |    |
|     |             | ,νέα μέν μοι κατέαξε Ποσειδάων ένοσίχθων                |    |
|     | <b>2</b> 85 | ακρη προσπελάσας· ζνεμος δ' έκ πόντου ἔνεικεν·15)       | 40 |
|     |             | αὐτὰς ἐγὼ σὺν τοῖςδε ὑπέκφυγον αἰπὺν ὅλεθρον.           |    |
|     |             | ως εφάμην ο δε μ' οὐδεν άμείβετο νηλεί θυμῷ             |    |
|     |             | άλλ' δ γ' άνατξας ") έτάροις έπι χείρας ζαλλεν.         |    |
|     |             | σὺν δὲ δύω μάρψας ως τε σκύλακας ποτί γαίη              |    |
|     | <b>2</b> 90 |                                                         | 45 |
|     |             | τους δε διά μελεϊστι ταμών 17) ωπλίσσατο δόρπον 18)     |    |
|     |             | ήσθιε δ' ώστε λέων δρεσίτροφος - οὐδ' ἀπέλειπεν -       | -  |
|     |             | ἔγχατά τε σάρχας τε χαὶ όστέα μυελόεντα.                |    |
|     |             | ημείς δὲ κλαίοντες 19) ἀνεσχέθομεν Διὶ χείρας,          |    |
|     | <b>29</b> 5 | σχέτλια έργ' δράοντες άμηχανίη δ' έχε θυμόν.            | 50 |
|     |             | αὐτὰρ ἐπεὶ Κύκλωψ μεγάλην ἐμπλήσατο νηδὺν,              |    |
|     |             | άνδρόμεα πρέ έδων και έπ' ἄκρητον γάλα πίνων,           |    |
|     |             | κείτ' 20) έντοσθ' άντροιο τανυσσάμενος δια μήλων. 21)   |    |
|     |             | τὸν μὲν ἐγω βούλευσα κατὰ μεγαλήτορα θυμὸν              |    |
|     | 300         | άσσον ζών, ξίφος όξυ ξουσσάμενος παρά μηρού,            | 55 |
|     |             | οὐτάμεναι πρός στήθος, δθι φρένες ήπας έχουσιν,         |    |
|     |             | χείο' επιμασσάμενος. Ετερος δέ με θυμός <b>Ε</b> ρυκεν. |    |
|     |             | αὐτοῦ γάρ κε καὶ ἄμμες ἀπωλόμεθ' αἰπὺν ὅλεθρον.         |    |
|     |             | ου γάρ κεν δυνάμεσθα θυράων υψηλάων                     |    |
|     | <b>3</b> 05 | χερσίν απώσασθαι λίθον δβριμον, δν προσέθηκεν.          | 60 |
|     |             | ήδε δέ μοι κατά θυμόν άριστη φαίνετο βουλή.             |    |

Κύκλωπος γας έκειτο μέγα φόπαλον παρά σηκώ 22)

<sup>14),</sup> Als du dich ausmachtest zu mir'. 15), Der Wind vom Meere her' ist die zerschmetternde Hand Poseidons, der sie gegen die Felsen wirst. Das ist eine elementare Aussaung des Zornes des Poseidon. 16), Mit einem Satze'; er sass oder kauerte schon längst nicht mehr am Feuer, er ist während des Gesprächs aus seine Opfer losgegangen. 17) ταμών wie εκταμεν (ε 320); er riss sie in Stücke. 18) Er siedet das Fleisch im Kessel. 19) Das Weinen hat hier seine gute Berechtigung. 20) Er schläst; das ist charakteristisch; er versieht sich gar keiner Gesahr. 21) Einen abgetrennten Ruhplatz, Decke u. s. w. hat er nicht. 22) Bei der Hürde, die den Schaspferch umzäunt.

- 320 γλωρόν έλαϊνεον το μέν έκταμεν, όφρα φοροίη αθανθέν. τὸ μὲν ἄμμες ἐΙσχομεν εἰσοράοντες δσσον 3' ίστον νηδς ξειχοσόροιο μελαίνης. 65 φορτίδος ευρείης, η τ' έκπεράει μέγα λαίτμα. τόσσον ξην μηχος, τόσσον πάχος είσοράεσθαι. 325 τοῦ μέν δσον τ' δργυιαν έγων απέχοψα παραστάς καὶ παρέθης' ετάροισιν, ἀποξύναι 2) δ' εκέλευσα. οί δ' έμαλον ποίησαν έγω δ' έθόωσα παραστάς 70 328 ἄχρον ἄφαρ δὲ λαβών ἐπυράκτεον 11) ἐν πυρὶ κηλέφ. 375 και τότ' έγω τὸν μογλὸν ὑπὸ σποδοῦ ήλασα πολλῆς. ήος θερμαίνοιτο Επεσσι δε πάντας εταίρους θάρσυνον, μή τίς μοι υποδδείσας αναδυίη. άλλ' δτε δή τάχ' δ μογλός έλάινος έν πυρί μέλλεν 75 άψεσθαι γλωρός περ έων, διεφαίνετο δ' αίνως. 380 και τότ' έγων άσσον φέρον έκ πυρός, άμφι δ' έταιροι ίσταντ' αὐτὰρ θάρσος ἐνέπνευσεν μέγα δαίμων 18) οξ μέν μοχλον έλόντες έλάινον, όξυν έπ' ακρω όφθαλμώ ενέρεισαν ένω δ' έφύπερθεν άερθείς 80 δίνεον, ώς δτε τις τρυπώ δόρυ νήιον ανήρ 385 τρυπάνω, οδ δέ τ' ένερθεν υποσσείουσιν ιμάντι άψάμενοι έκάτερθε, τὸ δὲ τρέχει έμμενες αίεί. ως του έν οφθαλμώ πυριήχεα μοχλόν έλόντες δινέομεν, τὸν δ' αξμα περίρρες θερμόν ξύντα. 26) 85 πάντα δέ οί βλέφαρ' άμφι και όφρύας εύσεν αυτμή
- 23) So richtig die Einwendungen gegen das überlieferte ἀποξύναι sind, so würde ich selbst in dem alten Gedicht nicht ἀποξύσαι zu schreiben wagen. In einer Ausgabe des überarbeiteten Kyklopengedichts ganz gewiss nicht! Denn wer bürgt dafür, dass nicht etwa der Bearbeiter das Anspitzen vermisste, weil ihm das gewählte (ε) θόωσα άκρον unverständlich blieb? Wer weiss, wie er das verstanden haben mag! Er hat in seinen alten Vorlagen manches nicht verstanden oder missverstanden. Vgl. z. B. αἐλή. Wie selbstverständlich erschien die Conjectur groder statt gutoder und doch : wie unberechtigt hat sie sich erwiesen! Meine Vermuthung, dass αποξίναι δ' έκελευσα dem Bearbeiter gehört, der es einsetzte für irgend etwas anderes, z. B. für einen Ausdruck leiser Anweisung, wird gestützt durch die Merkwürdigkeit, dass die Mutter des Polyphem den Namen Θόωσα vom Bearbeiter erhalten hat. Solche ihm undurchdringliche Ausdrücke scheinen die Phantasie des Bearbeiters besonders in Bewegung gesetzt zu haben. Man vergleiche zu Θόωσα die Koaraile, die Mutter der Skylla, die auf dieselbe Weise entstanden scheint. Anch die Insel 'Ryvyin ist ja erst durch Missverständniss geworden. 24) Drehte im Feuer hin und her'. 25) δαίμων, nicht etwa 'Αθήνη.

26) θερμόν δόντα ist allerdings matt; ίόντα erscheint mir aber keineswegs als

| 390 | εἰν ὕδατι ψυχοῷ βάπτη μεγάλα ἰάχοντα<br>κί δ' δτ' ἀνὴο χαλκεὺς πέλεκυν μέγαν ἠὲ σκέπαονον<br>κίνησης καιομένης. Θφαραγεῦντο δέ οἱ πυρὶ ξίζαι. |      |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
|     | φαρμάσσων τὸ γὰρ αὖτε σιδήρου γε κράτος ἐστίν·  σε τοῦ σίζ' ὀφθαλμὸς ἐλαϊνέψ περὶ μοχλῷ.                                                      | 90◀  |
| 395 | σμερδαλέον δε μέγ' ῷμωξεν, περὶ δ' ἴαχε πέτρη·<br>ἡμεῖς δε δείσαντες ἀπεσσύμεθ'. αὐτὰρ ὁ μοχλὸν<br>ἐξέρυσ' ὀφθαλμοῖο πεφυρμένον αἵματι πολλῷ· |      |
| 398 | τὸν μὲν ἔπειτ' ἔρριψεν ἀπὸ ε΄ο χερσίν ἀλύων. **)                                                                                              | 95   |
| 415 | Κύκλωψ δὲ στενάχων τε καὶ ωδίνων ὀδύνησιν χερσὶ ψηλαφάων ἀπὸ μὲν λίθον είλε θυράων,                                                           |      |
|     | αὐτὸς δ' είνὶ θύρησι καθέζετο χεῖρε πετάσσας, εἴ τινά που μετ' ὄεσσι λάβοι στείχοντα θύραζε                                                   |      |
| 420 |                                                                                                                                               | 100  |
|     | ης τε πεδι πηλύς, πελα λαό κακολ ελληθεν ήεν. ερδοίπης, παρτας δε δογούς και πύτις ηφαινος                                                    |      |
| 425 | ήδε δέ μοι κατά θυμόν άρίστη φαίνετο βουλή.<br>άρσενες διες ήσαν ευτρεφέες δασύμαλλοι<br>καλοί τε μεγάλοι τε, ἰοδνεφές εἶρος ἔχοντες          | 105  |
|     | τοὺς ἀκέων συνέεργον ἐυστρεφέεσσι λύγοισιν                                                                                                    |      |
|     | τῆς ἔπι Κύκλωψ εὖδε πέλως, άθεμίστια εἰδώς, 20)                                                                                               |      |
| 430 | τω δ' ετέρω εκάτερθεν ίτην σωοντες 10) εταίρους.                                                                                              | 1100 |
|     | τρεῖς δὲ ἕχαστον φῶτ' ὅιες φέρον· ο) αὐτὰρ ἐγώ γε — ἀρνειὸς γὰρ ἔην μήλων ὅχ' ἄριστος ἁπάντων —                                               | -    |

eine so sichere Verbesserung, dass man sie aufnehmen dürfte. 27) NacH v. 398 habe ich eine kleine Lücke angesetzt. Die ist übrigens in der Ueberarbeitung eben so gut vorhanden. Bevor der Kinlary sich nach dem Ausgange hinkehrt und den Stein abwälzt, müsste constatirt werden, dass est Morgen geworden war, dass das Blöken der Schafe die Höhle füllte, ähnlicht wie es 436-438 geschildert wird. 28) Der Vers sieht, besonders gegens Schluss, so aus, als ob er vom Bearbeiter eingeschoben wäre, um die Herkunft der Weidenstricke zu erklären. Odysseus konnte diese ebensowohl auss dem σηκός der αὐλή erhalten; der Bearbeiter hatte aber von den Stallungen des Kyklopen eine ganz andere Vorstellung. Ich lege dieser Bemerkung übrigens keinen weiteren Werth bei, als dass ich zeigen möchte, wie stark der Schluss des Gedichts überarbeitet ist. 29) σώοντες zur Deckung en 30) Das widerspricht der unmittelbar vorhergehenden Schilden Seiten.

|             | τοῦ κατά νῶτα λαβών, λασίην ὑπὸ γαστές' έλυσθείς                                         |     |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|             | κείμην αύταρ χερσίν αωτου θεσπεσίοιο                                                     | 115 |
| 435         | νωλεμέως στοεφθείς έχόμην 31) τετληότι θυμφ.                                             |     |
| 4 62        | έλθόντες δ' ήβαιον 22) από σπείους τε καὶ αὐλῆς 25)                                      |     |
|             | πρώτος ὑπ' ἀρνειοῦ λυόμην, ὑπέλυσα δ' ἑταίρους.                                          |     |
|             | καρπαλίμως δὲ τὰ μηλα ταναύποδα, πίονα δημά,                                             |     |
| 4 65        |                                                                                          | 120 |
|             | ίχομεθ' ασπάσιοι δε φίλοις ετάροισι φάνημεν.                                             |     |
| 471         | οί δ' αίψ εἴσβαινον και έπι κληίσι καθίζον,                                              |     |
|             | έξτς δ' έζόμενοι πολιήν άλα τύπτον έφετμοῖς.                                             |     |
| •           | άλλ' δτε τόσσον άπην, δοσον τε γέγωνε βοήσας,                                            |     |
|             |                                                                                          | 125 |
| 475         | ,Κύπλωψ, οὐπ ἄρ' ἔμελλες ἀνάλπιδος ἀνδρὸς ἐπαίρους                                       |     |
| 0           | έδμεναι έν σπήει γλαφυρῷ κρατερῆφι βίηφιν.                                               |     |
|             | καὶ λίην σε γ' εμελλε κιχήσεσθαι κακά έργα,                                              |     |
|             | σχέτλι', επεί ξείνους ούχ άζεο στ εκί οίκω                                               |     |
|             |                                                                                          | 130 |
| 490         | ως ξφάμην ο δ' ξπειτα χολώσατο πηρόθι μαλλον,                                            | 190 |
| <b>= 0v</b> | ίχε δ' ἀπορρήξας πορυφήν ὄφεος μεγάλοιο,                                                 |     |
|             | ήκε ο αποφυήζας κουυψήν οψευς μεγακοίο,<br>καδ δ' έβαλε ποοπάροιθε νεὸς κυανοποψόροιο,   |     |
|             | έχλύσθη δε θάλασσα κατερχομένης υπό πέτρης.                                              |     |
| 495         | X                                                                                        | 135 |
| - 00        | πλημυρίς έχ πόντοιο, θέμωσε δε χέρσον ίχεσθαι.                                           | 130 |
|             | αὐτὰς ἐγώ χείςεσσι λαβών πεςιμήκεα κοντὸν                                                |     |
|             | ώσα παθέξ, ετάδοιοι ο, εποιδηλας εχεγεροα<br>σοραβ ελω Υειδεροι γαίρων μεδιτήμετα κοριολ |     |
|             | έμβαλέειν κώπης, ίν' ύπὲκ κακότητα φύγοιμεν                                              |     |
| 490         |                                                                                          | 140 |
| - 00        | where were the or or thousands cheanes.                                                  |     |

derung, wonsch nur ein Widder trug.

31) Die ganze Schilderung von τοῦ κατὰ νοῖτα λαβών bis ἐχόμην pflegt so erklärt zu werden, dass weder ἐλωθείς noch στραφθείς zu ihrem Rechte kommen. Ich würde 434 am ersten für eine Erweiterung des Bearbeiters halten; scheidet men diesen Vers aus dem alten Gedicht aus, so wird der ganze Vorgang klar und natürlich. Odysseus packt den Widder beim Wickel; nach vorwärts über ihn gebeugt, läset er sich unter seinen wolligen Leib gleiten und hält sich da in Rückenlage (den Rücken gegen die Erde gekehrt) sest — schwerlich in der Wolle, vielmehr indem er den Leib des Thieres umschlingt. Die Kehrtwendung (στραφθείε) ist ein das Sichgleitenlassen natürlich begleitender Vorgang.

32) Nur eine ganz kurze Strecke konnten die Thiere ihre Last tragen. 33) Von der als Viehstall dienenden Höhle'.

Hildesheim.

DIETRICH MUELDER.

# ZU ISAIOS.

I 14 καὶ οὐχ οὖτως ὡς ἀσθενῶν διακείμενος, ἀλλ' ἔτι πολλῶν οὐσῶν ἐλπίδων ἐξαπίνης τῆς νυκτὸς ταύτης ἀπέθανε. Der Sinn ist klar: , und es stand mit ihm nicht so schlecht', die Verderbniss ebenfalls, die Vorschläge sind Nothbehelfe, und der weitgehendste von Bekker, Streichung von ὡς ᾿σθενῶν, ist darum unwahrscheinlich, weil die Krankheit des Kleonymos im Eingang des § wenige Zeilen vorher erwähnt ist: ἤδη γὰρ ἀσθενῶν ταύτην τὴν νόσον ἐξ ῆς ἐτελεύτησεν, so dass kaum Jemand zu einer solchen Erklärung des οῦτως διακείμενος das Bedürfniss empfinden konnte. Wie wäre es mit ὧστ᾽ ἀπειπείν? vgl. Is. VI 35 κομιδῆ ἀπειρηκότα ὑπὸ γίρως καὶ οὐδὲ τῆς κλίνης ἀνίστασθαι δυνάμενον und Demosth. LIV 25 ἀλλ᾽ ξως ᾶν ἀπείπωσιν ὑβρίζεσθαι ὑπάρξει, ,sie sind der Misshandlung ausgesetzt, bis sie für tot liegen bleiben'.

I 46 ἀποθηήσκοντες δὲ ἄλλους κληφονόμους ἐβουλήθημεν αὐτῶν μᾶλλον ἢ τὸν πάντων οἰκειότατον. Der Construction ist mit κληφονομεῖν durch Bekker völlig Genüge gethan, nicht aber ist die Verderbniss erklärt. Denn dieser Infinitiv wäre schwerlich verdorben worden, doch konnte das dem elidirten Aorist κληφονομῆσ' sehr leicht widerfahren, der ausserdem für das rein gedachte Verhältniss ganz am Platze ist, vgl. II 22 καταγηρᾶν' ὥσπες nach Dobree.

I 48 ὅσψ γὰρ ἄν ταῦτα λέγοντες ἀποφαίνωσι καὶ πειρῶνται πείθειν ὑμᾶς ..., ὑμεῖς ἐνθυμεῖσθε, ὅτι .. Alle Versuche, dem ὅσψ conditionale Bedeutung zu ertheilen, dürsen als
misslungen gelten, selbst Schoemanns ἐν ῷ hat diese zu wenig,
um die Fortsetzung des Nebensatzes: καὶ ταῦτα πάντα λέγοντες
καὶ διισχυριζόμενοι μηδέτερον ἀποφήνωσι zu rechtsertigen. Den
einsachsten Weg zur Erhaltung des ὅσψ weist Dobrees Einsetzung
von μᾶλλον vor ταῦτα, der Comparativ würde es sosort rechtfertigen. Der Ausdruck freilich ist wenig entsprechend und hat

nirgends Anklang finden können. Aber einfacher noch erscheint es, das ταῦτα durch πλείω zu ersetzen, und viele Worte galten damals und gelten mitunter auch jetzt als Ersatz für gute Gründe, vgl. V 8 πολλῷ πλείω καὶ δικαιότερα λέγοντες ἡδικήθημεν. Also: "Je mehr sie reden und nachweisen wollen und Euch zu überreden versuchen, dass ..., und mit all diesen Worten und Behauptungen keins von beiden erwiesen haben .... Diese Uebersetzung begründet zugleich den Tempuswechsel in ἀποφήνωσι, das seit Schoemann dem Präsens hat weichen müssen, und erweist die völlige Grundlosigkeit der Streichung von λέγοντες καὶ durch Cobet, da gerade die Synonyma den Wortschwall der Gegner malen sollen.

II 21. Der Redner beweist von § 19 ab, dass Menekles die Adoption bei vollem Verstande vorgenommen hat, nicht seiner früheren Frau zu Liebe, sondern hauptsächlich seiner Einsamkeit und Verlassenheit wegen. Der Gedanke beherrscht die weitere Auseinandersetzung, er kehrt noch § 38 und 40 wieder. Nun heisst es § 21: ἡδέως δ' ἄν μοι δοκῶ τούτου πυθέσθαι τοῦ φάσκοντος ευ φρονείν, τίνα ποιήσασθαι έχρην αὐτὸν τῶν συγγενων: Schoemann übersetzt das Participium: 'der sich ohne Zweisel für sehr verständig hält', setzt also ,ohne Zweifel' zu und verandert den Sinn von gagnarog. Von einer solchen Behauptung des Gegners wird sonst nirgends berichtet, weder an der sehr abnlichen Stelle § 25, noch § 40, wo dem Gegner geradezu magaαρονείν, also Unzurechnungssähigkeit, vorgeworfen wird. nach dem Zusammenhange, wo eben § 20 des Menekles Zurechpungsfähigkeit erwiesen ist, kann der Satztheil unserer Stelle auch pur bedeuten: .Der von sich die Zurechnungsfähigkeit behauptet. Das ist bare Thorheit, es unterliegt wohl keinem Zweisel, dass vor ev ein ovx ausgefallen ist: "Nun möchte ich doch gerne von diesem erfahren, der da behauptet, dass er (Menekles) nicht zurechnungsfähig gewesen sei, wen von den Verwandten er hätte adoptiren sollen.

ΙΙ 47 μὴ οὖν, ὦ ἄνδρες, πεισθέντες ὑπὸ τούτων ἀφέλησθέ μου τὸ ὄνομα τῆς κληφονομίας, ὃ ἔτι μόνον λοιπόν ἔστιν, ἄκυφον δὲ τὴν ποίησιν αὐτοῦ καταστήσητε. An der Stelle wäre nichts auszusetzen, wenn nicht § 41 zu lesen stände: εὶ μὴ πάνυ τὸ πρᾶγμα αἰσχρὸν εἶναι ἔνόμιζον καὶ ἔπονείδιστον, προδοῦναι τὸν πατέρα οὖ εἶναι ώνομάσθην καὶ ὃς ἔποιήσατό με und § 27 εἰ μὲν γὸρ περὶ τοῦ ἐνύματός μοι διαφέρεται καὶ ἀναίνεται, εἰ ἐγώ ἔσομαι ὑὸς Μενεκλέους,

Sätze, die beweisen, dass der Sprecher auf die Weiterführung seines Adoptivnamens, den er über zwanzig Jahre getragen hat und den er jetzt verlieren kann, einen hohen Werth legt. Sie erwecken den Verdacht, dass auch unsere Stelle nicht von dem Namen der Erbschaft, sondern von dem Vaternamen des Adoptirten handelt. Dazu ist nur nothig, hinter ονομα zu interpungiren und εής κληgoroutag von o abhängig zu machen. Freilich wäre die Stellung ungewöhnlich, und für den Relativsatz vermag ich nur etwa VI 6 αὐτῷ ώπερ ἐγενέσθην anzusühren, vgl. auch 53. Aber selbst die Umstellung o rng xlnporoulag ware immerhin eine leichte Aenderung. Am meisten wird diese Auffassung dadurch empfohlen, dass bei ihr jeder Grund für die seit Tyrrwhitt allgemein beliebte Aenderung des im Relativsatze überlieserten kozai in koziv wegfällt. Denn der Name des Vaters ist etwas Reales, und es kann wohl behauptet werden, dass nach Abzug der Kosten des jetzigen Processes auch für den Fall des Obsiegens dem Sprecher von der Erbschaft des Menekles nichts bleiben wird, als dieser Name.

III 6 περὶ γὰρ αὐτοῦ τούτου διαμαρτυρήσας την τῶν ψευδομαρτυριῶν δίκην ηγωνίζετο, πότερον ἐξ ἐγγυητῆς ἢ ἐξ ἑταίρας ἡ ἀμφισβητοῦσα τοῦ κλήρου τῷ θείφ γυναικὸς εἴη · Hier hat Bekker Add. V 696 mit Recht an γυναικός Anstoss genommen, da ἐταίρα den Zusatz nicht verträgt, und es entweder streichen oder in γυνή ändern wollen mit Vergleichung von 24 und 45, wo ἐγγυητή ohne diesen Zusatz steht. Schoemann S. 232 stimmte zu, nur erklärt weder das eine noch das andere Verfahren die Verderbniss. Da nun andrerseits ἐγγυητή den Zusatz anderwärts hat, vgl. 9. 10. 78, der bei γαμετή in 14 sogar in zwei aufeinander folgenden Zeilen sich findet, so ist es einfacher noch mit Umstellung zu schreiben πότερον ἐξ ἐταίρας ἢ ἐξ ἐγγυητῆς . . . . γυναικὸς εἴη. Dies ist überdies auch die Folge in 24: ἢ ἐξ ἐταίρας ἢ ἐξ ἐγγυητῆς τὴν ἑαυτοῦ γυναίκα εἶναι.

III 23 μετὰ δυοίν τούτοιν ἐν τῷ ἄστει αὐτοῦ τὴν ἐκμαρτυρίαν ποιήσασθαί φασιν οὖτοι — τοιαῦτα μετὰ τούτων, οἰς οὐδ' ἄν περὶ ὁτουοῦν πιστεύσειεν ἄλλος οὐδείς. So giebt Buermann die Stelle mit Aufnahme einer Aenderung Dobrees μετά für das überlieferte μὲν τά. Dabei stört das τοιαῦτα, zu dem aus dem vorhergehenden ἐκμαρτυρίαν ποιήσασθαι das allgemeinere ποιεῖν ergänzt werden muss. Nun hat bei der Ueberlieferung τοιαῦτα μὲν τὰ τούτων die Endung von τοιαῦτα σθεηλαγ

wenig Gewähr, da sie leicht dem folgenden τὰ zu Liebe geändert werden konnte. Es handelt sich auch hier nicht um eine beliebige ἐκμαςτυρία, zu der man nach § 21 allerdings immer schon viele und gewichtige Zeugen zuzog, sondern, wie das Folgende begründend ausführt, um eine besonders wichtige, die die Kernfrage des ganzen Processes betraf. Diesen Sinn erhält man durch die Schreibung τοιαύτην μετὰ τούτων.

ΙΙΙ 61 τοῖς μὲν γάρ, ὅτι γόνω γεγένασιν, οὐδεὶς ἄν δήπου άμφισβητήσειε περί τῶν πατρώων πρὸς δὲ τοὺς εἰσποιήτους απαντες οί κατά γένος προσήκοντες άμφισβητείν άξιοῦσιν. ίνα οὖν μὴ παρὰ τοῦ ἐντυχόντος τῶν κλήρων αἱ λήξεις τοῖς αμφισβητείν βουλομένοις γίγνωνται, και μη ώς ξρήμων των. χλήρων επιδικάζεσθαί τινες τολμώσι, τούτου ένεκα τας επιδικασίας οἱ εἰσποίητοι πάντες ποιοῦνται. Es ist unnutz, die verschiedenen Auffassungen zu wiederholen. Eins ist klar: zolc άμφ, βουλομένοις bezeichnet die Seitenverwandten, deren Ansprüchen gegenüber der Adoptirte seine Rechte im Epidikasieverfahren begrundet. Bevor er dies thut, ist er der erste beste o έντυνών. Es liegt daher nahe, mit Sauppe προς τους έντυγόν-Tag zu schreiben, allerdings aber nicht mit ihm ep, crit. 92 èvτυχόντας των κλήρων zu verbinden (contra ees qui possessionem hereditatis iam adepti essent), sondern zu verstehen: damit nicht die Seitenverwandten ihre Ansprüche gegen den ersten besten geltend zu machen haben (vielmehr gegen einen, der sein Recht vor Gericht erwiesen hat). Aber diese Aussassung hat zur Voraussetzung, dass die Epidikasie des Adoptivsohnes der der Seitenverwandten stets vorherging. Das aber ist keineswegs erfordert, diese konnen mit dem Adoptirten zugleich ihre Ansprüche geltend machen. Nun finde ich bei Emperius op. 280 eine Vermuthung von Meier erwähnt, die den Fehler in ylynwrrae sucht und dies durch κωλύωνται ersetzt. Sie wird dort leichthin abgethan, weil eine Verhinderung der ληξις schwerlich dadurch bewirkt werden konnte, dass der elonotyrog keine Epidikasie anstellte'. Hier ist aber Meier gewiss missverstanden, und zwar deshalb, weil die betonte Stellung von έντυγόντος nicht beachtet ist. Die Adoption schliesst Seitenverwandte nur dann aus, wenn sie gerichtlich anerkannt ist. Es heisst also: .damit nicht von dem ersten besten die Anträge der Seitenverwandten beseitigt werden' (sondern von einem gerichtlich anerkannten Adoptivsohn). Freilich χωλύωνται ist weder dem Sinne nach noch paläographisch das rechte Wor Am nächsten läge es, vor γίγνωνται ein Adjectiv im Sinne de lateinischen irritus einzuschieben, doch ist mir ein passendes nich gegenwärtig. Möglich wäre wohl auch ἀναιρῶνται für γίγνωντα Der Vorschlag von Buermann παρὰ τοὺς τυχόντας ist selbst mit der Commentar in dieser Zeitschrift XIX 363 nur schwer zu versteher

V 9. Hier wird erzählt, wie Dikaiogenes auf Grund eine gerichtlichen Urtheils, das ihm die gesammte Erbschaft seine gleichnamigen Adoptivvaters zugesprochen hat, die Töchter des selben und deren Angehörige aus ihren Erbantheilen verdräng Dabei macht die Stelle έξήλασε μέν την Κηφισοφώντος το Παιανιέως θυγατέρα έχ του μέρους, άδελφιδήν ουσαν Δι καιογένους του καταλιπόντος τὰ χρήματα Schwierigkeiten, it sofern gleich darauf § 12 ein Sohn des Kephisophon Menexenc genannt ist, der mit Erfolg gegen die Zeugen des Dikaiogene vorgeht. Warum fehlt seine Erwähnung in unseren Worten Naber (Mnem. I 375 N. S. V 402) meint, er sei nur Adoptivsoh des Kephisophon und mit dessen Tochter verheirathet gewesei Das ware in § 12, wo dieser Menexenos den Richtern ausdrück lich vorgestellt wird, schwerlich unerwähnt geblieben. (Prosop. att. I 559) giebt ihm sogar noch einen älteren Brude Kallibios, der freilich zur Zeit dieser Vorgänge nicht mehr am Lebe gewesen sein kann. Buermann (diese Zeitschr. XIX 364) denkt a einen in & 9 beabsichtigten Anachronismus, da Menexenos zu Zeit der Rede gleichfalls verstorben war (§ 44). Aber die Uebei lieferung obiger Worte ist unsicher, Knotgowarzog und adei σιόπν sind Correcturen der zweiten Hand in A. die erste richti nach § 5; an zweiter Stelle stand αδελφήν, und ebensogut wi dieses kann das voraufgehende Juyarega verdorben sein. Daft hat Buermann (Rhein. Mus. XXXII 357) yvvalxa vorgeschlager Er hat diese Vermuthung zu Gunsten des Anachronismus aufge geben, aber der Ausdruck έξήλασε.. έχ τοῦ μέρους für etwa was die Tochter nie besessen, sondern worauf sie nur nach de Bruders Tode einen Anspruch erhalten hat, wäre doch wirklic unglaublich. Und ebenso wenig wahrscheinlich ist dabei die Al sicht des Redners, da er drei Paragraphen später durch den Bericl von dem Austreten des Menexenos die beabsichtigte Wirkung wiede Mir scheint daher die frühere Vermuthung vorzuziehei Einen anderen Anstoss bietet das dritte Glied dieses Berichts

ἀφείλετο δὲ καὶ τὴν Κηφισοδότου μητέφα καὶ αὐτὸν τοῦτον ἄπαντα. Das Folgende erzählt nämlich von mehreren Kindern dieser Mutter, die durch ihren Vormund Dikaiogenes an den Bettelstab gebracht worden seien, und zwar im unmittelbaren Anschluss an jene Worte: τούτων ἄμα καὶ ἐπίτφοπος καὶ κύφιος καὶ ἀντίδικος ἦν. Danach muss es oben heissen καὶ αὐτοὺς τούτους ἄπαντα. Der Plural wurde, weil vorher nur Kephisodotos genannt war, in den Singular verwandelt.

V 26. Πρωταρχίδη γαρ τω Ποταμίω έδωκε Δικαιογένης την άδελφην την ξαυτού έπι τετταράποντα μναίς, άντι δέ της προικός την οίκιαν αὐτώ την έν Κεραμεικώ παρέδωκε. ταύτη δὲ τῆ γυναικί, ἡν ὁ Πρωταρχίδης ἔχει, προσήκει τοῦ κλήφου μέφος δσονπερ τη μητρί τη έμη. Die Verbesserungsvorschläge sind zahlreich, aber auch hier ist es unnöthig, sie aufzuzählen, da ich vorhabe, die Ueberlieserung zu vertheidigen. Und zwar scheint es mir ausser Zweisel, dass in diesem wie in dem folgenden Paragraphen von dem Gegner Dikaiogenes III. die Rede ist. Andernfalls hätten die gleichnamigen Männer durch einen unterscheidenden Zusatz geschieden werden müssen, wie sonst immer der Fall ist. Ich finde aber nirgends die Möglichkeit erwogen, dass mit ἀδελφὴν τὴν ἑαυτοῦ die Adoptivschwester gemeint sei. Und doch ist solcher Sprachgebrauch ganz gewöhnlich, vgl. VI 4. & Secoc in II. und sogar officiell X 2. So ist auch dieser Dikaiogenes durch die Adoption Bruder der vier Schwestern aus § 5 geworden. Von diesen ist nach § 9 die Frau des Demokles Wittwe schon ums Jahr 399, als dem Dikaiogenes III. auf Grund des zweiten Testamentes die ganze Erbschaft des Dikaiogenes II. zugesprochen wird. Als Bruder hat er nun der Schwester gegenüber die Verpflichtung, sofern dies ihre Jahre erlauben, für ihre Wiederverheirathung zu sorgen und ihr eine Mitgist zu bestellen. Dass er dieser Pflicht nachkommt, zeugt davon, dass der Redner in § 16f. die Farben zu stark aufgetragen hat. Er giebt also das Miethshaus im Kerameikos. Als er sich später um 390 zu dem gerichtlichen Vergleich verstehen muss, wonach er von der Erbschaft wieder zwei Drittel an die Schwestern und deren Erben abtreten soll, erlischt seine Verpflichtung zur Mitgiftsbestellung, da ja die Schwestern nun wieder, wie bald nach dem Tode des Erblassers, selbständige Erbantheile erhalten sollen. Danach fordert Leochares § 27 - jedensalls im Einverständniss mit Dikaiogenes III., vielleicht in seinem Auftrage, denn die Begründung mit der Bürgschaft kann trotz der Zeugen Erfindung des Redners sein — von dem Gatten der Schwester Protarchides das Haus zurück und vertröstet ihn auf den Antheil seiner Frau an der Erbschaft.

VI 12 .. οὐα εἰχον ἀποδεῖξαι διαμαρτυρομένων ἡμῶν καὶ τοῦ ἄρχοντος κελεύοντος ἀποκρίνασθαι κατὰ τὸν νόμον \* \* ω ἄνδρες, ἀμφισβητεῖν μὲν ὡς ὑπὲρ γνησίων καὶ διαμαρτυρεῖν, μητέρα δὲ ήτις ἦν μὰ ἔχειν ἀποδεῖξαι, μηδὲ προσήκοντα αὐτοῖς μηδένα. ἀλλὰ τότε μὲν Αημνίαν σκηψάμενοι ταὐτην, ἀναβολὴν ἐποιήσαντο. Die Lücke hinter νόμον ist längst bemerkt, sie wird meist durch einen selbständigen Satztheil ausgefüllt, z. B. καίτοι πῶς οὐ δεινόν von den Zürichern mit Vergleichung von 58, woſūr ja wohl die Anrede ὡ ἄνδρες zu sprechen schien. Dagegen aber streitet die Fortsetzung mit ἀλλὰ τότε μέν die sich zu dem οὐα εἶχον ἀποδεῖξαι in Gegensatz stellt. Auch das voraufgehende διαμαρτύρεσθαι, Zeugen aufruſen' verlangt eine Inhaltsangabe. Die Einsetzung von ὡς δεινὸν ὄν würde auch die Anrede rechtſertigen.

VI 24 καὶ ἐπεδείξατο ὅτι οὐ παίδων ἕνεκα ἐγάμει, ἀλλ' ἕνα τοῦτον εἰσαγάγοι. τὶ γὰς ἔδει αὐτὸν γαμεῖν, ὧ Ανδρόκεις, εἴπες οἵδε ἦσαν ἐξ αὐτοῦ καὶ γυναικὸς ἀστῆς; F. Hitzig, Studien zu Isaeus 29, findet in dem Zusammenhange Schwierigkeiten, möchte γὰς ändern oder lieber noch vor τί Ausfall eines Satzes annehmen. Sie sind vorhanden, werden aber viel einfacher durch Einsetzung eines καὶ hinter γὰς behoben, welches die Strenge des causalen Satzgefüges mildert.

VI 59 ώστε οὐ μόνον ὑφ' ἡμῶν ἐλέγχεται τὰ ψευδη διαμεμαρτυρηχώς, ἀλλὰ καὶ ἐξ ὧν αὐτὸς πράττει. καὶ τούτψ μὲν οὐδεὶς διαμαρτυρεῖ, ἀλλὶ εὐθυδικία εἰσιέναι ..., οὖτος δ' ἄπαντας ἀποστερεῖ τῆς ἀμφισβητήσεως. In dem ersten Satze ist der Gegner Androkles Subject. Wie dann das τούτψ μὲν auf einmal den Chairestratos bezeichnen soll (nach Reiske und Schoemann), während seine Partei bei der letzten Erwähnung 56 mit ἡμᾶς und 59 wieder mit ἡμῖν und οἴδε eingeführt war, ist nicht abzusehen, zumal οὖτος eine Zeile weiter wieder unzweifelhaft vom Androkles gesagt ist. Auch Aenderungen helfen nichts (Gebauer arg. ex contr. 169), da für Chairestratos als testamentarischen Adoptivsohn des Erblassers die Diamartyrie gar nicht eingelegt werden konnte. Der Satz würde also bestenfalls etwas ganz Selbstverständliches sagen. Das trifft auch den Vorschlag von

Dobree τούτων μέν, womit die Partei des Chairestratos doch auch nur höchst unvollkommen bezeichnet wäre. Nur als Nothbehelf darf die Aenderung von Hitzig, Studien zu Isaeus 29, gelten, xal τούτο μέν ο'x ἔδει μαρτυρείν. Aber das τούτω μέν braucht doch nicht durchaus Dativus commodi, es kann auch Dativus incommidi sein und dann ohne allen Wechsel auf den Androkles bezogen werden. "Und gegen diesen Androkles (nämlich gegen seinen Anspruch auf die Haud der Wittwe des Chaereas) erhebt Niemand die Diamartyrie, er konnte ohne weiteres in den Process eintreten' mit absichtlichem Uebergehen der Thatsache, dass durch die Dismartyrie des Androkles auch sein eigner Anspruch bei Seite geschoben ist. Die einfachste Ausfüllung der Lücke ist dann ¿ξην. nicht &Esors, wie Dobree von anderer Auffassung aus vorgeschlagen bat. Auch der folgende Satz ist nicht in Ordnung. Buermann hat das zweite de (in dià de ravra) als ungehörige Wiederholung des ersten gestrichen, ich möchte Tilgung des ersten (hinter έαν) empsehlen und den Satz mit ear als Erklärung zu παρεκβάσεις fassen, die dann mit dià de ravra zusammengelasst wird.

VII 8 καὶ χρήματα εἰσενεγκεῖν εἰς λύτρα καὶ ὁμηρεῦσαι ὑπὲρ αὐτοῦ ἡθέλησεν, ἕως οὖ εὐπορήσειεν ἐκεῖνος τὰργύριον. Das οὖ des späteren Sprachgebrauchs, das bei Herodot II 143 und Xen. An. IV 8, 8 längst beseitigt ist, stand hier unangefochten bis auf Albrecht, diese Zeitschr. XVIII 381. Es hat in der That gar keine Gewähr, denn es stammt von dem Corrector A²; als Ueberlieferung ist οῦς nach Buermann oder οὖν, wie ich gelesen habe, anzusehen. Das erste wäre ganz unsinnig, auch das zweite ist unmöglich, aber für keins von beiden liegt die Wahrscheinlichkeit einer Interpolation vor. Es muss vielmehr verdorben sein, vielleicht aus αὖ, vgl. X 20 εἰρήνης τ᾽ αὖ γενομένης ἐμοί τι ἀτύχημα πρὶς ς τὸ δημόσιον συνέβη.

VII 39 ὑμῖν ὅσα προστάττοιτε πάνθ' ὑπηρέτει φιλοτίμως, οὐδέν τ' ἀδικῶν ἐκ τῶν ἑαυτοῦ φιλοτίμως ἐπειρᾶτο ζῆν, εἰς αὐτὸν μὲν τὰ μέτρια ἀναλίσκειν οἰόμενος δεῖν, τὰ δ' ἄλλα τῆ πόλει περιποιεῖν. Obwohl anscheinend noch Niemand Anstoss genommen hat, dürste es keinem Zweisel unterliegen, dass das zweite φιλοτίμως verdorben ist. Es ist doch ein Gegensatz zwischen dem öffentlichen und privaten Austreten des Apollodoros beabsichtigt, und dieser kann vernünstiger Weise nicht so ausgedrückt werden, dass dazu ein und dasselbe Wort in verschiedenen

Bedeutungen verwandt wird. Pracht in öffentlichen Leistungen, Sparsamkeit im Privatleben, dessen pflegt man sonst vor Gericht sich zu rühmen (Lys. XXI 16). Hier wird weniger die Sparsamkeit, als die Rechtlichkeit betont, wie auch der folgende Paragraph zeigt: οἶ μὲν ἕτεροι τὰ μὴ προσήχοντ' ἐβιάζοντο λαμβάνειν, τούτων μη-δὲν ποιεῖν, τὰ δ' ἑαυτοῦ πειρᾶσθαι σώζειν. Da μετρίως ausgeschlossen ist, dürste für das φιλοτίμως kaum ein passenderes Wort gefunden werden als χοσμίως, vgl. IV 27. X 25. Isocr. II 31. III 38.

VIII 34 ἀναγνοὺς οὖν τὸν τῆς κακώσεως νόμον, ὧν ἕνεκα τάλλα γίγνεται, καὶ ταῦτ ἡδη πειράσομαι διδάσκειν. Sowohl τάλλα wie ταῦτα bietet Anstoss. Schoemann hat sich mit einer freieren Wendung beholfen: 'deshalb will ich Euch nur noch das Gesetz . . vorlesen und dann Euch zu erklären suchen, was der eigentliche Grund dieses ganzen Rechtshandels ist . Dareste folgt ihm darin getreulich und diesem ebenso der neueste italienische Uebersetzer. Demselben Gedanken giebt Dobrees Aenderung ταῦτα γίγνεται, καὶ δὴ πειράσομαι Ausdruck. Die Parallelstelle XI 32: ἃ ἐγὼ διὰ βραχέων εἰπὼν καὶ παρακαταθέμενος ὑμῖν μνημονεύειν, ἐπὶ τὴν ἄλλην ἀπολογίαν ἤδη τρέψομαι τῶν κατηγορηθέντων giebt an die Hand, dass der Schreiber τάλλα und ταῦτα nur vertauscht hat und dass zu lesen ist ὧν ἕνεκα ταῦτα γίγνεται, καὶ τάλλ ἤδη πειράσομαι διδάσκειν.

IX 2 ἔστι γὰρ Κλέων οὐτοσὶ ἀνεψιὸς Αστυφίλω πρὸς πατρός, ὁ δὲ ὑὸς ὁ τούτου, ὃν εἰσποιεῖ ἐκείνω, ἀνεψιαδοῦς. εἰσποίητος δ' ἦν ὁ πατὴρ ὁ Κλέωνος εἰς ἄλλον οἰκον, καὶ οὖτοι ἔτι εἰσὶν ἐν ἐκείνω τῷ οἴκω, ὥστε γένει μὲν διὰ τὸν νόμον οὐδὲν προσήκουσιν Αστυφίλω. Der erste Satz behauptet die Blutsverwandtschaft, der zweite ihre Auſhebung durch die Adoption. In diesem ist εἰσποίητος betont vorangestellt, es ist kein Zweifel, dass ἐκποίητος der Absicht des Redners besser entspricht, vgl. VII 23. X 4. 7. 8. Das vorausgehende εἰσποιεῖ dürſte die Verschreibung veranlasst haben.

IX 7 ἀναγχαίον μοί ἐστιν ἐξ αὐτῶν ὧν οὖτοι λέγουσιν ἐλέγχειν ψευδεῖς οὖσας τὰς διαθήχας ᾶς ἐποιήσατο. Die letzten Worte sind unmöglich, ebenso Reiskes ᾶς ἐποιήσαντο. Buermann hat sie mit Dobree gestrichen, sie tragen aber nicht den Stempel eines Glossems. § 25: ὡς δὲ ἐπηγγέλλετο περιιῶν διαθήχας ἀποφανείν, εἴ τις αὐτῷ χοινώσαιτο ſührt auſ ᾶς ἀποφαίνουσιν, welches der Ueberlieſerung nicht eben ſern liegt.

IX 8 ἄπαντα δὲ ταῦτα μάλιστ' ἂν εἰδέναι ὅτι γένοιτο, εἰ μὴ ἄνευ τῶν οἰχείων τῶν ἑαυτοῦ τὰς διαθήκας ποιοῖτο. Voraus geht der Gedanke: Es ist wahrscheinlich, dass der Erhlasser bei Errichtung des Testamentes diesem sichere Geltung zu verschaffen wünschte; ferner dass er wusste u.s.w. An sich ohne Anstoss, doch stammt εἰδέναι von dem zweiten Corrector. Ueberlieferung ist οἶδα. Nun ist es gewiss nicht erforderlich, auch diesen Satz noch abhängig zu machen. So viel Geschäftskenntniss wird Astyphilos nicht nur wahrscheinlich, sondern gewiss besessen haben, und selbst wenn es nicht der Fall war, lag es im Interesse des Sprechers, die Sache so darzustellen. Daher ἤδει ὅτι, das der Ueberlieferung näher steht.

X 11. αὐτῷ μὲν ἐπανελθείν εἰς τὸν πατρῷον οἶκον ἐξῆν, τὸν ἐγκαταλιπόντα ἐν τῷ Ξεναινέτου οἴκῳ, ἐξ αὐτοῦ δέ τινα ἀγαγεῖν οὐκ ἔστι νόμος. Die gesperrt gedruckten Worte sind unsicher, der Sinn aber klar: der Adoptirte darf zwar selbst in sein Vaterhaus zurückkehren, nicht aber einen Sohn dorthin zurückführen. In A steht jetzt von der Hand des zweiten Correctors δὲ ἄν τι. |να ἀγαγεῖν. Die erste Hand hatte δὲ ἄν τισ | ἀναγαγεῖν. Buermann giebt zwar an δὲ ἄντ.|, aber ich habe das σ deutlich erkannt und das ι als von erster Hand notirt. Danach ist τινα Vermuthung von Α², ἄν τις Ueberlieferung, und dieses weist auf υἶεῖς. An sich würde man zunächst den Singular erwarten, vielleicht ist er wegen des voraufgehenden υῖὸν ἐγκαταλιπόντα vermieden. Jedenfalls ist an ἐξ αὐτοῦ δὲ υἶεῖς ἀναγαγεῖν nichts auszusetzen.

XI. Der Stammbaum zur Rede ist nur aus der Makartatea zu ersehen. Der Sprecher hatte alle Ursache über seine Verwandtschaft mit dem Erblasser Hagnias einen Schleier zu breiten. Aber auch dort besteht ein Zweisel bezüglich der Nachkommen des Stratios: in § 22 werden als seine Kinder angegeben Phanostrate und Charidemos, wenigstens haben so die besseren Handschriften, nur A bietet Phanostratos. Auf Grund unserer Rede wird diese Lesart von Schoemann Is. 449 bevorzugt, und demgemäss findet sie sich auch in den Stemmata, zuletzt bei Kirchner Prosop. Att. I 192. Da erhebt sich aber die eigenthümliche Schwierigkeit, dass in den Zeugenaussagen § 42, und zwar in A, der sie allein enthält, deutlich steht: Φανοστράτην την Στρατίου θυγατέρα, wozu Blass bemerkt: interpolatum ex falsa lectione § 22. Das ist denn doch schwer zu glauben, wenn gerade diese Handschrift dort die richtige

Lesart hatte. Blass verbessert mit Wachholtz Φανόστρατον τὸν Στρατίου πατέρα und findet bereitwillige Zustimmung bei Drerup, Urkunden 330, der ja auch S. 283 harmloser Weise den Isaios für einen authentischen Ausleger attischer Gesetze ansieht. Aber diese Aenderung hat zunächst das gegen sich, dass der jungere Stratios für den Process gleichgiltig ist und man nicht einsieht, wodurch eine solche Bezeichnung des Phanostratos veranlasst wäre. Isaios freilich stellt die Sache so dar, als habe Stratios, der wahrscheinlich Sohn dieser Phanostrate (oder dieses Phanostratos) war, gleiches Erbrecht wie sein Klient Theopompos (§ 8). Aber er thut dies vielleicht nur zu dem Zwecke, um mit vollem Brustton für ihn das Beweismittel geltend zu machen (§ 15-19), die Kinder dieses Stratios bätten trotz ihres gleichen Anrechts mit dem Gegner dem Theopompos keinerlei Schwierigkeit in den Weg gelegt. falls kann durch die Darstellung des Isaios, die absichtlich die Verwandtschaftsverhältnisse in Dunkel hüllt, die Ueberlieferung nicht widerlegt werden, und diese spricht für Phanostrate.

ΧΙ 29 ευ δ' οίδ' (ουδ') εί συνεχώρουν τῷ παιδὶ λαβείν ξπιδικασαμένω πας' ξμού το ήμικλήριον, ούκ αν ποτε ταυτ' έποιησαν οιδ' έπεχείρησαν, είδύτες ότι, ότ' έν τη άγχιστεία μη όντες είχον τι των μη προσηχόντων, τοῦτ' αν υπό των έγγύτατα γένους δαδίως αξιηρέθησαν. Ich wundre mich, dass an dieser Stelle noch niemand Anstoss genommen hat, wo in einer Auseinandersetzung, die des Gegners Behauptung zurückweisen soll, der Sprecher (Theopompos) habe für den Fall seines Sieges im Erbschaftsstreit seinem Neffen das halbe Erbtheil zugesichert, plötzlich der Satz erscheint (nach Schoemanns Uebersetzung): "Auch bin ich überzeugt, selbst wenn ich es hätte mir gefallen lassen, dass der Knabe mir die Hälfte der Erbschaft abgewönne, würden sie dies nicht gethan und sich gar nicht darauf eingelassen haben. weil sie einsahen, dass wenn sie etwas erhielten, was ihnen als ausserhalb der berechtigten Vormundschaft Stehenden nicht gebührte, die nächsten Anverwandten ihnen dies leicht wieder abnehmen würden'. Was soll das heissen εἰ συνεχώρουν τῷ παιδὶ λαβείν ἐπιδικασαμένω παρ' ἐμοῦ τὸ ἡμικλήριον? Was batte Theopompos gestatten sollen? die Erbschaftsklage? etwa, weil er als Mitvormund seine Einwilligung zu deren Einbringung zu geben hatte? Diese kann nicht erfordert gewesen sein, denn gleich darauf § 33 richtet er an den Gegner die Aussorderung zu der Klage: Lagew

πρὸς τὸν ἄργοντα. Oder soll er auf die blosse Klage hin freiwillig die Hälfte abtreten? Aber dann ist die Klage überslüssig. freiwillig kann er auch ohne solche dem Nessen abtreten, was er will, und die Auseinandersetzung zielt eben darauf hin, zu erweisen, dass er gar keine Veranlassung hatte den Gegnern dies von ihnen behauptete Versprechen zu geben (§ 25). Diesem Beweise will er jetzt die Krone aussetzen durch den Gedanken: wenn ich mich hätte bereitsinden lassen ihnen das halbe Erbtheil abzutreten, sie hätten sich gar nicht darauf einlassen können, denn es wäre ihnen gleich wieder von besser berechtigten Verwandten entrissen worden. In den ausgeschriebenen Worten ist ἐπιδικασαμένου zu lesen: nach meinem oder trotz meines Sieges im Erbschaftsstreit, womit nicht gesagt ist, dass der Gedanke richtig ware. Denn in diesem Falle hätten sich die Verwandten an den Theopompos selbst und nicht an seinen Nessen zu halten. Aber ob richtig oder nicht, vor den Richtern that der Satz seine Wirkung.

XI 34 εἰ δ' αὖ μήτ' ἐπιδικάσασθαί φησι δεῖν τοῦ ἡμικληρίου μήτε μὴν δικάσασθαι, ἀλλ' ἤδη εἶναι ταῦτα τοῦ
παιδός, ἀπογραψάσθω πρὸς τὸν ἄρχοντα εἰς τὴν μίσθωσιν
τῶν ἐκείνου χρημάτων. Das ist ein ganz unerhörter Gebrauch
von μήν, das Wort stammt aber auch von dem zweiten Corrector
und ist eine versehlte Vermuthung. Ueberlieserung ist μήτε μή,
oder vielmehr richtiger gelesen μήτ' ἐμοί, ein Zusatz, der ganz
nöthig ist, um das δικάσασθαι überhaupt dem ἐπιδικάσασθαι entgegenstellen zu können. Auch im solgenden Paragraphen und IX 2
scheint mir das von Α² eingeschobene καί von Uebel, die Participia ἔχων κακῶς διέθηκα und κατασκευάσαντες ζητοῦσιν sind
jedensalls gesälliger und die Aenderung ist ebenso leicht.

XI 50 χοινώσασθαι γὰρ ἐθέλω τὴν οὐσίαν τὴν ἐμὴν τῆ τοῦ παιδός, καὶ εἴτε πολλὰ εἴτ ἀλίγα ἐστίν, ἐν κοινῷ γενομένης λάβωμεν τὰ ἡμίσεα ἐκάτερος, ἵνα μηδὲν πλέον ἔχη ἄτερος τοῦ ἐτέρου τοῦ προσήχοντος. Die beiden letzten Worte streicht Herwerden, schon Schoemann in der Uebersetzung übergeht sie, ebenso Dareste und Caccialanza. Aber wer hätte sie zugesetzt? Ist nicht vielmehr das Umgekehrte wahrscheinlich, dass das minder klare τοῦ προσήχοντος durch τοῦ ἐτέρου erklärt wurde? Verständlich bleibt jenes trotzdem und bildet einen viel besseren Satzschluss.

Breslau. Til. THALIIEIM.

# ZUR UEBERLIEFERUNG DER SILVAE DES STATIUS.')

In seiner Dissertation de Statii Silvarum codicibus<sup>2</sup>) hat Arthur Engelmann versucht, das Resultat, das ich über die Ueberlieferung der Silvae des Statius gewonnen hatte<sup>2</sup>), umzustossen und die Noten Polizians in dem exemplar Corsinianum als eine vom Matritensis (M), in dem ich die einzige Textquelle erkenne,<sup>4</sup>) unabhängige Tradition zu erweisen. Friedrich Vollmer hat sofort einige Hauptpunkte Engelmann gegenüber geltend gemacht,<sup>5</sup>) hat aber diesen nicht zu überzeugen vermocht.<sup>6</sup>)

Auch ich kann mich der Beweisführung Engelmanns nicht anschließen, sondern muss an meinem früheren Ergebniss sesthalten. Engelmann sucht zunächst zu beweisen, dass der Matritensis nicht die Abschrist eines alten Codex sein könne, sondern aus einer jungen, jedensalls srühestens dem 13. Jahrhundert angehörigen Vorlage stamme. Mithin könne er nicht die in der Nähe von Constanz für Poggio gesertigte Abschrist sein. Wäre der Beweis einleuchtend, so brauchte man sich der Schlussfolgerung Engelmanns trotzdem nicht anzuschließen. Denn seine Aeusserungen über den niedrigen Bildungsstand der deutschen Klöster im 12. und 13. Jahrhundert werden schon durch die grosse Zahl der in dieser Zeit in Deutschland geschriebenen Handschristen entkrästet; im allgemeinen vgl. Norden, Kunstprosa p. 659. Aber die Argumente, die für das geringe Alter der Vorlage von M vorgebracht werden, sind nichts weniger als durchschlagend. Es sind die Verwechselungen der

<sup>1)</sup> In der durch Engelmanns Arbeit angeregten Controverse haben wir gern auch dem neuesten Herausgeber des Statius das Wort gegeben; erklären aber, dass die Debatte für unsere Zeitschrift hiermit geschlossen ist.

Die Redaction.

<sup>2)</sup> Leipz. Stud. XX 1902 p. 1-144,

<sup>3)</sup> Stati Silvae p. LXXIII.

<sup>4)</sup> Abgesehen natürlich vom Laur. plut. 29, 32, der ja aber nur silv. Il 7 enthält.

<sup>5)</sup> In dieser Zeitschr. XXXVIII (1903) S. 134-139.

<sup>6)</sup> ebend. S. 285-291.

Buchstaben c und t, n und u, in und m u. a., o und e.1) Die Fälle werden ohne jede Sichtung bei Engelmann diss, p. 7 sq. aufgezählt. Dass nicht nur das Auge des Schreibers irrt, scheint Engelmann gar nicht bedacht zu haben. Aber es giebt wirklich eine Anzahl von Fällen, in denen die Verwechselung durch ähnliche Formen der Vorlage entstanden zu sein scheint. Indess derartige Irrthümer finden sich doch nicht erst seit dem 15. Jahrhundert, in das Engelmann die Vorlage von M gern herabdrücken möchte. Für die Verwechselung von c und t führe ich nur einige besonders alte Beispiele an: im Laur. 29, 32 ist Stat. silv. Il 7, 38 caliope aus tabi- verbessert, vgl. Wachsmuth, Leipz. Stud. XX (1902) S. 213. Lact. inst. 3, 18,9 las in seiner Handschrift von Cic. Tusc. 1,84 theombrotum für cleombrotum und ihm folgt Aug. civ. 1,22 (theobritum codd.); bei Flor. 1,27,5 las schon lordanes ähnlich wie wir heute im Bambergensis: für Tolostobegi bietet diese Handschrift coloscobegi, Iordanes colos obegit. Vgl. auch Ammian ed. Gardthausen I p. XIII, wo Fälle derselben Verwechselung aus dem Fuldensis (9./10. Jahrh.) aufgezählt sind. Auch die Ueberlieferung des auctor ad Herennium bietet viele Fälle dieser Art: cf. z. B. p. 194, 4. 219, 4. 225, 9. 241, 20 der Ausgabe von Marx. Für die Vertauschung von n und u kann ich auf die Einleitung zur Achilleis p. XIII verweisen, wo ich einige Beispiele zusammengestellt habe, an denen selbst der gelehrte Schreiber des Putaneus geirrt hat. Dass dem wenig gebildeten Schreiber des Matritensis dies öster widersahren ist, darf nicht Wunder nehmen. Die Aehnlichkeit von o und e ist in jeder Minuskelschrift so gross, dass die paar wirklich auf Sehfehlern beruhenden Beispiele absolut nichts beweisen können; vgl. auch Ammian. l. l. p. XV. Also hindert nichts anzunehmen, dass M direkt aus einer alten Handschrift abgeschrieben ist. Ob diese in halbuncialer Schrift geschrieben war, wie Engelmann p. 16 annimmt, ist mir zweiselhast. Ich möchte eher an eine insulare Vorlage denken. Denn die Verschreibungen, die Engelmann p. 17 sq. anführt,3) finden sich z. B. im oben erwähnten Fuldensis des Ammian.

<sup>1)</sup> Engelmanns Bemerkungen p. 285 Ende sind irrig. In der praef. I schreibt der Schreiber noch zaghaft und langsam. Nachdem er aber einmal weiter fortgeschritten ist, ist es oft unmöglich, jene Buchstaben in M zu unterscheiden.

<sup>2)</sup> Auch hier ist freilich noch eine genaue Sichtung nöthig, da Engelmann die Fälle nicht scheidet.

470 A. KLOTZ

Als wichtigstes Moment dafür, dass M die in der Schweiz für Poggio genommene Abschrift ist, hatte ich die Identität der Schriftzage des ersten Correctors (M2) mit denen Poggios angeführt. Diese wird bewiesen durch die Identität der Schrift der Correcturen Ma mit der des cod. Matr. X 81. der Schwesterhandschrift M 31, als dessen Schreiber sich Poggio in der Subscription ausdrücklich bezeichnet; vgl. Silvae p. XLIX. Die Echtheit dieses Zeugnisses zieht Engelmann im Anschluss an Clark (Class. Rev. X p. 302) in Zweifel, da die Schrift der Correcturen und des cod. X 81 abweiche von der manus bellissima Poggios. Damit bezeichnet Poggio die Nachahmung der alten Minuskel, die er selbst in den für den Buchhandel geschriebenen Exemplaren anwandte. Nur solche kennt Clark I. I. Valerius Flaccus und Asconius. d. h. cod. X 81. schrieb Poggio nach seinem eigenen Zeugniss (Engelmann p. 23) veloci manu. Diese Handschrift ist zwar immer noch sehr schön und deutlich, aber bedeutend schreibslüchtiger als die manus bellissima. Für die Echtheit der Unterschrift Poggios im Matr. X 81 spricht besonders die durchgehende Aehnlichkeit der einzelnen Buchstaben mit den Schristzugen der Rand- und Interlinearnoten in dem von Poggio in der manus bellissima geschriebenen cod. Hamiltonensis (Berol.) 166, worauf ich im Anschluss an Krohn bereits Silvae p. L hingewiesen habe. Trotz der verschiedenartigen Schrift kehren die Charakteristika der einzelnen Buchstaben beiderseits wieder. Hier ist ein Zweifel über die Identität des Schreibers ausgeschlossen. Anders bei den Excerpten aus Sigisberts Chronik. Hier ist die Schrift grundverschieden, wie mich eine von Krohn neuerdings zur Verfügung gestellte Photographie belehrte, und so trage ich kein Bedenken, die Excerpte Poggio abzusprechen. Damit erledigt sich der Einwand Engelmanns p. 24.

Die Notizen Poggios in M (M²) beschränken sich nun, wie ich Silvae p. XIII bemerkt habe, in der Hauptsache auf die Anfänge der Bücher, sind also in Eile gefertigte Stichproben zur Controlle des Schreibers, nicht die Früchte einer sorgsältigen, vollständigen Lektüre. Dass ein Handschristenkenner wie Gustav Loewe M¹ als die Schrist eines deutschen Schreibers bezeichnete, fällt für meine Aussaung schwer ins Gewicht.

Doch das Wichtigste bleiben die Noten Polizians selbst, die wir mit der Ueberlieserung vergleichen müssen, um die Stellung des "codex Poggianus" innerhalb dieser zu würdigen. Die Stellen, an denen er mit M übereinstimmt, können wir beiseite lassen.<sup>5</sup>) Von den Abweichungen betrachten wir zunächst die ausdrücklich dem "codex Poggianus" zugeschriebenen. Die meisten hat Vollmer kurz abgethan, zu kurz, um Engelmann zu überzeugen. Ich hebe natürlich auch hier nur die wirklichen Differenzen heraus.

I praef. 35 ist die corrupte Ueberlieferung von Scriverius und fce Heinsius in convalescenti verbessert. M¹ hat est valenti.²) M² tilgt fce und notirt am Rande valenti. Diese Lesart ist infolgedessen auch in sämmtliche Abschriften von M übergegangen. est (₹) ist aus con (₹) verlesen: convalenti ist unmöglich, convalescenti unanfechtbar. Das blosse valenti ist nicht nur matt, sondern auch aus rhythmischen Gründen unmöglich.³) Dann würden die Trochäen zu weit zurückgreifen. Nun bezeugt aber Polizian nach Engelmann p. 112 est ausdrücklich für den "codex Poggianus", valenti erschlieset Engelmann p. 109 mit Wahrscheinlichkeit. Hatte also der "codex Poggianus" est valenti, so gehört er zu den apographa des Matritensis 5 (vgl. Silvae p. XXXVI).

I 2, 147 hat der codex Poggianus nach Engelmann p. 114 viridis wie die editio princeps, dazu schrieb Polizian als Variante<sup>4</sup>) die Lesart der Ausgabe des Domitius. Vgl. Vollmer p. 136 adn. 1.<sup>8</sup>)

<sup>1)</sup> In meiner Tabelle Silvae p. LVsq. bitte ich folgendes zu berichtigen: 14,66 phębeam A\* (nicht phebeiam wie M). I 4,90 vel dae M (— A\*). II 3,10 scheint Polizian nur Açe aus A\* zu bezeugen. II 6,3 aaedere A\* (vgl. Vollmer in dieser Zeitschr. a. a. O. S. 136 Anm. 1). III pr. 14 meeium nach Engelmann auch A\*, ebenso III 4,84 Faucia. IV 3,159 hat Engelmann sa//d/// erkannt. V 3,21 xuus A\* nach Engelmann. V 3,241 si iungere A\*M. Nachzutragen sind vier Lesungen Vollmers, die Engelmann p. 30 bestätigt hat, und sechs von Engelmann p. 30 zuerst erkannte. In allen diesen Fällen ist A\* — M.

<sup>2)</sup> Engelmann irrt, wenn er p. 109 die übergeschriebene Silbe dem Schreiber selbst abspricht. Krohn schreibt sie ihm ausdrücklich zu. Auch ist weder s noch e Poggios Zügen ähnlich. Da dieser die Silbe durchstrichen hat, kann sie nicht von einem späteren Corrector herrühren.

<sup>3)</sup> Dass die Vorreden der einzelnen Bücher der Silvae rhythmische Clauseln haben, braucht wohl nicht erst ausführlich bewiesen zu werden.

<sup>4)</sup> vi und t bedeuten bekanntlich vol. Engelmann müht sich p. 114 adn. 2 vergeblich ab. Auch seine Deutung der Raudbemerkung zu I 2, 147 ant (iquum) viridis (esse mihi videtur) ist unglaublich. So schlechtes Latein schrieb kein Humanist.

<sup>5)</sup> Engelmanns unrichtige Interpretation (p. 37) missbilligt auch Wachsmuth a. a. O. S. 210.

- I 2, 203 hat der Schreiber von M die unverstandenen Schristzüge treu nachgemalt: mtiade oder nitiade. Polizian giebt als Lesart des "Poggianus" nitidae 5.
- I 4, 88 ist laeta Lesart von M und ohne Zweisel die echte Ueberlieserung. Es wird gestützt durch palam: der geschlagene Feldherr, der die Oessentlichkeit aus Scham meiden musste, wagt sich wieder mit freudigem Stolz aus seinem Versteck hervor; er ist durch Gallicus' Ersolge gerächt. Auch andre Erwägungen sühren darauf, laeta anzuerkennen. Dass die eigenthümliche Ligatur et in M aus der Vorlage übernommen ist, habe ich Silvae p. LXXVII nachgewiesen. Daraus ergiebt sich, dass laeta schon in der Vorlage stand. lacera, was Polizian aus seinem "Poggianus" ansührt, ist die Lesart einiger aus M abgeleiteten Handschristen, die hier durch die Schristzüge in M besonders nahe gelegt war. Folglich kann lacera nicht aus einem Vorgänger von M stammen.
- I 6,10 velaria A\*: vellaria M; das richtige bellaria steht hereits in der Ausgabe des Domitius. Hat also Polizian die Vorlage von M verglichen, so hat der Schreiber von M, der das Prädikat, das Poggio dem Abschreiber der alten Handschrift ertheilt (vgl. Silvae p. V), vollauf verdient, durch ein Schreib versehen das Echte hergestellt.
- Il 3, 10 haec A\*: et M¹. Hätte hier haec in der Vorlage gestanden, so würde der Schreiber von M nicht et daraus gemacht haben. Methodisch ist also gegen Krohns Vermuthung sed (oder set) nichts einzuwenden. haec ist Conjectur eines der späteren Correctoren in M und steht in einigen apographa, was Vollmer mit vollem Recht betont hat S. 137.
- III 2, 56 hat M Saevus e puppi, die editio princeps Serius e puppi. Polizian scheint aus seiner Handschrift Saevus et e zu bezeugen, wenn anders man annehmen darf, dass der Tilgungsstrich nur aus Versehen über Serius hinausgreifend auch e verwirft. Jedenfalls steht et auch in den 5, mit denen der "codex Poggianus" auch hier geht. Selbst wenn wirklich Saevus et puppi in diesem gestanden haben sollte, so setzt dies den Versuch voraus, die lückenhafte Lesart von M zu verbessern.

Ausser diesen Differenzen kommt ernsthaft nur die vielbesprochene Stelle I, 4,86 sq. in Betracht. Ich pflichte Vollmer vollständig darin bei, dass die von mir seiner Zeit vorgeschlagene Ergänzung schon wegen der Apostrophe an Gallicus nicht passend ist. Seine Erganzung trifft sicher den Sinn richtig: "Apoll hat nicht nöthig, selbst Gallicus' Triumphe zu preisen, der Jubel der Schlachtfelder Hannibals und des Regulus beweisen zur Genüge die Grosse des Erfolgs'. Ich kann pur finden, dass dieser Gedankengang die Erwähnung des Thrasymennus u. s. w. vortrefflich motivirt. Wünschenswerth erscheint es mir auch heute noch, zu attollam ein Objekt zu ergänzen,1) also etwa (cur ipse ego facta necesse est), aber über den Wortlaut will ich mit Vollmer nicht streiten. Engelmanns paläographische Bedenken fallen wenig ins Gewicht. Verstheile und Verse werden oft übersprungen, auch ohne dass die Aehnlichkeit von Silben und Wörtern Anlass dazu bot. Wenn Engelmann p. 33 glaubt, eine solche Flüchtigkeit dem Schreiber von M. bei dem Nachlässigkeitsfehler nichts seltenes sind, nicht zutrauen zu dürfen, so hindert ja nichts, den Fehler weiter zurückzuverlegen. Wer den Vers als Interpolation betrachtet. muss einigermaassen wahrscheinlich die Thatsache der Interpolation erklären können. Dieser Pflicht ist sich Engelmann auch bewusst. aber was er bietet, kann wohl niemanden befriedigen. Der Schreiber soll attollam cantu, eine Erklärung zu laudem v. 85, als Versanfang betrachtet und um keine Lücke zu lassen, den vorausgehenden Halbvers wiederholt haben. Zweierlei namentlich spricht gegen diese Annahme. Erstens ist bei dem sonstigen Fehlen von Interpolationen<sup>2</sup>) eine derartige Vermuthung nicht sehr wahrscheinlich; auch würde kaum laudem durch attollam cantu glossirt sein. Zweitens bewahrt der Schreiber von M die Lücken seiner Vorlage mit grosser Gewissenhaftigkeit<sup>2</sup>); sollte er nun hier einen Halbvers einfach wiederholt haben, nur damit keine Lücke bleibt? Der Vers 86° fehlt nun aber thatsächlich in einigen Abkömmlingen von M (vgl. Silvae p. LXXIII), zu denen sich also auch hier wieder der ,codex Poggianus' gesellt.

Waren schon die ausdrücklich als dem "codex Poggianus" entlehnt bezeichneten Noten nicht geeignet, diesem den Platz zu sichern, den Engelmann ihm zurückerobern möchte, so wird die Sache noch bedenklicher, wenn wir die Notizen betrachten, die Engelmann ohne ausseres Zeugniss, nur weil sie mit derselben Tinte geschrieben sind, auf den "codex Poggianus" zurückführt.

<sup>1)</sup> Vgl. silv. V 3, 10 facta attollere regum.

<sup>2)</sup> Nur III 3, 114 ist ein Glossem in den Text gedrungen.

<sup>3)</sup> Vgl. I pr. 9. 37. I 1, 2. 81. IV 2, 87 u. s. w., besonders V 5, 24-27.

Diese Conjectur nothigt ihn zu gewagten Hypothesen. Denn wenn auch ich selbst eine grosse Reihe der A-Noten als dem "codex Poggianus" entnommen anerkannt habe (Silvae p. LVIII), so ist doch eine Verallgemeinerung nicht erlaubt, da die Noten ohne Provenienzbezeichnung verschiedener Natur sind. Das muss selbst Engelmann p. 134 für eine Stelle unumwunden zugestehen: V 1,64 maioribus Ma: in moribus Ac 5. Aber auch Conjecturen Polizians finden sich unter den Noten A:

I 1, 10 iden M: ida a: ide A. Dass iden Versehen des Schreibers von M sei, sucht Engelmann p. 86 damit zu erklären, dass das folgende Wort mit N ansange. Dass er dabei in den nächsten Versübergreisen muss, verschlägt ihm nichts. Auch hier bieten neben Polizian bereits die g das Richtige.

Auch I praef. 20 hat Polizian offenbar einer Vermuthung Raum gegeben. Neben das durch Ausfall eines Buchstabens entstellte quamu meone hatte Poggio quamvis an den Rand geschrieben. Polizian schreibt neben die Lesart der editio princeps quamtimeo und zwar so, dass ti aus v corrigirt erscheint: er wollte erst quamvis schreiben, besann sich und emendirte richtig quam timeo.

- I 1, 103 bietet die editio princeps tonans, ebenso ein Theil der apographa, eine Verderbniss des in M überlieserten tarans. Dass Polizian, wenn er dies in seinem Codex sand, taras das einsetzte, wird ihm niemand verargen. Dass der Schreiber von M die seltenere, wie es scheint seit dem 1. Jahrhundert p. Chr. aus dem Genetiv rückgebildete Form tarans aus Versehen sür taras einsetzte, kann ich nicht glauben.
- I 2 tit. EPITHALAMION hat M aus seiner Vorlage, wo es auch gewiss schon in Capitalschrift<sup>1</sup>) stand, richtig abgeschrieben. Polizian schreibt -ium: es kam ihm offenhar nicht auf die griechische Form an, sondern auf die Herstellung des richtigen Titels.
- I 2, 276 sucht Engelmann Polizians Lesart virides gegenüber dem viridis des Matritensis als allein richtig zu erweisen. Eine solche Differenz würde ja nichts zu bedeuten haben, zumal da man viridis auch als Accusativ auffassen kann. Aber mir ist nicht erfindlich, warum man nicht sagen kann: lange mögen deine Züge so wie jetzt in der Blüthe frischer Jugend dauern.
- I 3, 41 tota M a c 5: tuta A. Engelmann leugnet zwar, dass tota quies vollständige, ungestörte Ruhe bedeuten könne. Doch

<sup>1)</sup> Nicht in Minuskel, wie Engelmann p. 95 glaubt.

findet sich totus - integer, plenus nicht eben selten. Vgl. Theb. 8, 257 necdum tota fides. Moret. 104 color est e pluribus unus, nec totus viridis. Paneg. VI 9 p. 155,16 Bachr. etiamsi totam1) excusationem astatis afferres; mehr Beispiele führen Hand zu der Stelle und Gronov, Diatribe I p. 114 sq. an.

- I 3, 94 hat M wie a mit leisem Versehen gargeticus für das richtige Gargettius, auf das ja die Schristzuge selbst hinweisen. A hat gargetius, was unmöglich in der Vorlage von M gestanden haben kann; es ist hingegen die Lesart der Domitiana.2)
- I 4, 13 nosteque hat M mit leichter Corruptel für nosterque, was die apographa hergestellt haben. Das Richtige bietet auch die editio Domitiana und aus ihr oder den 5 A.

Die Stelle II praef. 26, über die Engelmann p. 108 spricht, erledigt sich. Denn Engelmann führt fälschlich Kocludit est als Lesart von M an, irregeführt durch den ungünstigen Druck der an sich unzweideutigen adnotatio an dieser Stelle meiner Ausgabe.

Il 2, 142 hat Polizian eine offenbar falsche Lesart, wie auch Engelmann p. 88 zugiebt. Das richtige dimitte ist in M durch eine Wucherung in dimittere verderbt, sur die man den Schreiber von M verantwortlich machen darf. Die Hauptfrage wird davon nicht berührt. dimitte hat schon ein jüngerer Corrector in M richtig gestellt, und auch die apographa haben es. demitte, wie Polizian notirt, ist sicher falsch, aber bei der häufigen Verwechselung von di- und de-b) möchte ich hierauf nicht zu viel Gewicht legen.

Il 6 tit, verbessert Polizian offenbar auf Grund seiner Handschrift den Titel der editio princeps in consolacio ad flavium ursum. Der Matritensis fügt hinzu DI (E corr. atr.) AMISSIONE PVERI DELICATI. Die Verschreibung DI beweist schon, dass dieser Titel aus seiner Vorlage stammt, ebenso dass die Titel in der Vorlage in Capitalschrift geschrieben waren. Also giebt Polizian auf keinen Fall den vollständigen Text der Vorlage von M.

Auch III 3. 47 verdient die Lesart des M famulantur den Vorzug vor Polizians Note famulatur, weil durch jene die poetischen

<sup>1)</sup> tutam ist hier eine nicht nur unnöthige, sondern direct sinnwidrige Conjectur.

<sup>2)</sup> Aehnlich steht es I 1, 27 cattis M : captis a : catis Ac.

<sup>3)</sup> Diese Fälle sind ebenso wie die Verwechselungen von -is und -es bei Engelmann p. 19 in der Liste über die Vertauschungen von e und i auszusondern, ebenso natürlich auch die Verschreibungen von 1 und E in den Ueberschriften.

Plurale occasus und ortus, also eine gewähltere Lesart, hergestellt werden. Diese entsprechen auch dem Sprachgebrauch des Dichters, der die Plurale zur Bezeichnung der Himmelsgegenden verwendet, vgl. IV 4, 61 (acc. der Richtung, so richtig Vollmer, Ausg. p. 480), II 2, 45. II 7, 54. III 2, 33. V 1, 81.

III 3, 201 notirt Polizian cere zur Lesart terre der editio princeps. M hat im Texte cors' und dieses neben 207 als cetret wiederholt. Also las der Schreiber das Ungethüm in seiner Vorlage. A ist auch hier Lesart der c und von c.

Ueber V 1, 181 hat sich eine lebhafte Debatte zwischen Vollmer und Engelmann entsponnen. mostis hat M, daraus stellte schon ein Humanist in dem ganz jungen cod. Paris. das unzweifelhaft richtige mortis her. Zu der Lesart von a noctis notirte Polizian aus der Domitiana maestos. Dieses sucht nun Engelmann als echte Ueberlieferung zu erweisen. Es handelt sich darum, ob Priscilla älter oder junger ist als ihr Gemahl. Vollmer, Ausg. p. 506 und mit ihm Engelmann in dieser Zeitschr. a. a. O. S. 290 halten sie für älter, ietzt hält Vollmer (in dieser Zeitschr. a. a. O. S. 134 Anm. 2) sie für junger. Unzweiselhast mit Recht. Denn nur so sind die solgenden Worte verständlich: ,ich verlasse unser Ehegemach, obwohl junger, doch in der richtigen Reihensolge des Todes, indem ich früher Denn ich habe besseres erlebt, als ein langes Leben bieten kann'. maestos bringt nicht nur eine hier höchst unpassende Personifikation der thalami2) herein, sondern zerstört auch den Zusammenhang. Die thalami würden auch über Priscillas Tod trauern, wenn sie später als ihr Gatte sturbe. Schliesslich ist es unmöglich. dass der Schreiber von M in seiner Vorlage maestos gefunden hat.

Weiter wird selbst V 3, 237 Polizians Note limice versus der Vorzug zuerkannt vor der Lesart des Matritensis limite cursus. Engelmann p. 91 übersieht, dass versus das Bild zerstört. Wenn er (in dieser Zeitschr. S. 290 Anm. 1) wiederholt, dass cursus und versus aus derselben Vorlage herausgelesen werden konnten, so ist dies mir sehr zweiselhast.<sup>3</sup>)

V 5, 83 soll destra die echte Ueberlieferung sein. Schon die Humanistenorthographie destra lässt uns den Ursprung der Lesart

<sup>1).</sup> Schon in der Vorlage missverstanden aus caerae?

<sup>2)</sup> Was Engelmanns Verweis (Diss. p. 90) auf v. 162 sq. und v. 179 sq. bezweckt, vermag ich nicht einzusehen.

<sup>3)</sup> Auch Wachsmuth a. a. O. S. 209 glaubt dies nicht.

477

erkennen. dextra haben einige apographa und Domitius gefunden. Ich möchte übrigens jetzt dieser Verbesserung der 5 vor der seiner Zeit von mir aufgenommenen von Krohn nostra den Vorzug geben. Aber dass erst der Schreiber des Matritensis den Fehler begangen haben sollte, ist mir wenig wahrscheinlich.

Ich habe ein Beispiel aufgespart, das wohl das wichtigste von allen ist: die Ueberschrift von II 7. Hier ist die Lesart von M GENETHLIACON LYCANI AD OPPIAM durch die gleiche Lesart des Laurentianus als alte Tradition gesichert. Polizians ad Pollam ist also sachlich zwar richtig, aber eine richtige Conjectur, die wahrlich aus der praefatio und aus Martial nicht allzuschwer zu finden war. Ich verzichte darauf, den künstlichen Gedankengang Engelmanns zu wiederholen, durch den er p. 93 als möglich zu erweisen sucht, dass ad Pollam in der Vorlage von M gestanden babe, indem er eine unglückliche Vermuthung von Baehrens aufnimmt. Hier giebt es keinen Ausweg: entweder ist der .codex Poggianus' ein von unserer Ueberlieferung absolut unahhängiger Zweig, der schon vor dem 10. Jahrhundert sich losgelöst hat, oder die Noten A sind werthlos. Die erste Annahme ist unmöglich. da allgemein feststand, dass Poggio die Silvae gefunden hat, und auch Polizian selbst von keiner anderen Ueberlieferung als der durch Poggio weiss. Folglich stellen die notae keine von M unabhängige Ueberlieferung dar. Sie sind sogar theilweise Conjecturen und Lesarten der Domitiana. So erledigen sich auch die Stellen, mit denen Engelmann p. 94 nichts anzufangen weiss: II 1 tit. dedicatus (oder dedacatus?) = c. III 1, 145 hercê (= hercent) ist offenbar verschrieben für herent : herent hat die ed. Domit. Auch in celis IV 6, 57 sehe ich nichts weiter als ein Verschreiben für caedis (-c). Aus Polizians Schweigen darf man nichts schliessen über die Lesarten des ,codex Poggianus', denn sonst müsste dieser z. B. V 3, 35 hebente gehabt haben. Das exemplar Corsinianum ist also nicht ein Collationsexemplar, sondern das Handexemplar Polizians.

Ist der "codex Poggianus" aber nicht ein Vorgänger des Matritensis, so muss er ein Nachkomme sein. Dies wird dadurch bestätigt, dass seine Abweichungen von diesem sich fast stets in den aus M abgeleiteten Handschriften nachweisen lassen, worauf ich schon bisher immer hingewiesen habe. Prüfen wir nun noch einige Fälle, besonders solche, die sein Verhältniss zu den Correctoren von M erkennen lassen.

I praes. 6 qua parte et (et zweiselhast) notirt Polizian; M' hat qua peste et, das letzte Wort ist von M2 unterstrichen, von derselben Hand peste in parte verbessert. Die Vorlage von M kann parte nicht gehabt haben, da die Verderbniss parte zu peste zwei Mittelstusen voraussetzt: pte: perte.')

Dass I praef. 20 quamvis als Variante dem Polizian bekannt war, habe ich oben wahrscheinlich zu machen gesucht.

I praef. 33 gloriar illam M<sup>1</sup> ist im Text von M<sup>2</sup> in gloriari villam verbessert und in dieser richtigen Form in die apographa übergegangen. Auch Polizian hat die Lesert von a gloriari et villam so verbessert.

I praes. 37 konnte M<sup>1</sup> in der Vorlage nur c...ei lesen, woraus M<sup>2</sup> richtig etrusci herstellte. Diese Lesart herrscht in den apographa, und zu der gleichen Lesart von a bemerkt Polizian nichts.

II praef. 15 iudico Ma: indico MA.

II 1, 6 manus M<sup>1</sup> ist von M<sup>2</sup> am Rande in mauis verbessert worden: auch Polizians Handschrift scheint so gelesen zu haben.

IV praes. 16 septimum M<sup>1</sup> ist ein Versehen des Schreibers, der den Eigennamen nicht erkannte: septimium besserte M<sup>2</sup>, und dies notirt A.

Ebenso liegt der Fall V 1, 4, wo M¹ moretur hat, meretur M²çA. Also zeigt der ,codex Poggianus' Bekanntschaft mit den Correcturen Poggios. Dass nicht alle berücksichtigt waren, erklärt sich aus der verschiedenen Art und Weise der Eintragungen Poggios in M: ein Abschreiber konnte eine am Rande hinzugefügte Bemerkung übersehen und gelegentlich auch eine übergeschriebene Conjectur unberücksichtigt lassen, wie II praef. 30, wo M rarissima bietet (von M²). Hier ist rarissima die richtige Lesart, carissima eine ganz schlechte Conjectur (vgl. Curae Statianae 1896 p. 67).

Dafür dass A\* und A mit den jüngeren Correctoren und den apograph avon M übereinstimmen, sind schon oben Beispiele gegeben, so dass hier wenige genügen.

- I 2, 221 movel om. M, es steht in  $\varsigma = A$ .
- II 1, 188 accendisse Ma: ascendisse m5A.
- II 4, 33 Ac M'a: At mcA, cf. III 1, 62. IV 3, 33.
- II 6, 10 ut se M1: et se a : urse mgA.

<sup>1)</sup> Vgl. einen ähnlichen Fall Anthol. 379, 11 Bachr. per Cereris, dafür parte reris im Thuaneus (9. Jh.).

III 1, 16 Ditasit M1: Ditavit mmg5A.

III 1, 111 exeus M1: exeuus a: exesus mcA.

III 5, 20 Ves M1: Vis a: Vel SA.

III 5, 90 Templaque M: Templaque quae a: Templaque et 5A.

IV 2, 66 flaca M: data a: daca 5A.

Wachsmuths Ausführungen¹) stützen sich auf Engelmanns Ferthung der Poliziannoten. Doch sucht er die in M vorhandenen chtigen Lesarten als Conjecturen eines Gelehrten zu erklären, er in dem auch von ihm angenommenen Zwischenglied zwischen er von Poggio gefundenen Handschrift und dem Matritensis anches verbessert habe. So vermeidet er manche von den unabrscheinlichen Voraussetzungen Engelmanns, ohne jedoch alle edenken zu beseitigen. Dass Poggio nicht den alten Schweizer odex nach Italien gesandt hat, erscheint mir auch heute noch cher. Dass Manilius und Statius aus verschiedenen Vorlagen ammen, habe ich Silvae p. LXXVIII angedeutet: die für die Vorge der Silvae charakteristischen Ligaturen et und at haben im anilius keine Spuren hinterlassen. Hingegen finden sich deren den Siliushandschriften. Es ergiebt sich also, dass die in der chweiz gefundenen Handschriften des Manilius, Statius, Silius indestens von zwei verschiedenen Schreibern herrühren. Poggio ennt aber als den qui libros transcripsit ausdrücklich einen chreiber (vgl. Silvae p. V). Die folgenden Worte, die Wachsmuth . 207 anführt um dies zu entkräften, scheinen mir nichts zu beeisen. Es ist doch sehr wohl möglich, dass Poggio die mangelnen Fähigkeiten des gemietheten Schreibers erst zu spät erkannt Schiebt man zwischen den Matritensis und den von Poggio efundenen Codex ein Mittelglied ein, so ist schwer zu erklären, ie die Poggiocorrecturen, die offenbar in Eile gemacht sind, in en Matritensis gerathen sind.

Wenn aber der ,codex Poggianus' nicht aus dem Matritensis ogeleitet wäre, so müsste erklärt werden, wie die vielen mit ihm meinsamen Lesarten in die apographa und in die ersten Ausben gerathen sind. Dann müsste man consequenter Weise auch eine Behauptung, dass alle vorhandenen Handschriften aushliesslich aus dem Matritensis stammen, verwerfen. Da meine ntersuchung darüber vollständig unabhängig von der Polizianfrage

<sup>1)</sup> Leipz. Stud. XX 1902 S. 203-214.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 468 A. 4.

führt ist, stimmen Engelmann (p. 4) und Wachsmuth (S. 208 > ren Ergebnissen ausdrücklich bei.

Also hat Polizian nicht einen Vorgänger des Matritensis vom sich gehabt und befand sich im Irrthum, als er seine Handschrift für die von Poggio nach Italien gesandte hielt. Die Möglichkeit dieses Irrthums hat Vollmer S. 138 vollständig glaubhast erklärt.

Leipzig.

ALFRED KLOTZ.

RE

بمعا

LTI.

### Berichtigung.

Durch ein bedauerliches Versehen während der Drucklegung ist in dem Aussatz über Die enoplischen Strophen Pindars eine Reihe von Stellen unverständlich geworden. Lies S. 226 Z. 10 v. u. \*schweren Maassen (\* mit Hemmung); ebd. 8 v. u. \*leicht. (\* mit Hemmung); 227, 5 v. o. gleitend-leicht-\*leichten; 229, 2 v. o. schwer-gleitend-\*schwerer; 230, 13 v. u. leicht-\*leicht-\*leicht; ebd-4 v. u. \*leicht-gleitend-leichter; ebd. 3 v. u. gleitend-leicht-\*leichter= 234, 8 v. u. gleitend-leicht-\*leichten; 236, 8 v. o. gleitend-leicht-\*leichte; ebd. 10 v. o. gleitend-leicht-\*leicht; ebd. 11 v. o. \*leichtgleitend-leicht; ebd. 12 v. o. \*schwer-schwer-; 236, 15 v. u. leicht-\*leicht; 237, 5 v. o. \*leicht-gleitend-leichten; 238, 12 v. o. gleitend-\*leichtes; 239, 10 v. o. gleitend-leicht-\*leicht-\*leichte; 241, 2 v. o leicht-\*leicht-\*leichten. Ausserdem \*leicht 226, 7 v. u., 227, 5 v. o. ebd. 5 v. u., 229, 1. 6, 11. 13 v. o., 14 v. u., 230, 17 v. o., 231, v. u., 233, 3. 6 v. o., 16 v. u., 234, 7 v. u., 237, 6 v. u., 240, 11 v. o... 241, 1 v. o., 243, 11. 12 v. o.; \*schwer 229, 5 v. oben, 233 Mitte-

Gelegentlich sei noch verbessert: 208, 11 v. u. von schwarund leicht anhebenden; 209 Anm., 3 v. u. Bacch. XIII str. 3; 221, 10 v. u. ——————; 225 Anm. 1 S. 209 st. 221; 227, 14 v. o. str. 4. 6; 230, 12 v. u. Tetrameter; 242 im Schema aice\* st. aice\* und aiceaic st. aiceuic; 243, 15 v. u. dritten st. zweiten.

O. SCHROEDER.

## Berichtigung zu S. 249 ff.

In den Ueberschriften der rechten Columne ist S. 249. S. 252. S. 257. S. 259. c. pl. (also de causis plantarum), S. 261 nur Theophr. zu lesen; ferner in den Ueberschriften der linken Columne S. 249: 370 (statt 362), S. 252: 450 (statt 447); endlich S. 254 Z. 4 c. III 2—7 (statt h. III 2—7)

D. Red.

# BEOBACHTUNGEN ZUR TECHNIK DES ANTIPHON.

#### I. Die Structur der Reden.

Nachdem Wilamowitz die bekannten glänzenden Analysen der ersten und sechsten antiphonteischen Rede veröffentlicht hat 1), könnte es überflüssig erscheinen, den Aufbau dieser ältesten Denkmaler der attischen Beredsamkeit einer erneuten Betrachtung zu unterwerfen. Aber Wilamowitz wurde von der Absicht geleitet, die rednerische Wirkung der Plaidoyers aus ihrer Structur zu erläutern. Daneben hat, wie mir scheint, die Frage, mit welchen Mitteln der Aufbau hergestellt wurde, die Frage also nach der Technik, welche den Reden zu Grunde liegt, ihr Recht und ihre Bedeutung.

Freilich, auch diese Frage könnte als gelöst erscheinen. Ed. Schwartz hat in seinem Programm De Thrasymacho Chalcedonio (Ind. schol. Rostoch. 1892) das Schema des Gorgianischen Palamedes bei Antiphon wiederzufinden geglaubt. Das Uebungsstück hat folgende Eintheilung:

1. προοίμιον. 2. [διήγησις] (weggelassen, weil die äusseren Umstände bekannt sind). 3. ἀπόδειξις. 4. τὰ πρὸς τὸν ἀντίδικον mit ἐντικατηγορία. 5. τὰ πρὸς τοὺς δικαστάς. 6. ὑπόμνησις.

Die Reden werden von Schwartz in dieser Weise zerlegt:

| 1.                | V.                 | VI.                |
|-------------------|--------------------|--------------------|
| 1-4 προοίμιον     | 1-7 ποοοίμιον      | 1-6 προοίμιον      |
| 5-13 πρός τὸν ἀν- | 8-18 πρ. τ. ἀντίδ. | 7-10 πρ. τ. ἀντίδ. |
| τίδιχον           | 19 2. προοίμιον    | (ähnlich einem     |
| 14-20 διήγησις    | 20-24 διήγησις     | Streitgespräch)    |

<sup>1)</sup> In dieser Zeitschr. XXII (1887) S. 194 ff. Sitzungsberichte d. preuss. Akademie d. W. 1900, 1. S. 398 ff.

| 21-27 δικαιολογία  |                     | 11-13 διήγησις       |
|--------------------|---------------------|----------------------|
| (statt ἀπόδειξις)  | 64-84 πρ. τ. ἀντίδ. | 14-19 ἀπόδειξις      |
| 28-38 πρός τον άν- | 85-92 ἐπίλογος      | (dabei 1b: δικαι-    |
| τίδιχον            | ·                   | ολογία)              |
| 31 ἐπίλογος        |                     | ∫20-32 πρ. τ. ἀντίδ. |
| • -                |                     | 33-51 ἀντικατη-      |
|                    |                     | γορία                |

Hierbei macht zunächst stutzig, dass der Theil προς τον αντίdexor in jeder der Reden doppelt austritt; er soll, so meint Schwartz, der probatio einmal als Vorbereitung, sodann als Stütze dienen. Aber widerspricht es nicht dem Begriff der pars orationis, dass sie nicht als Einheit und nicht an fester Stelle sich zeigt? Ferner aber werden die Ueberschristen, die Schwartz den bezeichneten Abschnitten giebt, deren Inhalt oder vielmehr der Absicht, die der Redner in ihnen verfolgt, nicht immer gerecht. So wird in der Choreutenrede § 7-10 freilich auf die Gegner gescholten, aber 8 10 dient nur dazu, die Worte (§ 8) ἐγὼ δὲ ἀξιῶ ποῶτον μὲν περί τοῦ πράγματος χρίνεσθαι . . . ἔπειτα . . . βουλήσομαι άπολογήσασθαι hervorzuheben, und § 9 und 10 sind nur nähere Ausführung der § 7 erhobenen Vorwürse. "Während die Gegner sich an Dinge klammern, die persönlicher Natur sind, will ich sachlich vorgehen. Ebenso ist § 20-32 nicht der Tadel als solcher Gegenstand des Abschnitts. Vielmehr strebt der Sprecher darauf hin, erstens aus der Zurückweisung der πρόχλησις durch den Widerpart sur sich ein τεχμήριον zu gewinnen, zweitens das Gewicht der Zeugenaussagen, die sämmtlich für ihn sprechen, stark hervorzulieben. Aehnlich steht es mit § 1-13 der Giftmordrede.

Diese Proben mögen genügen, um zu zeigen, dass das  $\pi\alpha\varrho\acute{a}\gamma$ - $\gamma\varepsilon\lambda\mu\alpha$ , nach welchem Gorgias seinen Palamedes gearbeitet hat, mit dem, welches Antiphon befolgt, sich nicht deckt.

In der That, nur auf sachliche Gruppen führt die Analyse der Reden; deren formale Elemente vermag sie nicht aufzuweisen. Aber Antiphon selbst kommt uns zu Hülfe. Eine Aeusserung seines Choregen, zusammengehalten mit einer Stelle des platonischen Phaedrus, ergiebt, wenn ich recht sehe, seine Kunstregel.

Sokrates mustert, nachdem er der Rhetorik das Todesurtheil gesprochen hat, ihr Inventar (Plat. Phaedr. 266 D ff.). In den Lehr-büchern finden sich zunächst die Theile der Reden. und zwar:

1. προοίμιον, 2. διήγησις μαρτυρίαι τ' ἐπ' αὐτῆς, 3. τεκμέρια, 4. εἰκότα — es folgen Specialitäten, 5. τέλος.

In der Choreutenrede (VI) heisst es nun § 30 f.: ὅπου μὲν γὰρ λόγψ τις διδόσκοι περὶ τῶν πραχθέντων, μάρτυρας δὲ μὴ παρέχοιτο, μαρτύρων ἄν τις τοὺς λόγους τούτους ἐνδεεῖς φαίη εἶναι. ὅπου δὲ μάρτυρας μὲν παρέχοιτο, τεκμήρια δὲ αὐ τοῖς μαρτυροῦσιν ὅμοια μὴ ἀποφαίνοι, ταὐτὰ ἄν τις ἔχοι εἰπεῖν, εἰ βούλοιτο. ἐγώ τοίνυν τούς τε λόγους ὑμῖν εἰκοτας ἀποφαίνω καὶ τοῖς λόγοις τοὺς μάρτυρας ὁμολογοῦντας καὶ τοῖς μάρτυσι τὰ ἔργα, καὶ τεκμήρια ἐξ αὐτῶν τῶν ἔργων κ.τ.λ.

Nach der Meinung des Choregen sind zu einem lückenlosen Beweise erforderlich:

1) ein λόγος περί τῶν πραχθέντων, und zwar ein εἰκῶς λίγος, 2) Zeugen, die den im λόγος dargestellten Sachverhalt bestätigen, 3) τεκμήρια, welche sich aus den ἔργα, d. i. dem Verhalten der Gegner oder sonst ergeben; ἔργα und naturgemäss τεκμήρια müssen mit den Zeugenaussagen stimmen.

Erkennen wir nicht in dem  $\lambda \acute{o}\gamma o g$   $\pi \epsilon \varrho \wr \tau \~{u}$   $\tau \varrho \alpha g \vartheta \acute{e}\tau \epsilon w$  die  $\delta u'\gamma \eta \sigma \iota g$  bei Plato wieder? An jene wie an diese schliessen sich die  $\mu \alpha \varrho \tau v \varrho \iota a$  an.  $\tau \epsilon \kappa \mu \dot{\eta} \varrho \iota \alpha$  stehen an beiden Stellen. Die  $\epsilon \iota - \kappa \acute{o}\tau \alpha$  werden bei Antiphon nicht besonders angeführt, aber sie stecken in dem  $\epsilon \grave{\iota}\kappa \grave{u} g \lambda \acute{o}\gamma o g$ . Das  $\pi \alpha \varrho \acute{a}\gamma \gamma \epsilon \lambda \mu \alpha$  der Rhetoren bei Plato kehrt also in verkürzter Gestalt bei Antiphon wieder, oder umgekehrt: das  $\pi \alpha \varrho \acute{a}\gamma \gamma \epsilon \lambda \mu \alpha$  des Antiphon ist erweitert bei Platon vorhanden.

Sehen wir zu, ob die Kunstregel, die wir gefunden zu haben meinen, wirklich von dem Redner befolgt wird.

Mit Einleitung und Schluss brauchen wir uns nicht aufzuhalten. Die Einleitung findet sich in allen Reden, der Schluss in der ersten und fünsten Rede; in der sechsten ist er, wenn wir Wilamowitz zustimmen, aus rednerischen Gründen weggeblieben. Es handelt sich um das eigentliche Plaidoyer.

Die Rede vom Mord des Herodes, die complicirteste der drei, lässt sich in folgende sachliche Gruppen zerlegen:

- 1) 3-18 die Ruchlosigkeit der Gegner,
- 2) 19-28 die Reise mit Herodes,
- 3) 29-52 das Folterverhör,

- 53—56. 60—63 das angebliche Complett mit Lykinos.
   57—59 eingeschoben: τίνος ἕνεκα;
- 5) 64-73 δτι εφανής ὁ ἀνήρ,
- 6) 74-80 Vertheidigung des Vaters,
- 7) 81-84 Götterzeichen.

1 ist vorausgeschickt, um den Boden, auf dem die Gegner stehen, zu unterminiren. Wenn irgendwo, so hat Schwartz hier Recht mit der Bezeichnung: πρὸς τὸν ἀντίδικον. Aber es fallen hier zugleich die Stichworte τεκμήρια und μαρτύρια (§ 8 u. 15). 2 u. 3, enge zusammengehörig, behandeln die wichtigsten Punkte, -4—7 sind von geringerer Erheblichkeit.

§ 19—28. In drei Abschnitten wird erzählt, auf jeden Abschnitt folgen Zeugen (19. 20. — 21. 22. — 23. 24). Deutlich abgehoben — τὰ μὲν γένομενα ταῦτ' ἐστιν' ἐκ δὲ τούτων ἤδη σκοπεῖτε τὰ εἰκότα — schliesst eine Darlegung an, welche ausdem Gesichtspunkt der Wahrscheinlichkeit beweist: der Verdackeldes Mordes fällt nicht auf den Sprecher.

Also dreimal διήγησις μετὰ μαρτυριῶν — εἰκότα. (Zu Schluss werden für eine einzelne Behauptung, die mitten im Beweß. 
steht, Zeugen beigebracht.)

§ 29—52.

- 1) Zwei Abschnitte Erzählung mit Zeugen (29. 30. 31—3 Dann: 36—38 τὸν κατ' ἐμοῦ μηνυτὴν ἐφάνισαν: εἰκός. 38: τε μήρια.
- 2) 39—42 werden die Aussagen des ersten Zeugen unter sich, dann diese und die des zweiten verglichen: eine Partie, die wohl am passendsten σύγχρισις τῶν μαρτυριῶν genannt wird.
- 3) 43-45 wird materiell auf die Anklage eingegangen, und zwar mittels des  $\varepsilon l \varkappa \acute{o}_{\mathcal{S}}$ . 46 und 47 wird das bereits 38 beigebrachte  $\varepsilon \varepsilon \varkappa \iota \varkappa \acute{o}_{\mathcal{S}}$ . 46 und 47 wird das bereits 38 beigebrachte  $\varepsilon \varepsilon \varkappa \iota \varkappa \acute{o}_{\mathcal{S}} v$  den Richtern nochmals vorgehalten, woran sich 47  $\delta \varkappa \dot{\varepsilon} \varkappa \acute{o}_{\mathcal{S}} v$  bis 48 ein Ausfall auf die Gegner schliesst, der fast einer  $\mathring{a}\varkappa \iota \varkappa \alpha \tau \eta \varkappa o \varrho \iota \alpha$  gleichkommt. 49-51 enthalten eine wiederholte Gegenüberstellung der entlastenden und belastenden Zeugenaussagen, die indess hier nach den Gesichtspunkten  $\delta \iota \varkappa \alpha \iota o \varkappa \omega v$  und  $\varepsilon \iota \varkappa \acute{o}_{\mathcal{S}}$  (hier im ethischen Sinne  $-\varepsilon \acute{o}$   $\varkappa \varrho o \sigma \~{\eta} \varkappa o \nu$ ) orientirt ist.
  - 52 Abschluss  $(\tau \epsilon \lambda o \varsigma)$  mit  $\epsilon l \varkappa o \varsigma$ .

Demnach: zweimal διήγησις μετά μαρτυριών.

| εἰχός τεκμήριον | σύγκρισις τῶν μαρτυριῶν | πρὸς τοὺς ἀντιδίκους | ~ ἀντικατηγορία | σύγκρισις τ. μαρτ.

τέλος.

§ 53—63. Dass ein Billet des Sprechers an Lykinos im Schiffe h fand, wird als Behauptung der Anklage angeführt: dies steht tt διήγησις. Darauf wird der Inhalt des Schriftstückes durch ότα bekämpft (54 bis τέθνηκεν ὁ ἀνής). Dann Zusammenstelig dieses Beweismittels mit den Zeugenaussagen (54 ἔπειτα ἔνμεῖσθε bis Ende). 55 und 56 enthalten eine Hülfshypothese, das Verhalten der Gegner als sehr hinterlistig darstellt. Die terielle Grundlage dieser Aufstellung, die Thatsache nämlich, dass Brief erst später im Schiff gefunden wurde, wird durch Zeugen lärtet. Wir dürfen die Darstellung jener Annahme als διήγησις sprechen.

Darnach: (διήγησις), εἰκότα, διήγησις μετὰ μαρτυριών.

57 und 58 sollen zeigen, dass die denkbaren Motive der Errdung des Herodes auf den Angeklagten nicht zutreffen. Eins Motive, das χρημάτων ένεκα, wird den Gegnern, die der recher seine Mörder nennt, zugeschoben (59). Es fällt sehr auf, is der locus τίνος ένεκα (zu dem passend Palam. 13 ff. verglichen irden ist) so knapp behandelt und an einer Stelle eingeschoben rd, die den Zusammenhang der Lykinos-Affaire übel zerreisst.)

60—63 wird das angebliche Complott weiter tractirt. Lykinos rd gerechtfertigt, und zwar mittels des εἰκός (60) und τεκμή-ον (61). Das diesem zu Grunde liegende ἔργον, das kurz erzählt rd, findet Bestätigung durch Zeugen (61). Dann verbindet der recher die Apologie des Lykinos mit der eignen; bewiesen wird t εἰκός und τεκμήριον (62.63). Also:

εἰχός (διήγησις) τεχμήριον ἐἰχός (διήγησις) ἔργον μετ. μαρτ. διήγησις μετὰ μαρτ. είχός τεχμήριον.

Im ganzen betrachtet, fällt auch das τίνος ἕνεκα unter εἰκός. Aber gehört nicht hierher, sondern etwa hinter § 84. Doch wage ich keine nstellung anzunehmen, für die das τίνος ἕνεκα fehlt.

8 64-73. Diese Partie bietet Schwierigkeiten, weil sie nicht gut disponirt ist und den logischen Zusammenhang einigermaassen vermissen lässt. Von dem Verklagten haben die Verwandten des Herodes verlangt, er solle angeben, wo der Todte geblieben ist. Dagegen wehrt er sich: "Mir liegt nur ob zu zeigen, dass ich mit dem Morde nichts zu thun habe: Vermuthungen über den Verbleib des Leichnams aufzustellen, ist nicht meine Sache' (-67). Es folgen drei Beispiele, die aber nicht, wie man erwarten sollte, einen congruenten Fall beibringen. 1) Die Mörder des Ephialtes sind bis auf den heutigen Tag unentdeckt geblieben (68). ist der Fall genau umgekehrt, wie er bei Herodes - wenigstens nach Behauptung der Gegner - liegt. Nicht der Todte, aber die Thäter sind unauffindbar. Eine Analogie entsteht, indem der Sprecher die Möglichkeit ausdenkt, die Begleiter des Ephialtes wären des Mordes beschuldigt worden, weil sie den Mörder nicht angeben konnten. Das wäre höchst unrecht gewesen, meint er.1) 2) Ein kaum zwölfjähriger Knabe macht einen Mordanschlag auf seinen Herrn. Er flüchtet mit Zurücklassung der Waffe. Wäre er geblieben, so wäre auf die Sklaven im Hause der Verdacht gefallen, da ihm selbst wegen seiner Jugend das Verbrechen nicht zugetraut wurde, das er übrigens später eingestand (69). 3) Hellenotamien wurden wegen angeblicher Unterschlagung der von ihnen verwalteten Gelder zum Tode verurtheilt; sie starben auch bis auf einen, bei dem sich die eigne wie der Uebrigen Unschuld herausstellte (69. 70). Die Analogie liegt hier darin, dass Schuldlose deshalb in Verdacht gerathen, ja in Strafe verfallen können, weil der Schuldige nicht entdeckt wird. Aber etwas anderes spielt hinein. Von den Hellenotamien wird gesagt (69E): Exelvol anavtes ἀπέθανον  $\partial \varrho \gamma \tilde{\eta}$  μᾶλλον  $\tilde{\eta}$  γνώμ $\eta$  (sc. τῶν δικαστῶν), und 71 E warnt der Sprecher die Richter μή μετ' όργης καὶ διαβολής sich zu berathen. Es folgt eine Gnome über die Wirkung des Zorns auf das Urtheilsvermögen (72). Zum Schluss die Bitte, den Angeklagten loszusprechen und die Aufklärung des Dunkels, das über der Sache schwebt, der Zukunst zu überlassen (73). - Wie ist der Abschnitt technisch zu verstehen? Ich denke, etwa so: Die Anklage hat mit dem elxòc argumentirt: der Mytilenäer ist, da er zuletzt mit Herodes vor dessen Verschwinden zusammen war, sein

<sup>1)</sup> τοῖε συνοῖσι nach οὐκ ἂν καλῶς εἶχε ist mit Nauck und Jernstedt offenbar zu streichen.

Morder. (Vgl. 67: ούχουν αν καλώς έγοι, εί δέοι τάς αίτίας ύποσγείν τους συγγενομένους und 68: εἰ οὖν τις ήξίου τούς συνόντας έχείνω είχάζειν οξτινές ήσαν οξ αποκτείναντες τὸν Ἐφιάλτην.) Der Sprecher giebt zu, dass er kein ελχός. das ihn entlastet, aufstellen kann, bestreitet aber, dazu verpflichtet zu sein. Durch Beispiele zeigt er, dass mancherlei sich deutlicher Einsicht entzieht, dass aber eine Unerklärlichkeit nicht zur Grundlage eines Urtheils genommen werden darf; dies wendet er auf seinen Fall an, zugleich an die Besonnenheit der Richter appellirend. Wir haben also: ein negatives εἰκός, παραδείγματα, πρὸς τοὺς δικαστάς. (Vgl. Palam. § 33ff.)

- § 74-80. Der Mytilenäer vertheidigt seinen Vater. Nach verhältnissmässig langer Einleitung (74. 75) wird dessen Verhalten während der Katastrophe von 428 und sein Leben nachher gerechtfertigt, in vorwiegend erzählender Form, aber mit eingestreuter Argumentation (76. 77. 78). Dann ein Ausfall auf die sykophantischen Gegner (79. 80). προοίμιον, διήγησις, πρός τους εντι-Sixove.
- § 81-84. Die menschlichen Beweismittel (τεκμήρια καλ μαρτυρίαι) sind erschöpft, es bleiben noch θεων σημεία. Werth und Wesen wird erörtert (81. 82), die Thatsache, dass sie für den Angeklagten günstig sind, durch Zeugen erhärtet (83); daraus ergeben sich τεχμήρια für ihn (84). Demnach: γνώμη oder besser: χοινός τόπος, διήγησις μετά μαρτυριών, τεχμήρια.

Hiermit ist der erörternde Theil zu Ende.

Ebenso kunstreich wie hier, aber minder verwickelt ist das Geslecht der Antiphontischen Rede in den beiden andern Stücken (I und VI). Deshalb und besonders weil ich die Analysen von Wilamowitz als bekannt voraussetzen darf, begnuge ich mich mit der Aufzeichnung des Schemas dieser Reden.

```
I. \S 1-4 \pi \rho oo i \mu i o \nu.
    § 5-13 τεχμήριον,
    § 14-20 διήγησις,
    § 21-27 δικαιολογία,
    § 28-30? (ἐπίσκηψις) εἰκός?
    § 31 τέλος.
VI. § 1—10 προοίμιον,
   [§ 11-15 διήγησις μετά μαρτυριών,
  § 16-19 δικαιολογία,
```

§ 20-32 οἱ ἀντίδικοι οῖφ τρόπφ ἔρχονται ἐπὶ τὰ πράγματα,

20 προοίμιον,

21-25 διήγησις,

26-27 τεχμήριον,

28-29 πρός τὸν ἀντίδικον,

29 καὶ εί] — 32 εἰκός,

\$ 33-51 artixatnyopla,

33 προοίμιον,

34-41 άληθή λέγω]: διήγησις (μέ ρτυρες angekundigt).

41 καὶ πρώτον] — 43: τεκμήριον,

44-51 ἀντικατηγορία im speciellen Sinne.

Die Durchmusterung der Reden hat gezeigt, dass das παράγγελμα, welches wir glaubten feststellen zu dürsen, besolgt worden ist. Aber es erfährt durch den Ueberblick bedeutsame Erweiterungen. Ausser den Elementen, deren Verwendung es empfiehlttreten auf: σύγχρισις τῶν μαρτυριῶν, nahe verwandt mit diesems δικαιολογία, πρός τους άντιδίκους und άντικατηγορία, die leicht in einander übergehen, γνώμη und allgemeine Raisonnements (xouvoù vómou). Nicht gut unterbringen lassen sich I 28-30 und V 57-59, 64-73. Sie ordnen sich unter den Gesichtspunkt des εἰχός, wozu wohl auch die παραδείγματα im letztgenannten Abschnitt gehören. Das so erweiterte παρέγγελμα wird nun - das ist das wichtigste - in der Weise angewandt, dass die sachlichen Gruppen als Einheiten gelten, die nach Maassgabe des Schemas componirt werden. Die fünfte und sechste Rede lassen sich als ein Bundel kleiner Reden betrachten, die durch ein gemeinsames Thema zusammengehalten werden. Gistmordrede ist einfacher construirt; sie bringt von den Elementen τεκμήριον, διήγησις, είκος jedes nur einmal.

Nicht überall treten in I und VI alle Elemente auf, aber ihre Abfolge ist im Allgemeinen fest. An die διήγησις μετὰ μαρτυριών schliesst sich εἰκός oder τεκμήριον oder beides, daran gewöhnlich πρὸς τὸν ἀντίδικον, einmal σύγκρισις, einmal folgt auf die Schelte der Gegner die σύγκρισις, einmal auf die διήγησις die δικαιολογία (VI 16—19). V 53—56 ist die Gruppirung: εἰκότα, σύγκρισις, διήγησις. Zu beachten ist, dass auch die einzelnen (sachlichen) Theile mitunter ihr προοίμιον und τέλος für sich haben.

Wer an die strenge Folgerichtigkeit der partes orationis, wie spätere Rhetorik sie lehrt, die spätere Redekunst sie durchart, gewöhnt ist und ihr Geschmack abgewonnen bet, empfängt n der antiphonteischen Art zunächst den Eindruck einer gewissen. archie. Aber wenn meine Darlegung das Richtige trifft, so eriliesst sich bei näherem Zusehen eine Symmetrie, die darum tht minder reizvoll ist, weil sie sich verbirgt. Für die Wirkung s lebendigen Wortes auf den lebenden Hörer war diese appropues ρυθμία sicher von stärkerem Eindruck, als mancher steif abgekelte Prachtbau der Späteren.

### II. Die Elemente des Plaidovers.

Es sei vergonnt bei der Methode des Plaidirens, welche Antion befolgt, ein wenig zu verweilen. Die platonische Kritik der etorik gipfelt darin, dass diese fälschlich so genannte Kunst nicht

Wahrheit sucht und darstellt, sondern das was auf den ersten blick einleuchtet, das Plausible, dass sie nicht überzeugt, sonn überredet. Fällt der Advocat Antiphon unter dies Verdamngsurtheil?

Der Bericht, welchen der Sprecher von V (§ 19-24) von seiner neinsamen Reise mit Herodes liefert, enthält einen sehr geringgigen Thatbestand, der sich in wenigen Sätzen wiedergeben lässt. h segelte mit Herodes von Mytilene nach Ainos ab, er in Geiaften, ich zum Besuch meines Vaters. Sturm und Regen thigten uns unterwegs, nicht weit von Methymna, Anker zu rfen; zum bessern Schutz vor dem Unwetter begaben wir uns f ein dort bereits ankerndes anderes Fahrzeug; auf diesem zechten r des Nachts zusammen: Herodes verliess darnach das Schiff und irde nicht mehr gesehen. Nachforschungen, die am nächsten ge angestellt wurden, führten zu keinem Ergeboiss. Ich fuhr ein weiter.' Aber nicht so wird erzählt. Bei jedem Moment, das endwie versänglich erscheinen könnte, wird innegehalten, um len etwa aufsteigenden Verdacht im Keime zu ersticken. "Der Sturm thigte uns dicht bei Methymna vor Anker zu gehen. Lag hier in abgekartetes Spiel vor? Hat der Mytilenäer etwa das Schiffslk bestochen, dass die Fahrt so bald unterbrochen wurde? Diesem 1thmaasslichen Gedanken eines misstrauischen Hörers (vielleicht ch einem ausgesprochenen εἰχός der Anklage) hält der Sprecher

entgegen: Die Unterbrechung der Fahrt war lediglich durch die Umstände geboten. Denn ich habe den Herodes nicht überrede mit mir zu reisen, auch hatte ich selbst genügenden Grund zur Fahrt nach Ainos, endlich veranlasste nicht ich, sondern das Wetterden Aufenthalt'. - .Nachdem wir uns festgelegt hatten, stieger wir in ein anderes Schiff' - warum? das war gewiss nicht vor Ungefähr. οὐδενὶ μηγανήματι οὐδ' ἀπάτη, ἀλλ' ἀνάγκη κα τοῦτο ἐγένετο, wird der Richter belehrt. Sie trinken, Herode geht von Bord und kommt nicht wieder an Bord. .Ich aber verliess überhaupt nicht während der Nacht das Schiff'. Dieser letzte-Satz wird als simple Erzählung gegeben; und doch, hier, wen irgendwo, war es nothig, die Behauptung glaubhast zu machen -Aber hier eilt der Sprecher weiter. "Am Tage darauf wurde dem == verschwundene Reisegefährte von mir ebenso sehr wie von de Uebrigen gesucht, und ich alterirte mich über den Vorfall wie 16 kein Anderer. Was hat der treffliche Mann dann alles versucht. um des Herodes wieder habhaft zu werden! Er und kein Anderes == veranlasst eine Botensendung nach Mytilene, und da sich sons Niemand für diesen Dienst finden lässt, so schickt er seinen eignen Sklaven. ,Mehr konnte einer, der sich völlig unschuldig fühlt. wahrhaftig nicht thun'. Das sagen die Worte (24): καίτοι οὐ δήπου κατ' έμαυτοῦ μηνυτήν έπεμπον είδώς. Das Echauffement ist freilich kein Zeichen eines guten Gewissens, aber es wirkt; und der Redner kannte sein Publicum.

Es ist nicht möglich, aber auch nicht nöthig, die sämmtlichen διηγήσεις gleich ausführlich durchzusprechen. Nur auf Einzelnes möchte ich hinweisen.

Beim Folterverhör des Sklaven (V 31—35) wird dessen Gemüthszustand in beweglicher Weise geschildert: wie er in der Hoffnung freigelassen zu werden oder doch die Fortsetzung der Marter zu hindern, wenn er nach Wunsch der Folternden aussagt, gegen den Mytilenäer zeugt; wie er aber, als er den Tod nahe fühlt, endlich der Wahrheit die Ehre giebt. "Und diesen ihren Kronzeugen, den  $\mu\eta\nu\nu\tau\eta g$ , lassen die Gegner sterben! Das ist der Lohn, den sie ihm für ein unschätzbares Beweisthum geben! Freilich, sie brauchten nur seine Worte, nicht seine lebende Person. Und ich Unglücklicher, dem an dem Lebenden alles lag, soll nun durch die Worte des Todten zu Grunde gehen!

In der Darstellung des Choregen (VI 11-15) muthet es eigen-

thumlich an, dass er über die grosse Sorgfalt und Treue, mit der er seiner Pflichten gewaltet hat, recht weitläufig wird, über die Sache aber, auf die es ankommt, kein Wort verliert. Es heisst freilich (§ 15): .. ἀποδείξω ὑμῖν ὅτι οὕτε ἐκέλευσα πιεῖν τὸν παῖδα τὸ φάρμακον κ.τ.λ. Aber es bleibt bei der Behauptung. Der Beweis fällt ganz den μάρτυρες anheim; das ist doch auffallend.

Die διήγησις der ἀντικατηγορία (VI 34—41) ist ganz durchsetzt von Insinuationen gegen die Ankläger (§ 34: τῆδε τῆ τρίτη τμέρα ... τῶν νομίμων. § 35: ἡγήσαντο ... ἔσεσθαι. § 37: καὶ οὖτοι ... τἀδικήματα). Ja, es lassen sich bisweilen Erzählung und Stimmung machende Bemerkungen nicht voneinander Trennen. So in § 38; der Satz καὶ οὖτοι ὧν ἕνεκα ἔλαβον χρήματα οὐδὲν αὐτοις οἰοί τε ἦσαν ὧφελῆσαι unterbricht die Darlegung.

Die umfangreichste der erhaltenen διηγήσεις, die in der ersten Rede, ist zwar frei von Zwischenbemerkungen, aber in ihrem scheinbar objectiven Ton nicht weniger subjectiv und tendenziös als die übrigen. Sie geht von der Voraussetzung aus, dass das verlassene Weib den Wunsch, ihren ungetreuen Mann zu vergiften, gehegt haben muss; die Möglichkeit, dass sie den Trank als Liebeszauber benutzen wollte, wird nicht erwogen.

Als Resultat dürsen wir hinstellen: die διήγησις bei Antiphon zeichnet die dem Process zu Grunde liegenden Thatsachen mit rassinist berechneter Liniensührung, und sie ertheilt dem Hörer durch eingeschobene kurze Erörterungen, manchmal auch durch wohlberechnetes Schweigen, Directiven für die Aussasung des Thatbestandes.

Wir wenden uns zu den Beweisen. Es sind dies die τεκμήρια und εἰκότα; aber auch die σύγκρισις τῶν μαρτυριῶν und die δικαιολογία gehören hierher.1)

Ein sehr einfaches Paradigma des τεκμή ριον, welches aber dessen Wesen gut verdeutlicht, steht V 38: καὶ εἰ μὲν ἐγὼ τὸν ἄνδρα ἡφάνισα ἢ μὴ ἤθελον ἐκδοῦναι τούτοις ἢ ἄλλον τινὰ ἔφευγον ἔλεγχον, αὐτοῖς ᾶν τούτοις ἰσχυροτάτοις εἰς τὰ πράγματα ἔχρῶντο καὶ ἦν ταῦτα αὐτοῖς μέγιστα τεκμή ρια κατ' ἔμοῦ. νῦν δέ, ὁπότε αὐτοὶ οὖτοι προκαλουμένων τῶν

<sup>1)</sup> Die μάρτυρες selbst kommen natürlich nicht in Betracht.

١

φίλων των έμων ταυτ' έφυγον, έμοι δήπου κατά τούτων είναι χρή ταυτά ταυτα τεκμήρια, ως ούκ άληθη την αίταντο.

"Hätte ich den Sklaven verschwinden lassen (d. h. seine Folterung ohne Zuziehung der Gegenpartei bewirkt, wie die Gegnesses wirklich gethan haben) oder ihn ihnen nicht ausliefern wollen = so wäre dies ein erheblicher Beweis für sie gegen mich gewesen. So aber, da sie trotz der Aufforderung meiner Freunde es verschmäht haben ihn in deren Gegenwart foltern zu lassen, ist diesein Beweis für mich gegen sie."

Ein Schluss, der nicht gleich einleuchtet. Es liegt aber folgender doppelter Syllogismus zu Grunde:

- 1. a) Wer von der Wahrheit seiner Sache überzeugt ist, gewährt auch dem Gegner die Möglichkeit, Beweise beizubringen 1 b) Diese Möglichkeit haben die Ankläger mir nicht gewährt, indem sie den Sklaven in der angegebenen Weise folterten. c) Alsoglauben sie selbst nicht an ihre Anklage.
- 2. a) = 1. a). b) Nun habe ich der Anklage diese Möglichkeitsgewähren wollen, indem ich durch meine Freunde mich bereit er—klärte, an der Folterung des Sklaven mich zu betheiligen. c) Alsofühle ich mich unschuldig.

Aus der Ueberzeugung des Verklagten von seiner Unschuld, aus dem Mangel an Ueberzeugung auf Seiten des Klägers ergiebt sich, das ist die Meinung, dass die Klage unbegründet ist. Das Beweisende liegt eigentlich in dem moralischen Bewusstsein, dem guten oder bösen Gewissen, der beiden Parteien. Das sichtbare und daher allein brauchbare Kennzeichen ( $\tau \epsilon \kappa \mu \dot{\eta} \rho \iota \sigma \nu$ ) dafür ist ihr Verhalten und dies wird nun als Beweis beigebracht; das Wort erfährt dabei die Wandlung ins Technische. Sein rhetorischer Ort befindet sich in den Untersätzen der beiden Syllogismen.

Die Form des  $\tau \epsilon \kappa \mu \eta \rho \iota \rho \nu$ , wie ich kurz das Beweisversahren mittels  $\tau \epsilon \kappa \mu \eta \rho \iota \rho \nu$  nenne, zeigt an den verschiedenen Stellen, wo es begegnet, eine merkwürdige Uebereinstimmung. Eine irreale Hypothesis sagt, wie die Dinge liegen müssten, wenn sich aus ihnen ein Beweis wider den Redenden ergeben sollte. Ein Satz mit  $\nu \bar{\nu} \nu$  dé oder eine ähnliche Wendung spricht aus, wie es wirklich ist. Hieraus wird die für den Redenden günstige Folgerung gezogen. So l 11, V 38, Vl 27. V 84 ist die Einführung der wirklichen Lage dadurch variirt, dass nicht der Anspruch des Redners

auf Glaubwürdigkeit direct deducirt, sondern dafür ironisch die Zumnthung der Gegner beigebracht wird, ihnen trotz des Widerspruchs zwischen Thatsachen und Behauptungen zu glauben. Eine Verkürzung der kunstgerechten Form lässt sich V 46 und 61 beobachten. An der ersten Stelle recapitulirt der Mytilenäer von 38. Die Gegner haben alles daran gesetzt, dass der Sklave nicht von mir oder meinen Freunden gefoltert wurde, ja sie haben ihn getödtet. Sie hätten nicht so verfahren, vielmehr ihn nur dingfest machen dürfen'. Aus dem zweiten Satze lässt sich die irreale Hypothesis, aus dem vorangehenden der vvv dé-Satz herstellen. Ebenso steht es an der zweiten Stelle. Völlig aufgelöst ist die Form des τεχμήριον-Beweises VI 42. 43, wodurch dieser selbst an Wirkung nicht verliert.

Antiphon braucht diese Art zu argumentiren oft und gern, wie wir sahen. In Wahrheit ist die Tragfähigkeit der rezunota nicht eben gross. Denn indem ein ganz bestimmtes Verfahren oder Verhalten als das einzig normale den Gegnern zugemuthet wird von dem sich dann zeigt, dass sie es gerade nicht beobachtet haben -, werden alle andern Handlungsweisen als unberechtigt hingestellt, alle andern Motive, ausser der supponirten mala fides, bei Seite geschoben. Aber freilich, um die Hörer zu verwirren und so zum Glauben geneigt zu machen, dazu ist dies Vorgehen geeignet. Ein indirecter Beweis - und das ist dieser - hat ohnehin mehr Ueberredungskraft als ein directer, schon weil er complicirter ist. Der Hörer giebt die Prämissen, die er nur halb versteht. gern zu, um der Folgerung mit um so grösserer Rulie beistimmen zu dürfen.

Geringer an Zahl sind die Beweise ἐχ τοῦ εἰχότος. Hauptstelle ist die, welche auf die besprochene dinyngig der Herodesrede folgt (V 25-28). Ehe ich kurz nach dem Verschwinden meines Reisegesährten in See stach, wurde mir keine Schuld beigemessen, obwohl die Verwandten bereits benachrichtigt waren; sie hätten mich sonst ja nicht abreisen lassen'. Warum liessen sie mich ziehen? ,Die Wahrheit, die Gewalt der Thatsachen, war noch zu mächtig; auch hätte ich mich, solange ich anwesend war. rechtsertigen können. Nachdem ich mich entfernt hatte, erst da erhoben sie die Beschuldigung'. Der Richter Gedanken sollen die sen Weg gehn: Einen Mörder ergreift man auf frischer That: wenn die Verwandten den Mytilenaer abreisen liessen, so hielten

sie ibn nicht für den Mörder, und ihre Klage hat einen anderen Grund als die Ueberzeugung von seiner Schuld. Diesen Grund suppeditirt der Sprecher: "Sie machten ein Complott gegen mich" (έπειδή . . . οὖτοι έξ ἐπιβουλῆς συνέθεσαν ταῦτα καὶ ἐμηγανήσαντο κατ' έμοῦ). — Die Gegner behaupten, als Herodes ans Land ging, ich sei ihm gefolgt und habe ihn durch einen Steinwurf getötet. Ich bin aber gar nicht ans Land gegangen. (Dies ohne weitere Ausführung trotz seiner enormen Bedeutung.) "Dass ich der Thäter war, wissen sie genau; aber das Verschwinden des Leichnams können sie auf keine glaubliche Weise erklären. gegen ist es 1) plausibel, dass Herodes in der Nähe des Hafer den Tod sand; denn einmal war er betrunken, zweitens ist es u möglich, in der Nacht weit ins Land zu gehen. Und doch famsich bei allem Suchen keine Spur von ihm! 2) Angenommeich wäre der Mörder, so ist es plausibel, dass man den Körpe irgendwo entdeckte'. - ,Sie behaupten ferner, ich habe den He rodes in die See geworfen'. Damit wurde freilich dessen Verschwinden begreiflich sein, also die Einrede, dass die Kläger übe den Verbleib des Leichnams nichts beibringen, sich erledigen. Abe zu diesem einfachen Schluss lässt der Sprecher sein Auditoriums nicht gelangen. ,Von welchem Schiff aus ist er denn ins Meer versenkt worden? Es ist nicht plausibel, dass dies von einem Schiffe aus geschah; denn erstens fand sich in den beiden Schiffen, die zupächst in Betracht kommen, kein Indiz (Blutspuren u. dgl.); zweitens, ein anderes Schiff, dessen Beschaffenheit verdächtig gewesen wäre, liess sich nicht auftreiben'.

Worin liegt nun das  $\varepsilon l \times \delta c$ , das unmittelbar Einleuchtende, das der Sprecher in der gegnerischen Darstellung vermisst, in der eignen aufzeigt? Offenbar in dem Zusammenhang der einzelnen Momente, aus denen sich die Folge der Ereignisse zu einem Ganzen zusammenschliesst. Die Gegner können ihn nicht nachweisen, während er es vermag. Bei ihnen finden sich unerklärliche Lücken, bei ihm fügt sich jedes Glied aufs schönste an das andere. "Herodes verschwindet, eine Anklage wird nicht erhoben, der Mytilenäer reist ab'. Andrerseits: Der Mytilenäer erschlägt seinen Reisegenossen. Aber: der Leichnam wird nirgends gefunden. — Herodes wird in die See geworfen. Aber: Spuren davon, dass ein Leichnam herabgestürzt war, finden sich in keinem Schiffe des Hafens. Das logisch Unzureichende, um nicht zu sagen

Fehlerhaste, liegt bei diesem Raisonnement (gerade wie beim τεκμήφιον) darin, dass nur eine Möglichkeit zu handeln oder sich
zu benehmen in Betracht gezogen, nur eine Absolge der Ereignisse als die natürliche und selbstverständliche angesehen wird. War
es nicht z. B. denkbar, dass der Mytilenäer den nicht ganz directionssähigen Herodes an eine Stelle des Users sührte und von da
in die See wars? Aber dergleichen zu erwägen werden die Hörer
durch die Zuversichtlichkeit und den scheinbaren Scharssinn verhindert, womit die eine Möglichkeit als die einzige behauptet wird.

Diese Probe mag genügen. Wo sonst das elxóg angewandt wird: in derselben Rede § 31. 43—45. 53—54. 60. 62. 63 und VI 29—32, — immer führt die Sophistik das Wort.

Einen eigenthümlichen Charakter tragen die Partien, welche ch als συγκρίσεις τῶν μαρτυριῶν und als δικαιολο
λαι bezeichnet habe. Erstere vergleichen die Zeugenaussagen und prüsen sie auf ihren Werth, letztere stellen Klage und Abwehr zusammen und wirken auf das Urtheil der Richter aus dem Gesichtspunkt des δίκαιον. Die συγκρίσεις haben mit dem Beweise das gemeinsam, dass wenigstens scheinbar der Verstand in Anspruch genommen wird, aber sie gehen zugleich stark darauf aus, den Willen durch Betonung von Gesühlsmomenten in Bewegung zu setzen. Durchaus dieses ist der Fall bei den δικαιολογίαι. Das moralische Bewusstsein soll den Richter zu der angestrebten Entscheidung zwingen. Ja, man kann sagen: nicht den Richtern als solchen wird zur Einsicht in den Fall verholsen, sondern an sie, als die Vertreter des souveränen Volkes, wird appellirt, sich in bestimmter Richtung schlüssig zu machen.

V 39—42 werden zunächst die drei verschiedenen Aussagen, die der gefolterte Sklave im Verlauf der Execution gethan hat, zusammengehalten. "Ehe er aufs Rad ging, erklärte er mich für unschuldig, dann zeugte er gegen mich, um von seinen Qualen befreit zu werden, zuletzt, als er sah, dass es ihm nichts helfe, nach dem Wunsch der Verhörenden zu zeugen, dass er sterben müsse, kam er auf die erste Aussage zurück". Hierauf wird das Zeugniss des Freien beigebracht. "Er hat von Anfang bis zu Ende für mich ausgesagt". Diese Vergleichung soll durch sich selbst wirken, sie wird nicht weiter demonstrirt.

Mit demselben Material arbeitet der Redner § 49-51 ausgesprochen auf einen moralischen Effect hinaus; fast können wir die

Partie δικαιολογία nennen. σκοπεῖτε ... ἐκ τοῖν λόγοιν τοῖν ἀνδροῖν ἑκατέροιν τοῖν βασανισθέντοιν τὸ δίκαιον καὶ τὸ εἰκός, hebt er an. Und nun wird kurz die obige Vergleichung wiederholt, dann aber wird betont, dass es angemessen ist dem zu glauben, dessen Zeugniss sich selbst gleich bleibt, endlich durch ein spitzfindiges Rechenexempel herausgebracht, dass die Zeugenaussagen sich die Wage halten; woraus folgt, dass der Angeklagte freizusprechen ist.

Eine höchst eindrucksvolle δικαιολογία enthält die erste Rede in § 21—27. Nach dem einleitenden Satze: σκέψασθε οὖν ὅσφ δικαιότερα ὑμῶν δεήσομαι ἢ ὁ ἀδελφός werden in drei symmetrisch gebauten Satzcomplexen:

Ankläger und Vertheidiger mit ihren Ansprüchen confrontirt; him 200 tritt die Pflicht der Richter. Daraus wird in zwei disjunctiven Fragen das Facit gezogen (§ 25): gerechter ist die Bestrafung der Mörderin als ihre Freilassung und: der Gemordete verdient mehr Mitleid als die Mörderin. Hieraus ergiebt sich die Forderung: Untergang der Mörderin. § 26 und 27 treten die beiden Personenderen Sache geführt wird, in ihrem Thun und Leiden einander gegenüber. Der Schluss ist: der Verklagten gebührt die Strafe. Der Effect, den dieser leidenschaftliche Appell an die sittlichen und religiösen Gefühle macht, ist so gewaltig, dass die nüchterne Frage: ist die Schuld denn auch erwiesen? verstummen muss.

Auf eine zweite δικαιολογία, die VI 16-19 steht, genügt der Hinweis.

Nahe verwandt der δικαιολογία ist es, wenn der Sprecher den Richter ermahnt, ihm beizustehen; auch hier spielt die Rede aus dem δικανικόν ins συμβουλευτικόν γένος hinüber. Es bebegegnet dies zweimal in der fünften Rede: § 73 und § 80.

Der Ausfall auf die Gegner (τὰ πρὸς τοὺς ἀντιδίκους) findet sich nur einmal als besonders ausgeführter Abschnitt des ganzen Plaidoyers (V 8—18). Sonst mehr anhangsweise: V 47—48. 79—80. VI 28—29. Eine förmliche ἀντικατηγορία haben wir VI 33—51. — Ich verzichte darauf, dieses Kunstmittel ausführlich zu erörtern, da es nicht zu den Beweisen gehört. Sein tech-

Verzient verzient n ist dat ndlich it die Zen r Anzelie

ie erste l Fe oër l D drei s

)

nischer Werth ist klar: es kann und will nur zeigen, dass die Gegner viel mehr auf dem Kerbholz haben als der Sprecher.

Mit derselben beinahe höhnischen Ueberlegenbeit, mit der Plato an einer bekannten Stelle (Phaedr. 273 D — 274 A) den Teisias anredet, würde er den Redenschreiber Antiphon beurtheilt haben. Wir dürsen, ich will nicht sagen gerechter, aber billiger sein als Plato. Sophistik bleibt Unwahrbeit. Aber treibt nicht auch heute noch der Anwalt die Darstellung der von ihm vertretenen Sache auf die Spitze, verdeckt er nicht heute noch Schwächen der Beweissührung durch geschickte Trics? Und wenn wir das bei unseren Advocaten begreislich, ja entschuldbar sinden, wie viel mehr bei einem athenischen Redner, der, selbst ein Glied des leidenschaftlichsten Volkes, mehr mit dessen Leidenschaft rechnen musste als mit seiner Zugänglichkeit für wohl abgewogene Gründe.

Marburg i. H.

AUG. REUTER.

## BEITRAEGE ZUR TEXTGESCHICHTE UND KRITIK DER PHILONISCHEN SCHRIFTEN.

Für die im 4. Bande [unserer Philo-Ausgabe enthaltenen Schriften fliessen die Quellen reichlicher als in den andern Banden. Von den Handschriften, die einen grösseren Complex von Schriften bieten, kamen auch hier in Betracht: M, A, FG, HP. Neben diesen konnten noch sieben Hss. verwerthet werden, die ausschliesslich oder hauptsächlich Schriften dieses Bandes enthalte C, VO, BE, K, Z. Der kritische Apparat von de vita Mosis lib. weist daher nicht weniger als 13 Hss. auf, der Apparat der Schrifte Abrahamo 10, der der Schrift de Iosepho 12 Hss. Dabei konneine ganze Reihe von Hss. von vornherein ausgeschieden werde theils weil sie eine gemischte Ueberlieferung zeigen, theils weise sich als Copien einer der genannten 7 Hss. erwiesen. Insbesondere stellte sich codex V (Vindobonensis suppl. gr. 50 saec. XIII) als Vater von 6 Hss. heraus:

Laurentianus X 23 saec. XIV (0), Venetus app. class. XI 31 saec. XIV, Vindobonensis hist. gr. 81 saec. XVI, Leidensis suppl. gr. 105 saec. XVI, Leeuwardensis 40 saec. XVI, Monacensis gr. 19 saec. XVI.

V enthält die 3 Bücher de vita Mosis (das dritte unter dem Titel περὶ ἱερωσύνης), die kleine Schrist de fortitudine und das Buch de Iosepho. Die Hs. hat einen besonderen Charakter dadurch, dass sie etwa im 13. Jahrhundert von einem gelehrten Schreiber von Ansang bis zu Ende durchcorrigirt ist und zwar nicht nach einer Hs.; der Corrector hat vielmehr auf Grund eigener Gelehrsamkeit und eigenen Scharssinns ds, wo ihm der Text sehlerhast oder verbesserungsbedürstig erschien, Aenderungen vorgenommen und an vielen Stellen durch seine Conjecturen und Zusätze den ursprüng-

lichen Text ganz unleshar gemacht. Vgl. Proleg. vol. IV p. V. Dass die genannten 6 Hss. theils direkt theils indirekt Abschristen von V sind, ergiebt sich schon aus äusseren Indicien. Alle bieten dieselben philonischen Schriften mit denselben Ueberschriften (auch περί ໂερωσύνης für de vita Mosis lib. III) und in derselben Reihenfolge wie V. Alle haben auch am Anfang der Schrift de fortitudine die Bemerkung, die der Corrector in V an den Rand geschrieben hat: ὁ λόνος οὖτος ἐγακεφαλαίωσιν περιένει τῶν οπισθεν ελοημένων περί Μωσέως ήγουν βίου αὐτοῦ καλ αρετής και των έκ θεού πορισθέντων αυτώ χαρισμάτων. Alle 6 Hss. gehen auf diejenige Gestalt von V zurück, die diese Hs. durch den Corrector erhalten hat; wo also die Lesart in V ge-Endert ist, stimmen die Abschristen mit Va überein, Wörter, die der Corrector in V ausradirt hat, sehlen in den Abschristen ganz. Einige Beispiele, die durch Stichproben gewonnen sind, mögen zur Veranschaulichung des Sachverhalts dienen. de vit. Mos. 1 § 2 hatte V (wie die meisten Hss.) ursprünglich διά φθόνον ΐσωσ οὐκ όλί-→οισ | τῶν διατεταγμένων ὑπὸ τῶν κατὰ πόλεισ νομοθετῶν erarelwoir. Der Corrector hat, um in den so unverständlichen Satz einen Sinn hineinzubringen, das  $\sigma$  von dem am Ende der Zeile Stehenden ολίγοιο wegradirt und dahinter am Rande die Worte de καὶ διὰ τὴν hinzugestügt, so dass der Satz jetzt lautet: διὰ φθόνον ίσωσ, ούχ όλίγοι δε και διά την των διατεταγμένων . . . έναντίωσιν, eine Conjectur, die wegen der folgenden Worte ούχ έθελησάντων αύτον μνήμης άξιώσαι των παρ' Έλλησι λογίων grammatisch unmöglich ist; in die 6 Abschristen ist sie aber wortlich so übergegangen. ibid. § 7 hat V πατρός δέ καὶ μητρός έλαχε: τυ hat der Corrector übergeschrieben, alle Abschriften bieten daher ἔτυχε. ibid. § 19 scheint V¹ das richtige (ἔτι) σπάσ (d. i. σπάσασα) εὐνοίας gehabt zu haben; der Corrector verstand das wohl nicht und änderte πάσης άξιώσ (d. i. άξιώσασα) εύνοίας, und so haben die Abschristen. de Iosepho § 2 bot V1 (mit anderen Hss.) die Lesart ὁ γὰρ τὴν ποιμενικὴν ἄκρος ἄριστος ᾶν εἴη χαὶ βασιλεύς: der Corrector nahm an ἄχρος Anstoss und machte daraus aprovos und so haben auch die Abschriften den unschönen Satz ο νορ την ποιμενικήν άριστος άριστος ζν είη καλ βασι-

λεύς. de fortitud. 3 (p. 377,27 Mang.) sind in V die Worte δλφ

φασί και τῷ παντί διενήνοχεν vom Corrector geändert in παντάπασιν έγχρινομένη διενήνογεν, und so lesen wir auch in den Abschriften. ibid. 8 (p. 382.37 Mang.) hat der Corrector in V nach των κενουμένων τάξεων am Rande die Worte ἄρδην διώλεσεν hinzugefügt und diese stehen in den Abschriften im Text. — Für die Herstellung des Textes sind diese Apographa bei ihrer völligen Uebereinstimmung mit V (bezw. V2) selbstverständlich ohne Werth. Nur die Lesarten einer Hs., des Laurent, X 23 (O), sind in den kritischen Apparat neben denen von V aufgenommen, erstens um als Beispiel für die ganze Gruppe und zugleich zur Controle für V zu dienen, sodann aber auch, weil jene Hs. keine einheitliche Ueberlieserung zeigt; am Ende der Schrist de Iosepho (§ 170 bei den Worten ένεκα της πρός τον άδελφον έπιβουλης) hort numlich plötzlich die Uebereinstimmung mit V auf und von da an herrscht in O im wesentlichen dieselbe Ueberlieferung wie in der Hss.-Classe A. Vermuthlich war das aus V abgeschriebene Exemplar, das dem Schreiber von O als Vorlage diente, unvollständig, so dass er gezwungen war, um das Fehlende zu ergänzen, zu einer andern Philohs. zu greifen. Aus dieser hat er dann auch noch einen Theil der Schrift quis rerum divinarum heres sit abgeschrieben: vgl. Prolegvol III p. I f. - Die vier Hss. des XVI. Jahrhunderts (Vindob. hist. 81. Leid., Leeuw., Monac.) bieten am Schlusse noch die Schrift de Abrahamo, die in V und den beiden Abschriften des XIV. Jahrhunderts fehlt. In dieser haben sie dieselbe Ueberlieserung wie die beiden Zwillingshss. BE, ihre gemeinsame Vorlage für diese Schrift scheint B oder eine Abschrift von B gewesen zu sein. Ein evidenter Beweis dafür ist ein merkwürdiger Fehler: de Abrah. § 23 hat Β έξω πόλεως προελθών έν ναγρία ποιείται τάς διατριβάς statt έν μοναγρία, wie in den andern Hss. überliefert ist; mit er schliesst nämlich eine Seite und mit rayola beginnt eine neue Seite in B, der Schreiber hat dabei aus Versehen die Silbe μο ausgelassen; in den 4 Abschriften steht nun ἐνναγρία. Auch sonst finden sich in ihnen gemeinsame Fehler, von denen V und B frei sind: z. B. de Abrah. § 6 φησιται statt φοιτηταί. § 7 εν άρχη statt άρχή. § 18 τροφήν statt τροπήν. § 22 στένειν — έφ' olg om. (Homoioteleuton). de Iosepho § 6 πράγμα fur δράγμα.

Die Classificierung der Hss., die für den 4. Band in Betracht kommen, und die Abschätzung nach ihrem Werthe für die Recension

es Textes war mit Schwierigkeiten verbunden, weil die meisten on ihnen keine einheitliche Ueberlieferung zeigen, sondern in er einen Schrist einen besseren, in der andern dagegen einen chlechteren Text bieten. So ist denn der Werth einer ieden Hs. der Hss.-Gruppe für die einzelnen Schristen verschieden und für ede Schrist ergeben sich abweichende Gruppirungen der Hss. und Iss.-Classen. Wie ich in den Prolegomena kurz angegeben habe, tehen sich in der Schrift de Abrahamo im allgemeinen zwei Arten ler Ueberlieserung gegenüber: die eine bei weitem bessere wird on den Hss. BEK vertreten, die schlechtere von den übrigen. )ie letzteren gehen zwar meistens zusammen, es lassen sich aber loch in ihnen drei Gruppen unterscheiden, von denen jede ihre Eigenheiten hat: CFG, MA, HP. In der Gruppe BEK nimmt die is, K trotz ihres jüngeren Alters die erste Stelle ein, weil sie von nanchen Fehlern der älteren Verwandten BE frei ist und daher läufig allein das Richtige erhalten hat. In dem Buche de Iosepho assen sich die Hss. folgendermassen gruppiren: 1. BEKM. 2. CVO. 3. AFGHP. Sehr häufig steht die Ueberlieferung der Gruppe AFGHP ls die bessere der verderbten Ueberlieferung der beiden andern Fruppen gegenüber, an vielen Stellen aber verdient der Text der eiden andern Gruppen gegenüber AFGHP oder der Text der ersten ruppe BEKM gegenüber den beiden andern den Vorzug. esondern Werth hat aber in diesem Buche in der ersten Gruppe iederum die Hs. K und in der dritten Gruppe die Hs. A. 'ext von K beruht auch hier auf einer alten vorzüglichen Vorlage. r bietet an zahlreichen Stellen allein die richtige Lesart und hier nd da ganze Worte, die in der gesammten anderweitigen Uebereferung ausgesallen sind; A weicht vielsach von den Hss. seiner ruppe ab, wo diese fehlerhaft sind, und geht mit den andern ss. zusammen und nicht selten hat er entweder zusammen mit K der auch allein das Richtige bewahrt. In dem Werke de vita fosis ist die Gruppirung für jedes der 3 Bücher, in die es nach en Hss. zerfällt, eine andere. In dem ersten Buche kommt och eine Hs. mit eigenartiger Ueberlieferung hinzu, Z (cod. Paris. ibl. Mazarine 1310, saec. XIII), die überhaupt nur dieses eine Buch on Philo enthält. Zusammen mit ihr bildet die Hs. K, die sich ier von den ihm sonst verwandten Hss. BE trennt, eine Gruppe ir sich. A geht hier wieder, wie in den meisten Philonischen chriften, mit M zusammen und beide haben dieselbe Ueberliefe-

rung wie BE. So ergeben sich für das erste Buch de vita Menis wiederum vier Gruppen: 1. BEMA. 2. KZ. 3. CVO. 4. FGHP. Die beste Ueberlieserung vertritt hier die Gruppe FGHP, obwohl sie aus lauter jüngeren Hss. zusammengesetzt ist. Am nächsten kommt ihr die Gruppe KZ, die zwar der Gruppe BEMA nahe verwandt ist, aber doch häufig von ihr abweicht, wo sie verderht ist, und mit FGHP zusammengeht. Im zweiten Buch de vita Mosis (nach der Zählung der Hss. und früheren Ausgaben) zerfallen die Hss. wieder in drei Gruppen: 1. BEMA. 2. VOK. 3. FGHP. dritten Buch trennt sich A wieder von M und stimmt mehr mit der Gruppe FGHP, so dass hier die Gruppirung sich folgendermassen gestaltet: 1. BEM. 2. VOK. 3. AFGHP. In beiden Büchern (d. i. im zweiten Buche nach unserer Zählung) behauptet die Gruppe (A)FGHP ihren Vorrang. Die Hs. K hat hier keinen selbständigen Werth, sie stimmt durchweg mit V (bezw. V2). Die gute alte Vorlage, die der Schreiber von K in diesem Theile der Hs. benutzte, scheint nur die Bücher de vita Mos. lib. I, de losepho, de Abrahamo und de fortitudine enthalten zu haben; de vita Mosis lib. ll. Ill hat er aus einer zweiten Vorlage, einem Apographon von V. abgeschrieben; nach dieser zweiten Vorlage hat er auch in den Schriften de vita Mos. lib. 1, de Iosepho und de fortitudine an vielen Stellen nachträglich Correcturen vorgenommen, jedoch so, dass überall die ursprüngliche Lesart erkennbar ist.

Wie aus vorstehenden Bemerkungen erhellt, ist das Alter einer Hs. für ihren grösseren oder geringeren Werth nicht immer massgebend. Das zeigt am besten die Hs. C (Paris. 435 saec. XI), die hier die alteste der in Betracht kommenden Hss. ist, an Werth aber hinter andern jungeren Hss. zurücksteht. Es wäre bei ihrem Alter zu verwundern, wenn wir in ihr nicht auch manche gute Lesart sänden, durch die der Text verbessert oder der Weg zur richtigen Herstellung des Textes gezeigt wird. de Abrah. § 65 wird έλχθέντες, was C und der Armenier bieten, geradezu durch ξμέρω gefordert statt des verderbten έλεγγθέντες der übrigen Quellen. ibid. § 135 verdient die Lesart von C anaugericousi ror ric φύσεως νόμον vor der Vulgata α. των της φύσεως νόμων den Vorzug. ἀπαυχενίζειν steht zwar gewöhnlich bei Philon absolut in dem Sinne von ,widerspenstig sein': vgl. II 101, 20. 187, 26. 240, 1. III 55, 15. IV 47, 5. 50, 14. Hier aber hat das Wort offenbar seine ursprüngliche Bedeutung "vom Nacken werfen, von sich werfen" und der Accusativ dabei ist unbedenklich, während der Genetiv grammatisch nicht zu erklären ist. ibid. § 149 hat C richtig ἐπτόηται, während die andern Hss. πεπόγηται bieten; περί τὰς αίσθήσεις μη έπτοποθαι ist ein beliebter Ausdruck von Platon. ibid. \$ 160 schrieb Mangey richtig all' sagarres ras ent rate φάτναις τὸ σύμφυτον ήμιν θρέμμα πιαινούσας, την έπιθυμίαν. Die richtige Lesart τας . . . πιαινούσας (scil. αίσθήσεις) ist nur in C(FG) erhalten, die andern Hss. lassen zac aus und bieten mialvov für mialvovaac, wobei der Satz unverständlich bleibt. Was mit ent rate varrate gemeint ist, zeigt die Stelle de praem. sacerd. 4 (Il 235,13 Mang.) κοιλίαν δε φάτνην αλόγου θρέμματος, επιθυμίας, είναι συμβέβηκεν. Vgl. auch Quaest. in Rood. I & 19 (Harris Fragments of Philo p. 48) . . . xarà shr όσφύν δ γάρ τόπος έχεινος είς φάτνην αποχέχριται πολύκεφάλω θρέμματι των έν ήμιν έπιθυμιών. Ganz heil ist die Stelle allerdings in C nicht; die Hs. hat ἀπὸ τῶν συμφύτων ήμεν Θρεμμάτων, das richtige το σύμφυτον ήμεν Θρέμμα musste wieder aus den andern Hss. entnommen werden. ibid. § 170 ist in C(FG) die Form Eyrauo9n überliesert, während die andern Hss. theils ἐχνάμφθη theils ἐχάμφθη bieten (Α ἢγνάμφθη). Die Formen έγνόμφθην, έχνόμφθην und έχάμφθην wechseln oft in den Hss., bei Philon scheint aber die bessere Ueberlieferung für ἐγνάμφθην zu sein: de Iosepho § 26 haben alle Hss. έγναμφθην, de vita Mos. I § 182 die meisten Hss. γναμφθέντες (nur KZ xaughértes) und § 251 ebenso Erraughngar (nur FHP έχναμφθησαν). de Iosepho & 24 ist in C allein richtig δλιγογρόγιος überliefert, in den andern Hss. ist ολιγογρογιώτατος falsche Correctur nach μακροβιώτατος. ibid. § 205 haben CF richtig den Indicativ διασώζει, der Infinitiv διασώζειν der übrigen Hss. ist grammatisch falsch; über ως und andere Relativpronomina in Ausrusen (ein solcher liegt hier vor) vgl. Kühner, Gr. Gr. II 2 943. ibid. § 254 ist die gewöhnliche Ueberlieserung i der yag καὶ γεότητα εὐόλισθον φύσει an sich unbedenklich; C hat aber τὸ τῆς νεωτάτης εὐόλισθον φύσεως für και νεότητα εὐόλισθον ovoce, vielleicht ist darin eine Spur des Ursprünglichen erhalten; wenn wir γεωτάτης in γεότητος andern und φύσει statt φύσεως schreiben, so warde τὸ τῆς νεότητος εὐόλισθον φύσει dem Philonischen Stil besser entsprechen als die Vulgata νεότητα εὐόλισ-Por φύσει. de vita Mos. I § 234 ist die richtige Lesart c'ποδε-

δειλιαχότων nur als übergeschriebene Variante in C und H erhalten, die gewöhnliche Ueberlieserung ist anodedognorwy (oder αποδεδραμηκότων). ibid. § 297 bieten allein C und F den vom Zusammenhang geforderten Ausdruck axxiouóc (Ziererei, Koketterie), während die andern Hss. dafür agzetouoc (feine, witzige Rede) haben: vgl. de vita contempl. 7 (Il 480, 27 Mang.). Diesen und menchen andern nicht zu verachtenden Lesarten, die in C zu finden sind, steht aber eine verhältnissmässig grosse Zahl schlechter Legarten gegenüber, die theils in gewöhnlichen Corruptelen und Missverständnissen, theils in Auslassungen, theils auch in offenbar willkürlichen Aenderungen des ursprünglichen Textes bestehen. de Abrah, § 11 ist in C(FG) σήψεων statt σητών geschrieben. § 23 hat C allein έν μοναγοίω und so liest man in allen früheren Ausgaben. Ich habe mit den andern Hss. er uoravola geschrieben; denn diese Form findet sich auch bei Alkiphron 2, 2, 7 ex zñc Euig uoravolas. Allerdings ist bei Philon de vita contempl 2 (H 474. 30 Mang.) εν κήποις η μοναγρίοις überliefert, ich vermuthe aher, dass auch hier Philon μοναγοίαις geschrieben hat. § 33 lautet die gewöhnliche Ueberlieserung wie adlxov uer ovδενός δντος άνθρώπου (χυριώτερον δ' είπειν άνθρωπομόρφου θηρίου), μόνου δὲ ος αν ζηλωτής ή δικαιοσύνης, d. h. die Bibel nennt Nosh ar 30 was und dixacos, als ob kein Ungerechter ein Mensch sei (richtiger konnte man solchen ein menschenähnliches Thier nennen), sondern nur der, welcher eifrig nach Gerechtigkeit strebt'. In dem Text von C(FG) ώς δικαίου μέν ουδενός όντος, ανθρώπου δε μόνου δς αν ζηλωτής ή δικαιοgivng kommt ein ganz verkehrter Sinn heraus: .als ob es überhaupt keinen Gerechten gebe und Mensch nur der sei, der nach Gerechtigkeit strebt'. Es scheint, dass àdixov in dixaiov verderbt war und dass diese Corruptel weiter die Aenderung der Interpunction und die Umstellung ανθρώπου δε μόνου verursacht hat, vielleicht auch die Auslassung der Parenthese xvoιώrepor - Inolov, die nun in den Satz nicht hineinpasste. § 71 haben. CFG das unverständliche nyte für nötnoe: in der gemeinsamen Vorlage war wohl das v undeutlich geschrieben, so dass es für y gelesen werden konnte, und da ηγξησε keine griechische Form ist, wurde ηνξε daraus gemacht. § 137 haben die meisten Hss. οὐχὶ ταῖς ἐν ἔθει καινουργήσας δ' ἐκτόποις καλ παρηλλαγμέναις τιμωρίαις έτιμωρήσατο statt der Accusative

τὰς ... ἐπτόπους καὶ παρηλλαγμένας τιμωρίας. Im Text von CFG hat diese Corruptel weitere Folgen gehabt, da ist καινουργήσας in καινουργίαις geändert. § 161 bieten CFG ἐπὶ τὴν ἀφανεστάτην διάνοιαν für ἐπὶ τὰ φανέντα τὴν διάνοιαν. § 212 stand in der Vorlage von CFG für προσσαίνων wahrscheinlich προστινών, in FG lesen wir daher πρός τινών, in C dagegen die Conjectur προσπίπτων. de Iosepho § 40 ist das ungewöhnlichere οἰκουρίαν in C in οἰκονομίαν geändert. § 217 hat C abweichend von den übrigen Hss. καὶ οὐχ ἦττον αὐτοῦ τὰ κατὰ τὸν πατέρα. Mangey hat diese Lesart gebilligt, dem Sachverhalt entspricht aber entschieden besser die gewöhnliche Ueberlieferung καὶ οὐχ ἦττον αὕτοὺς καὶ τὸν πατέρα, auch die Umschreibung τὰ κατὰ τὸν πατέρα für das einsache τὸν πατέρα ist hier wenig am Platze; ich halte daher die Lesart der Hs. C für eine willkürliche Aenderung.

Eine weit bessere Ueberlieferung haben wir in den beiden Zwillingshas. BE und in der auf denselben Archetypus wie BE zurückgehenden, aber auf einer correcteren Vorlage beruhenden Hs. K. die bisher noch gar nicht benutzt war. Durch diese 3 Hss. gewann der Text der Bücher de Abrahame und de Iosepho eine ganz neue Grundlage, an unzähligen Stellen konnte aus ihnen oder mit ihrer Hilfe das Richtige hergestellt oder eruirt und eine Menge von Fehlern und Verderbnissen aus dem Text beseitigt werden. Auch für die Bücher de vita Mosis, wo zu der Ueberlieferung von BE die Hs. M hinzutritt und K (im ersten Buche) durch Z verstärkt wird, liess sich hier und da noch eine gute Lesart gewinnen. Im allgemeinen aber mussten in diesem Werke die Hss. (A)FGHP das Fundament für die Textes-Recension bilden. Die in diesen Hss. vorliegende Ueberlieferung der Bücher de vita Mosis ist verhältnissmässig gut und mit weniger Fehlern durchsetzt, als der Text der Philonischen Schriften sonst im Allgemeinen aufweist, sie muss daher auf einen ziemlich alten Archetypus zurückgehen. Das wird auch dadurch bewiesen, dass die hier reichlich vertretene indirecte Ueberlieferung, insbesondere der Text der Zeugnisse in der aus dem Ansang des 6. Jahrhunderts stammenden Catene des Prokopios von Gaza,1) gewöhnlich mit den Hss. (A)FGHP

<sup>1)</sup> Die von mir zuerst bestimmt ausgesprochene Ansicht, dass die in zahlreichen Hss. überlieferte Catene zum Oktateuch, die auch der sog. Leipziger Catene des Nikephoros (1772) zu grunde liegt, auf Prokopios von Gaza

506 L. COHN

stimmt: z. B. de vita Mos. I § 141 ἐκφορήσαντες gegen εὐφορήσαντες der andern Hss. § 155 ὁ τῆς συμπάσης gegen ἰσότης συμπάσης oder ἰσότης πάσης. § 158 πάγκαλον gegen πασι καλόν. II § 35 περικλειόμενος gegen περικλινόμενος. § 186 εὐγηρίαν gegen εὐετηρίαν. Auch auf Fehler erstreckt sich die Uebereinstimmung: z. B. de vita Mos. I § 24 αἰρεσιάρχαις statt αἰρεσιομάχοις. § 118 χάλαζαν πολλὴν καὶ βαθείαν statt βαρείαν. II § 236 ὑφ' ἐκατέρας statt ἑτέρας.

Trotz der vielen Differenzen der Hss. und Hss.-Gruppen und der bunten Mannigfaltigkeit von Fehlern, die im kritischen Apparat verzeichnet sind, ist doch andererseits eine gewisse Einheitlichkeit der Ueberlieserung unverkennbar. Denn eine nicht geringe Zahl der Varianten besteht in Corruptelen der einsachsten Art und erklärt sich daraus, dass bei der Umschrift des Textes aus der continua scriptura der alten Uncialhss, in die Minuskelschrist ähnliche Buchstaben der Uncialschrift mit einander verwechselt wurden und bei der Trennung der Wörter Irrthümer unterliefen: dazu kommen die vielen Versehen in Fölge des Itacismus, die Vertauschungen von  $\alpha \iota$  und  $\varepsilon$ ,  $\iota$  und  $\eta$ , v und  $o\iota$  und drgl. Einige dieser Varianten oder Corruptelen verdienen hervorgehoben zu werden, da sie in paläographischer Beziehung von einigem Interesse sind. de Abrah. § 3 haben BEMA ώσανεί κοινῶν statt ώς αν εἰκόνων in Folge falscher Trennung der überlieferten Worte ώσανειχονων. § 16 erklärt sich ebenso die Lesart von BE πεπαιδευτέον statt

zurückgeht, hat durchweg Zustimmung gesunden. Widersprochen hat ihr meines Wissens nur Ludwig Eisenhofer, Procopius von Gaza, Freiburg i. Br. 1897. Ich habe es nicht für der Mühe werth erachtet, auf seine Einwendungen etwas zu erwidern, weil er ohne genügende Einsicht in betreff des Sachverhalts und ohne jede Kenntniss des handschriftlichen Materials geurtheilt hat und auch von falschen Voraussetzungen ausgegangen ist. Z. B. sagt er von Prokop (S. 10): "Er hatte Anfangs die Absicht, eine Catene zum Oktateuch zu sammeln; als aber das Werk zu großen Umfang anzunehmen begann, kürzte er dasselbe, indem er durch Unterdrückung der Autorennamen die äussere Gestalt einer Catene verwischen und einen fortlaufenden Commentar schaffen wollte'. Das ist falsch: Prokop spricht nicht von einer Absicht, sondern sagt ausdrücklich, dass er die Catene zusammengestellt hat und dass er ihres grossen Umfangs wegen nachträglich einen Auszug daraus in Form eines fortlaufenden Commentars angesertigt habe. Gegen Eisenhofer vgl. jetzt die gründlichen, meine Ansicht vollauf bestätigenden Untersuchungen von Ernest Lindl, Die Oktateuchcatene des Prokop von Gaza und die Septuagintaforschung (München 1902), besonders S. 19 ff.

πεπαίδευται, ον. § 22 ebenso die Variante von A μόνω συναγαπα für μόνωσιν άγαπα. § 95 haben die meisten Hss. richtig παρ' ακρατεί τε. CGA bieten dafür παρακρατείται. 6 172 hat M ganz allein das Richtige erhalten βαδίζοντες δ' ἰσοτατώς, in den andern Hss. ist die alte Ueberlieferung AICOTAXWC in verschiedener Weise corrumpirt: CFGHP haben δ' ἴσοι ταγέως, Α διό σοι ταγέως, ΒΕ εἰς δ τάγος, Κ οὖν ώς τάγος, 6 181 BEK Selor für Squor, d. h. der Schreiber der gemeinsamen Vorlage hat OEION für OCION gelesen. § 182 ergiebt sich aus den Lesarten πυράν άγήσαντας (K), πυρά νήσαντας (B) und πῦρ ανήσαντας (E) ohne weiteres das Richtige, nämlich πυράν νήσαντας. In den anderen Hss. geht die Corruptel weiter; da man πῦρ arnoarras nicht verstand, anderte man die überlieserten Worte in πυρ αψαντας. § 198 konnte aus BEK der ursprungliche Text hergestellt werden: ἐμέλισε δ' αν ἴσως καὶ νόμφ τῶν δλοκαυτωμάτων κατά μέλη τον υίον ξερουργών, wodurch auch die Uebereinstimmung mit dem biblischen νόμος των όλοκαυτωμάτων, auf den Philon anspielt, erst vollständig wird (vgl. z. B. Levit. 1,6 καὶ ἐκδείραντες τὸ ὁλοκαύτωμα μελιοῦσιν αὐτὸ κατὰ μέλη). In der Vulgata ist εμέλισε erst zu εμέλησε (so MA) und dann zu ἐμέλλησε geworden und diese einfache Verderbniss hat weiter durchgreisende Aenderungen des Textes verursacht, indem vor κατά μέλη das Wort διαγέμων hinzugesetzt und ξερουργών in den Infinitiv lepovoyely geandert wurde, so dass der gewöhnliche Text lautet: ἐμέλλησε δ' αν ἴσως καὶ νόμω τῶν ὁλοκαυτωμάτων διανέμων κατά μέλη τὸν υἱὸν ໂερουργείν. § 210 erklären sich die Varianten ἀποβεβλημένος, ἀποπφοβεβλημένος und προαποβεβλημένος daraus, dass schon frühzeitig eine doppelte Ueberlieserung vorhanden war, προβεβλημένος und ἀποβεβλημένος, die im Archetypus unserer Hss. wohl so ausgedrückt war:

προβεβλημένος. § 240 (p. 53, 8) bieten CFG für μηδ' ἴσα in Folge falscher Worttrennung μηδ' εἰς α΄ oder μηδεὶς α΄, was aber wiederum eine Aenderung nach sich gezogen hat, da für den Infinitiv ὑποτελεῖν in diesen Hss. ὑπετίθετο überliefert ist. § 261 haben BE ebenfalls in Folge irrthümlicher Worttrennung ἀπέραντα ἐπιφέρουσιν statt απερ ἀντεπιφέρουσιν. § 267 erklären sich ebenso die Varianten δοχεῖν ἰχανά und δοχεῖν χᾶν für δοχεῖνιχᾶν. de Iosepho § 10 ist συναντήσεως die gewöhnliche Ueber-

lieserung: dasur hatte Mangey tressend συνδιαιτήσεως vermuthet und dieses fand sich wirklich in K. Wie leicht CYNAIAITH-CEWC, wenn die Buchstaben AlAl nicht ganz deutlich waren, zu συναντήσεως verlesen werden konnte, liegt auf der Hand. § 32 liegt ein ganz ahnlicher Fall vor: die Hss. haben προξένων ίδιότησι, was gar keinen Sinn giebt; Mangey vermuthete πράξεων far προξένων und πράξεων bietet wiederum K. § 64 las man bisher die völlig unverständlichen Worte παρελθών, ω ούτος, είς οχλον ως συνοίχω, wie sie in den Hss. überliefert sind. Der durch den Zusammenhang geforderte Sinn ergiebt sich, wenn ein σ gestrichen und ω συνοικώ statt ως συνοίκω gelesen wird; das Richtige ist wiederum in K erhalten. § 66 haben die Ausgaben auf Grund der Ueberlieserung der meisten Hss. xal anavra za προς ἀρέσχειαν την έμην, man erwartet aber nach καί einen Infinitiv. Für anarra re hat C aparra, hiernach vermuthete Mangey scharfsinnig, dass Philo καὶ δρᾶν τά geschrieben, und so steht wirklich in K. Also ΔPANTA wurde zuerst zu αραντα verlesen, dieses wurde dann einerseits weiter in ἔοωτα (so BEM). andererseits in  $\alpha\pi\alpha\nu\tau\alpha$  (so VO) corrumpirt und zu letzterem schliesslich τα hinzugefügt (so AFGHP). § 94 haben für συναλγώ re, das allein K hietet, die andern Hss. theils συναγωγαί, theils συναλγά γάρ. Beide Lesarten erklären sich aus einer ursprünglich einfachen Corruptel. Aus CYNAAFWTE war, indem T als F verlesen und statt des E ein Al geschrieben wurde, CYNAAFWFAI geworden und daraus entstand einerseits συνανωναί (durch Fortlassung des λ), andererseits συναλγώ γάρ (indem ΓΑΙ als γάρ gedeutet wurde). § 102 haben K und AFGHP richtig wvoov στάχυς, die andern Hss. dagegen πυρούς παχείς. Man sieht, wie leicht ΠΥΡΟΥCTAXYC in ΠΥΡΟΥCΠΑΧΕΙС übergehen konnte. § 128 schliesst die Schilderung der sich einander ablösenden Lebensalter nach der gewöhnlichen Ueberlieferung mit den Worten γῆρας δ' ἐπὶ τελευτῆ. Der ursprüngliche Text ist wiederum allein in K erhalten: γήρα δ' έπεται τελευτή. In Folge der gleichen Aussprache von zat und ze war zuerst die Endung von Exerci vor relevin ausgefallen, dann machte man aus dem unverständlichen ene die Praposition ent und verwandelte den Dativ γήρα in den Nominativ γῆρας und den Nominativ reλευτή in den Dativ; so wurde γήρα δ' ξπεΤΑΙ ΤΕλευτή zu γήρας δ' έπλ τελευτή. § 189 bietet ein ganz besonders lehrreiches Beispiel von der Art, wie aus missverständlicher Deutung des Uncialtextes Corruptelen entstanden sind, und zugleich von der vorzüglichen Ueberlieferung der Hs. K. Am Schlusse dieses Paragraphen haben die meisten Hss. den unverständlichen Text zòr εὐτολμότατον . . . προστησάμενοι διερμηγεύειν εἴτε κάν (oder εἴτε κάν) τὰ δοκοῦντα πᾶσιν. Dass an Stelle von εἴτε κάν ein Verbum gestanden haben muss, ist klar. Ein solches bieten nun zwar AO und C, aber mit hyeyxay (so AO) ist nichts anzusangen. und dass Eleyor, welches Turnebus aus C aufgenommen hatte und die übrigen Herausgeber übernommen haben, nichts als eine Conjectur sei, war mir angesichts der übereinstimmenden Ueberlieferung der andern Hss. nicht zweifelhaft. Da fand sich schliesslich in K die zweifellos richtige Lesart ἔπεισαν und damit auch die Erklärung für die Corruptel elte xay: ETEICAN wurde zu EITEKAN, indem Π als IT und IC als K verlesen wurde, 8 219 hat M die richtige Lesart προβλήτους, die in BEV1 leicht in προσβλήτους verderbt ist; aus diesem ist die sonderbare Lesart der übrigen Hss. προσηλύτους entstanden, indem β und η verwechselt wurden, die bekanntlich in der ältesten Minuskel sich sehr ähnlich sehen. § 254 haben nur V und K richtig exdiaeτήσεως, die Lesart der andern Hss. ἐχζητήσεως erklärt sich aus der gleichen Aussprache von de und I im Mittelalter. de vita Mos. 1 § 47 ist in GHP richtig überliefert εἰς ἐπήρειαν, in den andern Hss. ist EIC ETHPEIAN in ele owrnolar corrumpirt. § 205 haben FGHP die richtige Lesart yépac, die andern Hss. dagegen τέρας. Hier sind also wieder Γ und T verwechselt. de vita Mos. II § 9 ist aus τέτταρα ταυτί, was FGHP bieten, in den andern Hss. παρά ταῦτα geworden: für TETTAPA wurde, vielleicht nachdem ve ausgefallen war, MAPA gelesen. § 205 hat F statt άξιονικοτάτη in Folge salscher Silbentheilung άξιον είκότα τῆ. In dieser Ils, finden sich auch sonst Indicien, dass ihr Text auf einen Uncialcodex zurückgeht. § 273 bietet F allein das richtige άττέτω, das in den andern Hss. in αγέτω (und αγαγέτω) verderbt ist, indem wieder T und I vertauscht wurden; die Lesart der Hs. Α ἐφορμάτω ist eine Erklärung des ursprünglichen ἀττέτω, die irrthumlich in den Text gekommen ist und arrerw verdrängt hat. § 291 haben für enerbnoer die meisten Hss. Eneronoer, indem O als O verlesen wurde, de decalogo § 16 bieten die meisten Hss. und die bisherigen Ausgaben μηκέτι θαυμάζωσι Νείλον μηδ' εἶ συμβέβηκεν εἶναι Θεοῦ τοὺς νόμους. Wenn man den ganzen Satz liest, fragt man sich vergebens, was der Nil hier zu bedeuten hat. Das Räthsel wird gelöst durch den Text der Armenischen Uebersetzung und der Hs. M: μηκέτι Θαυμάζωσιν, εἶ λόγια Θεοῦ συμβέβηκεν εἶναι τοὺς νόμους. Die überlieferten Worte ΘαυμάζωCINEIΛΟΓΙΑ las einer fälschlich als Θαυμάζωσι Νείλον, und da nun die Verbindung mit dem Folgenden fehlte, wurde μηδ' εἰ eingeschoben und die Worte Θεοῦ συμβέβηκεν εἶναι umgestellt. § 136 ist in dem letzten Worte τάλη-Θέστερον, wie es die Hss. und Ausgaben bieten, der Comparativ nicht zu erklären. Das Wort ist in den Hss. aus τάληθὲς ἔργον corrumpirt, wie der Text der Armenischen Uebersetzung ergab.

Meine Aussührungen über die Philo-Ausgaben in den Prolegomena des 1. Bandes p. LXX-LXXX bedurfen für die Schristen des 4. Bandes einer Ergänzung. Turnebus. der Herausgeber der editio princeps, hat, wie ich dort bemerkt habe, 3 Hss. der Pariser Bibliothèque Nationale, Paris. gr. 438. 434. 435, benutzt, in den meisten Schriften aber den Text der vollständigsten Hs. L (- Paris. 433) seiner Ausgabe zu Grunde gelegt. Da L zur Hss.-Classe H gehört, so beruht der Text des Turnebus in den Schriften der drei ersten Bände unserer Ausgabe fast ganz auf der Ueberlieferung dieser Classe. Auch für die Schriften des 4. Bandes diente ihm L als Hauptvorlage; daher stimmt auch in diesen die editio princeps im Allgemeinen mit der Ueberlieferung von HP. Neben L aber hat Turnebus hier Paris. 435 (- C) und Paris. 434 eingesehen und häufig aus ihnen Lesarten aufgenommen, wenn sie ihm besser schienen als der Text von L. Die Hs. C konnte er für die Schristen de Abrahamo, de Iosepho und de vita Mosis lib. I benutzen. So hat er in dem Buche de Abrahamo unter Verschmähung des Textes von L an folgenden Stellen Lesarten von C und zwar sowohl gute als schlechte in den Text gesetzt: § 7 aragalret für das richtige ανατέμγει, das in Verbindung mit λεωφόρον όδον Mangey mit Recht als dem Philonischen Sprachgebrauch besser entsprechend bezeichnete. § 11 σήψεων für das allein richtige σητών. § 17 μεταβαλόντα (nicht μεταβάλλοντα). § 23 έν μοναγοίω (s. ob. S. 504). § 24 εύρισκετο (nicht εύρισκεται). § 33 nahm Turnebus δικαίου (statt αδίκου) aus C auf, folgte aber im Uebrigen der auch in L gebotenen allgemeinen Ueberlieferung (s. ob. S. 504). § 47 ετατιθέμενος für μετατεθειμένος. § 54 μη έπλ τριών άνρώπων statt έπλ τριών μη έπ' ανθρώπων. § 60 εὐσεβείας aì aperng. § 71 nyte für nötnoe. § 86 oixade richtig, statt es von HL gebotenen αποστελλόμενος. § 133 έν γαστριμαρlaic xai layvelaic statt ex yaorqinaqylag xai layvelag. § 137 ύχὶ ταῖς ἐν ἔθει καινουργίαις δ' ἐκτόποις καὶ παρηλλαγιέναις τιμωρίαις für ούχλ τὰς έν έθει καινουργήσας δ' έκτότους καὶ παρηλλαγμένας τιμωρίας (s. ob. S. 504f.). \$ 140 σβένυται μόνον (σβέννυται μέν ΗΔ). \$ 148 Εν τε λείοις (Ετι τε leloig HL). § 153 βλέμματι richtig für das in HL überlieferte θελήματι. § 159 τον άέρα. § 160 από των συμφύτων für το τύμφυτον. § 184-188 ist in C eine grosse Lücke, die Worte εί δὲ δόξης — κεκρατῆσθαι δοκεῖν . καὶ μήν (p. 41, 21—42, 15) ind ausgefallen; zur Herstellung des Zusammenhangs sind nun in die Worte οἱ δὲ φόβψ τῷ ἀπ' ἀνθρώπων eingeschoben und lie ersten Worte nach der Lücke οὐδὲ φόβος τις ην ἀπ' ἀντρώπων οὐδὲ γάρ willkurlich in οὖτος δὲ οὔτε φόβω τῷ ἀπ' λοθρώπων ούτε geändert; Turnebus folgt zwar dem lückenlosen lext von L. hat aber doch die interpolirten Worte of de woodw ω απ' ανθρώπων vor οἱ δὲ δόξης aus C aufgenommen. § 245 x the olkelae richtig für ex the olklae. § 253 xalvoulerny ichtig für κινουμένην. § 256 ήξίωσε πείθεσθαι τὰ βέλτιστα ichtig für ήξίωσε τὰ βέλτια.

Noch häufiger finden wir in dem Buche de Iosepho bei Turebus Lesarten von C. § 16 έφέρετο richtig statt έφαίνετο. 19 φημαι statt μνημαι. § 37 συμπάσης for σύν πάσι. § 40 ixονομίαν für das richtige οἰχουρίαν. § 43 θανάτου für θάατος. § 51 προσφέρειν richtig statt φέρειν. § 68 απειλή ichtig für ἀπαιτή. § 79 ηροενωμένον richtig für ηρμένον. 84 βιαίοις, φθορεύσιν richtig für βιοφθορεύσιν. § 122 μή αθυποσκελισθήναι statt μηκέθ' ύποσκελισθήναι. § 132 τὸν όγον richtig für τῷ λόγω. § 134 μεμένηκε richtig für μέμνημαι. 160 ήνωμένων statt ήλχωμένων. § 161 αίρουμένους statt είρούμενοι. § 162 παρασκευάσειν richtig für παρασκευάζειν. 165 της διανοίας richtig für καὶ διανοίας. § 169 ἐπανέλλητε richtig für έπαναχθήτε. § 173 παρεκάλουν, ίκέτευον ichtig für παρεκάλει, ίκέτευεν. § 188 εἰς όμηρείαν richtig für σομοιοίαν. § 191 ist ανιάτω νόσω mit C ausgelassen. § 199 η και υγιαίνει richtig für υγιαίνοι. § 209 προσαπολείν statt προσαπολαβεῖν (προσαποβαλεῖν). § 222 τολμητής richtig statt τολμητίας (spätgriech. fast nur bei Byzantinern vorkommende Form). § 242 χρήζει für χρεία (χρεῖα). § 258 δυνηθείς richtig für δυνηθήναι.

Seltener hat Turnebus im ersten Buche de vita Mosis den Text von C benutzt. So hat er § 24 ταὐτό daraus aufgenommen statt der Lesart von L τὸ δ' αὐτό. § 27 ἐξελθεῖν statt ἐξῆρθαι. § 29 ἐξετάζων τέ statt ἐξετάζωνται und συνηχοῦντας statt συνηχοῦνταις. § 35 πρὸς ἰκέτας καὶ φίλοι statt πρὸς οἰκέταις καὶ φίλοις. § 169 ἐξεληλυθότας statt ἐκλυθέντας (ἐκχυθέντας). § 176 ὑπανεχώρησεν statt ἐξανεχώρησεν. § 274 ἐμοῦ τε λεκτέα ὑπηχοῦντος statt ἐμοῦ τὰ λεκτέα ὑπηχοῦντος.

In diesem Buche weicht Turnebus auch sonst häufig von seiner Hauptvorlage L, also von der Ueberlieferung der Classe HP, ab. An vielen Stellen lässt sich aber nicht ausmachen, ob er eine derartige Lesart aus C oder aus dem Paris. 434 entlehnt hat Diese Hs. nämlich benutzte Turnebus für die Bücher de vita Mosis neben L in ausgiebigem Maasse, Paris, 434 (vgl. Proleg. vol. 1 p. XV) enthält zuerst 18 Philonische Schriften, die in Reihenfolge und Ueberlieferung ganz und gar mit H übereinstimmen, alsdann die drei Bücher de vita Mosis; in diesen aber stimmt der Text nicht mit H (nur einige Correcturen am Rande stammen daher), sondern vielmehr mit der Classe A. Daher kommt es, dass der Text der editio princeps (und gewöhnlich auch aller andern Ausgaben, wo Mangey nicht geändert hat) in dem Werke de vita Mosis so oft Lesarten bietet, die sich nur in der Hss.-Classe A finden. So de vita Mos. I § 10 προσαπόλωνται. § 13 εὐδαιμονίας καὶ ήγεμονίας. § 24 ἐλάμβανε für ἀνελάμβανε. § 25 βρεφικής statt παιδικής und έχούσης für έχούσας. § 74 του πέμψαντος. § 85 άσφαλες άντιλέγειν. § 94 θειστότην. § 95 έπιδείξεσι. § 136 ist die gewöhnliche Ueberlieserung κατα πάσης της χώρας συνηχησαι, nur in A (und Paris. 434) steht dafür συνηχησαι κατά πάσης της οἰκουμένης. Turnebus hat aus Paris. 434 diese Wortstellung übernommen, für olinovuerns aber nach L χώρας geschrieben, da er erkannte, dass οἰχουμένης hier dem Sinne nach falsch ist; daher liest man in allen Ausgaben gurnχῆσαι κατά πάσης τῆς χώρας, wie in keiner Hs. überliesert ist. § 145 haben die Hss. εν αὐγή καθαρά διήγαγον, τοῦ ἡμερησίου φωτός ἐπιλάμποντος, nur A (und Paris. 434) dafür ἐν αὐγή αθαρά φωτός διήγαγον τοῦ ήμερησίου ἐπιλάμποντος. Turiebus sah zwar, dass φωτός eine falsche Stelle hat, setzte es ber vor (statt mit L nach) ημερησίου, und so haben alle Ausaben den unerträglichen Hiatus τοῦ φωτὸς ἡμεοησίου ἐπιλάμτοντος. § 147 τοις Έβραίοις Αίγυπτίων ebenfalls mit verinderter Wortstellung. § 153 fehlt old' in der editio princepa, weil es im Paris. 434 ausgelassen ist; alle Hss. (auch A) haben das Wort. § 180 μεν Μωυσέως statt Μωυσέως μέν. § 188 φοινίχων στελέγη νέα gleichfalls mit geänderter Wortstellung. § 191 haben alle Ausgaben für el ye falsch ol ye, das Turnebus aus Paris. 434 aufgenommen hatte. § 193 των ανθοώπων. § 204 ανάγχην τε καὶ χρησιν. § 209 παν far απαν. § 210 παίει πέτραν für πέτραν παίει, § 212 πώποτε für ποτε, ibid. ών αί μεν ψυγρών αί δε θερμών ύδάτων άνομβρούσι πηγάς. Το in A der Text ganz augenscheinlich geandert ist. § 250 δμοχώρου far δμόρου. § 259 διό far δι' ών. \$ 270 αντωθούντος. \$ 274 καὶ μι δεομένου τῆς ἐκ λόγων ἀληθεστέρας πίστεως, εί μη άρα δφθαλμών ώτα πιστότερα statt μη δεόμενον της έκ λόγων πίστεως, εί μη άρα δφθαλμών ώτα άληθέστερα. § 316 καταμονήν far μονήν. § 330 καλ θυγατέρες καλ μητέles xai yuralxes, wo xai unvépes sicher interpolirt ist. de vita Mos. II § 58 nas für nade. § 59 rov Nwe olnor für Era olnor, wo τον Νωε offenbar ursprunglich als Erklärung für ένα an den Rand geschrieben war und irrthümlich in den Text hineingetommen ist. \$ 66 Μωσέως του βίου für του βίου Μωυσέως. § 70 αναγχαίαν für αναγχαίας. § 71 δεί für δή. § 79 μέχρι ur άχρι. § 84 άνατείνων für άποτείνων. § 85 άνασύρηται ur έπισύρηται. § 101 προσήκει für προσήκε. § 120 lolas tatt οίχείας. § 122 σμάραγδοι für σμαράγδου. § 170 μετά τολλής σπουδής. \$ 174 φρουρά και statt φυλακαι. ibid. βουίηθέντων für διανοηθέντων. § 175 δυοκαίδεκα für δώδεκα. ; 179 εὐθύς für νέους. § 192 ώργίασεν für ώργισεν. § 196 ερατιχού für δρατιχού. § 197 liest man in allen Ausgaben έμενος αὐτοχειρία διαχρήσασθαι τὸν ἄνθρωπον. Aber διαιρήσασθαι steht in keiner Hs., wohl aber διαχρήσαι in 2 Hss. A und G). Aus diesem διαχρησαι, das er im Paris. 434 fand, nat Turnebus διαχρήσασθαι gemacht, das in alle Ausgaben übergegangen ist. Alle andern Hss. haben richtig διαρτήσαι (oder διαφτίσαι), das Philon auch sonst gern gebraucht: vgl. de Iosepho Hermes XXXVIII.

514 L. COHN

§ 187. Leg. ad Gaium 45 (II 599, 25 Mang.). § 209 hat Turnebus aus Paris. 434 sogar den Schreibsehler ἀνεσφραγισμένον (sur ἐνεσφραγισμένον) ausgenommen. § 230 ἀναγράφεται sur γράφεται. § 242 δὲ Μωσῆς aus δ' δ Μωσῆς (so A Paris. 434) statt δ' ὅμως. § 257 διαιρεθέντες statt άλισθέντες. § 267 οἰς ἀναχωροῦσιν sur οἰς ἀναχώρησις. § 273 ἐφορμάτω τε (Erklärung des ursprünglichen ἀττέτω). § 288 ἀνεστοιχειοῦτο sur ἀνεστοιχείου.

Im Allgemeinen zeigt Turnebus, wie aus vorstehenden Citaten erhellt, geringen kritischen Blick bei der Benutzung der ihm zu Gebote stehenden Hss. Aus C hat er zwar einige gute Lesarten aufgenommen, aber auch solche nicht verschmäht, die offenbar verderbt oder fehlerhaft sind. Wenig Glück hatte er in den Büchern de vita Mosis mit dem Paris. 434: an den meisten Stellen, wo er den Lesarten dieser Hs. vor denen seiner Hauptvorlage L den Vorzug gab, verfuhr er nicht richtig, und umgekehrt an vielen Stellen, wo er die richtige Ueberlieferung aus Paris, 434 hätte schöpfen können, hielt er sich an L. Gerade da, wo die Classe A abweichend von der gewöhnlichen Ueberlieferung einen besseren Text bietet, finden wir bei Turnebus in den allermeisten Fälles die schlechtere Lesart. So de vita Mos. I § 63 προθυμία, wo A allein das richtige προστασία erhalten hat. II § 139 νεωτεριζούσης für μετεωριζούσης (AF). § 142 τῷ φιλοικείψ ἔνεμε (mit unzulässigem Hiatus) für ereue zw widoixelw (A). § 157 ἐπιβατιχούς für ἐπιβατιχοῦ (A). § 166 διαιτητής für διαλλακτής (A). § 201 δι' ας statt δι' ων (A). § 207 ουτε statt οὐδέ (A). § 241 ήμελημένοις sur έξουθενημένοις (A): ersteres war offenbar zuerst als Erklärung an den Rand geschrieben und bat später das richtige έξουθενημένοις aus dem Texte verdrängt. \$ 289 διαμονήν für διανομήν (A).

Ausser diesen in den Text aufgenommenen Lesarten zeugen auch die im Anhang der editio princeps verzeichneten Varianten und Fehlerverbesserungen für fleissige Benutzung der drei Pariser Hss. in den Schriften de Abrahamo, de losepho und de vita Mosis. Die späteren Herausgeber haben diesen Anhang unbeschtet gelassen. Eigene Emendationen und Conjecturen von Turnebus finden sich in diesen Schriften in geringerer Anzahl als in anderen, wo ihm nur L zu Gebote stand (und Paris. 434, der aber dieselbe Ueberlieferung wie L hat). de Abrah. § 259 bietet schon die editio prin-

ceps ar argoiro, wie nur die Hss. BEK haben. Da Turnebus keine von diesen drei Hss. kannte und seine Hss. aragyouro bieten, so hat er durch Conjectur das richtige av ar Poito gefunden. de Iosepho § 254 haben die meisten Hss. (darunter C und L) περί της των πατρίων έχζητήσεως. Turnebus erkannte in έχζητήσεως richtig ἐκδιαιτήσεως: vgl. de vita Mos. I § 31 Εθη δὲ πάτρια . . . κινούσιν ἐκδεδιητημένοι. Die von Turnebus erschlossene Lesart fand sich nur in zwei Hss. (V und K). de vita Mos. I § 186 hat Turnebus für ws el unde, wie alle Hss. bieten, richtig ως μηδ' εἰ hergestellt. de vita Mos. II § 70 ist vor ἡμέpais vorspor mit Recht von Turnebus xal hinzugefügt, das hier nicht entbehrt werden kann. Ebenso hat er § 127 καὶ δ μέν erganzt und das in den Hss. verderbte γεγονώς in γεγωνός corrigirt. § 255 ist überliefert πολεμίων φθορά, ους τά τε κρυσταλλωθέντα τείχη καὶ άνατραπέντα κατένευσε καὶ αἱ πλήμμυραι τοῦ πελάγους . . . κατέκλυσαν. Für κατένευσε (so die beste Ueberlieserung FGHP, xarévevaay A) haben die anderen Hss. xarέχλυσε, was offenbar nur eine (wegen des folgenden κατέχλυσαν unmögliche) Conjectur für das unverständliche xazévevae ist. nebus hat in κατένευσε eine Corruptel von κατεύνασε erkannt; κατευνάζειν .einschläfern' ist hier vom Todesschlaf gebraucht, wie bei Soph. Ant. 833 & με δαίμων δμοιοτάταν κατευνάζει und Trach. 95 δν αδόλα νύξ έναριζομένα τίπτει κατευνάζει τε. de decalogo § 46 haben ausser M alle Hss. quértos statt ovértos, Turnebus schreibt aber richtig ovérros. Ebenso § 122 ochnδογίαν für das in den Hss. überlieserte φιληδογίας und § 165 έπ' ἄρχουσι für ὑπάρχοις. Andere Conjecturen und Aenderungen von ihm sind verfehlt oder unnöthig. So schreibt er de Abrah. § 132 für τον μέν ξενοδόχον den Dativ τῷ μέν ξενοδότφ (wohl Druckfehler für ξενοδόχω) und verbindet die Worte mit dem folgenden υπισγνείται. Ebenso hat er § 161 φθάνωσιν für φθάrovour geschrieben und irrthumlich die Worte do Jaluol de ... ωθάνωσιν zum vorhergehenden Satze gezogen. de losepho § 112 hat Turnebus wegen des vorausgehenden θησαυριστέον das hal. überlieserte συγχομίζειν in συγχομιστέον verbessern zu müssen geglaubt (und so alle Ausgaben); die Aenderung ist unnöthig, denn die Construction des Verbaladjectivs kann in die Infinitivconstruction übergehen: vgl. Kühner Gr. Gramm. 112 388. de vita Mos. 1 § 44 liest man bei Turnebus (und in allen andern Ausgaben) πάσαις

αλχιζόμενος αλχίαις, während die Hss. ganz richtig πάσας αλκιζόμενος αίκίας haben. Ebenso § 67 γενήσεσθαι für γενέσθαι. § 69 ist die auf Turnebus zurückgehende Lesart der Ausgaben κατατιτρώσκει ohne hal. Gewähr; die beste Ueberlieferung (GHP), die auch Turnebus kannte, bietet xararpwoet, das anzutasten kein Grund vorliegt. § 98 schrieb Turnebus & voavos (so alle Ausgaben), eine dem Sinne nach richtige Conjectur für das im Paris. 434 (- A) verderbte ἐφ' εδατος, wofür aber die andern Hss. richtig ao' voavog haben. § 189 haben alle Hss. (auch L und Paris. 434) φυλαί τε γάρ είσι τοῦ ἔθνους δώδεχα, die Ausgaben dagegen uér statt ve. Offenbar hat Turnebus wegen des folgenden νενάργαι δέ das τε in μέν corrigiren zu müssen geglaubt; aber die Verbindung von Sätzen durch ze . . . dé ist durchaus correct: vgl. Kühner Ila 789 Anm. 3. § 216 hat Turnebus unnöthiger Weisedas von allen Hss. gebotene πολέμων in χινδύνων geandert-§ 233 lautet die beste Ueberlieserung (FGHP) αλλα τω βάρε= πιεσθείσαν πίπτειν. Nach ανθέξειν erwartet man zwar da Futurum, indessen scheint es nicht unbedingt nöthig, minter deshalb zu ändern. In den andern Hss. ist minter in ansineliverderbt, dieses hat dann Turnebus in amepelv geändert, das all Ausgaben bieten. § 244 hat Turnebus den Sinn des Satzes missverstanden, da er προτεινάμενοι für προτειναμένων (scil. υμών ) schrieb. § 283 beruht die Schreibung der Ausgaben Gelopopetrae auf einer Aenderung von Turnebus (oder vielleicht auf einem Druckfehler der editio princeps), denn alle Hss. haben richtig Scomopeiται. Danach ist die Bemerkung im Passowschen Lexikon s. v. Θεοφορέω zu streichen. de vita Mos. II § 35 ist die Lesart der Ausgaben περικλυζόμενος eine Conjectur von Turnebus, übrigens dieselbe, auf die auch der Corrector der Hs. V verfallen ist. Die richtige Ueberlieferung ist περικλειόμενος, die Conjectur ist unnothig und falsch, denn περικλυζόμενος (umwogt, umrauscht) passt nicht zu den Worten ούχ άγγιβαθεί τὰ δὲ πολλά τεγαγώδει θαλάττη und zu dem folgenden Satze ώς καί ... ποοεκλύεσθαι. § 291 fand Turnebus in seiner Hs. L διευθύνη διιπτάμενος. Da ihm διευθύνη unpassend schien, schrieb er διανύη διιπτάμενος (so alle Ausgaben).

Mangey hatte für seine Ausgabe ein viel grösseres handschriftliches Material als Turnebus. Für die in unserm 4. Bande herausgegebenen Schriften hat er selbst eine wichtige Oxforder Hs.

verglichen, den Lincolniensis (= E). Ausserdem standen ihm, nach gelegentlichen Ansührungen zu schliessen, wenn wir nur die wichtigeren Hss. in Betracht ziehen, Collationen von folgenden Hss. zu Gebote: Regius Parisinus (- C). Mediceus (- M). Augustanus (- A). Vaticanus (- G). Bei seiner vorzüglichen Kenntniss des Philonischen Stils und Sprachgebrauchs ist es kein Wunder, dass er manche gute Lesart dieser Hss. als solche erkannt hat; so hat er besonders aus dem Lincolniensis eine ganze Reihe von Varianten aufgenommen und damit den Text verbessert. Im ganzen aber lässt die Art, wie er von seinem Material Gebrauch gemacht hat. alles zu wünschen übrig. Seine Angeben über die hsl. Ueberlieferung sind in den meisten Fällen ungenau oder unvollständig. Gewöhnlich begnügt er sich mit allgemeinen Wendungen wie Ita (Sic) Mss. oder Restitui ex Mss., wobei man aber nirgends eine Gewähr hat, dass wirklich in allen von ihm benutzten Hss. so überliefert ist. Und ebenso wenig kann man sich auf seine Angsben Ober Varianten einzelner Hss. verlassen, nicht einmal beim Lin-Colniensis. Die Hss. stehen bei ihm ziemlich auf gleicher Stufe. Zu irgend welcher Anschauung über Werth oder Unwerth der einen Oder der andern ist er nicht gelangt. Den Reichthum an guten Lesarten, den der Lincolniensis besonders für die Bücher de Abrahamo und de Iosepho ihm bot, hat er bei weitem nicht ausgeschöpst und für den Text verwerthet; wir lesen bei Mangey sehr häufig dasselbe wie bei Turnebus, während die richtige Ueberlieferung aus dem Lincolniensis oder aus anderen Hss, gewonnen werden konnte. Z. B. de Abrahamo § 6 ενομοθέτησαν. § 73 πολλήν (für πάλιν). § 104 πιχρώς (für τιτρώσχει). § 116 προσπεφυχέναι (für προσπεφευγότα). § 138 ὁ τῆς ὀρεινῆς δενδροφόρος. § 149 γαστριμαργούντα (für γαστριμαργότατα): das Verbum γαστριμαργείν scheint nur bei ganz späten Schriftstellern vorzukommen, es wird aus Ioannes Chrystomos und Palladios citirt. § 198 ἐμέλλησε... διανέμων κατά μέλη τον υίον ίερουργείν (s. oben S. 507). § 233 δεδειπνημένοις, wofur ohne Zweisel mit BE δεδειπνοποιημένοις zu schreiben ist; denn von deinvelr kommen Medialformen (ausser δειπνήσομαι neben δειπνήσω) sonst nicht vor. de losepho § 43 γαμαιτύποις. § 150 εὐοδεῖται: Philon braucht durchweg das Activ εὐοδεΙν. § 213 hat Mangey sogar die Form εὐοδοῦται aus der ed. princeps übernommen. de vita Mosis I § 25 βρεφικής (für παιδικής). § 44 πάσαις αλκιζόμενος αλκίαις. § 313 διασφετερίσασθαι (für σφετερίσασθαι). de decalogo § 50 τῶν ήσσόνων (für δευτερείων). § 77 εἰς τὰς σποράς. § 145 παρευτρεπίζεσθαι.

So gering demnach die Leistungen Mangeys auf dem Gebiete der Recension des Textes anzuschlagen sind, so gross sind seine Verdienste um die Emendation. Es ist hauptsächlich seiner gründlichen Vertrautheit mit dem Philonischen Sprachgebrauch zu verdanken, dass er zahllose Fehler des überlieferten Textes als solche erkannte und durch treffende und evidente Conjecturen beseitigte. Eine nicht geringe Zahl seiner Emendationen ist jetzt durch hsl. Ueberlieferung bestätigt worden. Ganz besonders haben sich in der werthvollen Hs. K einige Verbesserungen des Textes gesunden, die Mangey bereits vermuthet hatte. So de Abrahamo § 35 εκνενικηκότα. § 70 ταύτη τοι τη δόξη. § 91 ἀφορίας. \$ 105 είς γειρών αμιλλαν. de Iosepho \$ 10 συνδιαιτήσεως. § 28 πράγματι. § 32 πράξεων. § 66 δραν τά. § 120 προερχομένου. § 128 άλλα που. de vita Mos. l § 56 προσδοχηθέντα. § 63 προστασία. § 68 ἐπιψαύσειέ τις τιτρώσκειν. § 155 ὁ τῆς συμπάσης. de vita Mos. II § 272 ἐξαλλάττεται. Ausser diesen konnte von den Verbesserungsvorschlägen Mangeys, die er fast sämmtlich nur in den Anmerkungen oder im Anhang seiner Ausgabe mittheilt, eine ganze Anzahl unbedenklich in den Text aufgenommen werden, da ihre Richtigkeit sofort einleuchtet-So de Abrah. § 35 ric xaloxaya lac evapyé o repos Elegros for die überlieferten Worte τῆς καλοκάγαθίας έναργέστατος έλεγγος, eine Corruptel, die auch in den vorhergehenden Worten die weitere Aenderung tic ... xpelttwy für ti ... xpelttoy in den meisten Ilss. nach sich gezogen hat. § 60 γραμμάτων für πραγμάτων und αὐτὸ μόνον für αὐτῷ μόνον (beides bestätigt durch die Armenische Uebersetzung). § 168 γνώμη für γνώμης, denn die Gegensätze sind hier πάθος ευνοίας αυσικής und γνώμη. § 200 αποδόσεως für ὑποθέσεως, vgl. § 119 τὰ μὲν οὖν τῆς ὁητῆς αποδόσεως ώδὶ λελέχθω. § 225 ην für ών. § 235 zu Ende ols er relog evapecreir Jem für ols erreles evapecreir Jem. de Iosepho § 156 υμοιον κακόν ο διέθηκε παθών für ομοιον κακον ων διέθηκε παθών, § 169 απιέναι für απείναι. § 173 έπὶ δὴ πεπραγμένοις für ἐπειδὴ πεπραγμένοις (ἐπὶ πεπραγμένοις Κ). § 240 συμβούλοις für συμβόλοις. § 262 κεκαίνωκεν für κεκένωκεν. § 264 erkannte Mangey in der Lesart einiger Hss. προστετελευτηχότος richtig eine Corruptel aus πατρός (gewöhnlich abgekürzt προσ) τετελευτηχότος, in den anderen Hss. ist πρός τετελευτηχότα daraus geworden. de vita Mosis I \$ 50 δύναμιν ακαθαίρετον (Δι δύναμιν αυθαίρετον. \$ 63 προθυμία ... τη προστασία χρησθαι für προστασία ... τη προθυμία χρησθαι und μετά καθαράς και αδόλου πίστεως for μετά χαράς και άδόλου πίστεως. § 83 κατά σύγκρισιν της θείας for άληθείας. § 90 άσεβείας αλτιωμένων for άσέβειαν αλτιωμένων. § 95 έπανατάσεως für έπαναστάσεως. § 169 έχγυθέντας für ἐκλυθέντας (die von Turnebus aus C übernommene Lessrt & Eslnlu Póras ist eine versehlte Conjectur). § 278 un συναναμιγνύμενος ίας μη συναναμιγνυμένων. § 333 προαγωνιούμενοι πάντων für πρ. πάντως, de vita Mosis II \$ 58 μόνος ίαι μόνον. § 179 απαντος του έθνους παρεσεώτος ίαι προεστώτος. § 198 τῷ μὴ σέβειν θεὸν ἕπεται für τῷ μὴ σέβοντι θεον έπεται, de decalogo § 5 ανισότητος für ανοσιότητος. § 31 κείρων für καίων, wegen des folgenden κειρόμενος unbedingt nothwendig. § 63 κακήγορον für κατήγορον (bestätigt durch die Armenische Uebersetzung). § 133 áyıwzegov für arw-Tegor (gleichfalls durch die Armenische Uebersetzung bestätigt). \$ 150 ξπινέμεται καὶ σίνεται πάντα διὰ πάντων for γίνεται. § 163 γρησαμένας (scil. τήν τε πεδιάδα καὶ την δρεινήν) für γοησάμενος.

--

۲.

:=

Andere Vermuthungen Mangeys sind im kritischen Apparat angeführt; wenn sie auch nicht immer das Richtige treffen, so verdienen sie doch Beachtung, da sie häufig die Fehlerquelle in der Ueberlieferung anzeigen und auf den rechten Weg. zur Herstellung des Ursprünglichen führen. Verhältnissmässig seltener sind die Fälle, wo Mangey den überlieferten Text missverstanden und eine falsche Conjectur gemacht hat, oder wo er unnöthiger Weise die Ueberlieserung hat ändern wollen. Z. B. de Abrahamo § 26 bemerkt Mangey zu den Worten ανδρός όντως φρονήμασιν: melius avoceloic. Dass die Aenderung unnothig ist, zeigen die Worte de vita Mos. I § 40 ανδρας τε είναι τὰ φρονήματα. - de Abrah. § 44 ist überliefert . . . καὶ τὸν κόσμον ἀκρωτηριασθέντα μεγάλω τμήματι τὸν παντελη καὶ ὁλόκληρον ... λελωβησθαι δοχείν. Mangey vermuthete μεγάλα τμήματα (so Richter und ed. Tauchnitz.), offenbar weil er die Worte von απρωτηριασθέντα abhangig dachte, denn bei ακρωτηριάζεσθαι steht allerdings nur

der Accusativ. Aber der Dativ μεγάλω τμήματι ist vielmehr mit λελωβησθαι zu verbinden ("geschädigt um ein grosses Stück"). de Abrah. § 62 λογίω πληχθείς περί τοῦ πατρίδα . . . καταlinely wollte Mangey alny sele in neigsele andern (wie auch der Armenier zu übersetzen scheint) nach § 85 λογίω πάλιν πεισθείς und § 88 τον μέν πεισθέντα λογίοις. Die Ueberlieferung wird aber durch Parallelstellen und ähnliche Wendungen bei Philon und andern Schriststellern gestützt, πλήττεσθαι kommt in der hier gesorderten Bedeutung getroffen werden '- veranlasst, bewogen werden' gar nicht selten vor: vgl. de vita Mos. II § 179 λογίω πληχθείς. de Iosepho § 261 υπονοία πληγθέντες. Plat. Euthyd. 303a πληγείς ὑπὸ τοῦ λόγου. Sympos. 218a πληγείς... υπό των έν φιλοσοφία λόγων. Theaet. 1804 έτέρω (δηματισκίω) πεπλήξει καινώς μετωνομασμένω. Ερίκ. VII p. 347d πληγείς δ' έγω τω λεχθέντι. Ganz ähnlich sind auch de lesepho \$ 102 έτέρα πληχθήναι φαντασία, de vita Mos. Ι § 268 ὑφ' ὧν (ὀνειράτων) έλεγε πληγθείς έναργέσι φαντασίαις ἀναγχάζεσθαι. Aesch. Agam. 1157 (Kirchh.) εμέρω πεπληγμένος (- Eur. Med. 556). - de Abrah. \$ 90 προς δυνατού καλ ακρατούς ανδρός ist Mangey's Conjectur αυτοκράτορος for αχρατοῖς durchaus unangebracht. — de Abrah. \$ 136 εἰτ ἐχ τοῦ κατ' ολίνον εθίζοντες τὰ νυναικών υπομένειν vermuthete Mangel EGiler für Egilortes, augenscheinlich um ex roi ... Egiler w verbinden; die Vermuthung ist hinfällig, denn die Worte ex rov κατ' δλίγον gehören zusammen und haben die Bedeutung allmählich' (vgl. z. B. de decal. § 34 ex rov xar' oliyor auav φουμένας. de opif. mundi § 41 μετα δὲ ταῦτ' ἐχ τοῦ χατ' όλίγον). - de Abrah. § 266 ον φασιν οί κυνηγετικοί δινηλατούντα τοίς μαχράν πτώμασιν εὐσχόπως ἐπιτρέχειν τειlangte Mangey σώμασιν für πτώμασιν. Aber πτῶμα (Fall, Tod durch Unglücksfall) wird bei Philon und andern spätern Schriftstellern auch von der Leiche des auf diese Weise Getödteten gebraucht: vgl. die analoge Stelle de somn. I § 49 καθάπερ γαρ τους θηρατικούς των σχυλάχων λόγος έχει και τα πορρωτάτω των θηρίων πτώματα δινηλατούντας ανευρίσχειν und de Iosepho \$ 17 δείξατέ μοι τὸν νεκρόν, ἵν' ἐπιδακρύσας τῷ πτώματι (so fast alle Hss., σώματι die Ausgaben) λωφήσω της συμφοράς. Dagegen ist de Abrah. § 258 (wo vom Tode Sarah's die Rede ist) βραγέα τῷ σώματι ἐπιδακρύσας θᾶττον ἀπανέστη

:οῦ νεχοοῦ richtig überliefert. — de Abrah. § 275 τω δὲ πλήθει ιαλ μενέθει των έπαίνων έπιτιθελς ώσπεο τινά κεφαλήν τοῦ τοφού wollte Mangey unnötbiger Weise χολοφώνα für κεφαλήν ichreiben; χεφαλή in dieser Bedeutung (- χολοφών) findet sich L. B. bei Platon an mehreren Stellen: Gorg. 505d αλλ' ουδέ τους μύθους φασί μεταξύ θέμις είναι καταλείπειν, άλλ' έπιθέντας κεφαλήν. Phileb. 66d μετς ταυθ' ήμεν ουδέν λοιπον πλην ώσπερ χεφαλήν αποδούναι τοις είρημένοις. Tim. 69a καί τελευτήν ήδη κεφαλήν τε τῷ μῦθφ πειρώμεθα άρμόττουσαν έπιθείναι τοίς πρόσθεν. Dieselbe Bedeutung hat κεφαλή auch de vita Mes. II & 290 θαυμασιώτατον δε καλ το τέλος των ξερών γραμμάτων, δ ... κεφαλή της δλης νομοθεσίας έστίν. — de lesepho \$ 50 δς ού μόνον ήδη την σην ψυχην διέφθαρκεν vermuthete Mangey οὐσίαν oder κτῆσιν für ψυχήν, aber ψυγήν ist in dieser hestigen Rede gerade sehr passend und unentbehrlich. weil την σην ψυγήν διέφθασχεν einen scharfen Gegensatz bildet zu dem folgenden έμου άπετόλμησεν αλοχύναι τὸ σῶμα. — de vita Mosis I & 16 zu den Worten τον ένδοιασμόν στοχασαμένην bemerkt Mangey: repone τοῦ ἐνδοιασμοῦ. Die Aenderung ist nicht nothig, denn zu στογάζεσθαι in der Bedeutung "vermuthen" setzt Philon den Accusativ: vgl. de vita Mos. Il § 164 στογάσασθαι ψυχής άδήλων . . . παθών ιδιότητας, de opif. mundi § 58 τά αποβησόμενα στογάζονται. — de vita Mos. I § 46 ήδεισαν γαρ μνησικακήσοντα των ανοσιουργημάτων αύτοις verlangte Mangey έδεισαν für ήδεισαν. Aber des Participium nach einem Verbum des Fürchtens ist hier schwerlich zulässig und an der Ueberlieferung Anstoss zu nehmen, liegt durchaus kein Grund vor. Nur war für noeigay die Form noegay zu schreiben (ebenso § 328); denn an allen andern Stellen wird durch die bessere Ueberlieferung die Form auf -egar bezeugt: so de Abrah. § 107 elelń Jegar BEK, § 111 aneyvaxeouv BEK, § 116 hosouv alle Hss., de vita Mos. I § 104 προκατειλήφεσαν (-εισαν nur HP). — de vita Mos. 1 & 250 ist überliefert βασιλεύς δέ τις της δμόρου Χανάνης <sup>5</sup>νομα. Die betreffende LXX-Stelle Num. 21, 1 lautet nach der zewohnlichen Ueberlieserung καλ ήκουσεν ὁ Χανανείς, βασιλεύς Aράδ (der Kananiter, der König von Arad), für Χανανείς haben ler Alexandrinus und andere Hss. Χαναναΐος, andere Χανάνις der Xayang (wie Philon). Mangey vermuthet (in der Anmerkung), lass in Philons Bibel-Handschrift das Wort 'Aoad fehlte, daher

522 L. COHN

habe Philon Xarárns für den Eigennamen des Königs gehalten; er übersetzt daher: rex quidam, qui in confinio regnabat, nomine Chananes. Im Anhang dagegen verlangt er της δμόρου Χανάνης. 'Aράδ ονομα und übersetzt: Rex conterminae regionis Chananaege. Arad nomine. Ich halte diese Aenderung für unnöthig: Philon muss Xavarno, das als Adjectiv von Xavaar sonst nicht vorkommt, für den Namen des Königs angesehen haben, den Namen des Landes  $\Delta \rho \dot{\alpha} \delta$  hat er als unwesentlich fortgelassen. — de vita Mos. II § 53 hat Mangey den Gedanken missverstanden, wenn er in den Worten διὸ καὶ τοὺς ἀφθόνων μέν ἀγαθών ἀξιωθέντας nach τούς einen Begriff αγαθούς oder εὐσεβείς hinzufügen will; Philon meint im Gegentheil die ασεβείς, es ist aber nichts ausgefallen, der Satz ist ohnedies ganz klar. - de vita Mos. 11 § 178 o de κελεύει δώδεκα φάβδους λαβείν ταϊς φυλαϊς ίσαφίθμους καὶ τὰ μὲν τῶν ἄλλων ὀνόματα φυλάρχων ἐπιγράψαι ταῖς ἕνδεκα, τη δε λοιπη το του άδελφου και άρχιερέως. Für diesen tadellosen und klar verständlichen Satz hat Mangey eine beinahe unglaubliche Conjectur vorgeschlagen; er fragt nämlich (im Anhang), ob nicht für τη δέ λοιπή zu schreiben sei τη Λευιτική, er hat also zu τη δè das Wort φυλή statt δάβδω erganzt! - de vis Mos. II § 271 τοσαύτην αὐγὴν . . . τῆς ἀληθείας, ἣν οῦθ' ῆλιος έκλιπών ούθ' ὁ σύμπας γορὸς τῶν ἀστέρων ἐπισκιάσει περιλάμπεται γαρ ίδιω φέγγει νοητώ και άσωμάτω. Η andert Mangey ἐκλιπών in ἐκλάμπων, denn, sagt er, neque enim tam defectus solis quam eius fulgor rerum reliquarum lucem obscurat. ἐχλιπών ist aber ganz richtig. Mangey hat offenbar den Gedanken nicht verstanden; Philon sagt: "die Wahrheit strahlt so hell, dass selbst die Verfinsterung der Sonne und aller Gestirne nicht im stande ist, sie zu verhüllen, denn sie strahlt in ihrem eigenen Glanze, sie braucht das Licht der Sonne und der Gestirne nicht'.

Mangeys Nachfolger haben so gut wie nichts für den Philotext gethan, sie bleiben sogar weit hinter Mangey zurück, da sie seine Anmerkungen unbeachtet gelassen haben. Nur der (anonyme) Herausgeber der Tauchnitzschen Stereotypausgabe hat hier und da eine Conjectur von Mangey in den Text aufgenommen, darunter freilich auch solche, die wir als verfehlt bezeichnet haben: z. B. de vita Mos. 1 § 46 ἔδεισαν, II § 271 ἐκλόμπων. Im ganzen zeigt der Text der Ausgaben von Pfeisser. Richter und Tauchnitz geringe

puren von kritischer Verwerthung der vielen Varianten und Emenationsvorschläge, die Mangey in den Anmerkungen und im Anhang einer Ausgabe niedergelegt hat: in desto grösserem Umfange sind lagegen die (zum Theil nicht beabsichtigten) Fehler der editio princeps und des Mangeyschen Textes in diesen neuesten Ausgaben getreulich fortgepflanzt. Die Pfeiffersche Ausgabe, die bekanntlich unvollendet geblieben ist, kommt hier wenig in Betracht. da sie von den Schriften des 4. Bandes unserer Ausgabe nur noch Pfeiffer hat darin, wie durchweg, den de Abrahamo enthält. Mangeyschen Text wieder abdrucken lassen, aber seine Anmerkungen enthalten auch die Varianten einer von ihm collationirten Munchner Hs., die für den Text wichtig sind, da die Hs. (Monac. gr. 19) in diesem Buche aus dem vorzüglichen Venetus 42 (- B) abgeschrieben ist. Richter, der wie in allen vorhergehenden Schriften auch noch in dieser den Pfeifferschen Text seiner Ausgabe zu Grunde legte, hat ausnahmsweise diesen Varianten Beachtung geschenkt und eine Reihe guter Lesarten sogar in den Text gesetzt. So kommt es. dass in dem Buche de Abrahamo an einigen Stellen Richter (und die ihm folgende Tauchnitz-Ausgabe) einen anderen bezw. besseren Text bietet als Turnebus und Mangey. So (ich citire hier der Kürze halber Seiten und Zeilen des 4. Bandes der kritischen Ausgabe) S. 1, 7 xal agoolas. 3, 13 xa9aowrépov. 3, 17 ὁ ἄριστος. 7, 13 ξτι δὲ καί. 12, 12 τούτους. 14, 17 Ταῦτα μέν οὖν. 19, 8 δηλον ετι. 19, 9 χορεία. 21, 24 ἀφοelag. 24, 17 τιτρώσκει. 26, 4 απεγνώκεσαν. 28, 18 μαλλον δὲ καί. 29, 18 μετασχεῖν (auch auf Grund einer Anmerkung Pleissers). 32, 4 xal δρυμοί. 33, 5 χοινάς und ταῦτα. 33, 10 παρών (om. Turn. Mang.). 39, 4 πρότερος für πρόσθεν ήν. 39, 7 μόνους (om. Turn. Mang.). 40, 7 άπ' άξρος. 41, 9 πρός πολυετίαν. 41, 14 αυτόν (scil. θάνατον). 42, 1 είς υστερον (είς om. Turn. Mang.). 49, 3 αγαπώντες (aus Pfeissers Note über Monac. 124 - H; Turn. Mang. richtig αγαπώσι). 51, 20 ανήγαγε. Im übrigen bieten Richter und Tauchnitz nur eine Copie des als Druckvorlage von ihnen benutzten Textes. Zahlreiche Fehler der Mangevschen Ausgabe, die sich bei einiger Aufmerksamkeit leicht corrigiren liessen und wohl grösstentheils als Drucksehler anzusehen sind, finden sich auch in der Richterschen und Tauchnitzschen Ausgabe. Z. B. S. 2, 3 διερευνήσομεν. 2, 13 τους τιθέντας νόμους. 4, 16 δ δ'. 5, 9 καί om. 17, 8 ξφομοιώσαντες.

29. 14 εὶ ἔμμισθος η (sic!). 33, 4 γνώμη θεία (für γνώμη Dela!). 47, 6 arouallar (Turn. richtig arwuallar). 52, 23 χυμών. 55, 22 παιδοποιήσεσθαι. 72, 5 steht bei Mangey δείδιμεν (für δέδιμεν), ebenso in der Tauchnitz-Ausgabe, bei Richter gar edeldeuer. 237, 3 edamárnoar. Schon ein Blick in eine der Ausgaben, die vor Mangev erschienen sind, hätte an solchen Stellen genügt, um diese Fehler als Druckversehen zu erkennen und zu corrigiren; denn Turnebus und die von ihm abhängigen Ausgaben bieten hier überall das richtige. Die Nachlässigkeit, die sich darin kund giebt, ist um so unverzeihlicher, als Richter in den Schristen, in denen er an Stelle der Pfeisserschen Ausgabe Mangeys ampla volumina aufschlagen musste, vorzugsweise die Pariser Ausgabe von 1640 (also den Text der editio princeps) als Vorlage benutzte und Mangeys Text nur nebenbei einsah. Das ergiebt sich (im Widerspruch mit der eigenen Angabe Richters in der Vorrede zum ersten Bändchen) mit Evidenz daraus, dass vom Buche de losepho an da, wo Mangey von Turnebus abweicht, Richter in den meisten Fällen mit Turnebus übereinstimmt: und zwar hat dies sehr selten seinen Grund darin, dass Richter auf Grund eigener Ueberlegung den Lesarten des Turnebus vor des Mangeyschen den Vorzug gab. Er begnügte sich eben vielsch damit, den Text der Pariser Ausgabe abdrucken zu lassen, und kummerte sich um Mangeys Text ebenso wenig wie um seine wichtigen Anmerkungen. Nur so erklärt es sich, dass auch as zahlreichen Stellen, wo Mangey offenbare Fehler und salsche Lesarten der früheren Ausgaben beseitigt und mit Hilse seiner Hss. corrigirt hat, Richter doch wieder den Text der editio princept aufgenommen hat. Z. B. S. 65, 8 ἀπολείψομεν καὶ ὑμεῖς (!). 66, 7 Evogileuga. 68, 19 Elvai nal avaynator (nat wohl Druckfehler bei Turnebus für κατ'). 70, 14 ασθενεστέρους. 82, 22 κεντρούσαι. 85, 21 ἐπιδών. 86, 18 μή καθυποσκελισθήναι. 87, 1 υφεστάθω (sic). 100, 12 συνδιέτεινον. 101, 14 πιστέον (sic). 111, 12 συνεπύθετο. 127, 11 ήθη. 157, 5 οἰδ' om. 160, 9 avodi (Drucksehler bei Turnebus) sur avodia. 168, 5 απένιφεν (απένειφεν Turn. aus Paris. 434). 180, 2 δμογώρου. 189, 22 olxlar. 218, 5 ποιείται (nach ίνα). 236, 13 διεχχαίει. 238, 5 ἐπεβίουν. 242, 1 εὐθύς. 243, 6 τῶν ὀρθῶν λόγων. 245, 9 ωργίασεν. 245, 23 ίερατικοῦ. 253, 9 ἀτύχημα ἐν ἐτυχήματος μέρει καταριθμηθηναι. 270, 22 φοράς. 275, 17 δυναμένων. 281, 15/16 έχαλέσαντο. 285, 4 ίερέως. Aber nicht genug damit, dass er von den Hilfsmitteln, die ihm zu Gebote standen, entweder keinen oder einen falschen Gebrauch machte, hat er auch selbst noch neue Fehler in den Philotext hineingehracht. Der Herausgeber der Tauchnitz-Ausgabe, der den Text von Mangey und Richter gleichmässig benutzte und im allgemeinen sich mehr an Mangey anschloss, daher auch an den meisten der eben angeführten Stellen von Richter abweicht, hat doch gerade die eigenen Fehler der Richterschen Ausgabe grösstentheils übernommen. z. B. liest man S. 3, 3/4 bei Richter und Tauchnitz zor πρώτον λλπίδος ξραστήν προσείπεν Ένως für ... προσείπεν άνθρωmor, wie fast alle Hss. und die früheren Ausgaben schreiben; die Ursache bildet wohl eine (von Pfeiffer angeführte) Bemerkung Mangeys, der die Lesart des Mediceus (M)... Erwig (offenbar ursprünglich Randglosse) προσείπεν ανθρωπον erwähnt und billigt; aus Ένως προσείπεν, ανθρωπον, wie Mangey schreiben wollte, hat Richter also mit Fortlassung von ανθρωπον (des wichtigsten Wortes) und Umstellung mooselner Erws gemacht. 76, 14 δια την έπι ταίς ατυχίαις έλεον Richt, Taucha. für τόν. 148, 3 Richt. Tauchn. φθορη (sic!). 155, 1 Richt. Tauchn. ἀναγθέντος für αναγυθέντος. 166, 8 R. T. απειρία σιτίων für αποοία σιτίων. 178, 20 R. T. σπάνης für σπάνις. 181, 4 R. μετηνίστατο für μετανίστατο. 181, 8 lassen R. T. καί aus. 181, 24 R. T. δμιλον far δμιλος. 197, 16 R. καταφρονίσαντες. 197, 17 R. αναμένει für αναμένειν. 211, 4 lassen R. T. από aus. 214, 15 liest man bei R. Τ. ένεκα τῆς πρὸς ὁμοιότητος, nach πρός ist αὐτὸν ausgelassen. 219, 2 R. αὐτήν für αὐλήν. 229, 15/16 R. T. την διαιωνίζουσαν την αὐτών μονήν, das zweite τήν ist falscher Zusatz. 236, 7 R. T. αμαθή für εὐμαθή. 252, 12 R. πλησιφανούς für πλησιφαούς. 254, 2 R. έπλ τούτων far τὰ περὶ τούτων. 254, 19/20 R. δμοίως μιχτόν far οπερ όμοιως μικτον ήν. 255, 16 R. έφ' αύτοις filr έπ' αύτοίς. 262, 8 R. T. παραχθηναι für πραχθηναι. 279, 8 R. T. μόνως für μόνος. 287, 19 R. Τ. προσειπών für προειπών. 296, 19 R. των δέ für την δ'. 306, 11 R. ακοινήτω für ακοινωνήτφ.

Die vorstehenden Aussührungen haben wohl zur Genüge dargethan, in welch sehlerhastem und zum Theil geradezu verwahr-

lostem Zustande der Philotext in den bisherigen Ausgaben sich befunden hat, trotzdem bereits Turnebus und Mangey für die in Rede stehende Gruppe von Schristen über ein nicht unbedeutendes handschriftliches Material verfügen konnten. Daher wird man sich nicht wundern, dass der Text in unserer Ausgabe vielfach ein gast anderes Aussehen bekommen hat. Denn es galt nicht nur überall die schlechte Ueberlieferung durch die bessere zu ersetzen, sondern auch Fehler zu beseitigen, die erst durch die Ausgaben in den Text hineingekommen sind. Durch sorgfältigere Ausnützung des handschriftlichen Materials und Heranziehung neuer und besserer Hss. und der indirecten Ueberlieferung war es möglich, den Text lesbarer herzustellen und ihn von den schlimmsten Fehlern zu reinigen. In den Schriften de Abrahamo und de Iosepho konnten an der Hand der Hss. BE und K auch tiefer liegende Verderbnisse entfernt werden, in den Büchern de vita Mosis galt es häufig nur der Ueberlieferung der Gruppe (A)FGHP den Vorzug zu geben, um den ursprünglichen Text herzustellen, in dem Buche de decelogo boten M und die Armenische Uebersetzung die Handhabe, manche Fehler der Vulgata zu verbessern. Aber trotz des umfangreichen und verhältnissmässig nicht schlechten Apparats directer und indirecter Ueberlieferung bleibt doch auch für die Conjecturalkritik genug Spielraum. Dass Mangey durch seine Anmerkungen zur Emendation des Textes viel beigetragen hat, habe ich obes bemerkt. An anderen Stellen haben wir selbst offenbare Verderbnisse der Ueberlieferung durch leichte und naheliegende Aenderungen beseitigt. Z. B. habe ich S. 8, 4 γαληνόν für γαλήνων geschrieben; die Form γαλήνιος findet sich nur bei Byzantinem, bei [Plat.] Alkyon 2 ist γαλήνιον wahrscheinlich auch in γαληνόν zu verbessern, an allen anderen Stellen ist richtig γαληγός bei Philon überliefert und die Verbindung εὐδιος καὶ γαληνός ist stehende Formel bei ihm: vgl. vol. II 237, 21. III 65, 8. 121, 3. IV 35, 9, 171, 23. S. 13, 12 habe ich nach Wendlands Vorschlag die nach άρετων nothwendigen Genetive φύσεως, μαθήσεως, ασκήσεως eingesetzt, die überlieserten Nominativsormen φύσις, μάθησις, ἄσκησις sind wohl durch falsche Auflösung des Compendiums für die Endung entstanden. S. 13, 23 ergiebt sich aus den verschiedenen Lesarten der Hss. πανοίκειον, πανοικεί ον, πανοικί· ον als das richtige πανοίκιον (mit dem ganzen Hause, mit der ganzen Familie), das auch sonst bei Philon, z. B. II 126, 8,

ei Diodor, Dionysios von Halik., Strabo u. s. vorkommt. S. 45, 21 ibe ich für άλλ' έγκέκραται, welches die beste Ueberlieferung 1 sein scheint, alla xéxoaras geschrieben, de der Begriff èypárrugat hier nicht passt. S. 65, 18 konnte kore, das ich s unentbehrlich eingefügt habe, vor els doyn'y leicht ausfallen. 67, 14 schien mir ebenso ογομα nach εὐθυβολώτατον nothendig. S. 71, 8 hat Wendland dem Zusammenhange entsprechend ρεττόν aus τρίτον verbessert. S. 73, 7 habe ich ανάπλεω für νάπλεως geschrieben, da das Adjectiv offenbar zu μαγειοείω S. 101, 8 musste ožxade in ožxot verbessert werden: Verechslungen dieser Art (oïxos und oïxade, êxel und éxeloe u. 3.) nd in den Hss. sehr häufig, dürsen aber bei einem Schriftsteller ie Philon nicht geduldet werden. S. 121, 4 war zur Herstellung er Satzverbindung nach έβδόμη γενεά die Einsugung eines δ' m so nothwendiger, als dadurch zugleich der unerträgliche Hiatus ενεά οὖτος beseitigt wird. S. 130, 3 habe ich δικάσας in διαιώσας verbessert; denn δικάζειν hat nicht die Bedeutung .erchten, meinen', die hier gesordert wird; dass Prokop δικαιώσας elesen hat, schliesse ich aus seiner Paraphrase all' Evouce di-:atov. S. 136, 22 habe ich old' zugesetzt, da der Satz ohne Prälicat ist; wie leicht old' vor idia ausfallen konnte, liegt auf der land. S. 177, 14 habe ich έννέμεσθαι (bewohnen) geschrieben ur ἐχνέμεσθαι (abweiden, ausplündern): vgl. S. 196, 21 τὸν τότον έννέμεσθαι und 171, 23, wo es vielleicht richtiger war ένέμονται mit FHP zu schreiben. S. 178, 19 habe ich das unvertändliche μήτε μήν der Hss. in μη τεμείν corrigirt; dass ein nfinitiv βλάψειν oder dergleichen sehlt, vermuthete auch Mangey. 5. 253, 18 habe ich ἐν φ für ἐν τ geschrieben, denn das Relativ ezieht sich offenbar auf δ νόμος, nicht auf θυσίας. Bei vielen nderen Verbesserungen liegt die Nothwendigkeit so auf der Hand, ass sie keiner Erklärung oder Rechtfertigung bedürfen. Auch inter den Verbesserungsvorschlägen, die ich nur im kritischen apparat erwähnt habe, scheinen mir viele das richtige zu treffen ind bätten vielleicht besser in den Text selbst aufgenommen werlen sollen. Z. B. S. 43, 19 της φύσεως ένταῦθα ίσταμένης ώς πὶ τελευταίου καὶ ὑστάτου δρου (für τελευταῖον καὶ ὕστατον ρον): vgl. S. 44, 20 έπὶ τῆς δητῆς καὶ φανερᾶς ἀποδόσεως σταται τὰ λεγθέντα. S. 47, 12 ἐπηνάγκασαν für ἀπηνάγκασαν, a dies gerade das Gegentheil von dem bedeutet, was der Sinn des Satzes verlangt. S. 76, 3 τῷδε τῷ κόσμω für τοῦδε τοῦ χόσμου als Apposition zu πολιτεύματι. S. 89, 25 ταλαγτεύει (Wendland) für ταλαντεύεται, denn bei Philon findet sich sonst stets das Activ ταλαγτεύειν auch in intransitiver Bedeutung (hin und her schwanken); vgl. vol. I 107, 4, II 47, 16, 139, 1, 255, 20. III 106, 20. 188, 14. 294, 30. IV 44, 4. 253, 16. S. 90, 1 ist wohl sicher χαθελχόμενα für χαθέλχοντα zu schreiben. S. 90, 21 scheint mir wegen des schweren Hiatus έχάστου άναδιδάσχοντα die Aenderung έχάστων nothwendig. S. 97, 1 ebenso die Einfugung von the in den Worten our grovea to (the) heixlar αποδημίας wegen des Hiatus πω ήλικίαν. In der nächsten Zeile ist nuac wohl als Glossem zu streichen, da es in die indirecte Rede nicht hineinpasst. S. 112, 2 scheint τω vor παρ' ἐλπίδα, das Wendland hinzuzusügen vorschlägt, nothwendig. S. 149, 16 ist οψιν wahrscheinlich Glossem zu την αναγκαιστάτην των αίσθήσεων, daher die sonderbare Stellung, S. 174, 10 ist der blosse Genetiv ηλιθιότητος wohl kaum zulässig, vermuthlich hat Philos auch hier die bei ihm sehr beliebte Wendung mit koyor gebraucht, ήλιθιότητος ξογον: vgl. 179, 24. 289, 8. S. 184, 9 kann έπιφερόμενον nicht richtig sein, da έπιφέρεσθαι die hier gefordere Bedeutung (hin und her getrieben werden) nicht hat: Philon schrieb σερόμενον und έπι- ist durch das vorhergehende έπὶ δεξιά καὶ ευώνυμα verursacht. S. 211, 8 hatte ich nach Wendlands Vorschlag (ἐν) άρμονία schreiben sollen, nach διάταξιν konnte έν leicht ausfallen. S. 251, 20 ist wahrscheinlich negl vig vor nage χαιοόν ausgefallen. S. 269, 17 lässt sich τὰς κενὰς δόξας kaum balten. Mangevs Vermuthung τους χενοδόξους trifft wohl das Richtige. S. 295, 17/18 muss έπελαφριζόμενοι in έπελαφρίζοντες corrigirt werden, da Philon sonst nie das Medium ἐπελαφείζεσθαι für das Activ gebraucht.

Einer besonderen Erörterung möchte ich hier noch eine Reihe von Stellen unterziehen, an denen entweder Zweifel und Bedenken wegen der aufgenommenen oder vermutheten Lesart entstehen könnten oder eine schwerere Textverderbniss vorzuliegen und eine sichere Emendation bisher noch nicht gefunden zu sein scheint; gleichzeitig benutze ich diese Gelegenheit einiges zu berichtigen, worüber ich inzwischen zu anderer Ansicht gelangt bin.

DE ABRAHAMO. § 3 ἐπεὶ δὲ τοὺς νόμους κατὰ τὸ ἔξῆς ἀκόλουθον ἀναγκαῖον διερευνᾶσθαι. So die gewöhnliche Ueber-

lieferung. BE dagegen lassen xarà rò éξης aus und bieten dann κατακόλουθον ην statt ακόλουθον αναγκαίον, K hat αναγκαίον  $\eta_{\nu}$ , stimmt aber sonst mit der Vulgata. Keine der beiden sich gegenüberstehenden Lesarten befriedigt vollständig. xara ro &Eñc ἀχόλουθον ist unmöglich, entweder έξης oder ἀχόλουθον ist überflüssig. Andererseits genügt auch κατακόλουθον (BE) nicht, selbst wenn wir dasur xaz' axólov-902 schreiben, denn es muse xazà τὸ ἀχόλουθον heissen, und ἀναγχαΐον (das in BE fehlt) kann nicht entbehrt werden. Es giebt hier verschiedene Möglichkeiten, Man könnte axálov9ov als entbehrlich den Text herzustellen. streichen, κατά τὸ ἐξῆς wurde allein genugen; aber dabei wurde unerklärt bleiben, wie axólov Joy in den Text gekommen ist. Oder man könnte mit Umstellung von ἀπόλουθον und ξξης schreiben: κατά τὸ ἀκόλουθον έξης, shalich wie de decal, § 1 κατά τὰ ἀκόλουθα έξης. Aber eine Umstellung hat immer etwas Gewaltsames und darf nicht angewandt werden, wo sie nicht unbedingt nothwendig ist. Oder man streicht έξης und schreibt κατά τὸ ἀχόλουθον, denn wie κατὰ τὸ ἐξῆς braucht Philo auch die Wendung κατὰ τὸ ἀκόλουθον (z, B. vol. IV 73, 24. 146, 11. 157, 22). So wollte ich ursprünglich schreiben, habe aber dann vorgezogen, κατά τὸ έξῆς (καί) ἀκόλουθον zu corrigiren, da ich vermuthe, dass in dem κατακόλουθον der Hss. BE ein ursprüngliches καὶ ἀκόλουθον steckt. Eine solche Häufung von Synonymen gehört bekanntlich zu den beliebtesten Stilgewohnheiten Philons; ganz ähnlich sind z. B. vol. III 265, 27 ἀχολουθίαν καὶ τὸ ἐξῆς und ΙΥ 200, 9 περί των έπομένων και ακολούθων.

§ 20 τὰ δὲ ὧτα ἐποςθιάσας εὐποςίας ἕνεκα καὶ πολυπράγμονος περιεργίας. So die Vulgata, die auf der Lesart der Has. HP beruht (καί ist vom Corrector von H zugesetzt). Nach der besseren Ueberlieferung schrieb Philon vielmehr τὰ δὲ ὧτα ἐπουρίσας ἕνεκα πολυπράγμονος περιεργίας. Das Wort ἐποςθιάσας ist Erklärung zu ἐπουρίσας, die irrthümlich in den Text gerathen ist. εὐπορίας ist wie ἐπουρίας (A) und ἐπορίας (K) Corruptel von ἐπουριάσας (so BE) oder ἐπουρίσας. Obwohl die hal. Ueberlieferung hier mehr für ἐπουριάσας spricht, habe ich doch ἐπουρίσας geschrieben, weil bei Philon sonst nur diese Form vorkommt: vol. III 269, 24 δεξιῷ πνεύματι ἐπουρίσαντες. IV 187, 13 τὰ ὧτα ἐπουρίσας. 302, 6 τὰ ὧτα ἀνεγερθέντα καὶ ἐπουρίσαντα. Ueberhaupt ist ἐπουρίζειν die gewöhnliche Form, Harmes ΧΧΧΥΙΙΙ.

ἐπουρίζειν findet sich (theils in transitiver, theils in intransitiver Bedeutung) bei Aischylos, Euripides, Aristophanes, Platon, Strabon u. a.; ἐπουριάζειν kommt nach den Wörterbüchern nur bei Lukian vor. In derselben Bedeutung wie ἐπουρίζειν τὰ ὧτα braucht Philon ἀνορθιάζειν (nicht ἐπορθιάζειν) τὰ ὧτα: Il 200, 8 ἀκοαί τε καὶ ὄψεις, ᾶς ἔχων μέν τις ὁλοκλήρους ἐγήγερται καὶ ἀνωρθίασται. III 180, 9 οἶς τὰ ὧτα ἀναπέπταται καὶ ἀνωρθίασται. 246, 21 τὰ ὧτα ἀνορθιάσαντες. IV 279, 6 ἀκροβατῶν καὶ ἀνωρθιακώς τὰ ὧτα.

§ 119 ἐπειδὰν οὖν ἡ ψυχὴ καθάπερ ἐν μεσημβρία θεφ περιλαμφθή και όλη δι' όλων νοητού φωτὸς άναπλησθείσα ταϊς έν κύκλω κεχυμέναις αύγαῖς ἄσκιος γένηται, τριττήν φαντασίαν ένος υποκειμένου καταλαμβάνει, του μέν ώς όντος. των δ' άλλων δυοίν ως αν απαυγαζομένων από τούτου σχιών. Die Dative ταῖς . . . κεχυμέναις αὐγαῖς rühren von dem Corrector von H her, der durch diese Conjectur den Satz wenigstens grammatisch correct hergestellt hat; die Hss. haben Tag. . . xeyvuévas avyac und so ist der Satz unverständlich. Der Fehler scheint in den Worten ἄσκιος γένηται zu stecken. Eine Parallele zu dem hier ausgesprochenen Gedanken haben wir in den Quaestiones in Genesim IV § 30 (Harris Fragments of Philo p. 32) & uer our teλειος τριάδα φαντασιοίται έν άσχίω φωτί χαι μεσημβρινώ, μεστήν διηγεκή και πληρεστάτην ούσίαν, aber die Worte bieten kein Hilfsmittel zur Emendation unserer Stelle. Es soll wohl der Gedanke darin ausgedrückt sein: .wenn die Seele von Gott erleuchtet wird und ganz und gar vom göttlichen Licht erfüllt ist und alle von ihm ausgehenden Strahlen aussängt, nimmt sie eine dreifache Vorstellung ein es Substrates in sich auf, die des Seienden und die seiner beiden Ausstrahlungen'. Hiernach vermuthete ich beispielsweise τὰς ἐν κίκλω κεχυμένας αἰγὰς ἀσκίους δέχηται, Wendland τάς . . . αίγάς ἀσπάσηται. — Die Worte τριττήν φαντασίαν ένὸς ὑποκειμένου καταλαμβάνει kehren wieder § 131 δτι δ' ή τριττή φαντασία δυνόμει ένός έστιν υποκειμένου. Hier aber ist das unverständliche δυγάμει hinzugesetzt; der Verdacht eines Glossems liegt um so näher, als δυνάμει ένος einen schweren Hiatus bewirkt.

§ 133 φανερώτατα μέντοι καὶ διαπονητότατα μηνύει διὰ τῶν ξξῆς τὸ δηλούμενον. Für διαπονητότατα (so nur MGH) haben AP ἀδιαπονητότατα, BEK ἀδιαπόνητα, F διαπορώτατα

aus η corrigirt und nach ω eine Rasur). Alle diese Lesarten ben keinen Sinn. Es scheint, dass die Lesart ἀδιαπονητότατα r echten Ueberlieserung am nächsten steht; andererseits ist das ę der Lesart von F beachtenswerth. Ich vermuthe daher, dass illon ἀδιαπορητότατα geschrieben hat (die Rasur in F deutet rauf hin, dass in seiner alten Vorlage διαπορητότατα gestanden t). Das Wort ἀδιαπόρητος kann ich zwar sonst nicht belegen, er dieser Umstand kann schwerlich Bedenken erregen. Dem nne nach passt ἀδιαπορητότατα sehr gut zu φανερώτατα: anz offenbar und ganz unzweiselhaßt.

§ 136 ... καὶ τό γε ἐπ' αὐτοὺς ἦκον μέρος τὸ σύμπαν ερωπων γένος διέφθειρον. Für ἐπ' αὐτοῖς (oder ἐφ' αὐτοῖς) habe ich ἐπ' αὐτούς geschrieben, weil die bessere Ueberserung bei Philon für den Accusativ spricht. de Abrah. § 216 ben BEK τό γε ἐπ' αὐτὸν ἦκον μέρος, die anderen Hss. τὸ ρ' αὐτὸν ἦκον μέρος. de losepho § 47 bieten alle Hss. τὸ γοῦν τ' αὐτὸν ἦκον μέρος. Ebenso in der Parallelstelle (in der wie er von der Päderastie die Rede ist) de special. leg. III 7 p. 306, 19 ang. ὁ δὲ παιδεραστής ... τὰς πόλεις τό γε ἐπ' αὐτὸν ἦκον έρος ἐρήμους καὶ κενὰς ἀποδείκνυσιν οἰκητόρων.

§ 265 πλοῦτοι δὲ καὶ εὐγένειαι προσορμίζονται μὲν καὶ τἰς φαυλοτάτοις εἰ δὲ καὶ μόνοις σπουδαίοις, ἐγκώμια προίνων καὶ τύχης ἀλλ' οὐ τῶν ἐχόντων εἰσίν. Das überlieferte 
ροσορμίζονται kann hier nicht richtig sein. Mangey übersetzt 
nngemäss obveniunt, προσορμίζεσθαι hat aber nur die Bedeung ,landen'. Ich glaube sicher, dass Philon προσορίζεσθαι 
schrieben hat: προσορίζειν bedeutet ,zuweisen', προσορίζεσθαι 
ugewiesen werden, zufallen, zu Theil werden'; das ist also genau 
r Begriff, der hier verlangt wird. Der Armenische Uebersetzer 
heint auch so gelesen zu haben.

DE IOSEPHO. § 14 την δ' ξερφου αίματι φοινίξαντες απέμπονται τῷ πατεὶ πεό φασιν ώς ὑπὸ θηρίων δαπανη-έντος. Den Accusativ πρόφασιν bietet hier nur A, während le anderen Hss. προφάσει haben. Die Lesart von A verdient in Vorzug, weil der Hiatus προφάσει ώς bei Philon nicht zulässig scheint und auch an anderen Stellen die bessere Ueberlieferung r πρόφασιν spricht: S. 104, 5 δραμών πρόφασιν έπί τι ῦν κατεπειγόντων (πρόφασιν AFGHPO, προφάσει CVBEKM). 10, 22 πρόφασιν τοῦ γνῶναι (so wiederum AFGHPO, προφάσει

CVBEKM). S. 123, 15 kann man schwanken, ob πρόφασιν ὡς ἐπὶ μισθῷ (so BEMA, πρόφασιν ἐπὶ μισθῷ CVO) oder προφάσει τοῦ ἐπὶ μισθῷ (so GHPKZ) zu schreiben ist. Indessen kommt der blosse Dativ in diesem adverbiellen Sinne überhaupt selten vor, während πρόφασιν und πρόφασιν ὡς sehr bäußg sind, daneben noch ἐπὶ προφάσει (bei Philon z. B. IV 140, 9/10 ἐπὶ προφάσει ἑορτῆς). — Für διαπέμπονται war wohl auch mit A besser διαπέμπονσι zu schreiben.

§ 15 . . . xaì yào οὖτός μοι δοχῶ δείσας, μὶ . . . δολοφονηθῆ, συνεβούλευσεν ἀποδόσθαι. Für δοχῶ hat die Hssclasse VO δοχεῖ, an der ersten Person ist aber kein Anstoss zu nehmen, ebenso wenig de vita Mosis II § 158 ταύτης ἕνεκά μοι δοχῶ τῆς αἰτίας ὡς μεμιασμένον ἥλασε. δοχῶ und μοι δοχῶ werden auch parenthetisch ganz wie οἶμαι gebraucht. Vgl. [Plat.] Theag. 121<sup>d</sup>. Epiktet. II 19, 7. III 24, 73. IV 1, 48. 4, 21. Kühner Gr. Gramm. II 873, 3.

- \$ 23 . . . οὐχ ὁ θάνατός με λυπεῖ, τέχνον, ἀλλ' ὁ τούτου τάφος εί έπι γης ετόφης της σης, παρηγορούμην, έθεράπευσα, ενοσήλευσα πρότερον κτλ. Die Worte δ τούτου τάσος können nicht richtig sein. Mangey nahm an τούτου Anstoss, das allerdings nach der Anrede τέχνον unmöglich ist, wenn es auf Joseph bezogen wird; er wollte deshalb τούτου streichen oder τοιούτος schreiben. Auch mittelalterliche Leser hielten vovvov für falsch, in V ist das Wort ausradirt und in BEKM fehlt es ganz. Fehler steckt aber gar nicht in τούτου, sondern in τάφος: in der ganzen folgenden Rede klagt Jakob darüber, dass Joseph, da er (wie ihm gemeldet wurde) von wilden Thieren zerrissen sei, überhaupt kein Grab gefunden habe, also kann er nicht sagen: µE λυπει ὁ τάφος. Sicherlich hat Markland das richtige getroffen, indem er ὁ τούτου (scil. θανάτου) τρόπος emendirt. Es scheint, dass die Corruptel τάφος durch das gleich folgende Wort ἐτάφης veranlasst wurde. - Mangey hat av nach & θεράπευσα hinzugefügt, es kann aber in diesem Falle weggelassen werden (Kühner IIº 175).
- § 33 ... καὶ ἰστοὸς οὐ μιῷ χοῆται θεραπεία ποὸς ἄπαντας τοὺς κάμνοντας, ... ἀλλ' ἐπιτηρῶν ἀνέσεις, ἐπιτάσεις, πληρώσεις, κενώσεις, αἰτίων μεταβολὰς ποικίλλει ταῦτα ποὸς σωτηρίαν ποτὲ μὲν ταυτὶ ποτὲ δὲ ταυτὶ προσφέρων. Die Worte ποικίλλει ταῦτα sind unverständlich, man erwartet sur

τὖτα etwa φάρμακα oder einen ähnlichen Ausdruck. Mangeys orschlag σιτίων für αἰτίων verstehe ich nicht, αἰτίων ist ganz chtig. ταὖτα könnte, da φάρμακα zu weit abliegt, aus πάντα erderbt sein. Vielleicht genügt auch ποικίλλει τὰ πρὸς σωηρίαν.

\$ 34 . . . καὶ ὅπου μέν μετὰ κινδύνου τὸ είναι. διὰ τὸ ρινωφελές φθάνοντα τοὺς άλλους αὐτουργία. ὅπου δὲ πόνων σχέψις, ετέροις υπηρετείν εξιστάμενον. Der Satz ist schwer 1 verstehen. Die Worte μετά χινδύνου τὸ είναι scheinen nicht chtig zu sein, man sieht nicht, worauf zò elyaz sich beziehen il. Vielleicht ist die Lesart τοῦ εἶναι (BEKM) vorzuziehen und ετά κινδύνου τοῦ είναι etwa .mit Lebensgesahr verbunden' zu bersetzen; aber dann sehlt das Subject in dem Satze οπου μέν - εἶναι. Ausserdem ist ganz unklar, worin der Gegensatz zu den Torten ὅπου δὲ πόνων ἡ σκέψις bestehen soll; auch der Ausruck πόνων σχέψις ist nicht recht verständlich. Die Worte. ie sie überliesert sind, besagen ungesähr: ,der Staatsmann soll, enn die Existenz (des Staates oder seine eigene?) in Gefahr ist. ım Nutzen des Staates persönlich vorgehen und es darin den aderen zuvorthun, wo es sich aber um Anstrengungen handelt (?), rücktreten und anderen die Dienstleistung überlassen'. Hier ist. ie man sieht, weder ein richtiger Gegensatz vorhanden, noch uch der Gedanke selbst klar ausgedrückt. Der Satz scheint heils verderbt zu sein. Mit Mangevs Vorschlag δπου μέν μετά ινδύνου τι, οίον διὰ τὸ κοινωφελές ist nichts gebessert. Die itzten Worte έτέροις υπηρετείν έξιστάμενον, an denen ich ich anfangs Anstoss nahm, sind in Ordnung; zu Eflorao Sal reve ann ein blosser Infinitiv hinzutreten: vgl. z. B. Soph. Ai. 672 ξίσταται δὲ νυχτὸς αἰανὴς χύχλος | τῆ λευχοπώλφ φέγγος **μέρα** φλέγειν.

§ 108 αἴ τε γὰρ πίονες ἐπτὰ βόες καὶ οἱ εὔβλαστοι καὶ ἐθαλεῖς ἑπτὰ στάχυες ἐνιαυτοὶς ἑπτὰ δηλοῦσιν εὐθηνίας αὶ εὐετηρίας καὶ ἑπτὰ ἐτέρους λιμοῦ αἱ ἐπανιοῦσαι ἑπτὰ όες λεπταὶ καὶ εἰδεχθεῖς καὶ οἱ παρεφθαρμένοι καὶ μεμυστες ἐπτὰ στάχυες. Der Satz enthält zwei Fehler, die sich leicht orrigiren lassen. Der Hiatus zwischen λιμοῦ und αἱ ist unzussig und die Symmetrie verlangt nach εὐθηνίας καὶ εὐετηρίας in Synonymum zu λιμοῦ. Beide Anstösse werden beseitigt, wenn vir ergänzen λιμοῦ (καὶ ἀφορίας). Ferner ist ἐπανιοῦσαι hier

nicht am Platze, da ἐπανιέναι ,zurückkehren' bedeutet, erwartet wird vielmehr ein Ausdruck ,die dann kommenden, die folgenden'. Philon schrieb also wohl ἐπιοῦσαι.

- § 113 τρίτου δὲ τοῦ μηδ' εἰς ἀριθμὸν ἐλθεῖν, ἐν στάχυσι καλ δράγμασιν άδήλου καλ άπεριγράφου τοῦ καρποῦ ὑπάρχοντος, ίνα μή προαναπέσωσιν αί διάνοιαι των έγχωρίων έν ταίς άναλώσεσι τοῦ συλλογισθέντος. Als dritten Grund, weshalb das Getreide unausgedroschen aufgespeichert werden soll, giebt Joseph an, dass niemand wissen soll, wieviel der Vorrath beträgt, damit die Bewohner nicht schon im voraus muthlos werden. Für aulλογισθέντος hat A συγχομισθέντος und Mangey scheint συγχομισθέντος für richtig gehalten zu haben. Allerdings ist συλλοvio Pérroc unmöglich, wenn man die letzten Worte übersetzt beim Aufzehren des angesammelten Getreides'. Denn συλλογίζειν bat nicht die Bedeutung "sammeln, zusammenbringen". Die einzige in den Wörterbüchern dafür citirte Belegstelle aus Dion. Hal. de vet. scr. cens. 1 hat Usener (Dion. Hal. de imit. p. 18, 15) beseitigt, indem er συλλογής έν τι aus συλλογίσαντι verbesserte. An unserer Stelle aber ist συλλονισθέντος ganz dem Zusammenhange entsprechend, wenn es in seiner richtigen Bedeutung genommen wird: damit die Gemüther der Bewohner nicht im voraus den Muth verlieren beim Aufzehren des berechneten Vorraths'; τοῦ συλλογισθέντος ist gleichbedeutend mit τοῦ εἰς ἐριθμὸν ἐλθόντος.
- § 142 ... οἰς ἐκάστη τῶν αἰσθήσεων εἰς ἐπιστήμην ἐμπόδιος, δεκαζομένη θεάμασιν, ἀκούσμασι. Für die Vulgata δελεαζομένη habe ich mit den meisten Hss. δεκαζομένη geschrieben; denn Philon gebraucht gern δεκάζειν in Verbindung mit den Sinneswahrnehmungen: vgl. vol. III 17, 6 καταγνοῦσα μὲν αὐτῆς (αἰσθήσεως) τῶν κριτηρίων ὡς νενοθευμένων καὶ δεδεκασμένων. III 78, 1 ὁ πολὺς καὶ ἀγελαῖος ἀνθρώπων ὅχλος κρίνει δεδεκασμέναις μὲν ἀκοαῖς, δεδεκασμένω δὲ καὶ τῷ ἄλλω τῶν αἰσθήσεων δικαστηρίω.
- § 143 ... ὅτι τοῦτο καλόν, ἐκεῖνο αἰσχρόν, τοῦτο ἀγαθόν, κακὸν ἐκεῖνο, τουτὶ δίκαιον, ἄδικον τοὐναντίον, καὶ τἄλλα ταύτη, τὸ φρόνιμον, τὸ ἀνδρεῖον, τὸ εὐσεβές, τὸ ὅσιον, τὸ συμφέρον, τὸ ώφέλιμον, καὶ πάλιν τὸ ἀνωφελές, τὸ ἀλόγιστον, τὸ ἀγεννές, τὸ ἀσεβές, τὸ ἀνόσιον, τὸ ἀσύμφορον, τὸ βλαβερόν, τὸ φίλαυτον. Die Worte καὶ πάλιν τὸ ἀνωφελές bringen

Unordnung in diese Aufzählung von Gegensätzen, in der τὸ φρόνιμον bis τὸ ἀφέλιμον und τὸ ἀλόγιστον bis τὸ βλαβερόν sich genau entsprechen, während τὸ ἀνωφελές überfüssig ist und zu τὸ φίλαυτον der Gegensatz fehlt. Ich vermuthe, dass vor καὶ πάλιν etwa τὸ φιλόνθρωπον (Gegensatz τὸ φίλαυτον) ausgefallen ist; τὸ ἀνωφελές ist als Glossem zu streichen.

- § 158 ἐπεὶ δὲ κατὰ τὴν τῶν ὀνειράτων σύγκρισιν ἐνέστη προτέρα τῆς εὐθηνίας ἡ ἐπταετία... Auffallend ist hier σύγκρισιν, wosür man vielmehr διάκρισιν erwartet; denn Philon gebraucht sonst, wo er von Josephs Traumdeutungen spricht, stets διάκρισις und διακρίνειν: vgl. S. 80, 9. 22. 81, 23. 83, 7/8. 84, 12. 85, 16. 87, 8. 90, 20. 113, 16. 118, 12. Die Annahme, dass hier ein Fehler in der Ueberlieserung vorliegt, wird noch dadurch gestützt, dass S. 113, 16 für διέκρινεν in einer Hs. (V) συνέκρινεν überliesert ist. συγκρίνειν und σύγκρισις für Traumdeutung findet sich nur in der Septuaginta (Genes. 40, 8. 12. 16. 18. 22. 41, 12. 13. 15 und öster im Buche Daniel). Dass Philon an dieser einen Stelle dem singulären Gebrauch von σύγκρισις in der Septuaginta gesolgt sein sollte, ist nicht sehr wahrscheinlich.
- § 162 ὁ δὲ τὸ μὲν πρῶτον κελεύει ἀνοιχθῆναι τοὺς σωροὺς ἄπαντας. Der schwere Hiatus κελεύει ἀνοιχθῆναι lässt sich durch Umstellung ἀνοιχθῆναι κελεύει beseitigen. Wegen des folgenden ἐπώλει könnte man aber auch vermuthen, dass Philon ἐκέλευεν geschrieben hat.
- § 172 ... οἴτινες μόνοι σχεδὸν ἐξ ἁπάντων ἀνθρώπων εὐπατρίδαι λεγόμενοι διὰ τὰς πατέρων καὶ πάππων καὶ προγόνων ὑπερβαλλούσας ἀρετὰς ἤσχύναμεν τὴν συγγένειαν ἐπιφανὲς ὄνειδος κτήσασθαι σπουδάσαντες. Statt συγγένειαν hatte ich die Lesart von Κ εὐγένειαν in den Text setzen sollen: vgl. die ähnliche Stelle de vita Mos. II § 270 ... καὶ θυσίας ἀνῆγον ἐκλαθόμενοι τοῦ πρὸς ἀλήθειαν θεοῦ καὶ τὴν προγονικὴν εὐγένειαν, ἢ διὶ εὐσεβείας καὶ ὁσιότητος ηὐξήθη, καθαιροῦντες. Die Verwechslung von εὐγένεια und συγγένεια ist in den Hss. sehr haufig (S. 101, 9 hat V εὐγενείας statt συγγενείας).
- § 185 ... άλλ' ἔφη μόνην ᾶν αὐτῷ πίστιν ἀψευδοῦς ὁμολογίας γενέσθαι τὴν ὡς αὐτὸν ἄφιξιν τοῦ νεωτάτου παιδός. Das Wort ὁμολογίας giebt hier keinen Sinn; da von der Rechtfertigung der Brüder vor Joseph die Rede ist, dürfte ὁμολογίας

aus ἀπολογίας verderbt sein. S. 178, 14 haben umgekehrt für δμολογίας einige Hss. ἀπολογίας.

§ 189 σφόδρα δ' άχθομένου τοῦ πατρὸς καὶ λέγοντος άγνοεῖν, ὅτι δυεῖν ὅντων ὁμομητρίων ὁ μὲν ἤδη τέθνηκεν, ὁ δ' ἔρημος καὶ μόνος ἀπολειφθεὶς εὐλαβήσεται τὴν ὁδόν... Das Verbum ἀγνοεῖν ist falsch. Auch άμφιγνοεῖν, das Mangey vorschlug, passt nicht. Ich vermuthe ἀποκνεῖν (ängstlich sein, Bedenken tragen, scil. Benjamin ziehen zu lassen), das dem Zusammenhange entspricht und auch paläographisch ἀγνοεῖν nahe steht.

\$ 224 χελεύοντος δε σοῦ ενθάδε τὸν ἀδελφὸν ἀγαγεῖν... κατηφούντες απηλλαττόμεθα. Der Hiatus σου ένθάδε ist unstatthaft. oov ist aber nur in den Hss. C und K überliesert, alle andern haben κελεύοντος δ' ένθάδε. Vielleicht schrieb Philon wirklich so mit Auslassung des aus dem Zusammenhange zu ergänzenden Subjects zu xelevortog. Ein ähnliches, wenn auch nicht völlig zutreffendes, Beispiel einer Auslassung des Pronomens der zweiten Person haben wir de vita Mos. I § 244 n uer avaνάκτησις ύμων εξλογος και δικαία. χρηστά γαρ άφ' ήμέρου γνώμης προτειναμένων, πονηρά από διανοίας απεκρίναντο κακοήθους. Ζυ προτειναμένων gehört als Subject ύμων, das sich aus dem vorangehenden Passus leicht erganzen lässt. Vergleichen liesse sich auch de vita Mos. I § 274 ήνιστήσω γάρ ένω τον λόγον θεσπίζων έκαστα διά τῆς σῆς γλώττης οὐ συνιέντος (scil. σοῦ). Beispiele eines Genetivus absolutus, wo als Subjekt ein Pronomen der dritten Person in Gedanken zu ergänzen ist, giebt es bei Philon in Menge: vgl. Vol. IV 31, 9. 55, 23. 64, 8. 18. 65, 2. 66, 15. 80, 8. 84, 24. 86, 16. 96, 19 u. ö.

§ 228 f. . . . δοῦλον ἀπὸ ταύτης ἀνάγραφε τῆς ἡμέρας, ἄσμενος ὑπομενῶ τὰ τῶν νεωνήτων, ἐὰν τὸ παιδίον ἐθελήσης ἐᾶσαι. λήψη δ' οὐκ αὐτὸς τὴν χάριν, ἐὰν ἄρα διδῷς, ἀλλ' ὁ μὴ παρῶν ἐπικουφισθεὶς τῶν φροντίδων, ὁ τῶν τοσούτων πατὴρ ἐκετῶν ἁπάντων ἐκέται γάρ ἐσμεν καταπεφευγότες ἐπὶ τὴν σὴν ἱερωτάτην δεξιάν, ἦς μηδέποτε διαμάρτοιμεν. Die Worte λήψη δ' οὐκ αὐτὸς τὴν χάριν geben keinen Sinn; derjenige, der die Gnade empfängt, kann doch unmöglich Joseph sein, der sie erweist. Die Worte können offenbar nur auf Benjamin gehen, dessen Freilassung erbeten wird. Ich habe deshalb λήψεται verbessert; αὐτός bezieht sich auf τὸ παιδίον (κατὰ σύνεσιν, als ob ὁ παῖς vorher gesagt wäre); Die Gnade wird

nicht allein dem Knaben zu Theil werden, sondern vielmehr dem dadurch von seinen Besorgnissen befreiten Vater. ἐκετῶν habe ich aus K hergestellt statt der gewöhnlichen Ueberlieferung καὶ τῶν, durch ἐκετῶν werden die Worte ὁ τῶν . . . ἀπάντων und der folgende Satz ἐκέται γάρ ἐσμεν κτλ. überhaupt erst verständlich. Für τοσούτων bätte ich mit Α τοιούτων schreiben sollen.

§ 232 Πάντα δ' ἦσαν ἀπόπειρα καὶ ταῦτα καὶ τὸ πρότερα. Der Plural ἦσαν nach dem Neutrum πάντα entspricht nicht dem Philonischen Sprachgebrauch; ich hatte deshalb ἦν vermuthet. Besser scheint mir jetzt die Aenderung ἀπόπειραι, der Plural ἦσαν ist dann in Uebereinstimmung mit dem Prädicatsnominativ gesetzt, wie bei Philon sehr häufig: vgl. z. B. de νία Μος. l § 192 πάντα γὰρ ἦσαν ἢ τραχείαι καὶ ἀπορρώγες πέτραι ἢ ἀλμυρόγεως πεδιὰς ἢ ὅρη λιθωδέστατα ἢ ψάμμοι βαθείαι.

DE VITA MOSIS LIB. I. § 63 γενόμενος οὖν τῶν καθ' αύτον άγελαρχών άριστος και ποριστής (των) όσα πρός τήν των θρεμμάτων συνέτεινεν ωφέλειαν ίχανος έκ του μηδέν αποχνείν αλλ' έθελουργώ και αυτοχελεύστω προστασία είς δέον τῆ προθυμία χρησθαι μετά χαράς καὶ άδόλου πίστεως ηύξησε τὰς ἀγέλας. Die Ueberlieferung dieses Satzes leidet an mehreren Fehlern. Zunächst ist der nach ποριστής nöthige Genetiv ausgefallen, ich habe daher zwy hinzugefügt. Sodann haben προστασία und προθυμία ihre Plätze gewechselt; offenbar muss, wie Mangey erkannt hat, gelesen werden έθελουργώ καλ αυτοκελεύστω προθυμία . . . τη προστασία χρησθαι. Ferner giebt μετά γαρας hier keinen Sinn und passt nicht zu άδόλου πίστεως. Mangey hat auch für xaçãs die richtige Emendation xa9aoãs zesunden, die Zusammenstellung der Synonyma za 9apòc zal ždolog liebt Philon sehr. Endlich muss noch in elg déor ein Fehler stecken: der Ausdruck ist an dieser Stelle unverständlich und wegen des schweren Hiatus προθυμία είς unmöglich, er ist entweder corrupt oder Glossem; man wurde nichts vermissen, wenn ele déor gestrichen würde.

§ 69 τοῦθ' ἄπαν ὑπογραφή τίς ἐστι τῆς ἐθνικῆς ὑποθέτεως, ἢ κατ' ἐκεῖνον τὸν χρόνον ἐπεῖχε, μόνον οὐ βοῶσα τοῖς ἐν τυμφοραῖς 'μὴ ἀναπίπτετε, τὸ ἀσθενὲς ὑμῶν δύναμίς ἐστιν, καὶ κεντεῖ καὶ κατατρώσει μυρίους'. Was ὑποθέσεως hier beleuten soll, verstehe ich nicht. ὑπο- verdankt seine Entstehung

dem vorausgehenden  $\hat{v}\pi o\gamma \rho \alpha \phi \hat{\eta}$ , Philon schrieb wahrscheinlich  $\delta\iota \alpha$ - $\vartheta \dot{\epsilon} \sigma \epsilon \omega \varsigma$  (Lage): ,Dies Ganze (der brennende Dornbusch) ist eine Anspielung auf die (traurige) Lage des Volkes (Israel), die in jener Zeit herrschte.  $\mu \dot{\sigma} v \sigma v \dot{\sigma} \dot{\sigma} \delta \omega \sigma \alpha$  ist auf  $\hat{v}\pi o\gamma \rho \alpha \phi \dot{\eta}$  zu beziehen.

§ 139 ... εἶτ' ἄλλος ἄλλον παρεκάλει τὸν λεών ... ἔξελαύνειν, καὶ τὸ μίαν ἡμέραν μᾶλλον δὲ ὥραν αὐτὸ μόνον κατασχεῖν πρὸς ἀνήκεστον τιμωρίαν τιθέμενοι. Der Sinn der letzten Worte ist: ,das Volk auch nur einen Tag, ja eine Stunde noch zurückzuhalten, sahen sie als einen unheilbaren Schaden für sich an. τίθεσθαί τι πρός τι in dieser Bedeutung ist ungewöhnlich. Mangey vermuthet πρὸς ἀνηκέστου τιμωρίας und beruft sich auf quod omnis probus liber sit 19 (II 467, 27 Mang.) πρὸς εὐδοξίας καὶ τιμῆς, ὅπερ ἐστί, τὴν ὑπηρεσίαν τιθέμενοι. Haufiger sind die Constructionen τίθεσθαί τι ἔν τινι und εἴς τι. Ich vermuthete daher εἰς ἀνήκεστον τιμωρίαν τιθέμενοι. Dass εἰς und πρός in den Hss. sehr häufig mit einander vertauscht werden, ist bekannt.

- § 185 ... ξύλον δείκνυσιν ... τάχα μὲν κατεκευασμένον ἐκ φύσεως ποιοῦν δύναμιν, ἢ τάχα ἢγνόητο, τάχα δὲ καὶ τότε πρῶτον ποιηθὲν εἰς ἣν ἔμελλεν ὑπηρετεῖν χρείαν. Das Participium ποιοῦν ist nach κατεσκευασμένον schwer zu erklären. Am passendsten wäre noch der Infinitiv ποιεῖν, wie im zweiten Gliede nach ποιηθέν der Infinitiv ὑπηρετεῖν steht. Aber ποιεῖν ist blos Conjectur des Correctors von V und wahrscheinlich eben nach ὑπηρετεῖν gemacht. Mangey's Vermuthung  $\langle καὶ \rangle$  ποιοῦν befriedigt gar nicht. Ich vermuthe, dass ώς nach φύσεως ausgefallen ist: ,vielleicht schon von Natur geschaffen als etwas das eine Kraſt wirkt (hervorbringt) . . . Das Wort τάχα in dem Relativsatæ ἢ ... ἢγνόητο ist offenbar durch Versehen eines Schreibers unter Einwirkung des unmittelbar folgenden τάχα δέ in den Text eingedrungen; der Zusammenhang fordert den Begriff 'früher', also πρόσθεν oder (wie Wendland vermuthete) τέως.
- § 199 ξένας οὖν εὖεργεσίας ἐκαινοτόμει, τρανοτέραις ὅπως ἐμφάσεσιν αἰδεσθῶσιν ἥδη μὴ δυσανασχετεῖν. Dass αἰδεσθῶσιν nicht richtig sein kann, ist klar. Ich habe ἐμφάσεσιΝΑΙΔΕΟΘΨΟΙΝ mit geringen Aenderungen in ἐμφάσεσι ΠΑΙΔΕΥΘΨΟΙΝ corrigirt. Nachträglich sah ich, dass Mangey für αἰδεσθῶσι dem Sinne nach richtig ἀναδιδαχθῶσιν vermuthet hat.

- § 259 Die Worte δι' ὧν (διδ) σπουδάσαντες bezieht langey, wie man aus seiner Uebersetzung und einer Anmerkung rsieht, durch die Lesart διό (statt δι' ὧν) irregeführt, auf den euen Kampf mit den Amorräern. Sie gehören vielmehr zu dem atze οὶ πρὸ μικροῦ ἐπιδειξάμενοι, Philon recapitulirt in diesen wischensätzen, was er vorher (§ 250—254) über den Kampf mit em Könige Χανάνης erzählt hat.
- \$ 266 . . . δ δ' ούκ από φρονήματος εύγενοῦς καὶ βεβαίου, λλά τὸ πλέον ἀστεζόμενος ὡς δὴ τῶν ἐλλογίμων προφητῶν νεονώς και μηδέν άνευ γρησμών είωθώς πράττειν το παράταν, υπανεδύετο λέγων ούκ ξπιτρέπειν αυτώ βαδίζειν τὸ recor. Der Ausdruck αστειζόμενος (αστιζόμενος CVO) passt icht recht für das Benehmen Bileams gegenüber den Abgesandten lalaks. ἀστείζεσθαι bedeutet ,urban, fein, witzig reden, scherzen' vie ἀστεϊσμός ,witzige, scherzhaste Rede' de vita contempl. 7 (II 180, 27 Mang.) ráoir agreiguou mageilnavai. Die Scherzreden. lie hier an sich wenig angebracht scheinen, bilden auch keinen passenden Gegensatz zu den Worten oux and moornugroc eureιούς καὶ βεβαίου. Auch Mangey nahm an der Ueberlieferung Instoss und vermuthete sur zò nhéor agreicoueros nach § 268 τὸ θείον προφασιζόμενος, eine zu gewaltsame und wegen der lautologie mit den folgenden Worten λέγων οὐκ ἐπιτρέπειν ... iò Selov unmögliche Aenderung. Der Zusammenhang verlangt ielmehr ein Wort, das Schwanken und Unsicherheit ausdrückt. ch vermuthe  $\dot{\alpha} \times \chi \iota \zeta \dot{\alpha} \mu \epsilon \nu o c$  .spröde thun, sich zieren'; Bileam tellt sich, als wolle er nicht zu Balak gehen, während ihn doch lie Versprechungen sehr locken. Auch § 297 ist das allein richige αππισμός (dort: weibliche Koketterie) in den meisten Hss. n ἀστεϊσμός (und ἀστισμός) verderbt, nur C und F haben αχισμός (s. o. S. 504).
- § 303 . . . ἀμφοτέρους τόν τ' ἐραστὴν καὶ τὴν ἑταίραν ἐναιρεῖ προσανατεμών καὶ τὰ γεννητικά, διότι σποραῖς ὑπηέτησαν ἐκθέσμοις. Für ὑπηρέτησαν ist wohl ὑπηρέτησεν u schreiben und τὰ γεννητικά als Subject anzunehmen; denn ler Salz διότι ἐκθέσμοις giebt offenbar die Begründung zu den Vorten προσανατεμών καὶ τὰ γεννητικά, nicht zu ἀμφοτέρους ἀναιρεῖ.
- § 306 παντί μεν οὖν τῷ στρατῷ πολεμεῖν οὐκ ἐδοκίμαζεν, ἐδως τὰ ὑπερόρια πλήθη πταίοντα περὶ αὐτοῖς καὶ ἄμα

λυσιτελές ήγούμενος ἐφεδρείας εἶναι συμμάχων τοῖς προχαμοῦσι βοηθούς. Das Wort ὑπερόρια giebt hier keinen Sinn, wir erwarten einen Ausdruck 'übermässig, zu gross'; ich habe deshalb ὑπέρογκα geschrieben. Das Wort kommt bei Philon sehr häufig vor (vgl. z. B. vol. IV 139, 4. 206, 20).

§ 328 ἤδεσαν γὰς αὐτὸν . . . τὸ μισοπόνηςον οὐκ ἐπ' όνειδει σωφςονισμῷ δὲ τῶν βελτιοῦσθαι δυναμένων alti ποιούμενον. An alel ποιούμενον hat Mangey mit Recht Anstoss genommen, aber mit seinen Aenderungsvorschlägen ἀντιποιούμενον oder πεςιποιούμενον ist nichts gebessert. Ich dachte an διαπονούμενον oder (was sinngemässer wäre) ἐπιδεικνύμενον. Eine sichere Emendation weiss ich nicht. αλελ ποιοῦντα, worss ich zuerst dachte, wäre zu matt.

DE VITA MOSIS LIB. II. § 6 . . . ἀναγκαίως καὶ προφητείας ἔτυχεν, ἵν' ὅσα μὴ λογισμῷ δύναται καταλαμβάνειν, ταῦτα προνοία Θεοῦ εῦροι. Die Ueberlieferung ist hier nicht ganz in Ordnung, die Worte ταῦτα — εῦροι sind nur in der Hss.-Gruppe BEMA erhalten und fehlen in allen andern Hss.; in Folge dessen ist in diesen δύναται in δύνηται geändert und Θείφ πλογισμῷ hingefügt (ὅσα μή aber unangetastet gelassen). Die Worte ταῦτα — εῦροι sind unentbehrlich, sie leiden aber an dem unerträglichen Hiatus Θεοῦ εῦροι. Wahrscheinlich ist nach Θεοῦ ein Wort ausgefallen; ich vermuthe ταῦτα προνοία Θεοῦ ⟨Θεσπίζων⟩ εῦροι. Vgl. § 187 διὰ δὲ τῆς προφητείας ὅσα μὴ λογισμῷ καταλαμβάνεται Θεσπίζη.

§ 60 . . . ἀφ' ἐκάστου γένους ζώων ὅσα κεφααΐα καὶ πτητὰ εἰσήγαγεν ἄρφεν τε καὶ θηλυ σπέρματα ὑπολειπόμενος πρὸς καταλλαγὴν καιρῶν τῶν αὖθίς ποτε γενησομένων. Die Worte πρὸς καταλλαγὴν καιρῶν sind stark verderbt. Mangeys Conjectur πρὸς καταβολὴν καὶ ἐτέρων (scil. σπερμάτων) liegt m weit ab und passt nicht zu τῶν αὖθίς ποτε γενησομένων. Was in den Worten ausgesprochen war, kann nicht zweifelhaft sein: "zur Fortpflanzung (oder Erhaltung?) der Arten, die später entstehen sollten". καιρῶν scheint mir deshalb aus γενῶν verderbt zu sein. Für καταλλαγήν vermuthete ich καταγωγήν (Hinabführung — Fortpflanzung). κατάγειν τὸ γένος und καταγωγή γένους findet sich bei Ps.-Plut. X orat. vit. p. 843 E, allerdings in anderer Bedeutung (Ableitung des Geschlechts, Stammbaum). Möglich wäre auch, aber weniger prägnant, πρὸς καταμονὴν γενῶν.

§ 208 ἔτι νῦν συγγνώμης ἀξιούσθωσαν οἱ κατ' ἐπισυςμὸν γλώττης ἀκαιρευόμενοι καὶ λόγων ἀναπλήρωμα ποιούμενοι
τὸ ἀγιώτατον καὶ θεῖον ὅνομα; Der Ausdruck ἔτι νῦν ist nicht
geeignet, die Schlussfolgerung, die der Schriftsteller bier zieht,
einzuleiten. Mangey verlangt οὐ τοίνυν und fasst den Satz als
Aufforderung (ne igitur veniam mereantur), nicht als Fragesatz.
Aber οὐ beim Imperativ ist unmöglich. Die einfachste und dem
Gedanken am besten entsprechende Aenderung ist ἔτι τοίνυν;
, und da sollen noch Verzeihung verdienen...? 'Es ist derselbe
Gebrauch von ἔτι τοίνυν wie de Abrah. § 158 ἔτι τοίνυν ἐπιχειρῶμεν ὀφθαλμοὺς λόγοις ἐγκωμιάζειν...; ,sollen wir da
noch versuchen...?

§ 224 τῷ δὴ μηνὶ τούτῳ περὶ τεσσαρεσκαιδεκάτην ἡμέραν, μέλλοντος τοῦ σεληνιακοῦ κύκλου γίνεσθαι πλησιφαοῦς, ἄγεται τὰ διαβατήρια, δημοφανὴς ἑορτή, τὸ Χαλδαϊστὶ λεγόμενον Πάσχα. Das Wort δημοφανής wird sonst nur vom Atticisten Phrynichos erwähnt: Phryn. Bekk. 36, 21 δημοφανὲς πρᾶγμα τὸ πᾶσι φανερόν. Zu ἑορτή passt es nicht. Im Chronicon Paschale, wo diese ganze Philostelle citirt wird, ist dafür δημοφαής überliefert. Offenbar ist δημοφαής eine durch das vorhergehende πλησιφαοῦς entstandene Corruptel; aus δημοφαής ist dann durch weitere Verderbniss δημοφανής geworden. Was ursprünglich im Text dafür gestanden hat, kann m. E. nicht zweifelhaft sein: das allein passende Eigenschaftswort zu ἑορτή, das der Zusammenhang hier fordert, ist δημοτελής.

§ 246 ταῦτ ἀναγκαίως διεξεληλυθώς περὶ τῶν μικτὴν ἐχόντων κληρουχίαν χρησμῶν, ἑξῆς δηλώσω τὰ κατ ἐνθουσιασμὸν τοῦ προφήτου θεσπισθέντα λόγια. Das Wort κληρουχίαν giebt keinen Sinn, es scheint einem ähnlichen Versehen wie vorhin δημοφαής seine Entstehung zu verdanken; da vorher von κλῆρος, κληρονομεῖν, κληρουχία die Rede ist, schrieb ein zerstreuter Schreiber hier wieder das Wort κληρουχία, an dessen Stelle vermuthlich ein ganz anderes Wort gestanden hat. Auf Grund der beiden ähnlichen Stellen in § 190 und § 192 haben Mangey und Markland in verschiedener Weise die Stelle verbessert: Mangey wollte περὶ τῶν μῖξιν ἐχόντων ⟨καὶ⟩ κοινωνίαν χρησμῶν schreiben, Markland περὶ τῶν μικτὴν ἐχόντων δύνα μιν χρησμῶν. Wenn meine Erklärung das Richtige trifft, ist nur κληρουχίαν als verderbt anzusehen. Es dürste daher das Einsachste sein, mit

Markland δύναμιν (oder vielleicht φύσιν) für κληφουχίαν zu schreiben.

DE DECALOGO. § 33 άλλά γέ μοι δοκεί κατ' ἐκείνον τὸν χρόνον ίεροπρεπέστατόν τι θαυματουργήσαι πελεύσας ίπον αόρατον εν αέρι δημιουργηθηναι, ... ούκ άψυχον, άλλ' οὐδ' έχ σώματος καὶ ψυχῆς τρόπον ζώου συνεστηχότα, άλλὰ ψυχην λογικήν αναπλεω σαφηνείας και τρανότητος, ή ... φωνήν τοσαύτην έναρθρον έξηγησεν. Zu ψυγήν bemerkt Mangey: .omnino scribendum ηχήν . Aber da κελεύσας ήχον (so M, ήχήν Mangey nach den übrigen Hss.) . . . δημιουργηθήναι vorausgeht, ware  $\eta \chi \eta \nu$  sehr matt.  $\psi v \chi \eta \nu$  ist ganz richtig, als Gegensatz zu ούχ ἄψυχον ist es durchaus nothwendig. Unsere Stelle scheint mir sogar die Handhabe zu bieten, in einer Parallelstelle eine bisher nicht bemerkte Corruptel zu beseitigen. de migr. Abrah. § 47. wo ebenfalls von der Stimme Gottes bei der Offenbarung am Sinai die Rede ist, heisst es: διὰ τοῦτο . . . τοὺς τοῦ θεοῦ λόγους οἱ χρησμοί φωτός τρόπον δρωμένους μηνύουσιν λέγεται γὰρ ότι ,πας δ λαὸς ξώρα την φωνήν', οὐχ ήχουεν, ἐπειδήπερ ούκ άξρος πληξις ήν διά των στόματος και γλώττης δργάνων τὸ γινόμενον, ἀλλὰ φέγγος ἀρετής τὸ περιαυγέστατον, λογικής άδιαφοροῦν  $\pi \eta \gamma \tilde{\eta} \varsigma$ . Was  $\pi \eta \gamma \tilde{\eta} \varsigma$  an dieser Stelle bedeuten soll, verstehe ich nicht; ich denke, dass Philon auch hier λογικῆς ἀδιαφοροῦν ψυχῆς geschrieben hat.

§ 39 δεύτερον δέ, δτι χοινή μέν ώς πλήθει τις έκκλη σιάζων οὐχ ἐξ ἀνάγχης διαλέγεται ένί, ὅτε δὲ προστάττων ἡ άπαγορεύων, ίδια δ' ώς ένὶ έκάστω των έμφερομένων εύθύς αν δόξαι τὰ πρακτέα καὶ κοινή πασιν άθρόοις ύφηγείσθαι Dieser Satz bietet, trotzdem über den darin ausgesprochenen Gedanken kein Zweisel sein kann, sür correcte Herstellung in grammatischer Beziehung manche Schwierigkeiten. Die hsl. Ueberlieferung schwankt und scheint von Fehlern nicht frei zu seis. ένί, ὅτε δέ hat nur F, die meisten Hss. haben ένίστε δέ, G dagegen ένὶ ἐκόστω (ohne δέ). Dann haben ἰδία δ' (oder δέ) die Hss. ausser M, der d'auslässt. Mit Unrecht bin ich hierin M gefolgt; der Gegensatz zu κοινή μέν ist jedenfalls ίδια δ', ausserdem ist der Hiatus ίδια ώς wohl kaum zulässig. Aus demselben Grunde ist meine Vermuthung, dass oze de προστάττει η άπα γορεύει zu schreiben sei, hinfallig; denn οτε δε προστάττει ή απαγορεύει musste mit ίδια κτλ. verbunden werden und dans

gäbe ἀπαγορεύει ἰδία einen unstatthasten Hiatus. Wenn aber ἰδία δ' richtig ist und damit das zweite Glied des Satzes beginnt, so muss das δέ vor προστάττων sehlerhast sein und ένί, ὅτε ist unmöglich. Mit ἐνίστε aber, wie die anderen Hss. haben, ist nichts anzusangen. Weniger anstössig ist ένὶ ἐκάστω, was G bietet, aber diese Lesart sieht aus, als ob sie von einem gelehrten Leser oder Corrector herrühre; sie scheint aus dem zweiten Gliede entnommen zu sein. Vielleicht ist ὅτε δέ ein salscher Zusatz, ohne dieses wären die Worte οὐκ ἐξ ἀνάγκης διαλέγεται ένὶ προστάττων ἢ ἀπαγορεύων ganz correct. Im 2. Gliede wären dann zu ὡς ἐνὶ ἐκάστω dieselben Participia (προστάττων ἢ ἀπαγορεύων) zu ergänzen. Unverständlich ist mir aber τῶν ἐμφερομένων. Mangey übersetzt eorum qui adsunt, aber diese Bedeutung kann ἐμφέρεσθαι schwerlich haben.

§ 92 εἰσὶ δ' οἱ μηδὲ κερδαίνειν τι μέλλοντες ἔθει πονηρῷ κατακόρως καὶ ἀνεξετάστως ὀμνύουσιν ἔπὶ τοῖς τυχοῦσιν, οὐ-δενὸς ἀμφισβητουμένου τὸ παράπαν, τὰ μὲν αὐτῶν ἐν τῷ λόγῳ προσαναπληροῦντες ὅρχοις, ὡς οὐκ ἄμεινον ὂν ἀποκοπὴν ἑημάτων μᾶλλον δὲ καὶ ἀφωνίαν ὑποστῆναι παντελῆ. Die Worte τὰ μὲν αὐτῶν sind corrupt, eine sichere Emendation ist bisher nicht gefunden. Mangey vermuthete τὰ ὑστερήματα τῶν λόγων nach 1. Cor. 16, 17 ὅτι τὸ ὑμέτερον ὑστέρημα οὖτοι ἀνεπλήρωσαν und 2. Cor. 9, 12 προσαναπληροῦσα τὰ ὑστερήματα τῶν ἀγίων (vgl. auch Philon de nobil. 6. II 444, 20 Mang. καὶ τὸ δοχοῦν ὑστερίζειν προσανεπλήρωσαν). Aber die Aenderung liegt zu weit ab von der Ueberlieferung. In demselben Sinne schlug ich vor τὰ μείονα τῶν ἐν τῷ λόγῳ. Jetzt vermuthe ich τὰ κενὰ τῶν ἐν τῷ λόγῳ ,die leeren, nichtssagenden Behauptungen in ihrer Rede'.

§ 96 ταύτην (τὴν ἱερὰν ἑβδόμην) ἔνιαι μὲν τῶν πόλεων ἑορτάζουσιν ἄπαξ τοῦ μηνὸς ἀπὸ τῆς κατὰ Θεὸν νουμηνίας διαριθμούμεναι. Die nähere Bezeichnung des Neumonds durch κατὰ Θεόν beruht offenbar auf einer Corruptel. Nach der Parallelstelle Tischendorf Philonea p. 44, 13 (ἔστι δὲ νουμηνία κατὰ σελήνην) ist wohl zu corrigiren τῆς κατὰ σελήνην νουμηνίας. Es scheint, dass im Archetypus unserer Hss. σελήνην durch das bekannte Zeichen ausgedrückt war, das sich besonders in astrologischen Hss. häufig findet, und dass dies fälschlich als  $\overline{\bigcirc}$ N( $\mathcal{S}$ εόν)

gelesen wurde. Möglich wäre auch κατά σεληνιακόν κύκλον (vgl. de vita Mos. II § 224).

§ 106 μετὰ δὲ τὰ περὶ της ξηδόμης παραγγέλλει πέμπτον παράγγελμα τὸ περὶ γονέων τιμῆς τάξιν αὐτῷ δοὺς τὴν μεθόριον τῶν δυοῖν πεντάδων τελευταῖον γὰρ ὅν τῆς προτέρας, ἐν ἢ τὰ ἱερώτατα πρὸς τὰ πέντε, συνάπτει καὶ τῆ δευτέρα περιεχούση τὰ πρὸς ἀνθρώπους δίκαια. Die Worte πρὸς τὰ πέντε (so die meisten Hss.) geben keinen Sinn. Die Lesart der Hs. G ένοι (für ἐν ἢ) τὰ ἱερώτατα πρὸς τὰ ἕτερα πέντε καὶ συνάπτει τῆ δευτέρα ist eine verunglückte Conjectur. Ich habe mit geringer Aenderung προστάττεται geschrieben (so scheint auch der Armenische Uebersetzer gelesen zu haben); wie leicht ΠΡΟCΤΑΤΤΕΤΑΙ zu ΠΡΟCΤΑΠΕΝΤΕ werden konnte, liegt auf der Hand. Zu προστάττεται noch τὰ πέντε hinzuzufügen, wie Wendland wollte, ist nicht nöthig.

§ 138 . . . τὸ μὲν γὰρ πρῶτον φθείρουσι τὴν σεμνὴν ἀλήθειαν, ἦς οὐκ ἔστιν ἐν βίψ κτῆμα ἱερώτατον, ἡλίου τρόπον φῶς τοῖς πράγμασι περιτιθείσης, ἵνα μηδὲν αὐτῶν ἐπισκιάζηται. Für ἱερώτατον wird nach dem Vorgange von Turnebus gewühnlich ἰερώτερον geschrieben. Ich möchte eher annehmen, dass ἱερώτατον zu dem folgenden φῶς gehört, wozu wir sonst wegen ἡλίου τρόπον ein ehrendes Beiwort vermissen würden, und dass nach κτῆμα ein Comparativ (z. B. κάλλιον) ausgefallen ist: ἦς οὐκ ἔστιν ἐν βίψ κτῆμα (κάλλιον), ἱερώτατον ἡλίου τρόπον φῶς τοῖς πράγμασι περιτιθείσης. Vgl. de iudice 3 (II 346, 46 Mang.) τὶ δ' οὕτως ἐν βίψ καλὸν ὡς ἀλήθεια . . .;

§ 144 τὸ δ' ἐναντίον ἀγαθῷ κακόν, ὅταν ἐκβιασάμενον πληγὴν ἐπενέγκη καίριον, συννοίας καὶ κατηφείας εὐθὺς αὐτὴν ἀναπίμπλησιν ἄκουσαν. Für ἐκβιασάμενον (herausdrangen) ist wohl εἰσβιασάμενον (eindringen) zu schreiben, wie auch das Wort εἰσφκισμένον in dem unmittelbar folgenden Satze zeigt: ὅταν δὲ τὸ κακὸν μήπω μὲν εἰσφκισμένον θλίβη.

§ 157 τῷ δὲ τρίτῳ ὑποστέλλει τά τε ἀνώμοτα πάντα καὶ ἐφ' οἰς ὁμνύναι δεῖ. Αι ὑποστέλλει hatte ich Anstoss genommen, weil ich in den Wörterbüchern für ὑποστέλλειν nicht die Bedeutung angegeben fand, die hier passt und den andern von Philos in diesem Abschnitt gebrauchten Ausdrücken (ὑποτάττειν, ὑποπίπτειν, ἐμφέρεσθαι) entspricht. Auf Vollständigkeit unserer Lexika in dieser Beziehung darf man sich jedoch nicht verlassen.

ύποστέλλειν kommt in dieser Bedeutung auch sonst bei Philon (und vielleicht auch anderswo) vor, und zwar, wie es scheint, nicht nur transitiv (— ὑποτάττειν), sondern auch intransitiv (— ὑποτάπτειν) gebraucht: vgl. de concup. 12 (II 357, 49 Mang.) τοσαῦτα ... ἀποχρώντως κατὰ τὴν δύναμιν εἴρηται πρὸς συμπλήρωσιν τῶν δέκα λογίων καὶ τῶν τούτοις ὑποστελλόντων εἰ γὰρ δεὶ τὰ μὲν φωνή θεἰα χρησμφδηθέντα κεφάλαια γένη νόμων ἀποδεὶξαι, τοὺς δὲ κατὰ μέρος πάντας οὖς διηρμήνευσε Μωυσής ὑποστέλλων τὰ εἴδη κτλ.

§ 159 ... καὶ ἣν Ἑβραῖοι πατρίψ γλώττη Πάσχα προσαγορεύουσιν, ἐν ἢ Θύουσι πανδημεὶ αὐτῶν ἕκαστος τοὺς ἱερεῖς αὐτῶν οὐκ ἀναμένοντες. Für αὐτῶν ἕκαστος habe ich αὐτὸς ἕκαστος vermuthet, da der Nachdruck darauf liegt, dass ein Jeder selbst (ohne Hinzuziehung eines Priesters) das Opfer darbrachte. Das zweite αὐτῶν, das in der Armenischen Uebersetzung fehlt, ist vielleicht zu streichen, denn es ist durchaus entbehrlich. Beides, die Aenderung des ersten αὐτῶν wie die Streichung des zweiten, findet eine Stütze in der Parallelstelle Tischendorf Philonea p. 46, 17 ... ὑπὸ τῆς ἄγαν περιχαρείας ἔθυον αὐτοὶ διὰ προθυμίαν ἄλεκτον καὶ ἐσπευσμένως τοὺς ἱερεῖς οὐκ ἀναμένοντες. Der Hiatus πανδημεὶ αὐτὸς ist wohl dadurch entschuldigt, dass die Worte αὐτὸς ἕκαστος als ausserhalb der Construction stehend gewissermaassen eine Parenthese bilden.¹)

Breslau.

LEOPOLD COHN.

<sup>1)</sup> Bei dieser Gelegenheit bitte ich folgende nachträglich bemerkte Druckversehen im 4. Bande zu corrigiren: p. 116, 5 πλουσιώτατος. 127, 16 ἀλλ' für ἄλλ'. 141, 19. 20 Anm. εσμῶ (om. αἶς) ceteri für ἐσμοῦ. 183, 14 ἐπιβαίνου σαν. 304, 15/16 ἰσημερίας.

## DEMOSTHENES ΠΕΡΙ ΟΦΘΑΛΜΩΝ.

J. Hirschberg hat in seiner vortrefflichen Geschichte der Augenheilkunde Bd. I 368 ff. die Thatsache richtig erkannt, dass die sämmtlichen Berichte der späteren Aerzte von Oribasius im 4. Jh. n. Chr. an, soweit sie die Augenheilkunde angehen, in letzter Linie auf dasselbe Quellenwerk zurückgehen, oder mit anderen Worten, dass bereits vor dem 4. nachchristlichen Jahrhundert die grossen Entdeckungen und Fortschritte der alexandrinischen, vornehmlich wohl herophileischen Aerzte auf dem Gebiete der Augenheilkunde zu einem grossen Canon verarbeitet worden sind, der die ganze Folgezeit beherrscht hat. In meiner Besprechung des Hirschbergschen Buches (Deutsche Literaturztg, 1900 Nr. 24, 1587 f.) habe ich darauf hingewiesen, dass sich nicht nur die Zeit der Entstehung dieses Canons genauer bestimmen, sondern dass sich sogar der Verfasser desselben mit dem zu Gebote stehenden Material namhast machen lässt. Es ist dies deshalb von der grössten Bedeutung, weil wir dadurch in den Stand gesetzt werden, die grossen Entdeckungen und Fortschritte auf diesem Gebiete der Heilkunde zeitlich genauer zu bestimmen, als das bisher der Fall war.

Die bei dieser Untersuchung in Betracht kommenden Schristen sind der in dem Corpus der galenischen Schristen erhaltene lazgós (Gal. XIV 767 ff.), Oribasius mit mehreren Capiteln seiner  $\sigma vvaywyal$  lazguzal, Aetius von Amida mit dem 7. Buche seiner  $\beta \iota \beta \lambda la$  lazguza und der von Th. Puschmann (Berliner Studien Bd. V 134) edirte Anonymus  $\pi e gl$   $\partial \varphi \vartheta a \lambda \mu \tilde{\omega} v$ .) Die älteste dieser Schristen ist der pseudogalenische lazgós, der ohne Zweisel aus der Feder eines Anhängers der pneumatisch-eklektischen Schule um die Mitte des

<sup>1)</sup> Die späteren Aerzte wie Theophanes Nonnus (10. Jh.) und Johannes des Zacharias Sohn (14. Jh.) übergehe ich, weil sie keinen Anspruch auf Selbständigkeit machen, sondern im wesentlichen aus Paulus von Aegina geschöpst haben. Dagegen werde ich die Parallelüberlieferung des Paulus von Aegina (7. Jh.) und des Arztes Leo (9. Jh.) in seiner σύνοψες έστερεκή (in Ermerins Anecdota med. gr.) gelegentlich heranziehen.

2. Jhdts. n. Chr. stammt. 1) Fast die sämmtlichen Krankheitsnamen und Krankheitsdesinitionen, die dieser Autor in dem Abschnitte περί των έν δφθαλμοίς συνισταμένων παθών (Gal. XIV 767 -777) vorbringt, kehren bei Aetius in seiner Augenheilkunde in bisweilen wörtlicher Uebereinstimmung wieder. Zur Erklärung dieser Uebereinstimmung sind nur zwei Annahmen zulässig: entweder ist der Anonymus Quelle des Aetius oder aber sie schöpfen beide aus gemeinsamer Quelle. Von diesen beiden als zulässig bezeichneten Annahmen stellt sich bei genauerem Zusehen die erstere sofort als unmöglich heraus: es genügt darauf hinzuweisen, dass Aetius demselben Gegenstande, den der Verfasser des lazoóc. wie natürlich, summarisch auf ein paar Seiten abhandelt, ein ganzes Buch seiner Compilation gewidmet und dass er nicht nur die sämmtlichen Augenkrankheiten vollständiger und reichhaltiger, sondern auch ihre Therapie ausführlich behandelt hat. Kurz - das 7. Buch des Aetius ist ein vollständiges Lehrbuch der Augenheilkunde, der Abschnitt in dem pseudogalenischen lazpóg dagegen ist ein kurzer Auszug aus einem solchen. Zur Darlegung dieses Verhältnisses mögen mehrere Berichte beider Autoren in Gegenüberstellung folgen, wobei ich bemerke, dass sich die mit Sim. Jan. beigefügten Citate auf die von Simon von Genua (13. Jh.) erhaltenen Bruchstücke aus der verloren gegangenen lateinischen Uebersetzung des Demosthenes beziehen 2):

| Ps. Gal. ἐατρός     |                      | Anon. περί δφ-      |
|---------------------|----------------------|---------------------|
| (XIV 771):          | Aet. VII c. 843):    | θαλμῶν ed. Pusch-   |
| Κριθή δὲ ἢ καὶ      | κριθήν καλοῦσιν      | mann p. 146:        |
| ποσθία λέγεται, δ-  | ήτοι ποσθίαν, δταν   | καὶ ή κριθή κατὰ    |
| ταν (κατά) τὸ ἐντὸς | έπὶ τῶν βλεφάρων     | τοὶς ταρσοὺς μάλι-  |
| τῶν βλεφάρων πρὸς   | πρὸς ταϊς βλεφαρί-   | στα γίνεται φλεγμο- |
| ταίς στεφανιαίαις   | 5 σιν έξωθεν μάλιστα | νή τις οὖσα παρα-   |
| ύπόπυόν (τι) παρά-  | ύπόπυόν τι γένηται,  | μήχης, ξοιχυία χρι- |

<sup>1)</sup> Ein ἱατρόs betiteltes Werk ist uns von dem Pneumatiker Herodot, dem Schüler des Agathinos und Zeitgenossen des Archigenes, bezeugt (Gal. XVII A. 999). Es sprechen mancherlei Gründe dafür, ihn mit dem Verfasser des erhaltenen Werkes zu identificiren; doch stimmt die Zeit nicht recht. Vgl. M. Wellmann Pneum. Schule 15.

<sup>2)</sup> Herausgegeben von Kühn in den additamenta ad elenchum med. a Fabricio exhibitum VII sq.

<sup>3)</sup> In der Adnotatio critica zu Aetius bedeutet W den Codex Weigelianus, saec. XV, jetzt Cod. Berol. gr. fol. 37, P den gleichfalls in Berlin befindlichen Cod. Philipp. 1534 ex bibl. Meerman., saec. XVI.

μηχες, δμοιον χριθή κατὰ τὸ σχῆμα, γένηται. γίνεται δὲ καλ άλλα μείζονα κατὰ μέσα (τὰ) βλέφαρα χριθή λεγόμενα.1)

Sim. Jan. (Kühn. additamenta ad Fabricii elenchum med. vet. VIII 9): Chrites. Demostenes. est parvissima ac purulenta collectio, latino nomine hordeolum appellata, in capillis palpebrae aut paulo superius sive interius, in medio lata et ex ulraque parle ducta, hordei granum similans, unde aliqui graecorum dochion (?) vocaverunt.

Ps. Gal. larpós (ΧΙΥ 771): λιθίασις δέ ἐστιν, ὅταν ἐχστραφέντων τῶν ὅμοια βλεφάρων πώροις περί τὸ βλέφαρα ύπάρχη λευκά καὶ τραχέα (παχέα ed.) xaì olov llog έμφερη, νύσσοντα τὸν ὀφθαλμόν.

τὸ σχημα κριθη δ- | θη κατά τὸ σχημα. μοιον.

3 ύπὸ τὸ βλέφαρον

5 KEm Per post βleφάρων transp. Hirschberg. fort, grooder 7 xpidie W ouosov om. P

Paul. Aeg. III c. 22 κριθή p. 34 r 39: έστιν ἀποστημάτιον χατὰ τὸν τοῦ βλεφάρου ταρσόν ἐπίunxec. Vgl. Gal. XVII A. 326.

Leo (Erm. anecd. med. gr. 133): xoi3ń έστιν, ώς μέν τινες λέγουσι, τὸ χαλάζιον, οί δὲ ἀχριβέστεροί φασιν, ὅτι τὸ μὲν χαλάζιον στρογγύλον ἐστίν, ἡ δὲ χριθή μαχροτέρα, ωσπερ η χυρίως κριθή.

Aet. VII c. 82: λιθίασιν έν βλεφάροις λέγουσιν, δταν έχστραφέντων τῶν 5 βλεφάρων πώροις δμοια περί αὐτὰ ύπάρχη λευκά καὶ τραχέα, **λόνθοις** παρεμφερη.

5 πόροις Ρ 7 ὑπάρχει Ρ 8 τραχεία Ρ

Ps. Gal. opol (XIX 437): xoldy form ύγροῦ συλλογή περί τὸ βλέφαρον έπιμήκης, κριθή όμοία. Vgl. Cels. VII 7, 2.

Anon. περί όφθαλμῶν ed. Puschmann p. 146: χάλαζαι δὲ καὶ λιθίασις. τὸ μὲν ύγρὸν χαλάζη ἔοικεν, τῷ δ' ἐκ πώρου γένεσίς έστιν. Leo (Erm. 133): λιθίασις δφθαλμών έστιν, δταν έκστρέψας τὸ βλέφαρον

<sup>1)</sup> Vgl. Hirschberg a. a. O. 377 A. 8. Dass die Definition des Paules von Aegina aus Galens Commentar zu Hippokrates Epidemien entlehnt sei, wie Hirschberg behauptet, wird niemand glauben. Die Definition ist sicher alter, und Galen hat sie so gut wie Paulus entlehnt.

Gal. ἐατρός 70): χαλάζωέστι περιτινα ἔνδοθεν .εφάρου ἐπάρπεριγεγραμξοιχότα τῆ n.

Sim. Jan. (Kohn m. ad Fabricii um VIII 6): Demoste(nes). palpebris exrotunda, albida. cua, similia larandineo. Poros pradictae similis ate concretus, sed durior supra-

s. Gal. ἐατρός 773): υπόμα δὲ λέγουόταν ύπὸ πληδαγέντων των πρώτφ χιτώνι ων μεταξύ τῆς ύνος του λευκαλ τοῦ ἐντὸς νος αλμα ύπέλκαὶ παραχρήμα ἔναιμον ή τὸ ια τοῦ όφθαλύστερον δè πεĺν.

(Kühn m. ad Fabricii hum XI 9): ypo-

λαζιᾶν δὲ λέγουσι τὰ βλέφαρα, ὅταν έχστραφέντων αὐ-5 τῶν φαίνηται ὑπερέχοντά τινα στρογγύλα, διαφανή, 8μοια χαλάζη χαὶ διαιρουμένων ύγρον 10 χενώται δμοιον τῷ λευχῷ τοῦ ώοῦ.

4 έπτραπέντων ed. 5 maineras ed. 6 TIVA post φαίνηται transp. P 10 xevoitas P ed.

Aet. VII c. 22: ὑπόσφαγμα λέγεται, ὅταν έκ πληγῆς τινος δαγέντων η θλασθέντων των έν τοις χιτωσι τοῦ ὀφθαλμοῦ ἀγγείων μεταξύ τῶν χιτώνων τὸ αξμα ύπέλθη καλ παραχρημα μέν ἔναιμον φανή τὸ χοωμα του δφθαλμού, υστερον δε πελιόν.

(Erm. 139): υπόσφαγμα καλουσιν ήτοι αίμα**τίδ**α, <mark>δταν</mark> έκ πληγης τινος δ όφθαλμὸς έῆξιν ὑπομείνη φλεβίου μικροῦ

Aet. VII c. 83: za- lidne dyxoue tirae λιθώδεις, ώσπερ τί τραχώματα ταῦτα δε νύττει χαχώς τον **ὀ**φθαλμόν.

> Paul. Aeg. III c. 22 p. 34: χαλάζιόν έστιν άργοῦ ύγροῦ σύστασις χατά τὸ βλέφαρον.

> Vgl. Leo (Erm. χαλάζιον p. 133): λέγεται, δταν έντὸς τοῦ βλεφάρου έγγὺς τοῦ ταρσοῦ, ὅπου αί τρίχες, ψυδράχιά τινα στρογγύλα γινηται μαλαχὰ χαὶ πλαδαρά, ξοιχότα χαλάζη.

> Paul. Aeg.VII c. 22: ύπόσφαγμά **ἐστι ῥ**ῆ-Ĕις τῶν φλεβῶν τοῦ ἐπιπεφυχότος ἐχ πληγῆς ώς μάλιστα γινομένη. Vgl. Hirschberg a. a. O. 374.

Anon. περί όφθαλμῶν ed. Puschmann p. 140: ὑπόσφαγμα δέ παρέγχυσις αίματος . . . . . 142,5: τὸ δὲ ὑπόσφαγμα γίνεται τῶν φλεβῶν άναρρηγνυμένων τοῦ δαγοειδοῖς. φλεβώδης γαρ ο υμην ουna - sed Demo- καὶ έγχυθη αίμα καὶ τος, ὁ δὲ κερατο-

quit est sanguinis congestio sub primae tunicae membrana, quae fit aut percussu aut gravi pressura pomitu pehementi etc.

Ps. Gal. latoóc (XIV 773): **χοιλώ**ματα δὲ λέγεται έπι όφθαλμου, δσα στρογγύλα καὶ κοῖλα έλχη, πλατύτερα των βοθρίων γίνεται έν αὐτῷ περί την ίφιν. ἄργεμον δέ ἐστιν, ὅταν χατὰ τὸν τῆς ἴριδος χύκλον καὶ τὸ λευκόν. ένίοτε δὲ χαὶ τὸ μέλαν έλχος γένηται στρογγύλον καλ ὑπόλευχον, νεφέλιον 15 τῆς ἴρεως χύχλον δέ έστιν έλχος έπιπόλαιον χαλ μιχρώ μείζον άργέμου χαί λευχόν. άχλὺς δέ έστι περί όλον τὸ μέλαν ἀπὸ έλχώσεως ξπιπολαίου οὐλη λεπτοτάτη, άέρι ανλυώδει παραπλησία. ἐπίκαυμα δέ 25 τοῦ μέλανος γιγνοέστιν, δταν έξ έπιπολης ή έπιδερμίς έπιχαυθείσα έλχωθη η καί βραχύ βαθυτέρα (ή ξλχω- 30 έγουσα τοῦ μέλανος (achlys) ulcus levisi-

stenes ypofragma in- γένηται έρυθρον το ειδής ημιστα τοιλευχόν, οὐχ δλον, ἀλλὰ μέρος έὰν δὲ γρονίση, οὐκ ἐρυθρόν, άλλὰ μέλαν γένεται.

Aet. VII c. 29: βοθρία μέν καλείται, δταν έπί τοῦ μέλανος γένηται χοῖλα χαὶ στενὰ 5 καὶ καθαρά ξίκη κε**ντ**ήμα**σ**ιν δμοια: χοιλώματα δὲ χαλείται τὰ στρογγύλα καὶ πλατύ-10 τερα τῶν βοθρίων έλχη χαὶ ἦττον βαθέα . . . .

c. 28: ἄργεμόν έστι τὸ χατά τὸν έλκύγιγνόμενον δριον, χατειληφός τὸ μέν τι τοῦ λευχοῦ, τὸ δέ τι τοῦ 20 μέλανος, λευχὸν φαινόμενον.

c. 27: ἡ μὲν γὰρ άγλὺς ἐπιπόλαιός έστιν έλχωσις έπὶ μένη, παραπλησία αγλυώδει αέρι τῶ χρώματι χυαγώδει, πολύν τόπον έποῦτος.

Vgl. Anon. περὶ όφθαλμῶν p. 148 ed. Puschmann. Paul. Aeg.VII22 (ed. Hirschberg a.a. O. 380). Ps. Gal. Spor XIX 433 ff. Sim. Jan. (Kühn additam. Fabricii ad elenchum XI 7): Demostenes: epicaume, inquit, est superficie levis ulceratio sive ex febribus sive tumoribus aut acrioris lacrymae effecta. colom a est ulcus parvum, concavum, ut in ipso graeco vocabulo assigbotrion est natur. auod rotunditate fuerit concavum in scemate fossarum, unde nomen accepit, et nullis sordibus infectum et anqustum in similitudim puncti tunc eliam inter circulum pupillee constitutum, hinc denique a supra dice discernitur . . . a cli

σις)') γένηται ἐξ ἐπισορᾶς μεγάλης έγγινομένη. βοθρίον δέ έστιν έλχος χοϊλον. χαθαρόν, στενόν. χεγτήμασι στρογγύλοις δμοιον, βαθύτερον έλχυδρίου.

Vgl.Leo (Erm.141): άργεμον λέγεται, δταν έν τῷ μέλανι κατά τὸν τῆς ἴριδος χύχλον στρογγύλα Έλκη γένηται χαὶ φαίνηται λευχότερα ....νεφέλιον δε λέγεται, δταν έξ έπιπολαίου έλκώσεως λεύχωμα γένηται λεπτὸν καὶ διεσπασμένον ἐοιχὸς νεφέλη .... ἀχλύς ἐστιν δταν καθ' δλον τὸν όφθαλμὸν ἐξ ἑλχώσεως λεύχωμα γένηται.

χαλείται τὸ ἐπὶ τοῦ μέλανος βαθύτερον ττς άχλύος έλχος 35 χαὶ μιχρότερον, τῆ δὲ χροιᾶ λευχότερον. Επίχαυμα δε λέγεται, δταν τὸ μέλαν τοῦ ὀφ-40 θαλμοῦ τραχυνθέν έξ έπιπολης έπιφανή, χροιᾶ τεφρὸν γενόμενον. ἔγχαυμα δέ 45 έστι τὸ χατὰ τὸ πλείστον γιγνόμενον έχ πυρετοῦ έλχος μετα έσχάρας άχαθάρτου έπὶ τοῦ 50 μέλανος ἢ τοῦ λευκοῦ ἐπὶ μὲν τοῦ μέλανος χατά βάθος γιγνόμενον, καὶ  $\hat{\omega}_{S}$   $\hat{\epsilon}\pi i\pi \alpha v$   $\hat{\epsilon}v$   $\tau \tilde{\eta}$ 55 άναχαθάρσει μείζονος διαβρώσεως γιγνομένης των ύμένων προχείται έχ τοῦ ⟨ξλχους⟩ κατ' 60 ολίγον τὸ ύγρὸ καὶ έχρει δλος δ όφθαλμός.

.... vew éliov dè mum summotenus in superficie constitutum. latum, intra pupillae circulum, calore fumeo vel nebulese, impediens visum, cum forte pupillae fuerit in medio. nefelon est ulcus altius et brevius a supradicto nec multas occupans partes, solidius colore et magis impediens visum, cum supra pupillam fuerit. nomen denique utraque a similitudine sumserunt. hic nubis, ille nebulae tenuitate sui minime visui videatur obstare ... agrimon (argemon) est ulcus in circule pupillae constitutum, aliquam nigredinis accipiens partem. aliquam albedinis, levi attestante rubore, impediens visum, cum pupillae partes vaserit.

<sup>18</sup> ὁ μἐν PW 16 γενόμενον Ρ 17 έφίληφος P άπειληφός ed. κυανεύδης δέ Ρ 22 yào om. P 26 παραπλησίως Ρ 28 χρίσματι Ρ 41 έπιπολλής Ρ έπικαή καλ φανή PW 44 вжачна W 29 Izovaa P 47 έπ πυρετού — 53 γιγνόμενον om. P 45 AGTLY P τὸ om. W 58 έκ του κατ' όλίγον PW : corr. έξω coni. Hirschberg.

<sup>1)</sup> Der Text des Aetius beweist, dass der Versasser das enixauna und Fraguna zusammengeworfen hat.

Ps. Gal. largos (XIV 774): µvioχέωαλον δέ ἐστιν. δταν έξ έλχώσεως διαβρωθέντος τοῦ πρώτου χιτώνος κατὰ τὴν ἴριν προκύψη δ δεύτερος γιτών, ώς οίον μυίας χεφαλή ἐοιχέναι. σταφύλωμα δà λέγεται. ὅταν ἡ κόρη τοῦ ὀφθαλμοῦ μετεωρισθή μετά φλεγμονής και πόνου καὶ γένηται (γίνηται ed.) δμοιον δαγί σταφυλής, λευκὸν τῆ χροιᾶ.

Vgl. Sim. Jan. (Kühn additam. ad Fabricii 20 elenchum XI 5): stafiloma. - Et Demo-(stenes). est secundae tunicae casus, exteriore hiante aut extensa prima tunica uvarum similans acinum, ipsius casus extantia: hinc denique nomen accepit etc.

Ps. Gal. largós (ΧΙΥ 775): μυδρίασις δὲ λέγεται, δταν ή χόρη τῷ μὲν χρώματι μηδέν παραλλάττη, πλατυτέρα δὲ ή πολλῷ τοῦ Aet. VII c. 35:

περί μυιοχεφάλων καὶ πρὸς μυιοκέφαλα καὶ πτερύγια. τῶν ἑλχῶν 5 βαθυνθέντων, δσα ἀνάβρωσιν **δῆξιν γίγνεται το**ῦ χερατοειδοῦς χιτῶπροπίπτει YOC. 10 μέρος τοῦ δαγοειδούς γιτώνος καί προπεπτωχός μέρος μέλαν η χυανοῦν φαίνεται.... 15 μυιοχέφαλον δὲ κέκληται, έπειδή τῶ σχήματι προσέοιχε μυίας χεφαλί. Aet. VII c. 36:

χαλεῖται δὲ σταφύλωμα, ὅταν ὁ κερατοειδής χιτών χυρτωθή και την ύπεροχήν δαγί στα-25 φυλής παραπλησίαν ποιήσηται.

1 περί μυοχεφάλων (r) Ρ 7 γίνονται Ρ 10 δαyaτοειδούς P 11 χιτώνος om. W add, man, rec.

Aet. VII c. 54:

μυδρίασις ται, δταν ή κόρη

Anon. περί όφθαλιιών ed. Puschmann 152: τοῦ xaλουμένου σταφυλώματος πολλαί είσι διαφοραί. exhi In δὲ σταφύλωμα διὰ ξοιχένα**ι** σταφυλής καὶ διὰ τούτο τὸ τοιούτον πάθος ἀνεδέξατο τὴν τοῦ σταφυλώματος δνομασίαν.

Leo (Erm. Anecd. 145): μυιοχέφαλόν έστιν, δταν βρωσις γένηται τοῦ χερατοειδούς χιτώνος καὶ λοιπὸν ὁ ξσωθεν τοῦ κερατοειδούς χιτών, ὁ μέλας λεγόμενος, προπέση ώσεὶ κεφαλή μυίας.

Anon. περί όφχαὶ θαλμῶν (ed. Puschπλατυχορία καλεί- mana 152): ἐὰν ἡ χόρη τοῦ κατέ φύτῷ μὲν χρώματι σιν εὐρυτέρα γένη-5 μηδεν άλλοιοτέρα ται, λέγεται μυδρίγένηται, πλατυτέρα ασις ε ε αν δε μικρο-

τὸ σύσιν, ώστε ίζειν σῶ χύχλω ίρεως καὶ ἐμποιν τὸ βλέπειν. . Ps. Gal. 8001 K 435).

rib. V 450: οσαν ίρη τῷ μὲν χ**ρώ**ι μηδέν άλλοιοα γένηται, πλαέρα δὲ πολλώ χατά φύσιν, χαί ιοδίζη τὸ δρᾶν, ε δε έπι πολύ, စ်စွယ်µဧာထ τα αύτοις δοκεί ρότερα είναι, μυσος μέν τὸ πά-• αλτία δλ αύτοῦ ιττωματική τις ότης ἐστίν.

φύσιν, ώστε ένίστε τοῦ 10 έρεως χύχλω χαὶ ζεσθαι την δρασιν. ποτε μεν όλοσχεδράν, ποτὲ δὲ δρώσιν πλην αμυδρώς, 15 xal τὰ δρώμενα αὐτοὶς δοχεί πάντα μιχρότερα είναι, γεομένου δηλογότι τοῦ όπτιχοῦ πνεύε μεν δλοσγερώς 20 ματος. γίνεται δε τὸ πάθος δι' ἐπιφοράν ύγρων ήτοι άθρόως ξπιφερομένων η κατό βρα-25 χύ, ανεπαισθήτως διατεινομένου τοῦ δαγοειδούς καλ έπλ πλέον πλατυνομένης της κόρης.

> 9 Gurayyiğas PW 12 έμποδίζει τὸ ὁρᾶν Ρ 13 δρώσιν άμυδρώς Ρ 23 φερομένων Ρ

Ps. Gal. ἐατρός /716): μύωπας¹) λέγουσι τούς τὰ σύνεγγυς βλέτας, τὰ δὲ πόρ-·εν μη δρώντας. gl. Sim. Jan. (Kühn tam. ad Fabricii chum X 4): De-

Aet. VII c. 47: μύωπες λέγονται 436): οί έχγενετης τὰ μέν σμικρά καὶ σύνεγ-5 δὲ μεγάλα καὶ πόρ- | δρῶμεν, τὰ δὲ πόρνάμενοι τά τε γε- | η οὐδ' δλως. γραμμένα άναγι-

δὲ πολλῷ τοῦ κατὰ τέρα γένηται ή κόρη xatà συνεγγίζειν τῷ τῆς πάνυ ὡς ἐμποδίχαλείται τὸ τοιοῦρώς ξμποδίζονται τον πάθος φθίσις. Orib. V 450 (aus dem Paul. Aeg. III c. 22 p. 35 v 7 stammt).

Ps. Gal. Spot (XIX μνωπίασίς έστι διάθεσις έχ γενετής, δι' ην (ής γυς βλέποντες, τὰ ed.) τὰ μὲν πλησία οω βλέπειν μη δυ- οωθεν η έπλ βραχύ Orib. V 457 (aus

<sup>1)</sup> prop ist der Zustand der Kurzsichtigkeit, dafür später pronie. wieses. Vgl. Hirschberg Gesch. d. Augenheilkunde I 110. 395.

mostenes miopasis inquit est passio, qua patientes remota non uti vicina, vero admodum conductis palpebris vident, atque anguste lumine difficile perspiciunt.

νώσχοντες συνεγ- dem Paul. v. Aeg. III 10 γίζουσι τοῖς όφ-Jahuois xal μέν σχοροδόφθαλμοί είσιν. οῦ δὲ δμαλούς ἔχουσι τούς 15 ο Φθαλμούς. άνίατος δέ έστιν ή τοιαύτη διάθεσις.

1 μύσπες WP 2 γεννητης P 3 σύνεγχυς Ρ 7 de pro te P 12 ἀνωμάλους post οι μέν add. ed. σχορδέφθαλμοι P ed. 16 toxiv om. ed.

Ps. Gal. largós (XIV 776): φθίσις¹) δὲ λέγεται στενουμένης τῆς χόρης, ὡς κεντήματι ξοικέναι. χαὶ ἀμαυροτέρας χαὶ δυσοτέρας γινομένης η εξ άσθενειών έπικινδύνων ἢ κεφαλαλγιῶν ἐπιτεταμένων.

Vgl. Sim. Jan. (Kühn addit. ad elenchum med. vet. a Fabricio exhibitum X 8): ptisis inquit (sc. Demosthenes) oculi est angusta pupillae latitudo nutrimento cessante atque motum impediente, allestante partium rugations etc.

Aet. VII c. 55: φθίσις δε λέγεται τῆς χόρης, ὅταν στενωτέρα χαὶ ἀμβλυτέρα γένηται. 5 τοῦτο δè TOIC πλείστοις συμβαί-**งะเ** ธุรี สิสิระทะเพิ่ง ἐπικινδύνων ἢ ἐπιτεταμένων χεφαλ-10 αλγιῶν. μείζονα δὲ χατὰ σύσιν τούτοις *Φαίνε*ται δρώμενα διὰ την της χόρης στε-15 νότητα.

10 μείζονα W μείζω P

c. 22 p. 36 r 26 geοξ schöpft hat): μυωπίαι λέγονται οί έχ γενετής τὰ μέν έγγὺς βλέποντες, τὰ δὲ ἐξ ἀποστάσεως ούχ δρώντες. ἀνίατος δέ έστιν ή τοιαύτη διάθεσις. έναντία δὲ πάσχουσιν γηρώγτες μύωψιν τὰ γὰρ έγγύς μη δρώντες τὰ πόρρω βλέπουσιν.

> Leo (Erm. Anecd. 131): φθίσις λέγεται και δωθαλμού, όταν άτροφήση καὶ μιχρότερος γένηται και κοιλότερος επί τούτου οὐ δεῖ κεγοξοθαι χολλουρίοις — βλάπτει γὰ καὶ ξηραίνει — άλλά λουτροίς και εύχύμω διαίτη.

> Vgl. Anon. περίοφθαλμών ed. Puschmann 152. Ps. Gal. δροι (ΧΙΧ 435).

> Orib. V 450, von dem Paul. Aeg. III c. 22 (35 v 14) abhängig ist.

<sup>1)</sup> Phthisis ist Pupillenverengerung. Vgl. Hirschberg a. a. O. 389.

Durch die angeführten Stellen ist es hoffentlich klar geworden, dass beide, der Verfasser des larpóg sowie Aetius, sei es direct, sei es, wie mich bei Aetius wahrscheinlicher dünkt, indirect aus ein und derselben Quelle geschöpft haben. Wer war nun dieser Quellenschriftsteller und wann lebte er? Nach Hirschbergs Ansicht würden wir mit der Entstehung des Canons in die Zeit nach Galen. frühestens in den Anfang des 3. Jhdts. kommen. Dass dieser Ansatz unrichtig ist, beweist die von mir behauptete Abfassungszeit des larpos. Wir konnen aber noch einen Schritt weitergehen und die Entstehung des Canons dem 1. Jh. n. Chr. zuweisen. folgt dies daraus, dass der Pneumatiker Rufus aus Ephesos zur Zeit des Traian ihn bereits benützt hat. Die Lehre dieses grossen Arztes von dem Glaukom und dem Star, wie sie uns Oribasius (V 452, aus dem Paulus von Aegina III c. 22 geschöpft hat) aufbewahrt hat, deckt sich mit dem, was wir von dem Verfasser des λατρός über beide Krankheitserscheinungen erfahren, abgesehen von den Namen (ὑπόχυμα, γλαύκωμα Rufus, ὑπόχυσις Ps. Gal. XIV 768, γλαύχωσις XIV 775) und von geringfügigen Abweichungen in der Darstellung. So heisst es bei Rufus, dass das Hypochyma ein Erguss von gerinnender Flüssigkeit zwischen Regenbogenhaut und Krystall sei, während der Verfasser des λατρός den Erguss der Flüssigkeit in die Pupille (κατά την κόρην) verlegt:

Orib. V 4521):

περί γλαυχώματος και ύπογύματος εκ των Ρούφου, γλαύ- τινες, δταν συμβή παρέγχυσιν κωμα καὶ ὑπόχυμα οἱ μὲν ἀρχαλοι εν τι ήγουντο είναι. δὲ ΰστερον τὰ μὲν γλαυχώχουσταλλοειδοῦς τοῦ ύγρου πάθος ἐνόμιζον τρεπομένου καὶ μεταβάλλοντος ἐκ τῆς ειδοῦς ὑγροῦ εἰς γλαυκὴν (λευοίχειας χρόας πρός τὸ γλαυκόν, κὴν ed.) καὶ ὑδατώδη χροιὰν τὰ δὲ ὑποχύματα ὑγρῶν μεταβολή, δι' ἣν τὸ βλέπειν παρέμπτωσιν πηγνυμένων με- χωλύεται. ταξὺ τοῦ φαγοειδοῦς καὶ τοῦ χρυσταλλοειδούς. Εστι δέ πάν- 152. Ps. Gal. δροι (XIX 438). τα τὰ γλαυχώματα ἀνίατα, τὰ δὲ ὑποχύματα ὶατά, οὐ πάντα.

Ps. Gal. *ἰατρός* (XIV 775):

ύποκεχύσθαι δὲ λέγουσί ύγροῦ τινος γενέσθαι κατά την χόρην καὶ πῆξιν πολλάκις, ώστε κωλύσαι τὸ δράν η καὶ άμαυροῦσθαι έν τῷ φαίνειν. γλαύκωσις δέ έστι τοῦ κρυσταλλο-

Vgl. Anon. περί όφθαλμῶν

<sup>1)</sup> Vgl. Hirschberg a. a. O. 390 f.

Diese Uebereinstimmung könnte zu der Annahme verleiten, dass der Pneumatiker Rusus die postulirte Quelle sei. Diese Annahme, der an sich nichts im Wege steht, wird, abgesehen davon, dass wir von einem Werke des Rusus über Augenheilkunde keinerlei Kenntniss haben, durch den Hinweis zur Unmöglichkeit, dass er, wie er ja selbst andeutet, nicht der Urheber dieser Lehre ist, sondern dass sie schon vor ihm der grosse Augenarzt Demosthenes aus dem 1. Jh. n. Chr. vertreten hat und dass die Darstellung der beiden Leiden, die uns Aet, VII c. 52. 53 aus dem Buche dieses Arztes über Augenkrankheiten erhalten hat, der des Versassers des lazgog noch näher steht als die des Rusus:

## Aet. VII c. 52:

περί γλαυχώσεως. Δημοσθένους. γλαίχωσις λέγεται διττῶς ἡ μὲν γὰς χυςίως γλαύχωσις μεταβολή ἐστι της καὶ πῆξις τοῦ χρυσταλλοειδοῦς ὑγροῦ. τὸ δὲ ἔτερον εἰδος τῆς γλαυχώσεως ἐχ προηγησαμένου ὑποχύματος 10 γίνεται, πηγνυμένου κατὰ τὴν χόρην τοῦ ὑγροῦ σφοδρότατα καὶ ξηραινομένου καὶ ἔστι τὸ εἰδος τοῦτο ἀνίατον.

1 Δημοσθένους om. ed. 3 γὰρ om. W 6 κρυσταλοειδοῦς WP 14 τοῦτο τὸ είδος ed. Aet. VII c. 53:

περί γλαυχώσεως. Δημοσθένους. γλαίχωσις λέγεται νους. το δὲ ὑπόχυμα ὑγροῦ διττῶς ἡ μὲν γὰρ χυρίως ἐστι παρέγχυσις πηγνυμένου γλαύχωσις μεταβολή ἐστι κατὰ τὴν κόρην, ὥστε, ἐπειπρὸς τὸ γλαυχὸν χαὶ ξηρό- δὰν τελειωθῆ, χωλύειν τὸ ὁρᾶν.

> 2 ύγρῶν — πηγνίμενον P ύγρῶν — πηγνυμένων ed. 5 καλύει PW

> Vgl. Sim. Jan. (Kühn addit. ad Fabricii elenchum IX 1): Glavcoma. Paulus... Demo(stenes). in his quam altissime coecantur. nam Graeci glaucosim vocant.

Ich denke, bei dieser Uebereinstimmung ist der Schluss unabweislich, dass Demosthenes die Quelle des Pseudogalenischen largóg und des Ephesiers Rufus ist, mit andern Worten, dass wir in ihm den Schöpfer des griechischen Canons der Augenheilkunde zu sehen haben. Eine erfreuliche Bestätigung dieses Resultates erhalten wir durch die Bruchstücke, die uns von dem epochemachenden Werke dieses Arztes erhalten sind. Bevor ich aber auf diese eingehe, kurz ein paar Worte über die Lebenszeit und das Werk des Demosthenes. Dem vielgeschmähten Galen (VIII 726 f.) verdanken wir die werthvolle Notiz, dass Demosthenes der von Zeuxis in Klein-

asien zwischen Laodikeia am Lykos und Karura gegründeten Schule der Herophileer angehörte und Schüler des Alexander Philalethes 1) war zugleich mit Aristoxenos und Aglaidas. 2) Er lebte also in der ersten Hälfte des 1. Jh. n. Chr. Da die Schule der Herophileer in Kleinasien zur Zeit, wo Strabo schrieb<sup>a</sup>) (spätestens 19 n. Chr.). bereits erloschen war, so wird das Feld seiner Thätigkeit Alexandreia oder Rom gewesen sein.2) Seine Zugehörigkeit zu der Schule der Herophileer macht es begreislich, dass er, dem Beispiele seines Lehrers folgend, sich an der Fehde betheiligte,4) die über das Wesen des Pulses zwischen seiner Schule und der des Erasistratos sowie den empirischen Aerzten entbrannt war und dass er sich auf dem Gebiet der Arzneikunde schriftstellerisch bethätigte, das der Gründer seiner Schule zuerst wissenschaftlich in Angriff genommen hatte, auf dem Gebiet der Augenheilkunde. Ausser der Schrift über den Puls (περὶ σωνγμών) in drei Büchern. ) in der er sich eng an seinen Lehrer anschloss, verfasste er ein Werk περὶ ὀφθαλμῶν.) Wie sein älterer Zeitgenosse Claudius Philo-

<sup>1)</sup> Gal, VIII 725: ὅ γε μὴν Ἡροφίλειος Ἁλἰξανδρος ὁ Φιλαλήθης ἐπικηθεὶς διττὸν ἐποιήσατο διὰ τὰς τοιαύτας ἐπηρείας τὸν ὁρισμὸν τοῦ σφυγμοῦ . . . διὰ κεφαλαίων δὲ κάγω περὶ αὐτῶν ἵσως ὀλίγον ὕστερον ὅλως ἐρῶ πρότερόν γε παραγράψας τοὺς τοῦ Δημοσθένους ὅρους ώσαύτως τῷ διδασκάρ (εc. Alexandro) Φιλαλήθους ἐπικληθέντος. Vgl. 731. Strab. XII p. 580.

<sup>2)</sup> Vgl. Bussemacker poet. buc. et did. Paris 1851 p. 97: προς τὰς ἀρχομένας ὑποχίσεις ᾿Αγλαΐου εὐγενεστάτου Βυζαντίων ἐξ Ἡρακλέους τὸ γένος κατάγοντος ᾿Αλεξάνδρου μαθητοῦ, συμμαθητοῦ δὲ Δημοσθένους καὶ φίλου στίχοι. Des Aglaidas Starsalbe wird von Aetius VII c. 50 (126 ed. Hirschberg) in einem Capitel, das zum Theil auf Demosthenes zurückgeht, erwähnt.

<sup>3)</sup> An die Identität unseres Arztes mit dem von Gal. XIII 855 (aus Asklepiades & Φαρμακίων) erwähnten Demosthenes aus Massilia vermag ich nicht zu glauben, obgleich die Zeit stimmen mag. Aerzte aus Massilia spielen eine Rolle seit der Kaiserzeit: man denke an Grinas und Charmis, Vgl. Denesse les oculistes Galloromains 42 s. Demselben Arzt wird das von Gal. XII 843 angeführte Recept angehören.

<sup>4)</sup> Vgl. H. Schoene de Aristoxeni περὶ τῆς Ἡροφίλου αἰρίσεως libro XIII Bonner Diss. 1893 p. 13.

<sup>5)</sup> Gal. VIII 727.

<sup>6)</sup> Der griechische Titel ist nirgends überliesert: aus der lateinischen Uebersetzung könnte man auf ὀφθαλμικὸν βιβλίον schliessen. Doch scheint das Vorbild des Herophilos auch für den Titel masssgebend gewesen zu sein. Das einzige Citat des Herophilos bei Aet. VII c. 48, 118 H. steht in einem aus Demosthenes entnommenen Capitel.

xenus 1) in seiner Chirurgie das gesammte chirurgische Wissen der damaligen Zeit zusammengefasst hat, so hat Demosthenes in dieser Schrist die gesammte Augenheilkunde canonisirt. Beider Schristen sind in gleicher Weise grundlegend geworden für die Folgezeit. Der ophthalmicus liber des Vindicianus, von dem in der von V. Rose edirten epitome Vindiciani<sup>2</sup>) die Rede ist, scheint weiter nichts gewesen zu sein, als eine lateinische Uebersetzung des epochemachenden Werkes des Demosthenes. Eine Handschrift dieser Uebersetzung<sup>2</sup>) existirte noch im 10-14. Jahrh., seitdem ist sie spurlos verschwunden. Sie war im Besitz der Bibliothek des Klosters Bobbio; in dem alten Klosterkatalog, der aus dem 10. Jh. erhalten ist.4) wird unter dem Bücherbestande ein liber I Demosthenis ausdrücklich erwähnt. Diese werthvolle Hds, muss zu Anfang verstümmelt gewesen sein; denn als der als Philosoph und Mathematiker hochberühmte Lehrer des Kaisers Otto III., Gerbert, der spätere Papst Sylvester II. (999-1003), durch kaiserliche Huld 982 Abt des Klosters geworden war, richtete er von hier aus (c. 983), wie wir aus seinem Briefwechsel ersehen. an einen Abt Gisalbert die Bitte, ihm den Anfang des Ophthalmicus Demosthenis zu schicken, wenn er in seinem Besitze sei: de morbis at remediis oculorum Demostenes philosophus librum edidit, qui inscribitur ophthalmicus. eius principium si habetis, habeamus, simulque finem Ciceronis pro rege Dejotaro. Dieser ophthalmicus liber gehörte zu den Lieblingsschriften des geistig überaus angeregten Mannes; als er sich nach seiner Flucht aus Italien in Reims aufhielt (985 resp. 988), erwachte in ihm die Sehnsucht nach jenem Werke und er bat den Mönch Rainardus brieflich um eine Abschrist desselben: age ergo et te solo conscio et tuis sumptibus fac ut mihi scribantur M. Manilius de astrologia, Victorinus de rhetorica, Demosthenis ophthalmicus. Sobald er dann nach dem Tode Gregors V. den päpstlichen Stuhl bestiegen hatte, scheint er ver-

<sup>1)</sup> M. Wellmann Die pneumatische Schule 116. 123.

<sup>2)</sup> Theod. Prisc. ed. Rose p. 469: dominantur autem in oculis nostris humores tres... de his in obtalmicum librum latius scripsimus.

<sup>3)</sup> Für die Identität spricht die Gleichheit des Titels.

<sup>4)</sup> Vgl. Olleris, Oeuvres de Gerbert, Paris 1867 p. 493.

<sup>5)</sup> Olleria a. a. O. n. 213. Havet, Lettres de Gerbert n. 9 p. 7. Nach Olleria a. a. O. stammt dieser Brief aus späterer Zeit, nachdem er Erzbischof von Ravenna geworden, also c. 998.

<sup>6)</sup> Olleris a. a. O. n. 78. Havet a. a. O. n. 130 S. 119.

anlasst zu haben, dass die Handschrist nach Rom gekommen ist. Sicher ist, dass Simon von Genua (Simon Januensis), der ärztliche Caplan des Papstes Nicolaus IV. (1288—1292), in seinem clavis sanationis betitelten lexikalischen Werke eine Hs. der lateinischen Uebersetzung des Demosthenes ) benutzt hat. Dass diese Hs. keine andere gewesen ist als die Bobbiohandschrist, schliesse ich aus der Thatsache, dass beide in gleicher Weise zu Ansang verstümmelt waren. Die beweisende Stelle steht bei Simon Januensis in der Vorrede, in der er seine Quellen aufzählt: item ex obtalmico Demostenis, continente quicquid ad oculorum sanitatis custodiam et aegritudinum curas expedit. hie liber antiquissimus mihi occurrit, in quo desciebant de incepta disputatione de visu plurima et de anatomia oculi. cetera vero aderant et completa et miro lepore condita.

Die Anordnung dieses Werkes entsprach derjenigen der Augenheilkunde des Aetius: in der Einleitung behandelte der Verfasserdie Anatomie des Auges und lieferte dann ausschrliche Beschreibungen der verschiedenen Erkrankungen dieses Organs und ihrer Erscheinungen, mit denen er Vorschristen über ihre Therapie (Orib. V 447 — Aet. VII c. 31), den Stoff und die Zusammensetzung der Kollyrien und die operativen Eingriffe verband.

Wenden wir uns nunmehr zu den in originaler Fassung erhaltenen Bruchstücken seines Werkes, für die ausser Oribasius nur Aetius in Betracht kommt. Da die Beischrift  $\Delta \eta \mu o \sigma \vartheta \acute{e} rov g$  bisweilen in einer der beiden von mir verglichenen Aetiushandschriften fehlt, so füge ich die entsprechenden Partien aus der lateinischen Uebersetzung des Demosthenes bei, um jedem Zweifel an dem Ursprunge der im folgenden mitgetheilten Fragmente die Spitze abzubrechen.

| Aet. VII c. 73:    | Ps. Gal. ἐατρός (XIV | Cels. VII 7, 10.   |
|--------------------|----------------------|--------------------|
| περὶ ἐχτροπίου:    | 772): έχτετράφθαι δὲ | Leo (Erm. anecd.   |
| Δημοσθένους. έχ-   | λέγουσι τὰ βλέφαρα,  | med. gr. 151): έx- |
|                    | υταν έπι πλέον έx-   |                    |
| ον συμβαίνει τὰ    | τραπή έλκωθέντων     | ταν δ ταρσός τοῦ   |
| 5 βλέφαρα έλχώσεως | έξοφθαλμιῶν.         | βλεφάρου, μά-      |

<sup>1)</sup> Kühn, additamenta ad Fabricii elenchum medicorum VII ff., der die bei Simon Jan. erhaltenen Bruchstücke des Demosthenes ebenda gesammelt hat. Die fünf Citate des Demosthenes, die sich in dem liber pandectarum medicinae des Matthaeus Silvaticus (14. Jh.) vorfinden, stammen offenbar aus Simon von Genus. Vgl. Kühn a. s. O.

προηγησαμένης καὶ ύ*πε*ρσαρχησά**ντ**ων τῶν βλεφάρων, ποτὲ δὲ ὑπὸ oulng 10 σκληροτέρας συνελχομένου τοῦ Bleφάρου καὶ ἐκστρεφομένου. γίγνεται δὲ μᾶλλον περί τὰ κά-15 τω βλέφαρα.

1 έκτροπίων W 7 ύπερσαρκωσάντων codd. corr. Hirschberg.

Sim. Jan. (Kühn addit. IX 4): hectotropion. Demo. hectropion inquit refractio atque eversio palpebrae inferioris ad exteriora, quae fit aut senectutis debilitate aut paralysi aut anguli maioris rupto interius augmento constituto aut importuna partium incisura exterius cicatrice aut constituta.

Orib. V 446: περὶ γημώσεως έχ τῶν Δημοσθένους. λέγουσιν. δταν ύπὸ φλεγμονής ζοχυρᾶς ἀμ- | ἀμφότερα τὰ βλέ- | φότερα τὰ βλέφαρα φαρα ἐχτραπη καὶ έκτραπη, ώς μόλις ύπὸ μη δλον σκέπη τὸν τῶν βλεφόρων τοὺς ὀφθαλμόν. όφθαλμούς καλύπτεσ- δε γήμωσις λέγεται, θαλμία των όγθαι. Vgl. Orib. VI 252. δταν τὸ λευχὸν έχα-

Paul. Aeg. III c. 22 | λιστα τοῦ κάτω, (34 r 11): ἐχτροπὴ τοῦ βλεφάρου τοῦτο δπερσαρχήση. τὸ πάθος ἐστὶν ἢ διὰ ούλην η δια ύπερσάρχωσιν γινόμενον. Vgl. Theoph. Nonn. c. 51 (I 214).

Anon. περί όφθαλμῶν (146 ed. Puschmann): τὰ δὲ ἐχτρόπια γίνονται η διά ύπερσάρχωσιν τῶν βλεφάρων τῶν ἐχτὸς τρεπομένων.

Ps. Gal. Soot (XIX 439): ἐχτρόπιόν ἐστιν ύπόφυσις σαρχός έν τῷ βλεφάρω, ที่งเร βαρούσα έχτρέπει τὸ βλέφαρον. αίτία δὲ έκτροπης βλεφάρου η σαρχός έπίφυσις η παράλυσις η ούλης σύστασις.

Ps. Gal. ἐατρός (XIV 773): χήμωσις δέ γήμωσιν έστιν, δταν έκ φλεγσφοδροτέρας μονῆς χυρίως Sim. Jan. (Kühn addit. τέρωθεν τῆς ἴριδος μάλιστα ad elenchum med. vet. φλεγμάνη, κατά δὲ τοῦ τὰ άμφότερα

**έλχώσεως** ύπὸ

Anon. περί δωθαλμῶν (ed. Puschmann 142): γνωρίσματα χημώσεως. γνωριείς δὲ τὴν χήμωσιν έχ τοῦ παρείναι μέν καὶ τῆ οσκων την όδύνην.

Fabricio exhibitum VIII | shi low zorlawó- | Blówaga Enal-): chemocis . . . Demo- μενον (χάνη), δμοιον tenes, chemosis est vehetens oculorum tunior. 1 minime claudere valent ocules aegretantes, (p. 33 v 31): χήμωσιν ideo ut albae partes prirae tunicae sanguinomiae et extantes appaeant, pupillam superntes, non aliter quam sarina conchilia semilausa aliquam partem ui corporis exterius faiant prominers, unde iomen Graeci eidem pasioni posueruni. nam oncham chemen appelant etc.

Tole Oxyundi The Kalovuéva váua.

Paul. Acg. VII c. 22 zal uélic xivelλέγουσιν, Θεαν ύπὸ κὸν ἐπὶ πολύ τοῦ φλεγμονής Ισχυράς μέλανος ύψηλόάμφότερα τὰ βλίφαρα έπεραπη, ώς μόλις ὑπ' αὐσιῶν τοὺς c. 47 (1 204) aus δωθαλμούς χαλύπ- Paules von Aegina. readar, xal to lev- Val. Ps. Gal. 8001 κὸν τοῦ ἐφθαλμοῦ (ΧΙΧ 436). μετεωρότερον τοῦ μέγένηται καί λανος ξουθοόν και πολυ-ညစေ့နှေယ ἐπιλαμβάνη τοῦ μέλανος.

pessas, dore xal expenses su (lxrosmessar cod.) odal zal sò levrepor waired Sal. Theoph, Nonnos

Leo (Erm. Anecd. med. gr. 141): δύο σημαίνει ή χήμωσις πάθη, εν μεν δυαν έπ φλεγμονής μεγάλης αμφότερα τὰ βλέφαρα χυρτωθή και έκτραπή και μή δύνωνται δλον σκέπειν τον όφθαλμόν ... λέγεται δε χήμωσις χυρίως, όταν τὸ λευχὸν τοῦ ὀφθαλμοῦ φλεγμαϊνον ύψηλότερον γένηται τοῦ μέλανος, δθεν φαίνεται βαθύτερον καὶ κυκλοτερές τὸ μέλαν.

Ps. Gal. largos (XIV) 769): ἐμφύσημα δέ c. 22, 33 τ 48: τος όφθαλμών εκ έστιν. δταν άφνω οί- το μεν έμφύσημα ongas (oldinas ed.) o oyxos toriv elon-Έμφυσασθαι τὸν όφθαλμὸς ἀχρούστε- ματώδης τοῦ βλεγένηται. altias oldinas o d- ylyveral de ws entφθαλμός άχρούστε- παν πρεσβύταις, μά-

Paul. Aeg. III

Act. VII c. 14:

περί έμφυσήματών Δημοσθένους. 5 δφθαλμόν λέγουσιν, ρος και φλεγματω- φάρου. δταν χωρίς φανεράς δέστερος ρίς τεχαί φλεγματω- λιστα θέρους. Hermes XXXVIII.

10 δέστερος καὶ κνησδεύματος συμβαίνει δὲ τοῦτο πρεσβυτέροις νος μετα 15 TOIC άπὸ τοῦ πρὸς τῆ **δινλ κανθοῦ κνησμοῦ** ύπὸ μυίας ἢ κώνω-20 πος δήγματος πλεονάζει δε εν θέρει.

2 έν όφθαλμοῖε Ρ των Δημοσθένους om. P 6 zal post zwols add. W 11 iozvows om. W add. m. rec. 12 γίγνεται P 14 μάλιστα post πρεσβυτέροις transpos. P seclusi.

Anon. περί όφθαλμώδης ίσχυρως μετά μων 142: ἐμφύσημα γένηται. δ' ἔστιν ὄγχος χαῦΰδατι **ÉOLXÒC** YOC ώς επίπαν [μάλιστα] εξαίωνης επιγενόμεχνησμοῦ κατά τὸν μέγαν κανθόν, μάλιστα δὲ προάρχομένου, ωσπερ ηγησαμένου μυίας η χώνωπος δακέντος. 89 EY xαl JEOLYTC ώρας πλεονάζει τὰ τοιαίτα γεγηραχόσι δὲ τοῦτο συμβαίνει μαλλον η νέοις.

## Aet. VII c. 51:

περί παραλύσεως δφθαλμών Δημο- (ΧΙΥ 771): παραodévouc.

ού μόνον τὸ όπτικὸν νεῖρον, ώς προ- γεται ὁ όφθαλείρηται, άλλα και δλος ο δωθαλμός ένιστε μός, δταν αὐτὸν 5 παραλύεται, ποτὲ μὲν μετὰ τοῦ λοιποῦ σώ- ἐπιλείπωσιν αί ματος των δεξιών η άριστερών μερών πα- φυσικαί κινήσεις ραλυθέντων, έστι δ' ότε κατ' ίδιαν γίγνε- και μη δύνηται ται περί τον οφθαλμον μόνον ή παρά- αναβλέπειν η κάλυσις καὶ ποτὲ μὲν τὸ βλέφαρον μόνον τω βλέπειν, ἀν-10 παραλύεται, ποτέ δὲ καὶ δλος ὁ ὀφθαλμός. καὶ εἰ μὲν τὸ βλέφαρον μόνον παραλυθείη, μέμυχε διηγεχώς δ δφθαλμός χαὶ ἀναισθητεί τὸ βλέφαρον· εἰ δὲ δλος ὁ ὀφθαλμὸς παραλυθείη, τὰς εἰς τὰ πλάγια καὶ ἄνω τοῦτο συμβ**αίνει.** 15 χαλ χάτω χινήσεις οὐ δύναται ἐπιτελεῖν, καλ εἴ τις ὑπαλείφει δριμυτέρω φαρμάκω, ούχ ξπιδάχνεται.

Ps. Gal. Largos λελύσθαι δὲ λέαίσθητος δὲ ή. πολλάχις δὲ καλ περί μέρη τινα **ร**ดขึ οφθαλμ**ού** 

<sup>1</sup> Δημοσθένους om. W ed. 4 ὁ ὅλος ὀφθαλμός Ρ αριστεράν add. ed. 8 ή om. P 9 καὶ — 10 δφθαλμός om. P καὶ — 10 10 δλος om. W 11 μόνον om. ed. παραλίεται om. ed. Malaλυθη PW 12 μέμημε P 14 παραλυθη W 16 ύπαλείφοι ed.

#### Aet. VII c. 50:

περί αμαυρώσεως . Δημοσθένους χαὶ Γαληγοῦ.

αμαύρωσίς έστιν δ παντελής ώς έπὶ τὸ πολὸ παρεμποδισμός τοῦ ι δράν γωρίς φανερού πάθους περί τὸν ὀφθαλμόν, καθαρᾶς δηλονότι φαινομένης της χόρης.

Sim. Jan. (Kühn addit. ad elenchum Fabricii VII 8): amaurosis. Demostenes in btalmico (a)maurosis est pupillae debilitas. ta ut obscura appareat cum difficili motu et obtusione visus et perfecta negatione.

1 Anuos divers nal Falmeoù om. W παραποδισμός PW

Ps. Gal. latooc (XIV 776): ἀμαύρωσις δέ έστιν, δταν παντελής παρεμποδισμός ή τοῦ δράν γωρίς φανεράς altiac.

Paul. Aeg. III c. 22 (35 ▼ 51): ἀμαύρωσίς έστιν δ παντελής ώς έπιπολύ TOŨ δοᾶν παρεμποδισμός χωρίς φανερού πάθους περί τὸν ὀφθαλμόν.

Vgl. Hirschberg 92. 391.

In der Aufzählung der verschiedenen Arten von Augenkrankneiten, die den Lidern und dem Auge selbst gemeinsam sind, olgen bei dem Versasser des λατρός (XIV 767) hinter einander lie ξηροφθαλμία (trockene Augenentzundung), ψωροφθαλμία krätzige Augenentzündung) und die oxlnooo9alula (Lidverhärtung). Dieselben drei Arten kehren bei Aetius VII c. 76-78 in anderer Reihenfolge wieder. Es ist auffällig, dass in der vom Verfasser des λατρός gegebenen Beschreibung die ψωροφθαλμία Sieht man genauer zu, so ergiebt sich mit Hilfe der Parallelberichte, dass die von der trockenen Augenentzundung gegebene Beschreibung in Wirklichkeit die der krätzigen Augenentzundung Demnach haben wir bei Galen eine Textlücke zu constatiren. die in dem Abirren des Schreibers ihre Erklärung findet und die ich in der folgenden Zusammenstellung auf Grund der Parallelberichte erganzt habe:

Ps. Gal. ἐατρός (XIV 769): ξηφοφθαλμία δέ έστιν, δταν (δ δφθαλμὸς ὑπόξηρος ή και κνησμώδης καὶ ήσυχη ξμπονος χωρίς σχληρότητος των βλεφάρων. ψωροφθαλμία

Aet. VII c. 76: περί σχληροφθαλ- περί δφθαλμῶν μίας. Δημοσθένους. σχληφοφθαλμία ἐστίν, ὅταν συμβῆ τὰ 5 βλέφαρα σχληρὰ εἶναι καὶ αὐτὸν τὸν όφθαλμον σχληρότερόν τε της αὐτοῦ δυσκινητότερον οφθαλμοῦ

ed.Puschm.p.144: περί σχληροφθαλμίας. σχληροφθαλμία μέν ούν έστι σκληρό-TOŨ δέ έστιν, όταν οί xav3al χαὶ τραχύτεροι χαὶ χνησμώδεις ώσι (είσὶ ed.) καὶ τὰ βλέφαρα έρυθριᾶ καὶ δάχρυον καί γιτοῶδες άποστάζη (διαστάζει ed.). σχληροφθαλμία δέ έστιν. Εταν τὰ βλέφαρα σχληρότερα ή και αὐτὸς δ όφθαλμός δυσκίκητος και ένερευθής. Sim. Jan. (Kühn 1. c. X 7): Psorotal- 25 mia. Demo. est pruritus oculorum cum parvo rubore et levi summotenus ulceratione palpebrarum sine ullo lacrymarum fluore. Vgl. Paul. Aeg. III c. 22 (fol. 34 r 1). Leo (Erm. Anecd. 131).

ύπάργειν, ἔμπονόν τε τῶν έλκώδεις 10 καλ ένερευθη, καὶ μάλιστα μετά τὸ ἐχ τῶν υπνων έξαναστήναι δυσκόλως διανοίγειν δυσκίνητος τὰ βλέφαρα ύγρασίαν ἐπώδυνος άλμυρον 15 τε μηδεμίαν κενούσθαι, λήμας δὲ ἐν τοῖς κανθοίς συνίστασθαι μιχράς, συνεστραμμένας, ύποξήρους, καὶ 20 δταν έχστρέφειν αὐτῶν βουλώμεθα τὰ βλέφαρα, μη δαδίως στρέφεσθαι δύνασθαι δια την σκληρότητα. ξηροφθαλπερί ξηροφθαλμία μίας. δέ ἐστιν, ὅταν ὑπόξηρος δ όφθαλμὸς γένηται καὶ κνησμώδης 30 καὶ ἡσυχῆ ἔμπονος σχληρότητος χωρίς τῶν βλεφάρων.

> περί ψωροφθαλμίας. ψωφοφθαλμία 35 δέ έστιν, δταν οί κανθοί έλχώδεις ώσι χαί ένερευθείς καὶ κνησμώδεις σφόδρα χαλ τὰ βλέφαρα ἐνερευθῆ 40 καλ δάκρυον άλμυρον η νιτρώδες ἀποστάζη.

βλεφάρων, ωστε δηλον είval. καί διὰ τοιαύτην αίτίαν χαì ỏσθαλμός γίνεται χαὶ μάλιστα μετὸ τοὺς υπνους. καὶ γὰρ τὰ βλέφαρα μόλις τε άνοίνουσι καὶ διὰ τούτο και ακίτητος μένει, καὶ λημαι δε μιχραί καὶ σκληραὶ ὑποτρέφονται.

<sup>2</sup> Δημοσθένους om. W 4 έστὶ W 7 τs om. W 9 ύπάρχει PW 13 διανοίγει W 16 λήμια ed. 17 έπίστασθαι P 18 μικρά συνεστραμμένε ύπόξηρα P ed. άνεστραμμένας W 20 έκστρέφει W avrav om. ed. 21 βουλόμεθα ed. 27 84 om. ed. έστί W 29 κνισμώδης Ρ 35 để om. W έστί W 30 ἐπίπονος ed. 36 sist P ed. 41 ἀποστάζει ed.

Sim. Jan. (Kühn addit. ad elenchum ed. vet. a Fabricio exh. XI 9): udema. mo. est inquit extantia frigida sine ullo lore atque rubere inflationem estentans rue digitis, impressa subcu(m)bit gravedim ingerens oulorum et impediens motus aliquando etiam et humores ingerens sendum aliques etc.

#### Act. VII 15:

οίδαίνειν τὸν ὀφθαλμὸν λέγουσιν, δταν συμβή ἐπήρθαι τὸ βλέφαρον έξωθεν και άγρούστερον είναι και βαρύτερον και δυσκινητότερον και ωχρότερον φαίνεσθαι. ένίστε δε καί τὸ λευχὸν τοῦ ὀΦθαλμοῦ ὑπεραίρει έπὶ ποσὸν τοῦ μέλανος. Karı di ετε σομφόν οζόημα έξωθεν περί τὸ βλέφαρον γίγνεται, δ πιεζόμενον τῷ δακτύλω ταχέως ύποχωρεί και ταχέως αναπληρούται και ξστιν απονον ώς έπὶ τὸ πολὺ καὶ ὁμόχρουν τῷ κατὰ φύσιν, γίγνεται δε ώς επίπαν ύπο δεύματος **ύδαρο**ῦς.

1 Liveras W 6 βλεφάρου PW ed. corr. 8 ors om, ed. schberg mai post ots 9 γιγνόμενον ed. πιέζοντα ed. τὸ om. PW.

Orib. V 447: περί φλυκταινών εκ ίν Δημοσθένους.

θεραπεύειν TÀC TTOUÉVOUC

Ps. Gal. lasooc (XIV 769): ołónua dé **żo**sie, δταν έπηρμένος καλ άχρούστερος η και δυσxirnsos (sc. o dosalμός) ἐπιφαίνηται. ἐνίose đề xai số levχὸν ὑπὲο τὸ μέλαν ἐπαίρεται.

Anon. negl oggalμῶν (ed. Puschmann 142): τὸ ởὲ οἴδημά έσει μέν και αύτο χαν-૧૦૬ ૦ઁ૧૦૬, દેગસબેદ દહ έμφυσήματι, διαφέρει đὲ αὐτοῦ τῷ ἄνευ προφάσεως φανερᾶς συνίστασθαι χαὶ πιεζόμενον χοιλαίνεσθαι καλ άναπληρούσθαι Ιστι δὲ ψυχρότερον τοῦ ἐμφυσήματος.

## Aet. VII c. 31:

θεραπευτέον ούν τὰς φλυκταίνας πρώτον μέν παραφυλαττομένους λαλιαν πλείω, πταρμούς, θυμούς, κατοιυχταίνας δε ουτως χάς πνεύματος, αυγήν λαμπράν. ιὸ πάγτων μέν φυ- ἔπειτα δὲ συστέλλειν καὶ τὸ ποτὸν 5 λαλιάν χαὶ τὸ σιτίον ώς μάλιστα, χενώσει leίω, πταρμούς, θυ- [τε] τῆς κοιλίας κλύσματι (μή) δριμεί τίς, κατοχήν πνεύ- χρωμένους, πειρασθαι δέ και γάλακτι στος, συστέλλειν καὶ τὴν κοιλίαν ἐκλύειν . . . τοὺς δ' ἐπιποτόν και τὸ σιτίον δέσμους και τὰ πολλὰ πτύγματα 10 ; μάλιστα, κενώσει έπλ τούτων παραιτούμεθα πάνυ γάρ

Νειλέως διὰ δόδων δια γάλακτος έγχεό- συλαττομένων WP : corr. HEYOY.

δε χρησθαι μη δριμεί είσι βλαβερά ου μόνον έπι τούτων. κλύσματι και διαιτά- άλλα και έπι πάσης δφθαλμίας δια σθαι εν τόποις σχοτει- δριμύτητα χυμών γιγνομένης. κατανοίς. τοὺς δὲ ἐπιδέσ- πλάσσειν οὖν χρη ἐν ἀρχη μάλιστα, 15 μους καὶ τὰ πτύγματα σταν φλεγμονή συνεδρεύη, κούφοις παραιτείσθαι δεί, κα- μέν, άλλ' ἐπιπλατέσι . . ἐπιτήταπλάσμασι δὲ χρῆ- δεια δὲ καὶ τὰ στύφοντα... κολσθαι χουφοτάτοις χαὶ λύρια δὲ ἐν ἀρχαῖς ἁρμόδια, (οἰον) ύποστύφουσιν, πολλύ- τὸ Νείλου διὰ δόδων σὺν γάλακτι ἐγ- Ν -ριον δε άρμόζει τὸ γυματιζόμενον ύδαρές.

> 1 μεν post θεραπευτέον add. ed. 2 παρα-5 ovotállas ed. 6 as om. P 7 ve seclusi 8 zempérous Wed. 9 śnlús W, marg. add. śnlús alt. man. 15 χρη post ἀρχη transpos. P 16 miφως μέν οὖν άλλ' έπιπλάτως ed. 17 kgr πλάττουσι W έπὶ πλάτος P : corr. 20 diasοοδον PW

Das bedeutsame Resultat dieser Analyse sehe ich darin, das sich für die Augenheilkunde des Aetius das Werk eines bedeutendes Arztes des ersten nachchristlichen Jahrhunderts als Hauptquelle bet nachweisen lassen. Dies Ergebniss mahnt zur Vorsicht: man hüte sich, was leider noch immer zu häufig geschieht, die Selbständigkeit der späteren medicinischen Compilatoren zu hoch zu bewerthen. Es gilt für die Medicin dasselbe, was für die übrigen Zweige griechischer Geistesarbeit schon längst erwiesen ist: die Selbständigkeit der Production hört auf mit der nachchristlichen Zeit: was folgt, ist Compilation, die dadurch für uns an Werth und Bedeutung gewinnt, dass sie ungeahnte Einblicke gewährt is die von hohem wissenschaftlichem Geist getragene Arbeit der letzten vorchristlichen Jahrhunderte.

Potsdam.

M. WELLMANN.

# ΒΟΥΣ ΕΒΛΟΜΟΣ

Es gab in Athen ein wie es scheint viel gebrauchtes, schon n 5. Jahrhundert bekanntes Sprichwort, das einen stumpfsinnigen Ienschen als βοῦς ξρόομος bezeichnete.¹) Die Zeugnisse aber, ie uns den Ursprung und die Bedeutung des Wortes berichten, ind grösstentheils confus und verdorben; glücklicherweise bringt ine Ueberlieferung eine verständige Erklärung, sonst wären wir ufs Rathen angewiesen. Aber auch diese liegt nicht in der ersten assung vor, und der Gelehrte, der zuletzt darüber gehandelt hat, V. H. Roscher, hat gerade sie verworfen und auf die anderen seine usführungen aufgebaut (Arch. f. Religionsgesch. VI 1903 S. 64 ff.). ch will versuchen, den ursprünglichen Text wiederzugewinnen und ie Verderbniss zu erklären, das Weitere wird sich dann, wie ich offe, von selbst ergeben.

Suid. u. βοῦς εβδομος und ἐβδομαῖος, Diogenian III 50 S. 224 der ötting. Ausg., Eustath. zu N 575 p. 1165, Zenob. bei Miller Mélanges de tt. grecque, Paris 1868 S. 357.

Ueberlieferung ist an einer Stelle nicht mehr fest: das eine Mal steht  $\beta o \tilde{v}_S$  an vierter, das andere Mal an dritter Stelle; es wird sich zeigen, dass weder dies noch jenes das Ursprüngliche gewesen sein kann.

Das πρῶτον ψεῦδος war — und es ist interessant, dass es Roscher genau so ergangen ist, wie den Paroemiographen -. dass man herauslas, es handle sich um die Darbringung von sieben Opferthieren', einer ξεβδομάς', wie Roscher S. 64 sagt. Bezeugt sind solche Opfer zwar nirgends, aber man hat sie ,mit voller Sicherheit' aus der Thatsache erschlossen, dass Selene neben sechs anderen Kuchen einen sog. βοῦς Εβδομος zum Opfer erhielt. Beschrieben werden uns iene Kuchen als πέμματα πλατέα χυχλοτερη, 1) flach und kreisrund; κέκληνται δὲ (sc. σεληναι) ἀπὸ τοῦ σχήματος.2) Dass man sie der Selene opferte, bezeugen namentlich Kleitodemos in der Atthis (Müller Frgm. hist. gr. I 362, 16) und Pollux VI 76: πέλανοι δε χοινοί πασι θεοίς ώς αί σεληναι τή  $\Im \epsilon \tilde{\omega}$ , und auch der Name und die Form weisen ja darauf hin.) Zu ihnen pflegte man nun einen βοῦς Εβδομος zu fügen. Suid. υ. βοῦς ξβό. ἐκάλουν δὲ αὐτὸ (εc. πέμμα) βοῦν, προστιθέντες και τὸ εβδομον, ότι έπι εξ ταις σελήναις έπεθύετο ούτος εβδομος.4) und ahnlich Pausanias bei Eustath. zu N 575 p. 1165 έπι δε εξ σελήναις ... βούν, φασιν, εβδομον έπεττον πέρατα έχοντα κατά μίμησιν πρωτοφυούς σελήνης. Wahrscheinlich hat die Siebenzahl im Cult der Göttin eine Bedeutung gehabt (Usener Rhein. Mus. 1903 S. 350), schwerlich aber wurde ihr der βοῦς εβδομος aus diesem Grunde dargebracht. Abgesehen davon, dass dann sieben σεληναι denselben Zweck erfüllt hätten, wird uns überliesert, man habe bisweilen auch vier σεληναι und einen βούς πέμπτος geopfert: Εθυον μέν οὖν καὶ ἐπὶ τέσσαρσι ποπάνοις τούτον τὸν βούν καὶ ἐκάλουν αὐτὸν πέμπτον βούν, μᾶλλον μέντοι έπι ταις εξ έθυον αὐτόν, ος και έκαλειτο διά τοῦτο εβδομος βοῦς (Paus. bei Eustath, a. a. O. und bis auf den fehlenden Schluss-

<sup>1)</sup> Suid. u. βοῦς Εβδ., Eustath. zu N 575 p. 1165, Apostol. V 8 S. 332.

<sup>2)</sup> Poll. VI 76. Vgl. Hesych u. σελήνας, Phot. u. σελήνη.

<sup>3)</sup> Aus Platons Phaon bei Athen. X 441 F — Meineke Frgm. com. III 674f. ist auf die gleichen Opfer für Κουφοτφόφος nicht zu schliessen. Mit demselben Recht würde man aus der Stelle folgern, dass ihr gebratene Hasen geopfert oder Heroen die Felle der Opferthiere geweiht wurden.

<sup>4)</sup> Vgl. Suid. u. έβδομαΐος.

tz Suid. u. ἀνάστατοι). Der Zweck war also, durch das Hinzugen eines (symbolischen) Thieropfers den Werth der Darbringung erhöhen, die anderen Kuchen werden nur ein πρόθυμα gewesen in; zum Opfer für Selene aber musste der βοῦς besonders gegnet erscheinen, weil die Hörner an die Gestalt des jungen Mondes innerten.') wie die σελήγαι an die des vollen. Den Namen hat r Kuchen natürlich nicht davon empfangen, dass man ihn an ebenter Stelle darzubringen pflegte, sondern weil er das siebente ferbare žuwyov darstellte: das beweist schon das Sprichwort. id es wird sich noch weiter bestätigen; βοῦς πέμπτος aber war perhaupt keine sacrale, sondern wohl nur eine witzige Bezeichnung. eit mehr Wahrscheinlichkeit hat, dass umgekehrt der Bouc Ebdouoc e Zahl der vorher geopferten Selenen bestimmt hat, denn sechs aren, wie wir gesehen haben, die Regel. Selbstverständlich war s Opfer des βοῦς ξβόομος nicht, wie die σεληναι, auf den Cult r Mondgöttin beschränkt. Pollux VI 76 fährt nach seiner Beerkung fort: ώσπες και ὁ βοῦς πέμμα γάς έστι κέςατα έχον επηγμένα προσφερόμενον Απόλλωνι καλ Αρτέμιδι καλ Έκατη ελ Σελήνη. Mögen die Göttinnen vielleicht identisch sein. so itt doch Apollon hinzu, und andere Zeugnisse lassen keinen veisel darüber, dass die βοῦς-opfer, um sie kurz so zu nennen. ch sonst üblich waren. Von einem Altar in Athen besitzen wir ne Inschrist (CIA II 1666), aus der trotz der Unsicherheit der ganzung doch soviel hervorgeht, dass man auf dem Altar βους ¿δόμους geopfert hat, wenn er nicht gar ausschliesslich dafür beimmt war: θύειν τ?]ρείς βοῦς έβδόμους. Auch CIA III 77 = v. Prott Leg. sacr. 8.7 Κρόνω ... ἐπι[θύ]σεις βοῦν γοινικιαίον inn nur ein βούς ξβδομος gemeint sein;2) μετά ποπάνων ξνιοι 29 αγιάζουσι (βοῦν Εβδομον) sagt Zenobius (Miller Mél. 357), ad auch in der Inschrift geht ein πόπανον δωδεκόμφαλον καθήevor vorher. Endlich sagt Hesych. u. βοῦς ausdrücklich: πόπανόν ι των θυομένων, ουτως έν ταις άγιωτάταις Αθήνησι θυσίαις. as sind nicht Seleneopfer, es wird sich die Bemerkung vor Allem, elleicht ausschliesslich, auf die Diasien beziehen, die als Sühnfest gentlich blutige Opfer erheischten, statt derer die Aermeren aber

Suid. u. βοῦς ἔβδομος: πέμματα κέρατα ἔχοντα κατὰ μίμησεν τῆς πρωφαοῦς σελήνης.
 Vgl. Suid. u. ἐβδομαῖος, Poll. VI 76, Eustath. p. 1165, postol. V 8 S. 332, such Horaz c. IV 2, 56 f.

<sup>2)</sup> So auch Roscher a. a. O. 67, 2.

πέμματα εἰς ζώων μορφὰς τετυπωμένα darbrachten (Thuk. I 126 mit Schol. Vgl. meinen Artikel Diasia bei Pauly-Wissowa). Bedenken wir, dass in den weitaus meisten Fällen der Unbemittelte, von dessen bescheidener Gabe Inschriften und Schriftsteller schweigen, dem Gotte seinen gebackenen βοῦς dargebracht hat, so werden wir uns nicht wundern, wenn die Zahl der Zeugnisse nicht noch größer ist. — Also der βοῦς ξβδομος kann jeder Gottheit geopfert werden, und zwar nicht bloss als eine Zugabe zu sechs anderen, sondern als selbständige und einzige Opfergabe.')

Nun aber denke man sich, was für die Kuchenopfer in einzelnen Fällen zutrifft, für die blutigen Opfer geltend. Eine "Hebdomas', bestehend aus Schaf, Schwein, Ziege, einem Thier, von dem vorläufig noch nicht zu sagen, ob es ein Ochs oder ein Vogel ist. Huhn, Gans, Kuchen! Welch einer Gottheit durste eine solche Sammlung angeboten werden? Von all den Thieren ist nur des Schaf sämmtlichen Göttern als Opfer genehm, von den anderen verschmäht der eine dieses, der andere jenes. Und doch hat mas nicht nur das für möglich gehalten, sondern es sollen diese Massenopfer auch eine Eigenthümlichkeit - der Armen in Athen gewesen sein. Wie ist man zu dieser Ungeheuerlichkeit gekommen? So sonderbar das Ergebniss, so einsach ist der Weg, auf dem man dam gelangte. Hatte man eine "Hebdomas", so war der lebende Bois neben dem βοῦς Εβδομος unmöglich, denn dieser sollte ihn ja ersetzen. Man strich also das erste 800c. Nun aber hatte man nur fünf Thiere, und für den verschwundenen βοῦς musste ein Ersatz gefunden werden. Das war wohl schwierig, dennoch fallt zunächst auf, wie seltsam man sich zu helfen suchte. Bei Diogenian III 50 S. 224 lesen wir: Εβδομος δέ, δτι Εξ θύοντες πρόβατον ὖν αἶγα ὄρνιν πετεινὸν χῆνα ξβόομον τὸν βοῦν ἔθυον. Das merseyóy musste natürlich besremden, und die Herausgeber fragen zweiselnd: An πέλειαν? Dagegen wendet Roscher a. a. O. 65, 2 mit Recht ein, πέλεια heisse die Wildtaube, und schreibt daher περιστέριον. Aber auch Opfer von Haustauben sollen erst nachgewiesen werden! Dass einmal zur Reinigung des Heiligthums der Aphrodite Pandemos in Athen auch Taubenblut benutzt wird

Opfer von vielen Kuchen, sei es allein, sei es in Verbindung mit Thieropfern sind bekanntlich sehr häufig. Vgl. Lobeck Agl. 1062 ff. Stengel Griech. Kultusaltth.<sup>2</sup> 89.

(CIA IV 2, 314 c S. 86), beweist noch kein Taubenopfer,1) und aus dem θυέτω . . . ὄρνιθα ὄ[τ]τι[νά κε θέλη] CIGins, II 78 ist auf Tauben auch nicht zu schliessen, so lange man kein anderes sicheres Beispiel hat. Ueberhaupt aber handelt es sich hier ja nicht um absonderliche Culte oder Sühnriten, sondern um die ablichen Speiseopfer,3) sonst hätte man unter den ξμψυχα auch Fische, Pferde, Hunde u. A. anführen müssen. Das sinnlose mevervor finden wir an derselben Stelle auch bei Arsenios und Apostolios V 8 S. 332. Ganz rathlos ist Makarios (II 89 S. 152): &E άεὶ θύοντες ξμψυχα πρόβατον ὖν αίγα ὄρνιν \*\* τῆνα ξβδομον \*\* ἐπέθυον πέμμα τετράγωνον. Hinter ὄργιν musste entweder βοῦν oder nevelvor stehen, und in der That hat eine Handschrift βουν, eine andere merstror. In der benutzten Quelle hat wahrscheinlich hinter čovey wie hinter &Booupy richtig Bouy gestanden, der Zweifelnde liess es beidemal weg, und das ξβδομον kam an die sechste Stelle. Das einsachste Versahren hat ein anderer Paroemiograph eingeschlagen (Miller Mélanges 377): Εξ ξμψυχα Θύοντες πρόβατον ὖν αἶγα ὄρνιν χῆνα ν ῆ σ σ α ν ξβδομον ἐπέθυον πέμμα είς σχημα βοός, und G. Wolff (Philol. XXVIII 189) freut sich nun auch ein Entenopser litterarisch bezeugt zu finden. Um so dankbarer müssen wir Miller für die Publicirung eines Ineditums aus Zenobius' Samulung S. 357 sein: τὰ ἔμψυχα εξ έθυστ') . . . πρόβατον ὖν αἶγα ὄρνιν βοῖν χῆνα καὶ ξβδομον τὸν πετεινὸν βοῦν. Hier haben wir βοῦν an funfter Stelle, wo das πετεινόν eindrang,4) und am Ende τον πετεινον βούν. Das kann nur aus merrouevor oder einem ähnlich lautenden, dasselbe bedeutenden

<sup>1)</sup> Vgl. schon den Wortlaut der Inschrift: παρασκευάζειν είς κάΒαρσιν τοῦ ίεροῦ περιστεράν κτλ.

<sup>2)</sup> Gänseopfer sind im Cult ausländischer Gottheiten, vor allem der Isis, vielsach bezeugt (Diod. I 84, Paus. X 32, 9. Wolff Porphyr. De philos. ex orac. haur. 191. Vgl. Schoemann Griech. Altth. Il 238, Bernsys Theophrast üb. d. Frömmigkeit 186), aber sie sind nicht darauf beschränkt gewesen, und wenn auch nicht alle Beispiele, die Stephani Comte-rendu 1863 S. 79 zusammengestellt hat, sicher sind (vgl. Wolff Philol. XXVIII 190 f.), so werden doch einige bestehen bleiben, zu denen neuerdings ein ganz unzweiselhaftes hinzugekommen ist: auf einem Relief aus Aigina, das Sam Wide in der Έργημ. ἀρχ. 1901 S. 113 f. publicirt hat, sehen wir ein Artemisopfer dargestellt, die Opferthiere aber sind cin Hirsch und eine Gans. Mit Recht erinnert Wide dabei an die ὄρνεθει δδώδεμος neben dem Wild bei Paus. VII 18,7.

<sup>3)</sup> Der Herausgeber: 4849vor.

<sup>4)</sup> So such Makar. cod. S Paroemiogr. gr. ll 152.

Wort entstanden sein.¹) Die Reihenfolge, in der die Thiere aufgezählt werden, ist, wie in dem Zusammenhang natürlich, bestimmt durch die Häufigkeit des Opfers²): Schaf, Schwein, Ziege, Huhn, Rind, Gans. Dass das Rind erst an fünfter Stelle steht, erklärt sich aus der Kostspieligkeit, dass die Gans die letzte einnimmt, aus der verhältnissmässigen Seltenheit des Opfers; Suidas aber oder sein Gewährsmann, dem es zur Erklärung des Sprichwortes nur auf die Gegenüberstellung der  $\xi\mu\psi\nu\chi\alpha$  und des  $\delta\psi\nu\chi\sigma\nu$  ankam, hat gemeint die Vierfüssler zusammenstellen zu müssen, wo es dann freilich keinen Unterschied machte, ob  $\beta\sigma\bar{\nu}s$  die dritte oder vierte Stelle erhielt.

Und nun das Zweite: Wie kam man dazu, das überreiche Opfer den Armen zuzuweisen? Auch daran ist die unglückliche .Hebdomas' schuld. Den βοῦς ξβδομος brachten die πένητες dar, so mussten sie denn auch alles andere in den Kauf nehmen. Wiederum aber lässt sich die Entstehung der Corruptel mit hoher Wahrscheinlichkeit nachweisen. ἐπειδή τὰ ἔμψυχα εξ ἔθυον οἱ πένητες πρόβατον ὖν κτλ, heisst es bei Zenobius Miller Mél. 357, οἱ πένητες έθυον ξμψυχα εξ πρόβατον δν κτλ. bei Apostol. V 8 S. 332, οί γαρ πένητες των Αθηναίων εξ αεί θύοντες ξμψυχα πρό-Bator ur xtl. bei Makar. II 89 S. 152, Er Adnivace vao of neνητες εξ ξμψυγα θύοντες πρόβατον δν κτλ. bei dem ungenannten Paroemiographen Miller Mél. 377, Exeldn Et Edvoy of névnses ποόβατον ὖν κτλ. auch bei Diogenian III 50 S. 224 cod. B. Man sieht, das πένητες sitzt bereits fest - an der falschen Stelle. Wie es da hineingerathen ist, lässt sich, meine ich, noch erkennen, und zwar aus der consusesten Ueberlieserung, wo sich das Vernunftige vom Unsinn am deutlichsten scheidet, am ehesten. Die Herausgeber des Diogenian geben 111 50 (Parömiogr. gr. I 224)

<sup>1)</sup> Ich habe auch an πεπτόν gedacht, aber graphisch erklärt sich die Corruptel aus πεπτόμενον, wo die Endung in den Handschriften abgekürzt zu werden pflegt, leichter, und das part. praes. ist namentlich nach dem Artikel unbedenklich: das Rind, das man (immer) aus Kuchenteig herstellt — im Gegensatz zum εμψυχον —, nicht das vorhandene gebackene (πεπαμμάνει).

<sup>2)</sup> Nach Roscher a. a. O. 65 f. nach dem Werth der Thiere. Er nimmt an, ursprünglich habe der βοῦs an erster Stelle gestanden, "musste aber, sebald er durch einen ziemlich werthlosen Kuchen ersetzt wurde, naturgemäss an die siebente Stelle rücken', aber auch die Taube müsste dann mehr werth gewesen sein als die Gans (vgl. 66, 1), und wiederum das Huhn mehr werth als die Taube.

inter dem Text die Lesart eines cod. Vatic. (K): οί γὰρ πένητες ἐοῦν ἔπλαττον ἐξ ἀλεύρου θυομένων τῶν ξξ ἐμψύχων

ov os yos Jos τρόβατον ὖν αίγα ὄρνιν πετεινόν χῆνα βοῦν μὴ ἔχοντες μψυχον αναλώναι. Nehmen wir die gesperrt gedruckten Worte für sich 1) und betrachten das andere, ührigens sprachlich und sachlich Unverständliche, als Interpolation oder in unserem Falle richtiger als misslungenen Auszug aus einer bereits früher oder eben jetzt corrumpirten Quelle, so haben wir das Richtige: die Armen formten ein Rind aus Kuchenteig, da sie ein lebendes nicht hatten; also dasselbe, was Suidas überliefert. Vergleichen wir nun wieder Zenobius Miller Mél. 357: Εβδομον δε επειδή τὰ ξμψυχα Εξ Εθυον οι πένητες πρόβατον ὖν αίνα ὄρνιν βρῦν Υῆνα καλ ξβδομον τον πετεινον βούν, so wird als ursprungliche Ueberlieferung herzustellen sein: Εβδομον δέ, ἐπειδή τὰ ἔμψυχα εξ έθυον, πρόβατον ὖν αίγα ὄρνιν βοῦν χῆνα, έθυον οἱ πένητες καὶ εβδομον τὸν πεττόμενον βοῦν. Die Verderbniss entstand dadurch, dass man of πένητες hinter das erste Edvor setzte und dann das (jetzt unverständlich gewordene) zweite Edvor strich. Nehmen wir gar an, die Namen der Thiere seien erst später hinzugefügt worden, was ja sehr wohl denkbar wäre, so ist die Corruptel noch leichter zu begreifen.

Es bleibt uns noch eine Bemerkung über die Gestalt des βοῦς ἔβδομος übrig. Am natürlichsten stellt man sich ein gebackenes Rind vor,²) in der Weise, wie man heute bei uns Schweine und andere Thiere aus Marzipan backt. Aber bei Makar. II 89 S. 152 heisst es πέμμα τετφάγωνον, und ebenso bei Zenobius (Miller Mél. 357): πλάττεται... οἰον σμῆγμα τετφάγωνον. Roscher a. a. O. 66 hat daraus geschlossen, dass 'die Kuchen wie die altitalischen Kupferbarren von viereckiger Gestalt waren, und wie diese das reliefartige Gepräge irgend eines Thieres trugen, so das Reliefbild eines Ochsen auswiesen. Bedenken erregt ihm nur (S. 67, 1) 'die Definition des βοῦς als eines πέμμα πέφατα ἔχον πεπηγμένα bei Poll. VI 76. Ich würde daran keinen Anstoss nehmen, ja man dürste in den Worten vielleicht eher eine Bestätigung der Roscherschen Ansicht finden: bei einem

<sup>1)</sup> Auch in der Ausgabe sind sie durch den Druck hervorgehoben als abweichend von dem im Text Gegebenen.

<sup>2)</sup> Vgl. Herod. II 47, Athen. XIV 646 E, Bekker Anecd. 249 etc.

vollständig plastisch ausgebackenen Rinde waren die Hörner selbstverständlich, und wenn ihrer trotzdem Erwähnung geschieht, nicht aber, was ebenso nahe läge, der Beine und des Schwanzes, so scheint das gerade bei einem doch immer ziemlich flachen Kuchen mit dem Reliesbilde eines Rindes erklärlich: die Hörner hätte man sich dann angesetzt und hervorragend zu denken.1) Aber Pollux sagt vorher: αἱ σελῆναι . . . κέκληνται ἀπὸ τοῦ σχήματος, ωσπερ και δ βους: die tellerformigen Selenen ahmen das Bild des Mondes nach, der gebackene βοῦς das eines Rindes. kommt Hesych. u. βοῦς πόπανον . . ἦν δὲ βοῖ παραπλήσιον; endlich aber sehen wir auch die Hörner, die natürlich niemals fehlten, ausdrücklich erwähnt nur an den Stellen, wo von dem Boüs als Seleneopfer die Rede ist, wo sie also ihre besondere Bedeutung hatten. (Vgl. S. 569 Anm. 1).2) Das τετράγωνον braucht trotzdem nicht unrichtig zu sein, nur werden wir uns keinen flachen, sondern einen quaderförmigen Kuchen vorzustellen haben, mit Hörnern und Beinen, so dass man ihn auch hinstellen konnte. Bäcker haben Naturtreue gewiss das eine Mal mehr, das andere Mal weniger erstrebt und erreicht, aber auch ein minder gelungenes Exemplar wird den Körper eines Rindes noch immer ähnlicher wiedergegeben haben, als die Gurken, die die Lokrer,3) oder die Aepfel, die die Athener4) durch Hineinstecken von vier Hölzchen statt der Beine und zweier statt der Hörner in einen Ochsen verwandelten. Man hat in dieser Beziehung nicht höhere Anforderungen gestellt, als unsere Kinder heute an die gebackenen Osterhasen: nach Poll. I 30 f. machten die Bojoter durch dasselbe Verfahren, wie die Athener, einen Apfel zum Widder und brachten ihn dem Herakles statt eines solchen zum Opser dar.

Im Artushof in Danzig ist an einer Wand ein Hirsch in flachem Relief gebildet und übermalt, der Kopf aber springt aus der Wand heraus und trägt ein natürliches Geweih.

<sup>2)</sup> Man beachte, dass da überall die πάνητες wieder sehlen, natürlich, denn der Selene opserten auch die Wohlhabenden einen βοῦς εβδομος. Im übrigen dürsen wir nicht vergessen, dass man ihr überhaupt nur selten Opser dargebracht hat; auch unsere Nachrichten verdanken wir nur dem Umstand, dass βοῦς εβδομος eine sprichwörtliche Redensart wurde, und die Bezeichnung der Kuchen als σελῆναι einer Erklärung zu bedürsen schien.

<sup>3)</sup> Zenob. V 5 S. 116.

<sup>4)</sup> Apollodor, bei Zenob. V 22 S. 124. Suid. u. M´nleuos Hounlis.

Berlin. PAUL STENGEL.

## APOLLON. $\checkmark$

Apollon ist in der Ilias Beschützer der Troer und Lykier, Feind der Achäer. Wir sehen ihn zu Gunsten seiner Schützlinge noch öfter in den Kampf eingreisen, als Athena den Achäern helsen darf. Er rettet die Troer Hektor, Aineias, Agenor, den Leichnam des Sarpedon, heilt den Glaukos; das sind Lykier aus dem Kanthosthale. Pandaros, ein Lykier aus Zeleia, rust ihn als Helser bei einem Bogenschusse an; dabei nennt er ihn λυκηγενής (Δ 119). Dagegen den Achäern sendet er die Pest, verhindert Diomedes am Sturm auf Ilios, entwaffnet den Patroklos und wird den Achilleus erschiessen, der ihn in diesem Vorgefühle Θεων δλοώνανε πάντων anredet (Χ 15).

Der Apollonpriester von Chryse nennt in seinem Gebete noch andere Heiligthümer seines Gottes; alle liegen in der Nähe von Ilios. Der Beiname Smintheus, den er ihm giebt, ist ungriechisch; er hat später ausser dieser Gegend z. B. in Magnesia am Mäander, 1) Rhodos, Keos gegolten, nicht in Europa. Auf der Burg von Ilios hat Apollon oft sein Standquartier, E 446 auch einen Tempel, in dem auch seine Mutter Leto und seine Schwester Artemis anwesend sind, die sonst in der Ilias keine Rolle spielen; nur in der Götterschlacht stehen sie im Gefolge des Apollon auf Seiten der Troer. Auf achäischer Seite erwähnt nur das in so vielem einzeln stehende Iota das Heiligthum von Pytho (404), dessen Herr den seltsamen Beinamen αφήτως führt. Hier kommt auch eine Liebesgeschichte vor (550). Apollon hat dem Idas seine Braut Marpessa geraubt. Sonst kennt die Ilias nichts der Art; kein Nachkomme des Apollon ficht dort, ein starker Gegensatz zu der Häufigkeit apollinischer Genealogien in der hesiodischen Welt. Ein einziger Achäer ist von dem Gotte begnadet: Kalchas hat seine Kunst von ihm. Er hat in der Ilias keine Heimath, auf späte Fictionen ist kein Verlass. Die Nosten und Hesiodos siedelten ihn in Klaros an, bei

<sup>1)</sup> Das beweist der Monat Σμισιών.

dem dortigen Orakel. Man zieht von selbst den Schluss, dass er in Wahrheit dort zu Hause war, dies Orakel repräsentirt und durch Kolophonier in das heroische Epos gebracht ist.

Der Schiffskatalog kennt Delphi und von Geschichten z. B. die Dienstbarkeit bei Admetos; dieselbe wird in den Leichenspielen des Patroklos vorausgesetzt, wenn die Rosse des Eumelos berühmt sind; der Sohn des Admetos heisst überhaupt nach dem Heerdenreichthum seines Vaters, der dem Hirtendienste des Apollon verdankt wird. Beide Gedichte sind erst in unsere Ilias eingelegt.

Die Odyssee erwähnt Apollontempel in Ismaros und Delos; ihr zweiter Theil führt den Gott schon in der späteren Weise als κουροτρόφος in Ithaka ein; dort hat er ein Heiligthum und ein Fest am Neumond nach der Wintersonnenwende. In der Erweiterung der Phäakenschmäuse, die durch die Einfügung des Schwanks von Ares und Aphrodite hervorgerufen ist, wird Apollon einmal neben der Muse als Lehrer der Dichtkunst bezeichnet (3 488).

Der Apollon Homers ist gewiss einer der grössten Götter; die Formel al yàq Zev ve náveq nal Abyvaly nal Anóllow zeigt es; aber er ist surchtbar und zumal den Achäern. Er gebraucht seine Wasse den Menschen Pest und Tod zu senden. Auch die Zukunstsossenbarung psiegt ja Ossenbarung von Unheil zu sein. Nichts von seiner kathartischen, nichts von seiner musischen Wirksamkeit. Noch der Dichter des delischen Hymnus beginnt mit einer prächtigen Epiphanie dieses Gottes: wenn er im Olymp erscheint, sliehen alle Götter.

Die ganze kleinasiatische Küste finden wir besetzt von Apollonheiligthümern, meist Orakelstätten, als sie in unsern Gesichts-

<sup>1)</sup> Das ist der Bogen; in O auch die Aigis. In einer zweimal (E 509. O 256) vorkommenden Formel heisst er χρυσάορος; danach auch der delische Hymnus 121 und die hesiodischen Tage 771, denen das Wort ein Götterepitheton ohne sinnliche Bedeutung war (Δημήνης χρυσάως Homer Hymn. 4). Die Verlegenheit der Erklärer zeigen die Scholien O 256 und die Parallelea der Lexica. Schon Pindar hat es von der Leier verstanden, sehr unhomerisch. Wenn wir ehrlich sind, müssen wir gestehen, dass wir nicht wissen, was die homerischen Dichter damit haben sagen wollen. Der Chrysaor, den Meduss hervorbringt, als ihr Perseus den Kopf abschneidet, ist uns auch unverständlich, und wenn Hesiodos (Theog. 283) ihn von einem goldenen Schwerte sbleitet, so ist das so wenig verbindlich wie die falsche Etymologie des Pegasos, die dabei steht.

<sup>2)</sup> Was poißos bei Homer bedeutet, weiss ich nicht.

reis tritt. Von Ilios-Thymbra') ab folgen Gryneion, Klaros, Magiesia,3) Didymoi, Knidos, Xanthos, Patara, nur allbekanntes zu tennen. Alle diese Orte sind vorhellenisch, und niemand kann s von ihrem Culte bezweiseln, manche sind vor Alexander übersaupt nicht von Griechen besetzt. Wir stehen also vor dem Diemma: entweder ist hier ein vorgriechischer Gott dem Apollon deichgesetzt, als die Griechen hinkamen, oder dieser Apollon ist on den Griechen übernommen. Für dieses letztere spricht der Befund der Ilias. Der Glaube der Ionier, der sich in diesen Gelichten zeigt, ist eben der, der die Griechen vermocht hat, den ewaltigen, aber feindlichen Gett als solchen anzuerkennen, sich zu ewinnen, und aus dem Sender des Uebels zu seinem Abwehrer zu pachen. Die Gründungslegenden dieser ionischen Culte (die Gechichte von Branchos z. B., der zu einem Delpher gemacht wird) ind so geringhaltig, dass man um ihretwillen nicht sagen wird. lieser Apollon wäre erst importirt. Auch wüsste ich nicht, dass ich irgend wo in dem wenigen was von dem Culte bekannt ist twas unapollinisches zeigte.

Die Inseln sind alle der Ueberlieferung und dem archsolorischen Besunde nach erst allmählich von Hestenen besetzt; sie
ühren auch alle vorgriechische Namen, ausser den derischen, Malos,
schafen ihrer Herren Rheneia heisst. Unter ihnen hat sich eben
belos, oder vielmehr Dalos,<sup>2</sup>) durch seinen Apolloncult früh ernoben. Dieser ist unbedingt vorgriechisch: das zeigt die Höhle des
synthos, die später keine Rolle mehr spielt. Auch die Palme und
ler Hörneraltar sehen sehr unhellenisch aus. Freilich ist der Gott
nier gehoren; aber das dars nicht als Beweis oder auch nur ernstnaster Anspruch auf den ersten Cult des Gottes gesasst werden.
Denn Leto geht auf die armselige Insel nur, weil sie keine andere
Unterkunst findet: schon der alte Hymnus sucht das Missverhältniss zwischen dem Orte und dem Gotte zu erklären. Leto als

<sup>1)</sup> Auf der Burg von Ilios ist kein Apollontempel gewesen; der Dichter les E erfindet ihn nur, während der des Z den Athenetempel, der da immer var, voraussetzt. Die Kyprien und manche Posthomeriker rechnen daher mit lem benachbarten Heiligthum von Thymbra.

<sup>2)</sup> Das bekenntlich erst von Thibron zur Artemis von Leukophrys veregt ist, während Dareios seinen Apollon schützt, den auch die Münzen zeigen.

<sup>3)</sup> Diese Form widerlegt bekanntlich die Deutung aus dem Griechischen.

Mutter der beiden Kinder, die immer Zwillinge sind, und Artemis gehören nothwendig mit zu Apollon; in Delos treten sie völlig zurück¹) und Artemis ist da nicht geboren. Die Geburt des Apollon in Delos hat nicht mehr Bedeutung als die ihre auf der Wachtelinsel vor Ephesos. Apollon ist auch in Delos ein Wandergott; kaum geboren, zieht er aus, und alljährlich kommt er erst, wenn das Meer aufgeht (also Wallfahrer auch erst kommen können) nach Delos, und seltsamer Weise steht neben seinem Verweilen im Götterlande des Nordens ein Winteraufenthalt in Lykien.³) Die alten Cultlieder des Tempels gehören einem Lykier Olen, wahrlich keinem Griechen. Der Delier hat sich weithin über die Inseln, auch nach Osten, aber auch bis nach Athen und Megara, an die böotische und lakonische Küste verpflanzt: die Abhängigkeit dieser Culte ist also anerkannt.

Apollon ist ein Wandergott; als Delphin zieht er über's Meer,") als Rabe fliegt er über das Land, den Menschen neue Sitze weisend, sich selbst neue Cultstätten suchend. Wir sehen eine Religion sich über die Erde verbreiten. So hat ein Hymnus Pindars geschildert, wie er neugeboren über die Berge Böotiens hinschwebte und sich seine Wohnplätze aussuchte. Das lief auf die Stiftung des alten Heiligthumes auf dem Berge Ptoion hinaus, das M. Holleaux ausgegraben hat. Gewiss ein sehr altes Heiligthum, und wenn die Thebaner es später zu Gunsten ihres Ismenios herabsetzten, der in einer Vorstadt wohnt und in ihrer alten Sage keine Rolle spielt, so werden wir dem Ptoios gern den Vorrang zuer-

Der Dichter des Hymnus 159 sieht sich noch veranlasst, sie beiläufig zu erwähnen.

<sup>2)</sup> Unser Zeuge ist Vergil Aen. IV 143—146, dessen Scholien fast alle Gelehrsamkeit verloren haben. Ein gelehrter hellenistischer Dichter wird ihm das sehr gewählte Bild geboten haben, wie der Gott, nach Delos heimkehrend, also zur wirklichen Zeit der Delien, die Chöre wieder antreten lässt; in der Festgesandtschaft erscheinen Kreter, die Herren der Kykladen, Dryoper, die dort vielfach sitzen und auf Euboia auch, und Agathyrsen, d. h. Hyperboreer, deren Ansprüche auf den Winteraufenthalt des Gottes eben abgelehnt sind. Diese Feinheiten können nicht wohl von Vergil stammen.

<sup>3)</sup> Δελφίνιος bedeutet also für die Herkunst so viel wie πελάγιος bei Dionysos. Es war zu eng, wenn ich den Delphinios auf die Chalkidier bezog; diese haben nur sehr viele Städte jenseits des Meeres unter Führung des Apollon gegründet. Der Apollon von Euboia wird wie der von Athen aus Delos und Delphi zugezogen sein.

579

kennen.') Gleichwohl hat mir Holleaux mitgetheilt, dass das imponirend gelegene Heiligthum nichts "mykenisches" ergeben hat; das Centrum ist eine bescheidene polygonal ausgemauerte Grotte. Dieser Apollon gehört in die Zeit, wo sein Dienst der vornehmste hellenische war; aber auch in das Hochthal an der Rebhuhnquelle war Apollon erst von aussen gekommen.

Das ist immer anerkannt worden von dem Orte, der schon damals der vornehmste Sitz des Gottes war, von Pytho, Hier lässt die Sage deutlich erkennen, dass der neue Gott sogar mit Gewalt einen älteren unterworsen hat, der in der Erde wohnte, wie seine Prophezeiung durch Inspiration die alte Incubation oder das Loswerfen (avelely) verdrängt hat. Die Erddämpfe, von denen die Pythia begeistert sein soll, sind eine so schlechte rationalistische Fabel wie der Erdspalt im Adyton: die finstere Schlucht, an deren Munde die heilige Quelle Kastalia entspringt, ist die Grotte, die wir in einem alten Apollonheiligthum erwarten, freilich majestätischer als alle anderen, und die Macht ihrer Heiligkeit noch dem heutigen Beschauer aufdrängend. Aber ihr Herr war einst der Wurm gewesen, der Sohn der Erde oder durch ihn diese,  $\Gamma \tilde{n}$ Θέμις. Neben der Besitzergreifung durch den Gott von der Landseite steht die über's Meer, die der Hymnus schon entstellt und mit Menschlichem verquickt zeigt: der Delphin weist nur noch sterblichen Priestern den Weg.

Von Delphi aus hat sich der Dienst des Pythiers früh verbreitet. Durch die Amphiktionie hat er Thessalien erobert; aber auch in ihr ist er Erbe der Erdgöttin gewesen. Argos und Sparta, Epidauros und Sikyon bekennen sich zu ihm; in Gortyn steht als einer der allerältesten Tempel ein Pythion. In Athen hat man einmal den pythischen Gott aufgenommen, ihn in einer Höhle des Burgfelsens angesiedelt, ihm am Ilisos ein Heiligthum geweiht und sich selbst durch eine neue Eintheilung des Volkes zu seinen Nachkommen gemacht: die künstliche Mache ist hier ganz deutlich.<sup>2</sup>) In Athen traf der Pythier den Delier bereits vor; auch vor der Stadt. Hier, wo wir die Culte am besten kennen, ist Apollon ohne jeden Zweifel ein Fremder. In diesen Filialen tritt er meist allein auf, ein Zeichen des secundären Cultes. In Delphi selbst hat die Trias Apollon Leto Artemis immer gegolten.

<sup>1)</sup> In dieser Zeitschr. XXIX 246.

<sup>2)</sup> Aristoteles und Athen II 136.

Von Delphi wollten die Dorer den Apollon mitgenommen haben, und allerdings ist sein Dienst ihnen gemeinsam, ein alterer als den sie nach dem Pythier nannten, obwohl dieser den Peloponnesiern und Kretern später meist der wichtigere ward. Es scheint mir durchaus glaublich, dass sie den Gott wirklich von Pytho erhalten haben; aber der für das Dorerthum charakteristische Name ist vielmehr Karneios, und der ist in dieser Eigenschaft so alt wie die Besiedelung von Thera. Der Apollon Karneios theilt den Namen mit einem Feste und einem Monat: das Fest ist an Karneios das Wichtigste. Gegeben ist sogar in der Ueberlieserung, dass der Karneios oder Karnos ein ursprünglich von Apollon gesondertes Wesen war; also ein wirklich dorischer Gott oder Dämon, der nur allmählich mit Apollon zusammengewachsen ist. Man hat zwar auf Grund einer vereinzelten spartanischen Tradition gewagt, den Karnos und die Karneen für vordorisch zu erklären, was doch nur anginge, wenn das Fest sich von Sparta aus verbreitet hätte; das widerlegt schon der Karneios von Thera, und die Akarnanen nicht minder.1) Wir kennen die Feier der Karneen freilich am besten aus Sparta, und es geht nicht an, die dortigen Riten m verallgemeinern; aber das wird doch gelten dürsen, weil es durch

<sup>1)</sup> Pausanias III 13, 3: ὁ δὰ Κάρνειος ὅν Οἰκέταν ἐπονομάζουσι τιμὰ elger er Σπάρτηι και πριν Ηρακλείδας κατελθείν, ίδρυτο δ' er oixias Koim του Θεοκλέους ανδρός μάντεως. Besagter Krios verräth Sparta an die Herskleiden. Es folgt die Angabe, dass alle Dorer wegen des Sehers Karnos die Karneen feiern. Eine Priesterin des Kapresos Oiniras, Kl. Japos Jires kennen wir wirklich, CIG 1446. Der "Hausgenosse Karneios" musste freilich in Sparta zu Hause sein, und wenn er im Hause des "Widders' wohnt, so erinnern wir uns an die Etymologie von κάρνον πρόβατον. Aber was besagt das, als dass die Spartaner irgendwann die Karneen sich vindicitt haben? Sollen wir wirklich einen Karneios der vordorischen Zeit und einen Karnos der Dorer unterscheiden? Zu dieser Annahme wird J. Vürtheim gedrängt, der die Karneen eben in der Mnemosyne bespricht (XXXI 6). Er berust sich darauf, dass Kleisthenes trotz seiner antidorischen Gesinnung Karneenpriester in die sikyonische Königsliste interpolirt hätte. Wenn des nur jemend bezeugte. Es stammt wohl aus Busolt Gr. Gesch. I 665. Solche chronographischen Manipulationen hätten wirklich in der Zeit Solons kein Publicum gefunden. Karneen ausserhalb dorischer Orte erschliesst man allgemein aus Theokrit 5, 83 für Sybaris oder Thurioi. Das heisst die Realitäten des Dichtess beträchtlich überschätzen, der das ihm aus Syrakus und Kos geläufige Fest neunt, wo es ihm passt. Selbst die Ortsnamen in dem Gedicht sind recht problematisch. Und was will man erst mit der Realität im vierten Gedicht anfangen?

die Festzeit bedingt ist, dass die Karneen ein Erntefest sind, begeht es, wenn die Felder abgeerntet sind: Jünglinge mit Trauben laufen zu Ehren des Festes, Laubhütten werden gebaut, geschmaust und getanzt. Das ist Lust. Aber auch Processionen schreiten: denn jedes solche Fest, auch wenn der Erntesegen geborgen ist, muss die drohenden Gefahren beschwören, Besleckung sernhalten oder bannen, und der Bauer denkt nicht nur an den Winter, sondern auch an das nächste Jahr. Je nach der allgemeinen und besonderen Stimmung wird Freude oder Angst vorwalten; religiös gedrückte Zeiten werden Sühnriten bevorzugen; die Moralisirung der Religion führt auch zur inneren Vertiefung, während die steigende Cultur Poesie und Musik fördert. Immer bleibt es dabei, dass das Erntesest, die concrete Veranlassung der Feier. Hauptsache und Grundlage ist: der Gott, der dabei angerufen wird, ist, so weit er nicht bloss Exponent dieses Festes ist, etwas accessorisches. Es weiss doch nachgerade jeder, dass diese Feste und ihre Brauche, deren Symbolik jedes Sinnes entkleidet vielfach bis heute dauert, den Ansatz aller möglichen göttlichen Personen vertragen: Karnos oder Apollon oder ein christlicher Heiliger oder die Panagis, das ist im Grunde einerlei. So verzichte ich darauf, selbst auf das Wesen eines Karnos Schlüsse zu machen (geschweige den Namen zu deuten, was doch aus Vorstellungen über sein präsumptives Wesen heraus geschehen würde), ausser dass er ein wirklicher Dorer ist: Apollon aher ist ganz ausserlich zu dem Feste hinzugetreten; nur hat, als er einmal hinzugetreten war, sein sonstiges Wesen natürlich, je nachdem es war und ward, auf das Fest eingewirkt.

Nicht anders steht es bei den Ioniern. Die seiern mit Ansang der Ernte ein Fest der  $9\alpha\varrho\gamma\eta\lambda\omega\iota$ , der ersten Aehren, die in einer Procession eingebracht werden. Da die Feldsrucht noch draussen ist, hat man allen Grund, an die Vertreibung des Bösen und die Beschwichtigung der Feinde zu denken; daher die Sühnopser, auch von Menschen. Wenn der  $\Theta\alpha\varrho\gamma\eta\lambda\iota\sigma g$  dann Apollon heisst, so ist dieser Gott hinzugetreten, weil er einmal, sei es geeignet erschien die Mittel der Abwehr zu verleihen, sei es, dass man seinen Zorn beschwichtigen musste. Das erste haben die Ionier geglaubt, seit Apollon der Herr der Sühnungen geworden war: das zweite wird man den Ioniern Homers eher zutrauen.

Apollon hat im Peloponnes noch manchen alten Gott sich einverleibt, wie es sich eben am Karnos zeigte. Vom Maleatas,

der mancher Orten verehrt ward, ist es anerkannt; merkwürdiger von dem Gotte von Amyklai, der in einem Orte wie Gortyn als Amyklaier einen Cult hat.') Unserer Vorstellung tritt um des alten Bildes und Thrones willen der Apollon von Amyklai als besonders alt entgegen, und da Amyklai ein vordorischer, ja ein "mykenischer Herrensitz ist, denkt man sich leicht seinen Herren ebenso. Und doch ist es unverkennbar und mehrfach bemerkt, dass der als "verstorbener" Heros, oder wohl gar als Geliebter des Gottes Apollon verehrte Hyakinthos der von Apollon verdrängte alte Gott ist, dem Monat und Fest nicht nur in Amyklai gilt, sondern z. B. auch auf den dorischen Inseln Asiens, der als Ortsdämon auch in Attika begegnet,<sup>2</sup>) nach dem auffälliger Weise auch eine Blume heisst: und dieser Gott ist kein Grieche, sondern gehört dem Volke, das Kretschmer uns grade an den Bildungen auf -v3os kennen gelehrt hat.<sup>2</sup>)

Ich will nicht weitere Thatsachen vorsühren; besondere Gelehrsamkeit steht nicht zu meiner Versügung, und was ich den Wissenden in das Gedächtniss gerusen habe, wird hinreichen, mindestens zu zeigen, wie ich zu der Thesis gelange: Apollon ist kein Hellene, er ist vielmehr von den Hellenen bei der vorgriechischen Bevölkerung angetrossen, die sie in Kleinasien, vielleicht auch auf den Inseln zu unterwersen hatten. Er erschien ihnen als ein mächtiger Gott durch das Leid, das er ihnen im Kampse mit seinen Bekennern brachte. Seine Orakel imponirten ihnen; sie lernten an sie glauben. Sie lernten, oder er lehrte sie, seinen Groll beschwichtigen. Er ward ihr Gott, und wie sie sich ihm unterwarsen, so hellenisirte er sich. Er ergriss zum Bogen die Leier, weil die θεία μανία nicht nur den μάντις, sondern auch die μοῦσα beseelt. Es war ein neuer Glaube, der sich die Seelen gewans;

Zwölf Tefeln von Gortyn 3, 11. ἀπόλλων ἄμυπλος in Ideliee
 GDI 59.

<sup>2)</sup> Phot. Suid. nagdiros; der Hügel Hyakinthos lag über dem Dorfe Sphendale hoch oben im Kephisostale.

<sup>3)</sup> Dasselbe gilt natürlich für den Blumennamen; ob die Erfinder der geistreichen Gleichsetzung des δάκινθος mit iuvencus auch den Rittersport zum Kalbe gemacht haben, weiss ich nicht.

<sup>· 4)</sup> Dass Delos schon vor den Griechen seinen Apollon hatte, ist eis Zeichen, dass der Gott innerhalb der älteren Bevölkerung auch schon wasderte: das zeigt ja auch seine Verbreitung über die ganze Küste.

daher besass er eine werbende Krast: es muss in den Zeiten der Kämpse, ebenso wie das Hellenenthum nach Osten vordrang, so der neue Gott nach Westen vorgedrungen sein. Seine Gläubigen bauten ihm seine Höhlen<sup>1</sup>); dort prophezeiten die Priester und Sibyllen, denen er seinen Geist lieh. An einem Orte, in Delphi, haben dann diese Priester die innere Umgestaltung der Religion bewirkt, die neue Lehre von moralischer Reinigung und Heiligung gepredigt. Sie ist das Entscheidende in der Religionsgeschichte während der Jahrhunderte von Hesiod bis Pindar. Für diese Religion macht der Pythier Propaganda. An sie knüpsen Pythagoras und Platon an.

Es ist eine zwingende Folgerung, dass mit Apollon auch seine Mutter und Schwester von aussen gekommen sind. Leto muss sehr bedeutsam gewesen sein, heisst doch Apollon mit dem Metronymikon  $A\eta vot \delta \eta_S$ , zwar nicht in den homerischen Epen, aber bei Hesiod und in den Hymnen. Bei Leto nun ist es ganz einleuchtend, dass sie wirklich eine Lykierin ist. Denn dort allein hat sie einen bedeutenden Cult, dort giebt sie theophore Namen. In Hellas ist von ihr nur als Begleiterin des Sohnes wirklich die Rede.<sup>2</sup>) Nur die kretische Stadt Latos kann man noch nennen; und auf Kreta hat doch dasselbe Volk vor den Hellenen gesessen wie in Lykien.<sup>3</sup>)

<sup>1)</sup> Noch in dem Burgfelsen von Kyrne, der dem deznysiens gehörte; sind die Grotten, und die Sibylle weissagt dort wie in Thymbra, Marpessos, Erythrai, Delphi.

<sup>2)</sup> Die wenigen Heiligthümer, die ihr allein zugeschrieben werden, sind viel zu wenig bekannt, als dass man die Verehrung der Trias ausschliessen könnte. Wenn z. B. in dem obscuren Amphigeneia in Triphylien ein Letotempel ist, nach Apollodor bei Strabon VIII 349, so zeigt das weitere Excerpt bei Stephenos, dass dort die Zwillingsgeburt localisirt war, und das würde der Name "Zwillingsgebärerin" an sich lehren. Aber es liegt auf der Hand, dass der alte, im Schiffskatalog verzeichnete Name auf die Letoiden nur ausgedeutet ist; der Ort wird eigentlich nach einem Besitzer Amphigenes heissen. Wenn in der Legende der Δαίδαλα von Plataiai Hera eifersüchtig war, also eine Rivalin benannt werden musste, bot sich Leto der späteren Zeit passend, und dann erhielt sie auch ein Opfer: des beweist nicht das mindeste für ihre persönliche Geltung.

<sup>3)</sup> Eine besondere Wichtigkeit hat vielleicht die "Agrapus-Anra", über deren Cult im pamphylisch-karischen Hinterland Ramsay handelt (Journ. of Hell. Stud. X); wie sie uns begegnet, ist sie eine frisch umgenannte Barbarin; aber die Analogien, die zu der Benennung führten, können auch weiter hinauf bedeutsam werden. Erinnert sei daran, dass lada im Lykischen yver; bedeutet.

Aber Artemis ist doch eine Hellenin schon im Namen. Sie hat aller Orten Heiligthumer und ihr ganzes Wesen in Bootien. Attika, im Peloponnes ist wahrlich kein fremdes. Gewiss. Aber das ist sie eben gesondert von Apollon. Wer denkt nicht daran, dass in Ephesos und Magnesia eine Artemis wohnt, grossartig genug, auch barbarisch genug; sie ist über Massalia in die iberischen Küstenstädte und auf den Aventin gelangt. man mit Händen, dass die Einwanderer sich mühen, eine fremde Göttin mit einer eigenen zu gleichen. Auf Leros und Patmos und Ikaria und an der thrakischen Küste, in Lagina, in Kamiros u. s. w. machen sie denselben Versuch. Die Namen sind nicht dieselben: aber immer ist der Process der, dass eine fremde Göttin unter den heimischen Namen tritt, eine Ausgleichung des Wesens versucht wird: die asiatische und hellenische Jungfrau trafen aufeinander; wir sehen's auch in der bildenden Kunst.1) Bei Apollon ist eine solche Ausgleichung nicht möglich gewesen: da hat men den Gott ganz übernommen, ihn sich also ganz zu eigen gemacht. Die vergeblichen Versuche, den Namen aus dem Griechischen zu deuten (die meisten sind ja auch sprachwidrig), dürfen wir denn wohl aufgeben.")

Der Glaube des Volkes, das den Griechen die Trias, Mutter und Zwillingskinder, überlieferte, war soweit fortgeschritten, dass er menschliche Verwandtschaftsverhältnisse auf die Götter übertrug; das war sehr weit auf dem Wege der Vermenschlichung der Götter. Der ungeheure Fortschritt des homerischen Epos gegenüber den Vorstellungen, die noch Jahrhunderte in Europa galten, war also schon von diesem Volke mindestens zum Theil gemacht. Die Entdeckungen lehren uns täglich deutlicher, wie hoch die Gesittung des vorgriechischen oder doch vorhomerischen Menschen um des

<sup>1)</sup> Mit Aphrodite ist es ähnlich gegangen: die der Iliss ist doch Freundin der Troer und Mutter des Aineias, in sofern sie die Asiatin ist, die ihr Wesen in dem Aphroditehymnus enthüllt. Und doch ist die von Athen, Korinth, Sparta, Elis unzweiselhaft hellenisch. Die homerische Theomachie ist gar nicht absurd: es stehen gegen die Achäergötter wirklich nur Asiaten und Ares, der blutige Mord, den zwar Hellenen verehren, aber nur als Feind.

<sup>2)</sup> Aniller, Anollor, Antlor, Antlor stehen neben einander; ich halte für möglich, dass Anollor den Anklang an anollorat, Anallor an antlor (anorglair Elis) gesucht hat. Herleitungen aus dem Lateinischen oder Dorischen sind im Grunde nicht berechtigter als aus dem Phönikischen.

Archipel gewesen ist. Es kann ja gar nicht anders sein, als dass sich das auch auf dem religiösen Gebiete fühlbar gemacht hat. Wir müssen wie in der Heldensage (wo ich kürslich daran erinnert habe, dass alle alten Kreter vorgriechische Namen führen) so auch unter den Göttern Gestalten und Namen aus dieser Welt antreffen: es sollte allmählich einleuchten, wie absurd es ist, diese Götter und Helden "mykenisch" zu nennen.

Ein bestimmtes Resultat über das Volk oder den Ort, dem Apollon eigentlich angehört, konnte ich nicht anstreben; dennoch sei gewagt, noch einen Schritt zu gehen. Leto hat auf Lykien gewiesen. In Lykien, in Araxa, sitzt eine alte trotz ihrer späten Bezeugung sehr ursprünglich anmuthende Localisation der Geburt der Zwillinge.1) Wenn Pandaros in der Ilias den Apollon Auxnverns nennt, so meint der Dichter ohne jeden Zweisel, einerlei wie es mit der Wahrheit steht,2) den in Lykien geborenen. Olen ist Lykier. Ein sehr altes und an den verschiedensten Orten auftretendes Beiwort des Apollon ist λύκειος, neben dem λύκιος nicht selten steht. Gewiss, Aischylos hat darin den wölfischen gefunden.3) Sophokles den λυχοκτόνος, die Theologie, die in Apollon die Sonne sieht, das Licht. Ich ziehe den Lykier vor. Aber damit wird nur auf den Gott das Problem ausgedehnt, das der Volksname überhaupt stellt: wie die Lykier, deren Sprache wir lesen können, aber nicht verstehn, in ihrer Sprache die Götter genannt haben, die sich später von den Hellenen Leto, Apollon, Artemis nennen lassen, weiss ich nicht: sich selbst nennen sie jedenfalls nicht Lykier. Die Griechen haben den Namen eines Volkes, Lykier, auf die Tremilen übertragen, und so auch alte Götter jenes Volkes lykisch genannt. Volk und Götter müssen mit dem Lande gegen-

<sup>1)</sup> Benndorf Reisen in Lykien 173.

<sup>2)</sup> Da nichts dagegen spricht, dass der Dichter das Wort gebildet hat, fehlt die Berechtigung, etwas anderes darin zu suchen, als er selber will. Die Verse \$\mathcal{D}\$ 101-3 (- 119-21) halte ich für falsch: Athena hatte keine Veranlassung, dem Pandaros das Gebet vorzusprechen, und wie er es spricht, deutet nicht auf fremde Vorschrift.

<sup>3)</sup> Sieben 145: Δίκει ἄναξ λίκειος γενοῦ στρατῶι δαίωι. Es wāre an sich ganz glaublich, diesen Gott in Wolfsgestalt zu finden; er findet sich nur sonst nicht so, und daher wird die Deutung des Namens unwahrscheinlich. Der Δνκωρεύς vom Parnass heisst nach einem Orte und ist obscur. In dem Herosnamen Wolf kann ich nichts weiter finden als den Spitznamen, den auch ganz gewöhnliche Menschen geführt haben.

über Rhodos etwas zu thun haben; aber für unsere Kenntniss sind sie nicht zu fixiren; Homer kennt Lykier auch an der Propontis. Dass alte Volksstämme im Epos erscheinen, die historisch nicht mehr nachweisbar sind, ist nicht wunderbar, die Troer und Teukrer sind das eigentlich auch. Hier ist der Widerstreit nur besonders auffällig, weil die Tremilen-Lykier für uns eine greifbare Realität sind, mit denen Homers aher sich mindestens nicht decken.

Westend. ULRICH von WILAMOWITZ-MÖLLENDORFF.

## UEBER DIE QUELLEN DER PLUTARCHISCHEN SCHRIFT HEPI AOPFHZIAZ.

Im 29. Bande dieser Zeitschrift S. 152 spricht v. Wilamowitz die Vermuthung aus, dass Plutarch das Material zu seiner Schrift neol accomplas aus wahrscheinlich stoischen Tractaten genommen habe, und im 31. Bande S. 321 ff. hat Pohlenz den Nachweis zu führen versucht, dass die Plutarchische Schrift zum grössten Theil auf den Peripatetiker Hieronymus von Rhodos zurückzuführen sei. Abgesehen davon, dass wir nicht einmal wissen, ob dieser ein Buch der Art verfasst hat, ist es bei Plutarch nicht angebracht, grossen Werth auf die hier sogar nur einmalige Namensnennung dieses Philosophen zu legen, da Plutarch im Citiren seiner Quellenschriftsteller eigenthümlich verfährt. er z. B. in der Schrift de virtute morali deutlich erkennen läset, gegen wen er polemisirt, und auch Namen nennt, erwähnt er seine Gewährsmänner mit keiner Silbe. Ausserdem scheint mir Pohlenz die ganze Untersuchung insofern nicht richtig angefasst zu haben, als er die Uebereinstimmungen der Plutarchischen Schrist mit andern gleichen Inhalts und zerstreuten Aeusserungen gleicher Art nicht beachtet hat, sondern vielmehr von der Anlage der Schrift ausgegangen ist. Sie gehört aber gerade, wie wir sehen werden, zu den weniger wohldisponirten Plutarchs; die Ordnung der Gedanken ist nicht immer logisch, oft sind zusammenhangslose Gedanken aneinandergereiht, oft steht Zusammengehörendes nicht zusammen, oft sind kurz angedeutete Gedanken an anderer Stelle ausführlicher behandelt. Doch hat sich Plutarch bei aller Abhängigkeit die schriftstellerische Freiheit bewahrt, indem er Rücksicht nimmt auf die Personen des Dialogs (Fundanus und Sulla), von denen er Fundanus Meinungen aussern lässt, welche mit den in de virtute mor. von ihm vertretenen in vollem Widerspruch stehen (vgl. Hirzel, Den Charakter einer Diatribe zeigt Der Dialog II S. 167 ff.). unsere Schrift in der ganzen Diction, so z. B. in der häufigen Nebeneinanderstellung sinnverwandter Ausdrücke, während z. B. in de virt. mor. die Sprache wissenschaftlicher gehalten ist. Schriften gleichen Inhalts haben, soviel wir wissen, verfasst Bion der Borysthenite, Antipater von Tarsos, der zu den Stoikern gehört die zur Zeit Epiktets am meisten studirt wurden (vgl. Epiktet diss. II 17,40. III 2, 13) und der auch von Plutarch genannt und citirt wird, Posidonius (σύνταγμα περὶ δργῆς, Rhein. Mus. 21,431), Philodem, Sotion Alexandrinus, der Lehrer Senecas, und dieser selbst; manches Aehnliche wird auch Chrysipps Werk  $\pi$ ερὶ  $\pi$ αθῶν, besonders im 4. Buche, betitelt  $\vartheta$ εραπευτικός, enthalten haben. Erhalten sind davon nur zwei, Senecas 3 Bücher und Philodems Buch wohl zum grössten Theile; auf diese also sind wir im wesentlichen augewiesen.

Was zunächst Philodem betrifft, so ist auffällig, dass er nach der Einleitung (Col. I - VII) die eigentliche Abhandlung mit einer Darlegung der Wirkungen des Zornes auf den Körper beginnt, gerade wie Plutarch, Cap. 6. 1) Ferner hat Philodem die von Plutarch Cap. 5 am Ende angedeutete und auch von Seneca II 35, 3 beibehaltene Zweitheilung in der Schilderung der Wirkungen des Zornes wirklich durchgeführt. indem er Col. I-XXII die üblen Eigenschaften des Zornes, Col. XXIII-XXIX den durch ihn verursachten Schaden beschreibt. Ausserdem weisen die Erörterungen Plutarchs und Philodems viele gemeinsame Punkte auf; doch sind die Uebereinstimmungen im einzelnen nicht so gross, dass man eine Benutzung der gleichen Vorlage annehmen darf; wohl aber werden ihre Gewährsmänner aus gleichen Quellen geschöpst haben. Nun geht Philodem nach Annahme Buchelers (Rhein. Mus. 43, 153) im wesentlichen auf die von ihm citirten Schriften, Bion περί δργής und Chrysipps Θεραπευτικός. auf letztere durch Vermittelung des Nikasikrates zurück, jedenfalk also auf cynisch-stoische, resp. stoische Quellenschriften (auch Antipater  $\pi \varepsilon \rho l$   $\partial \rho \gamma \tilde{\iota}_{S}$  wird Col. XXXIII citirt). Die Quellen der

<sup>1)</sup> Was bei Plutarch c. 2—5 vorhergeht, ist gewissermaassen nur eis Präludium, und manches ist an anderer, passenderer Stelle ausführlicher erörtert, z. B. der Gedanke am Anfang des 3. Cap. in Cap. 8; der darauf folgende, dass die dem Zorne augenblicklich widerstehende Ueberlegung der Seele für später Kraft zum Widerstande giebt, wird in Cap. 16 am Ende wieder aufgenommen, ebenso der letzte des Capitels in Cap. 12, wo von dem Ursprung des Zornes die Rede ist.

Bücher Senecas über den Zorn hat bereits Allers. De Senecae librorum de ira fontibus (Göttingen 1881) zu ermitteln gesucht und gefunden, dass Seneca neben andern, wie Sotion, besonders Chrysipp benutzte, in den Vorschriften über Heilung des Zornes dagegen einen jüngern Stoiker, Chrysippeischer Lehren und Anschauungen finden sich genug, besonders im 1. Buch und vom 2. Buch bis Cap. 17, wo er über das Wesen des Zornes spricht: dagegen will es mir scheinen, als ob Seneca im 3. Buch nicht durchgehends auf dem Standpunkte der alteren Stoiker verharre, wonach der Zorn, wie alle πάθη, unbedingt ausgerottet werden muss, sondern einer milderen Anschauung Concessionen mache; wenigstens habe ich von Aeusserungen wie 1, 1: aut certe refrenare sc. iram, 11,2: circumscribende multis medis ira est, 13.1: illam quantum fieri potest occultam secretamque teneamus, in den ersten beiden Büchern nichts gefunden: und es erklärt sich vielleicht das sonderbare Verhältniss des 3. Buches zu den beiden ersten daraus, dass Seneca in jenem noch andere Quellen als in diesen herangezogen hat, die manche Fragen weit aussubrlicher behandelten als die in den ersten beiden Buchern benutzten. Auch zwischen Seneca und Plutarch finden sich zahlreiche Uebereinstimmungen, und zwar in einzelnen Bemerkungen von Cap. 2-11 Anfang vorzugsweise mit Stellen aus dem 3. Buch, dagegen von da ab bis zum Schluss fast ausschliesslich mit solchen aus dem 2. Theile des 2. Buches, wogegen sonst Plutarch fast keinen Punkt erörtert, den Seneca nicht auch, und zwar meist im 3. Buch, aussührlicher behandelt hätte; ja Plutareh hat sogar dieselben beiden Theile in seiner Disposition wie Seneca im 3. Buch: Erkenntniss des Uebels durch Beobachtungen und Heilung desselben, wozu allerdings dann Seneca noch einen dritten kurzen fogt über die Heilung des Zornes bei anderen (III 5, 2).

Mit Rücksicht auf die Person des Fundanus, dem er seine Worte in den Mund legt, beginnt Plutarch die eigentliche Abhandlung (Cap. 2) mit einem Dictum des Musonius: wer gesund bleiben will, muss immer so leben, als wenn er in ärztlicher Behandlung ist. Hiernach erwartet man den Gedanken: so ist es auch bei seelischen Krankheiten. Plutarch überlässt es aber dem Leser, die Worte hinzuzudenken, und fügt gleich ein neues Bild hinzu, indem er sagt, man dürfe den λόγος gegen die Krankheiten der Seele nicht wie die Nieswurz gegen die des Körpers gebrauchen,

vielmehr bedürsten die Krankheiten der Seele einer ununterbrochenen Cur. Der Vergleich körperlicher und seelischer Assectionen war bei den Stoikern sehr beliebt (vgl. Cicero Tusc. IV, § 23) und ist auch von Plutarch recht ost angewendet worden. Plutarch begründet seine Behauptung damit, dass er sagt, die Krast des λόγος gleiche nicht einem Heilmittel, sondern gesunden Speisen, indem sie denen, die sich daran gewöhnt hätten, nebst der Gesundheit eine εξις χρηστή verleihe. Dieser Ausdruck erinnert an die τελεία εξις αρηστή verleihe. Dieser Ausdruck erinnert an die τελεία εξις αρηστή verleihe. Wort χρίσεις (Zeile 8 Bernardakis) daran, dass auch nach stoischer Aussaung die Leidenschaften Urtheile waren, vgl. de virt. mor. 441 D. 447 A; auch gehörte das Θεραπεύειν Zeile 6 zu den termini des Chrysipp (vgl. Dyross, Die Ethik der alten Stoa 175 nebst Anm. 1).

Mit 180, 15 B. beginnt ein neuer Gedanke, indem Plutarch speciell von dem Zorne redet. Dieser, so heisst es, ist insofera schlimmer als die übrigen Leidenschaften, als er den lovoc nicht aufkommen lässt, sondern ihn völlig ausschliesst; ein Zorniger nimmt keinen λόγος αλλότριος auf, ist also ausserem Zuspruch unzugänglich, wenn er nicht seinen eigenen lovog in Bereitschaft hat. Dass der Zorn in gewisser Weise verderblicher ist als die andern Leidenschaften, führt auch Seneca III 1 des weiteren aus. und zwar stimmt er dort mit Chrysipp überein (Cic. Tusc. IV 63), wenn er sagt: . . . an cedere ei debeamus, dum tempestas prime desaevit, ne remedia ipsa secum ferat. Ebenso wie Plutarch: ô θυμός . . τάς φρένας . . ἀποκλείσας sagt er I 8, 1: mihil retionis est, ubi semel adfectus inductus est. Kurz darauf (§ 3) aber vertritt er eine Ansicht, die nach Plutarch de virt, mor. 441 C Gemeingut der Stoiker ist, dass der vernünstige und unvernünstige Seelentheil ihrer Natur nach nicht verschieden seien. Mithin ist anzunehmen, dass er auch vorher auf dem Standpunkte der Stoiker steht. Vgl. ferner I 1, 2: (ira) rationi consiliisque praeclusa. Von den Leidenschaften im allgemeinen sagt dasselbe Chrysipp bei Plutarch de virt. mor. 450 C: τὰ γὰρ ἐπιγιγνόμενα πάθη ἐχπρούει τοὺς λογισμούς, und vom Zorne insbesondere ebds.: τυφλόν έστιν ή όργη καὶ πολλάκις μὲν οὐκ ἐα όραν τὰ ἐκφανή ... Ist das nicht dasselbe, was Plutarch durch sein Bild (Z.20ff.) von dem brennenden Hause klarmachen will? - Der Vergleich des λογισμός mit einem Steuermann findet sich bei Plutarch mehrsach, z. B. de sera num. vind. 563 E., de exilio 601 E. meol  $\gamma\gamma\tilde{\eta}_S$  bei Stob. flor. I 315, 21 ff. Mein.' (ein ähnliches bei Sotion  $\epsilon\varrho\lambda$   $\partial\varrho\gamma\tilde{\eta}_S$  ebds. S. 312, 21 ff.). Schifffshrtsbilder sind in der misch-stoischen Diatribe beliebt gewesen. Vgl. Teles S. 6, Z. 9. 41, Z. 7 Hense; Heinze im Rhein. Mus. 45, 518.

Den folgenden Gedanken von der Nothwendigkeit rechtzeitiger eschaffung von philosophischen Hilfsmitteln gegen den Zorn beuchtet Plutarch auch durch einen treffenden Vergleich, den er benfalls sehr geschätzt zu haben scheint; wenigstens findet er ch ziemlich oft, so z. B. 1059 B. 1095 A. 1120 D. 14 F. 127 E. Vie hier Plutarch, so hielt auch Chrysipp nach den Ausführungen yroffs a. O. 175, für das beste Mittel gegen die Leidenschaften ie Prophylaxis, indem durch Belehrung dem Menschen die richgen Urtheile beigebracht würden. Diese Ansicht vertritt Plutarch 1ch im 1. Cap. de tranquill. animi 465 B. Was das Bild selbst etrifft, so ist die Vorliebe der Verfasser von Diatriben für diese rt von Vergleichen bekannt. Vgl. Weber, Leipziger Studien X 178. ense, Rhein. Mus. 45, 553.

Das dritte Capitel macht den Eindruck eines Conglomeites von Andeutungen später zu entwickelnder Gedanken. eginnt mit einer Unterscheidung von δργή und δργιλότης, die 1ch bei Cicero, Tusc. IV 27 und Seneca I 4, 1 f. zu finden ist, nd zwar ist die Definition der δργιλότης dem Sinne nach dieilbe wie bei Seneca, der, wie die Cicerostelle zeigt, die stoische efinition wiedergiebt. - Mit den Worten & de Z. 23 setzt ein euer Gedanke ein, der bis λογισμώ geht und, wie das Beispiel on den Thebanern vermuthen lässt, von Plutarch selbst stammt. hne Zusammenhang mit diesem sind die Worte von ξώρων 3. 182, Z. 3) bis θυμός Z. 8, und zwar derart, dass man dieses tück einfach fortlassen könnte, ohne den Zusammenhang zu ören. Hierauf folgt unerwartet - denn von den Ursachen, die en Zorn erregen, redet er später - die Bemerkung, dass der orn oft aus geringen Veranlassungen entsteht: ein Spott, Scherz, ächeln, Wink vermögen schon Zorn hervorzurufen. Schon Allers a. O. S. 62 vergleicht hiermit Philodem Col. XXV S. 89, 30 Gomp: λλά πάντα παραμισγομένων των έρεθισμών διά νευμα καλ υθυρισμόν καὶ γέλωτα u. s. w. und schliesst auf Chrysipp als emeinsame Quelle; bemerkenswerth erscheint, dass der von Chrypp viel citirte Euripides auch hier von Plutarch citirt wird.

Das 4. Cap. hat mehr einheitlichen Charakter und enthält

als Hauptgedanken: der Zorn lässt sich im Anfang leicht unterdrücken. Zwischen diesem und dem 2. Cap. glaubt Pohlenz a. a. O. einen Widerspruch gefunden zu haben, woraus er dann für die Ouellenfrage seine Schlüsse gezogen hat. Es verlohnt sich deshalb eine kurze Zusammenstellung der Gedanken. In Cap. 2 beisst es: die Besänstigung des Zernes ist schwieriger als die der andern Leidenschaften, wenn nicht die eigene Ueberlegung dagegen bereit gehalten wird; in Cap. 4: man muss gegen den Zorn gleich ansangs austreten - natürlich mit dem bereitgehaltenen koroc obsetoc, wovon in 2 die Rede war - denn Ursprung und Wachsen desselben ist deutlich wahrnehmbar, mehr als bei anderen Leidenschaften. Infolgedessen lassen sich also Zornesausbrüche leichter bekämpfen als die übrigen Affecte. Zwischen diesen Worten vermag ich keinen Widerspruch zu entdecken. Der Fehler, den Pohlens macht, ist der, dass er die stillschweigende Voraussetzung Plutarehs von der Anwendung des olxelos lóvos bei den Worten des Cap. 4 ausser Acht gelassen hat. Dass dies Plutarch aber voraussetzt, geht aus dem hier genannten Mittel gegen die Zornesausbrüche hervor; das σιωπήσαι und καταμελήσαι ist doch eine Folge der Anwerdung des loyoc. Zur Erläuterung seiner Behauptung, der Zorn lasse sich im Anfang leicht unterdrücken, wählt Plutarch das Beispiel vom Feuer, das in leicht brennbaren Stoffen entsteht und leicht gedämpst werden kann. In der Schrift Coningalia praecepta 138 F zieht er ebenso das Feuer fast mit denselben Worten zum Vergleich heran. Wenn Plutarch in unserer Schrift sagt, der Ursprung und das Entstehen der Leidenschaft des Zornes sei leicht zu bemerken und er sei anfangs gering, so steht er auf demselbet Standpunkt wie der Gewährsmann Senecas in seiner Polemik gegen die Peripatetiker epist. 116, wo es § 3 heisst: imbecillus est prime omnis adfectus; deinde ipse se concitat et vires, dum procedit, parat, und wo § 5 Panaetius citirt wird, also wohl stoische Anschauungen vertreten werden; vgl, Cicero Tusc. IV 47. Aus de ira III 10, 1 sind hiermit zu vergleichen die Worte: optimum et itaque ad primum mali sensum mederi sibi, 2; facile est autem alfectus mos, cum primum oriuntur, deprehendere. 4: prodest morbum suum nosse et vires eius ante quam spatientur opprimers. Auch die Mittel der Beschwichtigung des Zornes sind bei beiden dieselben: αὐτῷ τῷ σιωπήσαι — III 10, 1 tum verbis quoque suit swindmum libertatis dare et inhibere impetum. Ale Beispiel hierzt

führt Plutarch am Ende des Capitels das Verhalten des Sokrates bei drohendem Zornesausbruch an, dasselbe auch Seneca III 13, 3. Hierauf hat schop Allers a. a. O. S. 71 hingewiesen und aus dieser Uebereinstimmung den Schluss gezogen, dass beide aus derselben Quelle geschöpst hätten. Auch die Uebereinstimmung der bei Seneca III 13. 1 dem Beispiel vorhergehenden und bei Plutarch (Cap. 5 Anfang) folgenden Gedanken ist ihm nicht entgangen. Auch nach meiner Meinung gehören die von beiden Schriftstellern an diesen Stellen ausgeführten Gedanken zu dem Beispiele und ist die Abhängigkeit von derselben letzten Quelle nicht abzustreiten. Dasselbe Mittel, des Zornes Herr zu werden, empflehlt Epiktet diss. II 18, 12: εἰ οὖν θέλεις μὴ εἶναι δργίλος, μὴ τρέφε σοῦ την έξιν, μηδέν αὐτή παράβαλλε αὐξητικόν. την πρώτην ήσύχασον u. s. w. Auf stoische Quelle weist der Ausdruck am Ende des Cap.: άήττητον διαφυλάττων. Dyroff a. a. O. S. 187 f. weist bei Behandlung dieses terminus hin auf das ethische Athletenides bei Chrysipp (Plut. d. virt. mor. 441 B) und S. 186, 2 auf Epiktet diss, I 18, 23, we der arizysog ashyrig (- ansensog I 18, 21) definirt wird. Vgl. noch Epiktet diss. III 6, 5: σπουδαίος αήπτητος, Stob. ecl. II 99, 19 W., wo der σπουδαίος der Stoiker genannt wird αήττητος και ακαταγώνιστος. Dass also bei Plutarch Stoisches zu Grunde liegt, ist wohl klar.

An das Beispiel über das Verhalten des Sokrates fügt Plutarch das erste Mittel gegen Zornesauswallungen: μὴ πείθεσθαι ἀλλ ἡσυχάζειν; auch hierzu giebt es Parallelen aus dem 10. und 13. Cap. des 3. Buches Senecas; so heisst es dort 13, 2: immo in contrarium omnia eius iudicia flectamus: vultus remittatur (vgl. δεινὸν βλέπειν), vox lenior sit (vgl. μέγα βοᾶν), gradus lentior. Gleichfalls weist auf stoischen Ursprung ein Ausdruck: Plutarch warnt vor dem συνεπιτείνειν τὸ πάθος (184, 8); von den ἐπιτάσεις τῶν παθῶν spricht er auch de virt. mor. 449 F; ἐπιτείνεσθαι sagten die Stoiker von den μέσαι τέχναι (Dyroff a. a. O. 59, 2).

Im Folgenden vergleicht Plutarch einen Zornesausbruch mit einem epileptischen Anfalle. Dass der Vergleich körperlicher und seelischer Affectionen bei Stoikern sehr gebräuchlich ist, wurde schon oben erwähnt (vgl. noch hierzu Galen de placit Hipp. et Plat. S. 411, 12. 408, 15 Müller), auch Seneca III 10, 3 und Philodem Col. IX S. 41, 4 haben denselben Vergleich: τρόμους καλ

[πραδασμούς] των μελών και [παραλύσεις] οία συμβαίνει [καί] τοίς ἐπιληπτιχοίς. Mit Hülfe des ἐπιπίπτειν springt Plutarch zu dem Gedanken über, dass vor dem Zorne niemand sicher sei, wir zürnten Feind und Freund, Eltern und Kindern, ja sogar unvernünstigen Thieren und leblosen Geräthen. Gleiches sagt auch Seneca II 26, 3 f.: ad ultimum ouid est dementius quam bilem in homines collectum in res effundere? atque ut his irasci dementis est quae anima carent, sic mutis animalibus u. s. w. 26, 6: atque ut his irasci stultum est, ita pueris u. s. w., worauf es stoischer Aussung entsprechend heisst: omnia enim ista peccata apud aequum iudicem pro innocentia habent inprudentiam. Col. XVII S. 65, 15: περὶ μὲν γὰρ τοῦ μωρότατον είναι τὸ πάθος ξργον λέγειν, δταν και μυίας φόνους μηγανώνται δεινούς και κώνωψι μετά βριμώσεως και άπειλώσι και όσπιζωσιν ώς καταφρονούμενοι, παρακολουθεί δ' αύτοῖς [ἐξ ἐπιγενήματος] καὶ τοῖς φιλτάτοις συνοῦσιν [άντιβαίνειν] καὶ [προσχρούειν] καὶ λυπείν καὶ μισείσθαι. Col. XXVI S. 90, 2: η παιδάριον ή τι άλλο των τοιούτων καὶ [ούχ ὅτι] άνθρώπους, άλλα και άλογα ζωα και άψυγα. Zu den zum solgenden Cspitel überleitenden Worten: πολλά γέρ έστι τοῦ θυμοῦ φοβερά, πολλά δὲ καὶ γελοία u. s. w. vgl. Seneca II 35, 1: nihil tamen aeque profuerit quam primum intueri deformitatem rei, deinde periculum. Reste einer Disposition, die sie wohl vorfanden, aber nur Seneca und Philodem noch berücksichtigten, während sie Plutarch nicht durchführte.

Fundanus hat den Anfang der Cur damit gemacht, dass er die aussere Erscheinung Zürnender sowie ihre Stimme beobachtet und das Abschreckende derselben sich vorgestellt hat. Weher die Schilderung der ausseren Kennzeichen eines Zürnenden stammt, lehrt eine Vergleichung Plutarchs mit Seneca, Philoden und Galen. Die beiden ersten haben sich darüber ausschricher geäussert als Plutarch, der auf die Hässlichkeit eines Zornigen is Gesicht, Farbe und Gang nur hindeutet und allein über die unangenehme Stimme eines solchen weiteres sagt.

Sen. III 4.1: os . . subrubicundum venis tumentibus.

Sen. III 4, 2: pulsatum saepius pectus, anhelitus crebros tractosque τερον ασθμα. 31: την πήδη altius gemitus.

Philod. VIII S. 36, 12: Exrevouσεως διοιδήσεως.

Philod. 36, 28: τὸ μετεωρόσιν της χαρδίας.

III 4, 1: oculis nunc trepidis et excilientibus.

III 4, 1: venis tumentibus.

Fragm. 1 S. 169, 3: ἐν ταῖς ὀργαῖς ἔχει τοὺς ὀφθαλμούς, ἔστιν δ' ὅτε καὶ στιλβηδόνας προιεμένους.

S. 169, 17: φλέβας ἀνοιδούσας.

Hiermit und mit Plutarch vergleiche man die schon von Allers a. a. O. S. 23 citirte Stelle des Chrysipp bei Galen a. a. O. S. 256 M: . ωσανεί γάρι φησιν (scil. Chrysippus) . αναθυμιωμένου τοῦ θυμοῦ ἐχ τῆς χαρδίας χαὶ ώθουμένου ἐχτὸς ἐπί τινα χαὶ ἐμσυσώντος τὸ πρόσωπον καὶ τὰς χείρας γίνεται ἡμίν ἔμφασις. έν ταύτη τη δήσει συγχωρείν ξοικεν ὁ Χρύσιππος τῷ παλαιώ λόγω ζέσιν τινά της έμφύτου θερμότητος υπολαμβάνοντι γίνεσθαι κατά την καρδίαν έν τοις θυμοίς, ή ζέσει τότε διαφυσᾶσθαι τὸ πρόσωπον (vgl. Plutarch S. 187, 8: φυσῶσα εὸ πρόσωπον) έπεται καὶ σύμπαν έρεύθειν τε καὶ θερμαίνεσθαι τὸ σῶμα καὶ σφοδρῶς πηδᾶν την καρδίαν. Vgl. Plut. d. virt. m. 451 A-B. Die ganze Erörterung Plutarchs über die Hässlichkeit der Erscheinung Zürnender macht den Eindruck, als ob sie nach einer Vorlage, in der die fürchterlichen und lächerlichen Wirkungen des Zornes (vgl. die Worte Plutarchs S. 185, 9 fL) dargelegt waren, für die Person des redenden Fundanus zurechtgeformt sei. Rücksicht auf diesen hat Plutarch auch das Geschichtchen über Gracchus eingefügt. Vgl. Cicero, de orat. III 225.

Mit den Worten Plutarchs S. 186, 14 ff. vergleicht Allers aus Seneca die Stelle II 36,1; quibusdam, ut ait Sextius, iratis profuit adspexisse speculum und schliesst aus der Aehnlichkeit beider Stellen, dass Sotion oder ein älterer Philosoph gemeinschaftliche Ouelle sei. Dass die Erwähnung dieses Besänstigungsmittels in stoischen Diatriben auch sonst üblich war, zeigt die Stelle aus Epiktet diss. Il 14, 21: καί τοι τί σοι ένω κακὸν πεποίηκα; εί μη και τὸ ἔσοπτρον τῷ αίσχρῷ, ὅτι δεικνύει αὐτὸν αὐτῷ olog korer. Auf stoischen Ursprung weisen zurück die Ausdrucke largela (185, 14) sowie τὸ δ' αύτὸν ίδεῖν παρά φύσιν έχοντα καλ συντεταραγμένον (186, 17); ersterer erinnert an die Parallelisirung körperlicher und seelischer Krankheiten, letzterer an das stoische Princip δμολογουμένως τη φύσει ζην und die Gleichstellung der ταραχαί (und des ταράττεσθαί) mit den πάθη. Epiktet diss. II 1, 24. Teles 43, 2. H.

Das Dictum Platons (187, 19) findet sich noch an einigen anderen Stellen, so Mor. 90 C. 505 C. 634 F, aber auch hier aus zwei verschiedenen Aeusserungen Platons zusammengesetzt, der Legg. 717 C sagt: κούφων καὶ πτηνῶν λόγων βαρυτάτη ζημία, ebds. 935 A: ἐκ λόγων, κουφοτάτου πράγματος, ἔργω μίση τε καὶ ἔχθραι βαρύταται γίγνονται. Der Gewährsmann Philodems (Col. XI S. 47, 18 δταν . . κατὰ τὸν Πλάτωνα κομίζωνται κούφων καὶ πτηνῶν λόγων βαρυτάτας ζημίας) dagegen kennt nur die erste Stelle Platons; doch ist es wohl kein Zufall, dass beide dies Citat haben, obwohl der Wortlaut nicht derselbe ist.')

Das 7. Capitel enthält meist Wiederholungen der im vorigea entwickelten Gedanken oder Folgerungen daraus und scheint auf dieselbe Quelle zurückzugehen. Mit dem δρῶντι weist Plutarch auf denselben Ausdruck in Cap. 6 (185, 19) zurück. Auf stoische Quelle deutet hin einmal die Nebeneinanderstellung der Wirkung einer körperlichen Krankheit und des Zornes auf die Zunge, sodann die Ausdrücke λόγους ἀτόπους und ἀκόλαστον. Beide finden sich in den von Plutarch referirten Worten der Stoiker de virt. mor. 441 D: λέγεσθαι δ΄ ἄλογον, δταν τῷ πλεονάζοντι τῆς ὁρμῆς ἰσχυρῷ γενομένω καὶ κρατήσαντι πρός τι τῶν ἀτόπων παρὰ τὸν αἰροῦντα λόγον ἐκφέρηται. καὶ γὰρ τὸ πάθος εἶναι λόγον πονηρὸν καὶ ἀκόλαστον. . (vgl. Dyreff a. a. O. 157 f.). λόγοι ἄτοποι werden auch als Beweis der Leidenschaftlichkeit erwähnt von Chrysipp, vgl. Dyroff a. a. O. 158.

Der Zorn, sagt Plutarch Cap. 8, ist weder edel noch mannlich und hat auch nichts von Hochsinn und Grösse, ganz im Gegensatz zu der Meinung der Peripatetiker, deren Ansicht Cicero Tusc. IV 43 referirt: virum denique videri negant, qui irusci nesciat. Plutarch wendet sich also wohl mit den Worten 188, 18: àllà donet volg molloty u. s. w. gegen diese. Wessen Anschauung er hier vertritt, ergiebt sich aus der Vergleichung seiner Worte mit denen Senecas I 20, 1: ne illud quidem iudicandum est, aliquid iram ad magnitudinem animi conferre: non est enim illa magnitude, tumor est. ebds. 2: non ex firmo mansureque eritur (scil. ira), sed ventosa et inanis est tantumque abest a magnitudine animi quantum a fortitudine audacia, ab austeritate tristitia, a se-

<sup>1)</sup> Siefert De aliquot Plutarchi scriptorum moral. compositione et indole Lips. 1896 hat zu de profectibus in virtute nachgewiesen, dass Plutarch in einer Anführung Platons von einem andern abhängig ist.

veritate crudelitas. Ebds. § 5 sagt Seneca bei Besprechung des oderint, dum metuant: magno hoc dictum spiritu putas? falleris; nec enim magnitudo ista est, sed immanitas. nen est qued credas irascentium verbis, querum strepitus magni minaces sunt, intra mens pavidissima; ähnlich Plutarch 188, 23: τὰ γὰρ ἔργα καὶ κινήματα καὶ τὰ σχήματα μικρότητα πολλήν καὶ ἀσθένειαν κατηγορεί... τὸ μικρόψυχον αὐτῶν... Ferner Sen. I 21, 1: niĥil erge in ira, ne cum videtur quidem vehemens et deos hominesque despiciens, magnum (Plut. 188, 17: οὐδ' ἔχουσα μέγεθος), niĥil nebile (Plut. 188, 16: οὐκ εὐγενής) est. Dazu kommt, dass auch die κύνες und ἡμίονοι (189, 2) bei Seneca III 27, 1 in gleichem Zusammenhange erwähnt werden.

In dem Vergleiche aus der Thierwelt (189, 7), wo von den Bissen und dem Zorn der Schlangen die Rede ist, sagt Plutarch statt ooyn aussalligerweise oleyworn; er scheint demnach hier die Ansicht der Stoiker zu theilen, die, im Gegensetz zu den Peripatetikern, den Zorn bei Thieren nicht zugaben. Vgl. Seneca l 3, 4. Cicero, Tusc. IV 31. Galen a. a. O. 169 M: σταν ήται μηδεν των άλογων ζώων επιθυμείν τις η θυμούσθαι φάσκη, καθάπερ οἱ ἀπὸ τῆς στοᾶς. Die gleiche Uebereinstimmung mit stoischer Lehre zeigt sich in dem Folgenden, wo es heisst: weil Schwachheit die Ursache des Zornes ist, so folgt daraus, dass Weiber mehr zum Zorn geneigt sind als Männer, Kranke mehr als Gesunde, Greise mehr als Jünglinge. Damit vergleiche man, was Seneca II 19, 4 in Uebereinstimmung mit den Stoikern, die er § 3 citirt, sagt: senes difficiles et queruli sunt, ut aegri et convalescentes. Desgl. I 13, 5: atqui iracundissimi infantes senesque et aegri sunt, et invalidum omne natura querulum est. Am Schlusse des Capitels sagt Plutarch; der Zorn gleicht nicht den ve pa vnc ψυχης, sondern den Anspannungen und Zuckungen derselben, wenn sie durch Rachbegier allzusehr gereizt ist. Nun sagt Platon de republ. 411 B: έως αν έκτήξη τον θυμον και έκτέμη ωσπερ νεῦρα ἐχ τῆς ψυχῆς, dasselbe nach Philodem de ira Col. XXXI S. 107, 24 auch die Peripatetiker: δια προσώπων έκτέμνειν τα νεύρα της ψυχής φασι τούς την όργην και τον θυμόν αὐτής έξαιροῦντας. Dass Plutarch hier nicht selbständig ist, zeigt eine andere Stelle, wo er Platons Worte citirt und nichts dagegen einzuwenden hat, de virt. mor. 449 F: διὸ καὶ νεῦρα τῆς ψυχῆς τὸν θυμὸν ὁ Πλάτων προσείπεν ώς ἐπιτεινόμενόν τε πικρία

παὶ πραότητι χαλώμενον. Nun ist aber ebenso wie nach Pistarch (ἀμυντικαὶ ὁρμαί) auch nach Chrysipp die ἐπιθυμία τιμωρίως τοῦ δοκοῦντος ἡδικηκέναι οὖ προσηκόντως (Diog. L. VII 118) Triebfeder des Zornes, und aus der Vergleichung mit Seneca und Philodem, bei dem ja vieles von dem, was über den Ursprung des Zornes gesagt ist, auf Chrysipp zurückgeht (vgl. Bücheler, Rhein. Mus. 43. S. 153), ergiebt sich, dass Plutarch in seiner Polemik hier Chrysippische Anschauungen vorträgt. Stoisches Gepräge zeigt auch im Wortlaut die Erklärung: ἀλλ' ἐπιτάμασι καὶ σπάσμασι u. s. w., da nach einer Beobachtung Dyroffs die auf μα endigenden Substantiva dieser Art vielfach stoische Bildungen sind; ἐπίταμα findet sich nach Stephanus nur an dieser Stelle.

Mit Cap. 9 geht Plutarch dazu über Beispiele von solchen aufzuzählen, die sich vom Zorn nicht haben hinreissen lassen. Vorher aber missbilligt er noch zwei Aeusserungen von Dichtern; diese Art, Dichterverse zu kritisieren, ist ganz stoisch, ebenso auch die in der Polemik dagegen hervortretende Anschauung. Mit den Evios (190, 7) sind die Peripatetiker gemeint, die den Zorn bei der ardoela billigten: Plutarch dagegen will bei der ardoela nur die πραότης zur Geltung kommen lassen. Wie früher, so wird auch hier Plutarch in der Polemik gegen die Peripatetiker auf Stoiker zurückgehen; diese Vermuthung wird durch den Umstand noch gestützt, dass Heraklit citirt wird, bei dem die Stoiker gern Bestätigung ihrer Lehre suchten. Ferner spricht für die Annahme einer stoischen Quelle die Verwendung der Worter vovos und nologic, die bei den Stoikern gebräuchliche termini sind (Epiktet diss. Il 15, 2, 3, 4, 19, 20. Dyroff a, a. 0, 60, 2, 116, 1); die xoiveic galten auch den Stoikern als Mittel gegen die Leidenschaften wie hier dem Plutarch. Vgl. Dyroff a. a. O. 156. 166.

Nach diesem Einschiebsel beginnt Plutarch, und zwar nach denselben einleitenden Worten zu Anfang des Capitels wie Seneca III, 22, mit Aufzählung der Beispiele, und beide haben dasselbe an erster Stelle. Bemerkenswerth ist ferner, dass beide Anekdoten bringen, welche die Milde und Sanftmuth Philipps und die Grausamkeit Alexanders zeigen sollen. Der Vermuthung Allers' (a. a. 0. S. 73. 76), dass Chrysipp gemeinschaftliche Quelle beider Autoren ist, stimme ich bei und füge noch folgende Gründe hinzu: auf ihn weist 1. die Zeit, aus der die Beispiele (über Antigonos, Philipp, Magas, Ptolemäus Lagi, Alexander, Agathokles) genommen sied,

2. der Umstand, dass er es liebte, viele historische Beispiele anzusühren (Diog. L. VII 181).

In dem 10. Capitel fehlt sehr oft der Zusammenhang zwischen den einzelnen Gedanken und gewinnt man den Eindruck. als ob Plutarch hier Notizen verschiedener Herkunst lose aneinander gereiht habe. Die Anrede an den 3vuos (192, 15. 194, 10) erinnert an die προσωποποιία in der cynischen Diatribe. Die Worte τὸ δ' ἐμφῦναι καὶ δακεῖν μυρμηκώδες καὶ μυώδες (Z. 20) deuten einen Gedanken nur an, der bei Seneca ausführlicher behandelt ist; vgl. aus II, 34, 1 die Worte: pusilli hominis et miseri est repetere mordentem: mures formicaeque, si manum admoveris, era convertunt. Ebenso sagt Musonius bei Stob. flor. 1 304, 30 M in Uebereinstimmung mit stoischer Lehre: xal vào δή τὸ μέν σχοπείν, ὅπως ἀντιδήξεται τις τὸν δάχνοντα, καὶ άντιποιήσει κακως τον υπάρξαντα, θηρίου τινός ούκ άνθρώπου έστίν, δς ούδὲ τοῦτο λογίσασθαι δύναται, δτι τὰ πολλὰ των άμαρτανομένων ύπ' άγνοίας τε και άμαθίας τοις άνθρώποις άμαρτάνεται. Dass Zornesausbrüche oft keinen andern Erfolg haben, als dass sie in nichtigen Anlauf u. s. w. ausgehen. sagt Seneca ebenfalls, wenn auch mit andern Worten 1.17, 4, wo er gegen Aristoteles polemisirt: habet enim (scil. ira) non solidum robur, sed vanum tumorem, violentisque principiis utitur..... incipit magno impetu, deinde deficit ante tempus fatigata. Letztere Worte erinnern an das Bild bei Plutarch 192, 26: ωσπεο έν τοῖς δρόμοις τὰ παιδία . . . προκαταπίπτοντα τοῦ τέλους. Είρ diesem sehr ähnlicher Vergleich steht aber auch de virt. mor. 447 A an einer Stelle, die schon erwähnt und durchaus stoischen Inhalts ist: die Leidenschaften, so heisst es dort, ἐπιθυμία, ὀργή, φόβος sind πρίσεις πονηραί, ενέργειαι — εν όλιγω μεταπτωταί. worauf fortgefahren wird: ωσπερ αί των παίδων έπιδρομαί το βαγδαίον και τὸ σφοδρὸν ἐπισφαλὲς ὑπ' ἀσθενείας και ἀβέ-Basov Exovos. Der Vergleich scheint also zur Beleuchtung der Wandelbarkeit der Leidenschaften gebräuchlich gewesen zu sein. Das Beispiel des Rhodiers ist natürlich ebenso wie die Erwähnung des Camillus und Metellus weiter oben auf Plutarch selbst zurückzusühren, der diesen Zusatz mit Rücksicht auf den redenden Fundanus machte.

lm folgenden beginnt die Polemik gegen die Peripatetiker wieder (ή δ' ἀνδρεία χολης ου δείται), die nach Philodem

col. XXXII S. 108, 15 sagten: [έν τε τοίς] πολέμοις καλ τοίς άναλόνοις καιροίς ούκ είναι προσφέρεσθαι γωρίς όρνης, ή θαρρείν ποιεί και πάντα όκνον άφαιρείται και δειλίαν και άνικήτως ποιεί μέγοι καί θανάτου μένειν. Achnliches sagten die Peripatetiker nach Seneca I 7, 1: nec quicquam sine illa (scil. ira) magnificum in bello fortitudo gerit, nisi hinc flamma subdita est et hic stimulus peragitavit misitque in pericula audaces. hat Allers a. a. O. S. 43 f. durch Vergleichung mit Galen erwiesen. dass dies 7. Cap. Senecas auf Chrysipp zurückgeht, also dürfen wir wohl auch bei Philodem und Plutarch annehmen, dass ihre Polemik gegen die Peripatetiker auf jenen zurückzusühren ist, Eine Bestätigung dieser Annahme ist meines Erachtens darin zu sehen, dass Plutarch unter den folgenden Beispielen eins anführt (Antigonos und die Spötter), das bei Seneca in demselben Capitel (III 22) steht, wie die Anekdote über Antigonos, die auch Plutarch Cap. 9 an erster Stelle hat, und die wir oben als Chrysipps Eigenthum erkannt haben. 1)

In dem letzten Theile des Capitels (S. 193, 26 ff.) fehlt der Zusammenhang zwischen den einzelnen Gedanken vollständig. So schwebt z. B. der Satz 194, 5—7  $\alpha \hat{v} v o \hat{v} s \delta' \hat{\eta} \mu \tilde{\alpha} s$  u. s. w. ganz in der Luft. Die betreffende Stelle des Aristoteles findet sich in den Problemata 3, 27, die Plutarch auch sonst nachweislich benutzt hat.

Im Gegensatz zum vorigen Capitel haben wir im 11. wieder ein wohldisponirtes Ganzes, dessen Ueberschrift lauten könnte: der Zorn gegen Sklaven. Nach einigen einleitenden Worten lässt Plutarch den Fundanus sagen, dass er dreierlei zu berücksichtigen gelernt habe, nämlich 1. dass es besser sei, durch Nachsicht die Sklaven schlechter werden zu lassen, als sich selbst durch die Aufregung des Zornes zu schaden, 2. dass Nachsicht am ehesten zur Reue und damit zur Besserung führe, 3. dass das Strafen zur rechten Zeit und mit Maass geschehen müsse.

<sup>1)</sup> Der Schluss dieser Anekdote vom Antigonos lautet fast ebenso wie der Schluss einer in den Apophthegmen 176 E von Agathokles erzählten Geschichte, die auch Plutarch an unserer Stelle hat. Dieser Umstand lässt sich so erklären, dass der Compilator, der die Apophthegmen zusammenschrieb, hier aus de cohibenda ira geschöpft hat, und zwar hat er dem Sinne nach die Anekdote von Agathokles bis zu dem Worte Elo ebenso erzählt, dann hat er sich versehen, nämlich den Namen des Antigonos in der folgenden Anekdote übersehen und das Ende dieser zweiten zu der ersten gesetzt.

Auch hierzu finden sich Parallelen bei anderen Autoren: offenbar war die Behandlung der Sklaven ein in den Abhandlungen über den Zorn vielbesprochenes Thema, da auch Seneca (II 25 und sonst) und Philodem (Col. XXIV S. 84, 14 ff.) darüber gehandelt haben. Die Ausdrücke αναμάρτητον, ανυπεύθυνον weisen in diesem Sinne auf stoischen Ursprung; nach Chrysipp (Diog. L. VII 122) waren die Weisen ανυπεύθυνοι und αναμάρτητοι. Weiter unten (196, 2) heisst es bei Plutarch: δ τε γάρ χρόνος ξμποιεί τω πάθει διατριβήν . . η τε πρίσις εύρίσκει και τρόπον πρέποντα χαλ μέγεθος άρμόττον χολάσεως. Dasselbe sagt Seneca III 12,4: atoui maxumum remedium irae dilatio est und den gleichen Sinn ergeben die Worte Ciceros. Tusc. IV 78: rogandi orandique sunt. ut, si quam habent ulciscendi vim, differant in tempus aliud, dum defervescat ira. Alle drei aber stimmen darin mit Chrysipp überein, der in dem 2. Buch περὶ παθών nach Galen a. a. O. 394, 9 M gesagt hat: δτι δ' έν τῷ χρόνφ μαλάττεται τὰ πάθη, καν αί δόξαι μένωσι τοῦ κακόν τι αὐτοῖς γεγονέναι. - Mit den Worten 196, 19 τίς γὰρ ἡμῶν beginnt offenbar ein Einschiebsel, das den Gedanken enthält: geringe Versehen der Sklaven setzen uns oft in Zorn, und bis Zeile 26 malverat reicht; denn der darauf folgende Satz ist die eigentliche Fortsetzung des letzten Gedankens vor dem Zwischenstück. Dieses aber enthält den gleichen Sinn wie Seneca II 25, 1: inde et illud sequetur, ut minimis sordissimisque rebus non exacerbemur, parum agilis est puer u. s. w. -Erst nach gänzlicher Besiegung der Leidenschaft soll man strafen. so fährt Plutarch dann fort, und die Strase ja nicht unterlassen; ähnlich Seneca im Allgemeinen 1 15, 1: corrigendus est itaque qui peccat et admonitione et vi, et molliter et aspere, meliorque tam sibi quam aliis faciendus non sine castigatione, sed sine ira. — Am Schluss des Capitels warnt Plutarch davor, dass man sich Genuss aus dem Strafen mache, wie auch Philodem col. XXXXII S. 138, 19 sagt: ὅτι μάλιστ' αὐτὰς (scil. τὰς συμφοράς) θεωρῶν ὁ σοφὸς ούχ αν εμπίπτοι ποτε επιθυμείν της χολάσεως χαθάπερ άπολαυστού τινος, δ συνέζευχται ταῖς μεγάλαις ὀργαῖς. Vgl. Plutarch 197, 18: χαθάπερ ἀπολαύσματος ὀρέξει τῆς τιμωρίας ξμφορείσθαι.

Plutarch behandelt von Cap. 12 an die Frage nach der Heilung des Zornes und forscht zuerst nach den Ursachen, die ihn erregen. Als erste giebt er an: δόξα τοῦ καταφρονεῖσθαι

xal auskela 9 al. Ebenso Seneca II 22, 2 entsprechend der stoischen Aussaung: causa autem iracundiae opinio iniuriae es (vgl. II 31). Wie Plutarch hiergegen als Mittel angiebt, dass men sich bemühen soll, allen Verdacht der Verachtung und des Trotses möglichst fernzuhalten, so empfiehlt auch Seneca II 24, 1: tollends ex animo suspicio et coniectura, fallacissima irritamenta: ille me parum humane salutavit u. s. w. - Die Worte Z. 20 ff., wo empsohlen wird, ein Vergehen auf Rechnung der Thorheit zu setzen. erinnern an die stoische Lehre, dass die Menschen aus Dummheit nicht recht handeln. Zum Schluss heisst es, dass das gegentheilige Verhalten zu unwürdigem Benehmen führt, indem man sich verleiten lässt, nicht nur Näherstehende hart zu behandeln, sonders auch sich mit Wirthen. Matrosen und trunkenen Menschen zu zanken und gegen unvernünstige Thiere aufgebracht zu sein. Dass auch Philodem dieses Moment hervorgehoben hat, lässt sich erkennen aus den Worten Col. XXVI S. 90, 2: ", παιδάριον ή τι αλλο των τοιούτων καὶ [ούχ δτι] άνθρώπους, άλλα καὶ άλογα ζωα και άψυχα. Vgl. Seneca II 26, 4: atque ut his irasci dementis est, quae anima carent, sic mulis animalibus, quae nullam iniuriam nobis faciunt, quia velle non possunt u. s. w.

Die Hauptursache des Zornes soll nach Pluterch Cap. 13 sein die φιλαυτία und δυσχολία μετά τρυφής και μαλακίας. Dementsprechend sagt auch Seneca II 25, 4: nulls itaque re magis iracundiam alit quam luxuria intemperans et impatiens. Die τρυφή ist ein in der cynisch-stoischen Philosophie oft erwähnter Begriff; z, B. Teles 5, 3, 40, 15 H; Musonius bei Stob. flor, H 72, 13. III 149, 15 M. Auch Zenon predigte dagegen, wie z. B. hervorgeht aus den Worten bei Musonius Stob. flor, 1 287, 22 H: ό Ζήνων είκότως ήξίου εθλαβείσθαι την πολυτέλειαν έν τή τροφή και μηδ' έπ' όλίγον ενδιδόναι πρός το τοιούτον. ₩ Plutarch dagegen empfiehlt, harmonirt auch mit den Grundsätzen dieser Philosophie: συμφέρεσθαι τοῖς παρούσι, σιωπή γρήσασθαι τοίς παρατυγχάνουσι (200,8), vgl. Teles 7,7 H: αρκείσθαι τοίς παρούσι 28, 12: άλλὰ βιώση ἀρχούμενος τοίς παρούσι, των απόντων ούκ έπιθυμων, τοίς συμβεβηκόσιν ού δυσαρεστών, Worte, die in einem Citat des Krates stehen. - In der treffliches Schilderung eines  $\tau \varrho v \varphi \tilde{\omega} v$  erinnert auch der Vergleich des seelischen Zustandes eines solchen mit einem körperlich Kranken an die bei den Genannten beliebten Vergleiche dieser Art, und nicht minder weist dahin das der euxolia und ageleia, der evreleia und αυτάρκεια gespendete Lob. Krates dichtete sogar, wie wir aus Julian or. 6, 199 A erfahren, einen Hymnus auf die evréheig. -Die hierauf bei Plutarch solgenden Beispiele stemmen wohl aus derselben Quelle wie das übrige: denn schon bei Teles steht nach dem Tractat περὶ αὐταρχείας dasselbe Geschichtchen über Sokrates, nur in gröberen Zügen erzählt, und eine ähnliche Geschichte über die Gelassenheit des Sokrates brachte Antipatros der Stoiker in dem ersten Buche meol doyng (Athenseus XIII 643 F). Ein besonderer Abschnitt enthält noch die Mehnung, auch den oxeun gegenüber sich der evxolla zu besleissigen, indem man nicht eins lieber als das andere gebrauche, da der Verlust desselben nur Anlass zum Zorn gebe; besonders aber müsse der zum Zorn Geneigte das Kostbare und Sektene (Becher, Siegelringe, kostbare Steine) im Gebrauch vermeiden, da der Verlust desselben mehr zum Zorne reize, als dies bei gewöhnlichen Dingen der Fall sei.

Wenn auch (mit Rücksicht auf Fundanus) zwei römische Beispiele gewählt sind, so glaube ich dech, dass Plutarch in der Empfehlung der εὐτέλεια in diesen Dingen denselben Autorem gefolgt ist wie vorher. Dass nämlich in der stoischen Philosophie auch von dem Verhalten des Menschen in diesen Dingen die Rede war, ersehen wir aus einem Fragment des Musonius περλ σκευῶν bei Stobaeus flor. III 147 M, der 147, 20 erwähnt die ἐκπώματα πάντως τὴν χρείαν ὑπερβεβηκότα καλ προσωτέρω τῶν ἀναγκαίων ἐληλυθότα, ferner Z. 27: ἐκπώματα χρυσοῦ καλ ἀργύρου πεποιημένα, τὰ δὲ λίθων ἢ λιθοειδῶν τενῶν ἁμιλλωμένων τῷ πολυτελεία τοῖς ἀργυροῖς καλ χρυσοῖς. Es genügt: ἐκ κεραμέων ποτηρίων πίνειν . . διόπερ τὰ κεράμεα . . . πολλζ κρείττω τῶν ἀργύρων τε καλ χρυσῶν, δτι ἡ κτῆσις τούτων εὐμαρεστέρα ὄσφ καλ εὐτελεστέρα.

Der Anfang des 14. Capitels enthält eine Zusammenfassung und Erweiterung des Vorhergehenden: der Zorn darf nirgends zugelassen werden. Danach wird nochmals der Werth der  $e \dot{v} x o \lambda \ell \alpha$  hervorgehoben und diese an einigen Beispielen gezeigt, die denen ähnlich sind, welche in Cap. 9 stehen; deshalb ist die Vermuthung berechtigt, dass sie aus derselben Quelle stammen. — Gegen Ende des Capitels deutet die Uebereinstimmung der Gedanken:  $\dot{\alpha} \lambda \lambda \lambda'$   $\dot{\gamma} \mu e \bar{\iota} g$  u. s. w. mit denen Senecas II 31, 6 auf eine letzte gemeinsame Quelle. Der Schlusssatz, dass es nämlich

nicht recht sei, der Leidenschaft des Zornes den Namen μισοπονηφία zu geben, wie es auch bei andern Leidenschaften geschehe, die man beschönigend πρόνοια oder ἐλευθεφιότης oder εὐσέβεια nenne, enthält eine leise Zurückweisung dieser bei den Stoikern üblichen (vgl. de virt. mor. Cap. 9) Art der Bezeichnung, mit denen Fundanus sich aber durch den Gebrauch der ersten Person im Satze identificiert.

Das 15. Capitel besteht aus zwei nicht zusammengehörenden Theilen, deren erster Stoisches enthält. Denn was Plutarch vom Wesen des Zornes sagt S. 204, 5: ἀγωνίζεται γαρ οὐχὶ μὴ παθείν αὐτὸς άλλα παθείν κακώς έπιτρίψας έτερον, findet sich auch bei Philodem Col. XXXIII S. 113, 1: βιαζομένης καὶ πολλάκις ἀνόπλους, καὶ πρός την φυλακήν αποτυφλούσης, καὶ τὸ σῶμα συντριβούσης καὶ πολύ μαλλον αύτούς των έναντίων κακώς διατιθείσης. Col. XXXXI S. 137, 9: o d' er raïc doyals els rà moror Blaπτοντα τιμωρίας [τε] πρός την άλλοτρίωσιν . . . und noch auführlicher bei Seneca 1 1, 1: hic (scil. affectus irae) totus concitatus et in impetu doloris est, armorum, sanguinis, suppliciorum minime humana furens cupiditate, dum alteri noceat, sui neglegens, in ipos irruens tela et ultionis secum ultorem tracturae avidus. Val. noch I 5, 2. 11, 8. Ebenso verrathen die Worte S. 204, 6: ἐπιθυμίας δ' αὐτῷ τὸ ἀτερπέστατον ἐμπέφυκεν, εἴ γε δὴ τοῦ λυπείν έτερον ὄρεξίς έστι, dass diese Gedanken stoischen Ursprungs sind; denn nach stoischer Lehre war der Junos eine Unterart der enter θυμία. Stob. ecl. II 91, 10 W. Diog. L. VII 113.

Der zweite Theil des Capitels von Zeile 8 ab stünde besser in Capitel 11.

In dem Schlusscapitel berührt Plutarch noch einen Fall, für den er den Zorn gelten lassen will, nämlich aus Hass gegen das Böse; aber auch hier soll man übermässigen Zorn vermeiden. Hierin weicht Plutarch von dem Standpunkte der älteren Steiker ab, welche die Ansicht vertraten, dass das Böse nur aus Unwissenbeit gethan werde und man deshalb jemandem, der Böses gethan habe, nicht zürnen dürfe. Vielmehr steht Plutarch hier auf der Seite derjenigen Stoiker, die, wie Panaetius und Athenodor, nicht die absolute ἀπάθεια forderten: Cicero de officiis I 102 ff.; Hense, Seneca und Athenodor S. 34. Ersterem steht Plutarch hier offenbar nahe, da er ihn weiter unten auch citirt und zwar eine Stelle aus dessen Buche περ) εὐθυμίας (vgl. Schmekel, Philosophie der

ittl. Stoa S. 9, 1. Diog. L. IX 20). Nun aber weist gerade unsere elle hier viel Aehnlichkeit auf mit dem 7. und 16. Capitel von tranquillitate animi einer Schrift, die wieder Panaetius' gleichtitelter Abhandlung in manchen Theilen nahe steht. So beklagt sich 468 B ωσπερ αμέλει u. s. w. über die Unzuverlässigkeit r Menschen wie hier, citirt in demselben Capitel denselben Vers s Sophokles wie hier, ferner in Capitel 16 p. 474 D ebenfalls den isspruch des Anaxagoras, sowie 474 E die Worte Platons über n Menschen als εὐμετάβολον ζώον, und hat auch zum Theil eselben Beispiele im Anschluss an das Dictum des Anaxagoras: δα την γυναϊκα γρηστην γυναϊκα δ' ούσαν, και τον φίλον - θοωπον όντα. Heinze. Rhein, Mus. 45 S. 507 bemerkt dass den Capiteln 14-16 der Lehre des Panaetius nichts widerreche, und andererseits ist auch bekannt, dass die in dem . Cap. entwickelten Gedanken von der Unvermeidlichkeit der bel zuerst von Panaetius ausgesprochen sind (Schmekel a.a.O. 186. 194 f. Cicero de officiis II 6. 19 f.); also wird man nicht algehen, wenn man annimmt, dass in der ganzen Partie Cap. 14 3 16 Panaetius letzte Quelle ist (auch nach Siefert stammen -16 aus derselben Vorlage), und dementsprechend auch für n Theil des Cap. 16 in unserer Schrift. -

Um das Uebermaass bei der μισοπογηρία zu vermeiden, ipfiehlt Plutarch ferner zu berücksichtigen, wie sehr man selbst r Nachsicht bedarf. Dasselbe erwähnt auch Seneca Il 28, 8: ciel nos moderatiores respectus nostri, si consuluerimus nos: numid et ipsi aliquid tale commisimus? numquid sic erravimus? exlitne nobis ista damnare? Das Dictum Platons: μήπου αρ' ώ τοιοῦτος verwendet auch Ps.-Justin epistula ad Zenam et renum. Cap. 11 am Ende, und zwar an einer Stelle, wo er davon richt, dass es das Beste sei, nicht zu zürnen, wenn es aber thig sei, dann solle es nur geschehen προς την του πλησίου oanelay. Das ist also ganz die Ansicht, welche auch Plutarch ficht, und es scheint kein Zufall zu sein, dass beide hierin ereinstimmen; das ganze Argument ist wohl in stoischen Diaben häufig verwendet worden, da ja auch Ps.-Justin, wie Wendd (quaestt. Musonianae p. 45 ff.) bewiesen hat, auf Musonius tickgeht.

Der zweite Theil des Capitels warnt vor der πολυπραγμονη, die viele Veranlassungen zum Zorn gebe. Ueber dieses Thema schrieb Plutarch eine besondere Abhandlung, in der, wie mir Henses Aussührungen (Rhein. Mus. 45 S. 541 ff.) zu ergeben scheinen, viel stoische Gedanken enthalten sind. Auch Seneci III 6. 11,1 warnt vor der curiositas, ebenso de tranqu. animi Cap. 12 und 13, wo er aus stoischen Quellen geschöpst hat. 1) Demnach ist wohl anzunehmen, dass die Berücksichtigung der curiositas als einer Quelle von Ursachen zum Zorn in stoischen Abhandlungen dieser Art üblich war. Auf stoischen Ursprung dieser Aussührungen weist auch hin der Aussall gegen die  $\tau \dot{\nu} \chi \eta$ , der echt stoisch ist; dem der  $\tau \dot{\nu} \chi \eta$  etwas anheimzustellen konnte kein Stoiker zugeben. —

Auch die sittliche Uebung, die Plutarch zum Schluss empfieht, ist im Sinne der Stoiker. Vgl. Clemens strom. II 486 P (Bd. ll 215, 20 Dind.) δθεν ώς έλεγεν Αρίστων, πρὸς ὅλον τὸ τετρά χορδον, ἡδονήν, λύπην, φόβον, ἐπιθυμίαν, πολλῆς δεὶ τῆς ἀσκήσεως καὶ μάχης (Hense a. a. O. 549), Epiktet diss. II 18, 12: τὴν πρώτην ἡσύχασον καὶ τὰς ἡμέρας ἀρίθμει ᾶς οἰν ωργίσθης.

Fassen wir nun die Resultate der Untersuchung über die eiszelnen Capitel kurz zusammen.

Wie wir gesehen haben, finden sich in dem zweiten Capitel Uebereinstimmungen mit atoischer Lehre nicht nur dem Inhalte nach, sondern sogar in einigen Ausdrücken; daneben ist die Häufung der Bilder auffällig und verräth Verwandtschaft mit der cynisch-stoischen Popularphilosophie. Plutarch wird also dieses Theil mit Benutzung von Anregungen und Lesefrüchten aus Schriften dieser Art verfasst haben. Das 3. Cap. enthält vielfach aus kurz angedeutete Gedanken verschiedener Art und verschiedenen Ursprungs; es stört den zwischen 2 und 4 bestehenden Zusammenhang und ist offenbar ein Einschiebsel Plutarchs; jedoch ist am Anfang und Ende der Einfluss stoischer Lehre nicht zu verkennen.

Das 4. Cap. ist die natürliche Fortsetzung der in 2 angesangenen Gedankenreihe und geht auf stoische Quellen zurück. Mit diesen hängt wieder das 5. Cap. zusammen, das gleichsalls Uebereinstimmungen mit Seneca und Philodem zeigt, sodass wir berechtigt sind, hier gleichen Ursprung anzunehmen. Mit Cap. 6 beginnt eigentlich erst der erste Theil der Disposition Plutarchs: Erkenntniss des Uebels durch Beobachtungen, der zunächst die Capitel 6...8 ausställt und in Gedanken und Ausdrücken ganz auf stoischen An-

<sup>1)</sup> So auch Hense Seneca und Athenodor.

schauungen basirt; zum Theil liess sich sogar der Einstuss Chrysipps nachweisen. Dasselbe ist in C. 9 der Fall, wo Plutarch stoische Gedanken vorträgt und die Beispiele — ob direct oder indirect, bleibe dahingestellt — dem Chrysipp verdankt. Im 10. Cap. ist zu Ansang neben anderem auch Stoisches, von der Polemik gegen die Peripatetiker bis zu den Beispielen (Agathokles, Antigonos) Chrysippisches enthalten.

Cap. 11 behandelt ein in Abhandlungen dieser Art wohl vielbesprochenes Thema, die Behandlung der Sklaven, und der Umstand, dass Seneca und Philodem ebenfalls davon sprechen, erlaubt den Schluss, dass Plutarch hier aus gleicher Quelle schöpft wie sonst, wo er mit beiden übereinstimmt. Das bestätigen Uebereinstimmungen und Anklänge in Einzelheiten. Auffallend ist die grosse Zahl der Vergleiche und Bilder. Dieses Capitel bildet den Uebergang zum 12., mit dem der zweite Theil der Abhandlung beginnt, der im Wesentlichen Vorschriften prophylaktischer Art bringt; auch dieses Capitel steht im Einklang mit stoischer Lehre und weist Berührungen mit solchen Schriften gleichen Inhalts auf, in denen Stoisches enthalten ist. Mahnungen der Art, wie sie das 13. Cap. enthält, sowie Lobpreisung der syxolia und awéleia bildeten auch die Themata der Erörterungen stoischer Philosophie, und es ist deshalb wahrscheinlich, dass Plutarch solche für seine Zwecke eingesehen hat. Dasselbe wird für das folgende Canitel gelten, in dem nochmals der Werth der εὐχολία betont wird. Im Uebrigen macht es, wie auch das Folgende, den Eindruck, als ob es eingeschoben sei, und besteht aus drei aneinander gereihten Theilen. Stoischer Ursprung liess sich auch für den ersten Theil des 15. Capitels sowie für das Schlusscapitel nachweisen, das die Fortsetzung zu der in 12 und 13 begonnenen Erörterung über die Prophylaxe hildet.

Im Grossen und Ganzen hat also Plutarch bei der Absassung dieser Schrist aus stoischen Quellen geschöpst, einzelnes ist natürlich auch anderswoher entlehnt, manches ist Plutarchs Zuthat.

Ob es gelingen wird, die Quellen genauer zu bestimmen, und ob er überhaupt hier direct aus Chrysipp u. a., deren Spuren sich nachweisen liessen, geschöpft hat, muss dahingestellt bleiben, zumal ihm doch wohl auch das Eigenthum früherer übermittelnde Schriften zu Gebote standen.

Dortmund.

A. SCHLEMM.

# DIE QUELLENANGABEN ZU PARTHENIOS UND ANTONINOS LIBERALIS.

Die kleinen Sammlungen des Parthenios und Antoninos Liberalis von sentimentalen Liebesgeschichten und Verwandlunges, beide nur in der Heidelberger Miscellanhandschrift 398 IX. oder X. Jahrhs, durch denselben Schreiber erhalten, sind beide gleiche Maassen mit Quellenangaben am oberen, unteren, auch seitlicher Rande von eben iener Hand ausgestattet. Quellenangaben der seltensten Art: denn fast ausschliesslich sind es Werke hellenistischer Zeit, uns z. Th. nur durch diese Notizen bekannt. Die Frage sach ihrer Glaubwürdigkeit und ihrem Verhältnisse zu jenen beidet Texten ist für diese verschollene Litteratur desshalb von bedeutesdem Werthe. Am nächsten lag - freilich psychologisch, nick logisch - die Annahme, Parthenios und Antonin hätten selbst die Herkunst ihrer Geschichten notirt. Sie war allgemein gemacht mit verbreitet. Da erklärte sie Hercher 1853 im Philologus VII S. 252 und dann noch einmal in Fleckeisens Jahrh. 81 S. 452 kurz für fales und behauptete, sie seien vielmehr sämmtlich von einem und de selben belesenen Grammatiker etwa des 3. Jahrhs. n. Chr. den beiden Schristchen als Randscholien hinzugesügt worden. Seitdem er 1877 in dieser Zeitschrist XII 306 ff. diese Ansicht ausführlich begründet hat, herrscht sie unangefochten auch heute. Es ist endlich Zeit darzuthun, dass sie unrichtig ist und dass sie das Verständniss dieser Ueberlieserung, damit auch die methodische Verwerthung dieser Erzählungen dauernd unmöglich gemacht hat. Mir scheint die Sache wichtig genug, um sie in einem besonderen Aussatze zu behesdeln; muss ich doch auch fürchten, dies eingewurzelte Dogme nicht durch beiläufige Bemerkung ausjäten zu können, und durch kaum erwarten, durch kurzen Hinweis auf die Parallelerscheinung den richtigen Weg zu ihrem Verständniss zu öffnen.

Zunächst freilich ist zu betonen: Hercher hat vollkomme Recht darin, die Quellenangaben Scholien zu nennen. Schon Platz am Rande beweist das zur Genüge, Aber jeder weitere Schritt hat ihn mehr in die Irre geführt.

Hat sich wirklich noch Niemand die Frage vorgelegt: wer soll wohl diese kleinen, dürftigen, jedes, auch des bescheidensten Reizes der Form entbehrenden Schristchen einer Quellenuntersuchung gewürdigt haben? Keines von beiden ist ein Buch im antiken Sinne. Beide sind ὑπομνήματα. Auch wenn Parthenios seine Schrift nicht ausdrücklich so nennte, dürste Niemand im Zweifel bleiben, der diese kunstlos, ja nachlässig zusammengeschobenen Excerpte durchblättert hat. Antonin ist nicht ganz so formlos, aber doch derselben Art. Dass des Aristoteles Hinterlassenschaft commentirt wurde, wird Niemand als Parallele anführen mögen. Ich wüsste keine zu nennen. Man überlege nur einmal, was es heisst, eine Quellenuntersuchung dieser Art zu machen, man sehe die schwere Mühe der Goethesorscher und vergleiche mit ihr die erzielten Resultate. Und dergleichen soll ein Mann für 36 + 41 - 77 Geschichtchen, nein, formlose, ungeniessbare Inhaltsangaben geleistet haben? Für wen eigentlich? Wer hat diese Büchlein gelesen? Moderne Philologen hringen es ja ertig, zu den interesselosesten Texten Conjecturen zu machen und und stolz, dass ihnen die Wissenschaft Selbstzweck ist. Alterthum mags solche zufriedene Gemüther gegeben haben. Aber Quellenuntersuchungen machen sich nicht so bequem wie Conecturen. Hätten wir nur die eine oder andere gelegentliche Notiz lieser Art zu Parthenios und Antonin, so würde sich über Her-:hers Gedanken reden lassen; so aber ist er undenkbar, gar nicht liscutabel. Er wird es auch nicht durch die Hypothese, dass Pamphilos, der zu Antonin 23 als Autor für fünf Quellenangaben - oder eine von ihnen genannt ist, das Material geboten habe, um hne weitere Bemühung die Quellen für diese beiden Sammelheste estzustellen. Denn wie soll dies Buch des Pamphilos - der λειμών war es nicht: s. Wentzel, Epikleseis VII 24 - wohl auszesehen haben, was müsste es alles enthalten haben, dass man ihm zu etwa 70 Geschichten die Quellen feststellen konnte? Dies Buch müsste zum Wenigsten doch Parthenios und Antonin pis auf wenige Stucke in sich vereinigt haben. Nein, diese Hypothese ist eine von den vielen αμενηνα κάρηνα. Jedem, ler sie sassen will, gehts wie Odysseus: sie zersliessen in seinen Armen und - schweben weiter als blutlose εἴδωλα.

Anderé zu narren, und bleiben weiter so Manchen ein Βαυμα

Können also die Quellenangaben zu Parthenios und Antonin nicht von einem gelehrten Dritten stammen, so bleibt doch wohl kaum eine andere Möglichkeit, als dass sie auf die Autoren selbst zurückgehen. Martini hat dies von einem beschränkten Theil für Antonin behauptet (Mythogr. gr. lf 1 (1896) praef. p. LXIV). Ein so genauer Kenner dieser Litteratur wie G. Knaack hat diese Heterodoxie durch ein Ausrufungszeichen in seiner Anzeige gebraudmarkt (Berliner phil. Wochenschr. 1900, Sp. 712). Auch ich muss gestehen, ich verstehe — diese Beschränkung nicht. In der That ist auch Martinis Beweissührung nichts weniger als durchschlagend; sie musste unzulänglich bleiben, da sie sich auf Antonin beschränkt (vgl. Mythogr. gr. ll 1 suppl. (1902) praef. p. XII), was nach Herchers Darlegungen nicht mehr angängig sein sollte, und auf Herchers Argumente selbst nicht den Angriff unternimmt.

Hercher hat seinen Beweis ausschliesslich an Parthenios geführt. An Parthenios muss er widerlegt werden. Parthenios hat diese knappe Sammlung' dem Cornelius Gallus als kleine Beihilfe für dessen poetische Arbeiten gesandt. Denn dieser grosse Herr hatte nicht die Zeit, selbst eingehende Quellenstudien für seine alexandrinisirenden Dichtungen zu treiben. Als Gedächtnisshife sei sie angelegt und so solle sie benutzt werden, schreibt der Grieche im Begleitbrief. Liegt es nun wirklich, wie Hercher S. 306 sagt, in der Natur der Sache, dass Parthenios in diesen Auszäges keineswegs beabsichtigen konnte, auch die Namen der Quellesschriftsteller und die Titel ihrer Werke dem Römer nahe zu bringen?

Bei den Vorarbeiten dieser "docti poetae" wie Catull, Cornelius Gallus, Vergil, Properz für die eigene poetische Productios kommt es nicht ausschliesslich oder auch nur besonders auf Herbeischaffung des rohen Stoffes an, wie es Hercher darstellt, sonders zum wenigsten ebenso sehr auf die Feststellung, von wem, zumst von welchem "Alexandriner" ein Stoff schon dichterisch gestaktet war und bei welcher Gelegenheit, in welcher Umgebung, vor allem wie er behandelt worden war. Denn sie haben die einfachste Erzshlung, das simpelste Thema mit einem flimmernden Schimmer von Anspielungen und Beziehungen persönlicher, litterarischen, gelehrter Art umgeben, die für uns und die nicht gebildeten Zeit-

genossen das Verständniss ebenso schwierig machen, wie sie den Eingeweihten und gar den Brüdern in Apoll den Genuss erhöhten. zum Theil wohl gar ausmachten, sicher mit einem prickelnden. .intimen' Reize ausstatteten, der ein wesentliches Characteristicum dieses Stiles darstellt. An Vergils Eclogen und Properz können wir das am besten beobachten. Und da wir noch die Möglichkeit haben, die ersteren mit ihrem Vorbilde Theokrit zu vergleichen, sehen wir, wie eng der Anschluss an Einzelheiten war. verkehrt, desshalb über die dichterische Fähigkeit dieser Männer gering zu denken. So stark und bewusst auch die Imitation sein mochte, sie begingen nicht Plagiate, sie blendeten nicht durch geborgten Flitter, sondern sie schusen selbst ein Neues, Eigenthümliches, weil sie Alles in sich wahrhaft aufgenommen und verarbeitet und aus ihrer Persönlichkeit heraus in einem eigenen Stil wiedergeboren haben. Oder sind etwa nicht Vergils Eclogen etwas Anderes als Theokrits Idyllen? Worde sie Jemand verwechseln, auch wenn Vergil griechisch gedichtet hätte - oder kann man sich überhaupt diese lateinischesten aller Verse in einer anderen Sprache denken? Auch sollte man sich klar machen, dass sie auch derin den Spuren ihrer Vorbilder folgten. Die alte aolische und ionische Liederlyrik ist ihnen durch die hellenistischen Dichter vermittelt: schon Namen der Versmaasse wie Asklepiadeus, Phalaeceus beweisen das. Zweifellos würden wir auch in den hellenistischen Liedern nicht geringe Anklänge an die alten finden, wie wir solche bei Horaz und Catull erkennen. Ebenso ist Arat voll von Reminiscenzen an Hesiod, der auch sonst erstaunlich lebhast besonders aus die srüheren Alexandriner und Koer gewirkt hat, und Homer; nicht anders Apollonios, Lykophron, Kallimachos. Noch viele Nachweise sind dafür erforderlich, aber die Thatsache steht sicher. Wie sie hat es Vergil mit den Griechen nicht nur, auch mit seinen lateinischen Vorgängern gemacht, und wie er auch seine Zeit- und Kunstgenossen. Aber alle waren sich des voll bewusst und wollten auch, dass ihre Leser sich dessen bewusst würden; denn darin lag eben eine Bedingung ihrer Wirkung. Desshalb gilt für sie Alle der Grundsatz αμάρτυρον οὐδέν. Und eben desshalb setzt an ihre Werke der Commentator so fruli an, der diese vielsachen Beziehungen durch Ouellennachweis aufzudecken sucht: nicht einem Bettler den mühsam zusammengeslickten Mantel abzureissen war sein Zweck, sondern das Verständniss des Gedichtes dem nicht ganz Geweihten zu erleichtern und ihm den Genuss zu vermitteln. Wie gründlich solche Untersuchungen für Vergil geführt waren, zeigen die Scholien und noch mehr die Zusammenstellungen bei Macrobius VI, aus den Commentaren leicht zu machen, in dieser Form aber albern und hämisch. Und auch wo es sich für diese Dichter nicht um die Form, sondern allein um den Stoff handelt, sind sie ausserst difficil in der Unterscheidung der verschiedenen Varianten: die Ciris bietet dastr das deutlichste, weil unseinste Beispiel. auf geschätzte Gedichte durch Andeutung der ihr eigenthümlichen Variante des Mythos hingewiesen sein. Cataloge wie in Vergils 6. Ecloge oder an vielen Stellen in Ovids Metamorphosen dürsten gerade dadurch einen eigenthümlichen Reiz gewonnen haben (vzl. Fr. Skutsch, Aus Vergils Frühzeit, S. 52 ff.). Das sind alles bekannte Dinge, und doch nicht so bekannt, dass sie nicht oft genug unberücksichtigt blieben. Wer sie beherzigt, kann nur im entgegengesetzten Sinne wie Hercher entscheiden: Parthenios musste. wenn er dem Cornelius Gallus durch seine Sammlung von Liebesgeschichten für seine Poesien behülflich sein wollte, nothwendig die Quellen angeben, aus denen er sie geschöpst. Ausdrücklich sagt er im Widmungsbriefe, Gedächtnisshülfe solle dies Heftlein sein. Die Dichterlectüre ganz zu ersetzen, daran denkt er nicht, aber sie zu erleichtern, für einzelne, gelegentlich verwendbare Geschichten Nachweise zu geben, schnelles Finden in den Originalen zu ermöglichen, das ist sein Zweck und damit allein war einem Dichter wie dem Cornelius Gallus gedient. Parthenios wusste aus eigener Erfahrung, was für Vorarbeiten zum Dichten in diesem Stil nöthig und nützlich seien.

Und nun stehen ja in der That noch heute in dem uns vorliegenden Texte des Parthenios selbst einige Quellennachweise mit aller wünschenswerthen Genauigkeit. So am Schluss der Geschichte von Ανθεύς vor den ausgehobenen 36 Versen: ὡς καὶ Αλέξαν-δρος ὁ Αἰτωλὸς μέμνηται ἐν τοῖοδε ἐν ᾿Απόλλωνι. In andern werden Νικαίνετος, Νίκανδρος, ὁ τὴν Λέσβου κτίσιν ποιήσας citirt und auch aus einem eigenen Werke führt er cp. 11 ein halb Dutzend Verse an. Daneben aber wimmelt es geradezu von unbestimmten Angaben φασί, ἔχει δὲ λόγος, φασὶ δέ τινες, οἱ πλείσνες, οἱ πολλοί. Schon an und für sich wäre nicht abzusehen, warum Parthenios so verschieden hätte verfahren sollen, zumal wenn er mehrere Varianten derselben Geschichte neben einander

stellt und das thut er oft. Besonders schlagend ist cp. 11: neoi δὲ Καίνου καὶ Βυβλίδος, τῶν Μιλήτου παίδων, διαφόρως ίστος είται. Νίχανδρος μέν γάς φησι . . . (mit ausgehobenen Versen): of de alelous wastr . . . leyeral de xal map' huly οίτως . . . Nun steht am Rande zu diesem 11. Capitel Ιστορεί 'Αριστόχριτος περί Μιλήτου καί 'Απολλώνιος ὁ 'Ρόδιος Καύvov xrloet. Wenn diese Notiz überhaupt richtig ist und zu diesem Capitel in innerer Beziehung steht, so kann sie ausschliesslich zu der an zweiter Stelle mitgetheilten Version gehören, und wir haben in Aristokritos und Apollonios zwei von den dort im Text genannten maelove zu erkennen. Die Richtigkeit dieses Schlusses bestätigt das analoge Capitel 28. Es begiant: διαφόρως δέ ίστορείται περί Κυζίχου τοῦ Αίνέως . οί μέν γὰρ . . . τινές όδ . . . Das Randscholion notirt: ίστορεί Εὐφορίων 'Απολλοδώρω, πά έξης Απολλώνιος Αργοναυτικών α. Die zweite Angabe konnen wir controliren: sie ist richtig. Apollonios erzählt I 936-1076 den Tod des Kyzikos und den Selbstmord seiner jungen Frau Kleite ebenso wie Parthenios an zweiter Stelle: nur das fehlt dort, dass sich Kleite auf den Leichnam des Gatten jammernd geworfen und ihren Selbstmord bei Nacht und heimlich vor ihren Dienerianen geübt habe. Mag das im Excerpt aus freien Stücken zugesetzt, oder von einem andern Dichter, der sonst ebenso wie Apollonios berichtet, erzählt sein - das revée des Textes dürste unter diesen Umständen vielleicht streng genommen werden - jedensalls ist das Scholion im Recht und Niemandem würde es aussallen, wenn dies genaue Citat, so gut wie jene des 11. Capitels, im Texte stände. Auch Herchern nicht. Denn er protestirt nur desshalb gegen die Rücksührung der Ouellenangaben in den Randscholien auf Parthenios selbst, weil alle im Text vorkommenden Citate syntaktisch eingegliedert seien und es nicht abzusehen sei, warum Parthenios die einen so, wie alle antiken Schriststeller, behandelt haben solle, die andern aber, wie kein anderer Schriftsteller und kein Grammatiker. an den Rand geschrieben. Zweisellos richtig - aber nur insosern man die Ferm betrachtet. Der Schluss liegt nach Allem auf der flachen Hand: das Heftchen des Parthenios ist nicht in der eriginalen Form erhalten, sondern in einer Epitome mit Randnotizen.

Wie sollte es denn auch anders sein? Parthenies hat es schwerlich selbst herausgegeben, da er es dem Cornelius Gallus

für seinen Privatgebrauch schickt. Aber wenn auch, es war doch kein Buch, es hatte keine Form, es war ein ὑπόμγημα und wolke nichts anders sein. Es steht mit der Scholienlitteratur auf gleicher Stufe. Da sie alle nicht Stil noch Form hatten, so wurden sie nur inhaltlich geschätzt und je nach Neigung und Bedarf umgestaltet, verkürzt, verlängert, getheilt, verschmolzen. Die Scholies bieten vollkommenste Parallelen in ihrem mythographischen Bestande und zeigen alle Stadien der Umwandlung. Da haben wir dieselbe Sage in mehreren Varianten neben einander, jede mit sorgfältiger Quellenangabe: so sahen sie ursprünglich alle aus, w auch die Erzählungen des Parthenios. Viel häufiger sind Scholies. in denen die Quellenangaben alle oder z. Th. ersetzt sind durch οί δέ, οί πολλοί u. s. w.: in diesem Zustande besindet sich heute meistentheils der Text des Parthenios. Andere Scholien geben eine oft nur scheinbar einheitliche, meist aus mehreren Variantes zusammengeschweisste Erzählung mit der Schlussbemerkung 🕆 loτορία παρά τῷ δεῖνα. Dieselbe Formel kehrt auch in den Subscriptionen der Parthenioscapitel wieder - nur dass sie am Rande statt am Schlusse stehen: 1 ή ίστορία παρά Νικαινέτω . . 15 ή ίστορία παρά Διοδώρφ . . . 22 ή ίστορία παρά Διχυμνίω ... Das Gewöhnliche ist hier die Formel ίστορεί ὁ δείνα, aber auch sie ist den Scholiasten kaum weniger geläufig wie jene: [groot] Δίδυμος schlieset Schol. A 339 AD, έστορεί Στησίτορος Schol. B 339 ADB, ως καὶ 'Αρχίλογος ἱστορεί Schol. Apoll. Bl. I 1212, 14,

Von diesem Gesichtspunkte aus verschwinden alle Einwurse, die Hercher gemacht; theils lösen sie sich in sich selbst auf, meist werden sie durch Parallelerscheinungen in den mythographischen Scholien erklärt. S. 311 erklärt Hercher es mit Recht für unglaublich, dass Parthenios Cp. 27 begonnen habe ξχει δὲ λόγος und an den Rand geschrieben ἱστορεῖ Μοιρώ ἐν ταῖς ἀραῖς, oder Cp. 26 τινὲς μέντοι ἔφασαν und am Rande γράφει ἀριστένεριτος ἐν τοῖς περὶ Μιλήτου. In den Scholien ist das nichts Seltenes. So heisst es Schol. Γ 243 ADLd . λέγεται δὲ . . am Schluss aber ἡ ἱστορία παρὰ Πινδάρφ, oder Schol. Ζ 396 ΔDLd Γράνιχος, οἱ δὲ ἀρτάμως . . . ἡ ἱστορία παρὰ Διχαιάρχ.

Diese lovoglai in den mythographischen Scholien haben oft durch ihre Quellenangaben am Schlusse irregeführt. Sie unter-

liegen alle dem Verdacht der Contamination: vgl. Eduard Schwartz Fleckeis. Jahrb. Supplbd. 1881, S. 440 ff. Dasselbe gilt von den Erzählungen des Parthenios und des Antoninos Liberalis, dasselbe auch von Konons uns durch Photius' Auszug bibl. cd. 186 bekannten διηγήματα, die, obwohl sie ihre ursprünglichen Quellencitate ganz eingebüsst haben, offensichtlich in Absieht und Inhalt jenen beiden aufs nächste verwandt sind. Es ist keine leichte, aber eine nothwendige Arbeit, in allen drei Schriften Contaminationen nachzuweisen, schwierig, weil Parallelberichte zur Controle oft ganz fehlen. Hier mag weniges genügen und hoffentlich mehreres anregen.

Im 3. Capitel des Parthenios περὶ Εὐίππης steht der Schluss zur vorhergehenden Geschichte nicht in Zusammenhang, und vorher widerspricht die Angabe, Odysseus habe seinen Sohn Euryalos von der Euippe mit eigener Hand getödtet, der als Quelle angegebenen Tragödie Εὐρύαλος des Sophokles. Vgl. U. v. Wilamowitz Homer. Untersuch. S. 191. — Zu Cp. 27 habe ich oben die Wahrscheinlichkeit einer bescheidenen Contamination geseigt. — Konons 23. Erzählung hat die Sage von Korythos Tod und die Novelle von der Rache der Oinone, die nichts mit einander zu thun haben, sehr locker und äusserlich verbunden.

Was Antoninos angeht, so werde ich in einem im nächsten Heft dies. Zeitschr. erscheinenden Aufatz über Ovid und Nikander Contamination zweier Nikanderexcerpte mit der Vulgata in seinem Cp. 28 über Typhon nachweisen und zeigen, dass Cp. 38 Δύκος und Cp. 2 Μελεαγρίδες verdächtig sind. Der an letzterem einleuchtend zu führende Beweis darf von G. Knaack erhofft werden, der gerade durch dieses zur Ueberzeugung, dies Büchlein enthalte contaminirte Geschichten, seinerseits geführt worden war (Berliner phil. Wochenschr. 1900, Sp. 712). Erst nachdem derartige Untersuchungen im gehörigen Umfange und mit der nöthigen eindringenden Schärfe an Parthenios, der am besten erhalten ist, und Antonin und Konon geführt sind, kann an zuverlässige methodisch sichere Verwerthung der Erzählungen und ihrer Quellenangaben gedacht werden.

Mir aber liegt noch die Pflicht ob, die Randscholien zu Parthenios und Antonin zu erklären. Denn das ist noch nicht mit dem, wie ich meine, geführten Beweise geschehen, dass auch sie inhaltlich auf diese Autoren selbst zurückgehen, formell aber ebenso frei behandelt sind wie diese Texte selbst. Die mythographischen Scholien zu Homer u. s. w. führen die Quellenangabe in einer Subscription am Schlusse; diese aber stehen am Rande und sind dedurch als Zusätze charakterisirt, selbst Scholien. Und dass sie nicht von demienigen herrühren können, der den Parthenios und Antonia in die vorliegende Form gebracht hat, wird allein schon erhärtet durch die Sigle o zu Parthenios 10 und 32, Antonin 14, 34, 36, 37, vgl. Hercher in dieser Zeitschr. XII 313. nicht weniger durch Randnotizen wie zu Parthenios 8 larooel Aolarodnuoc o Nugaeic έν α ίστοριών περί τούτων πλην δτι τα δνόματα ύπαλλάττει άντὶ Ἡρίππης καλών Εὐθυμίαν, τὸν δὲ βάρβαρον Κανάραν, 28 ίστορει Ευφορίων Απολλοδώρω, τὰ έξης 'Aπολλώνιος 'Aργοναυτικών α, Antonin 23 ίστορει Νίκανόρος ... καὶ Απολλώνιος ὁ Ρόδιος ἐν ἐπιγράμμασιν, Ϣς φησιν Hauviloc èr a. Dazu kommt Herchers unumstossliche Beobachtung, dass beide Schriften in ganz gleicher Weise mit solchen Randscholien ausgestattet sind, diese Scholien also von einem und demselben Manne zugesetzt sein müssen. Ich lege mit die Sache so zurecht. Beide Büchlein waren ursprünglich fier den Gebrauch alexandrinisirender Dichter als υπουνήματα ebeno wie Konons Sammlung zusammengestellt. Poetische Hülfsmittel Shalicher Art sind die anonym in zwei oder mehr Handschriften kummerlich erhaltenen Listen, von Westermann in die Mythographi Graeci S. 345-348 aufgenommen, wie μεταμορφωθέντες (6), φιλάδελφοι (2), φιλέταιροι (3), φιλομήτορες (4), ἀσεβείς (5), tives olive avagraros dià yuvaluas everoreo (1, vgl. Athensess XIII 560 CD), später wohl zu Lehrzwecken verwendet, wie die Shulichen Listen im Schulbuche Hygins (fab. 224-257). am Stoff oder vielleicht auch wieder lehrhafte Absicht haben von Parthenios und Antonin Excerpte gerettet. Irgend ein interessirter Mann, ich möchte glauben byzantinischer Zeit, etwa Arethas, um einen typischen Namen zu nennen, fand nun dieselben Erzählungen des Parthenios und Antonin in einer anderen, reicheren Fassung, aber auch hinter einander gestellt. Er verglich sie und notirte sich die Citate an den Rändern seines Exemplares so sorgfaltig, dass er o schrieb, wo er nichts fand. Dies Exemplar wurde abgeschrieben. Text mit Scholien: so ist dieser Theil des Heidelberger Codex 398 entstanden. Parallelen sind nicht selten, gerade aus der Bibliothek des Arethas. Neben dem Texte Notizen, theils

Lesarten, theils Lesefrüchte finden sich in den Arethashandschriften des Platon, Lukian, Pollux 1). Auch der Venetus A ist nicht unähnlich: stellen doch seine Scholien zwei verschiedene Excerpte desselben Viermännercommentars dar: unverbunden stehen neben einander 1) die an Stellen ärmeren aber inhaltlich reicheren Hauptscholien auf den breiten Rändern, 2) die an Stellen reicheren, inhaltlich ärmeren Textscholien zwischen ienen und den Versen und die zwischen den Versen selbet eingeschobenen Interlinearscholien. Vgl. Ad. Roemer, Münch. Sitz.-Ber, 1875, A. Ludwich Aristarch I 94 ff. So viel Mühe wie der treffliche Vater des Venetus A bat sich jener Wackere nicht gegeben, der zu Parthenios und Antonin aus einer reicheren Epitome das dort erhaltene Mehr an Citaten auf den Rändern notirte: doch auch ihm zu danken haben wir vielen Grund. Den vollen Werth aber werden diese Quellenangaben erst erhalten, wenn die Erzählungen Beider wie die lovoplas der mythographischen Scholien scharf geproft und wenn nothig aufgedroselt und in ihre Urbestundtheile auseinandergelegt sind.

<sup>1)</sup> S. E. Masss Mélanges Graux p. 763, meine Prăfatio zu Pollux pg. II Giessen. E. BETHE.

# ZUR ENTSTEHUNG DES MONUMENTUM ANCYRANUM.

Die Denkschrist des Augustus erweckt durch den Schlussest cum scripsi hase, annum agebam septuagensulmum sextum) den Anschein, im Jahre 13/14 n. Chr. vom Kaiser niedergeschrieben Der Eindruck wird dadurch verstärkt, dass die darin aufgeführten Thaten und Ehren des Kaisers bis auf eben dieses Jahr herabreichen. Mommsen hat schon vor langen Jahren, in seiner ersten Ausgabe des Denkmals, gegen dieses Abfassungsdatum Zweifel erhoben (S. 4 und 37). Er sprach die Vermuthung aus, dees der vom Jahre 2 v. Chr. handelnde Schlusssatz von c. 15 (3, 19-21), da er nicht an seinem richtigen Platze, unmittelbar hinter der das Jahr 5 v. Chr. behandelnden gleichartigen Mittheilung, steht, ein späterer Zusatz sei, woraus er folgerte, dass die erste Niederschrift etwa im Jahre 4 v. Chr. gemacht sei. Wenn Mommsen auch in der zweiten Ausgabe auf dies Argument weniger Gewicht legte'h, so vertrat er jetzt aus sprachlichen Gründen die Ansicht, dass gewisse Zahlen, die auf das Todesjahr des Augustus berechnet sind, nicht von ihm, sondern nach seinem Tode von einem Schlussredactor geschrieben seien (S. 193f.). ,Nach sprachlichen Indicien ist das Schriftstück von Augustus nicht erst wenige Monate vor seinem Tode, sondern früher aufgesetzt und durch Ueberarbeitung von fremder Hand auf das Datum umgeschrieben worden, welches es trägt. (\*)

Von dieser Mommsen'schen Basis aus hat soeben E. Koraemann es unternommen, die successive Genesis der Denkschrift noch genauer zu ergründen.<sup>3</sup>) Wenn ich auch sein Resultat in der Hauptsache für verfehlt halte, so haben doch seine scharfsinnigen

Er giebt mit Bergk die Möglichkeit eines lapsus memoriae zu. Vgl. jedoch S. 59.

<sup>2)</sup> Mommsen, Sybels Hist. Zeitschr. 57 (1887) S. 397.

<sup>3)</sup> Beiträge z. Alt. Geschichte II S. 141 ff.; III S. 74 ff.

Deductionen mich zu neuen Untersuchungen angeregt, deren Ergebnisse ich hier zugleich mit der Kritik seiner Aufstellungen den Fachgenossen zur Prüfung vorlege.

In der Grundanschauung, dass Augustus durch viele Jahre hindurch an der Vervollständigung des ursprünglichen Entwurfes gearbeitet habe, stimme ich mit Kornemann durchaus überein. Für richtig oder doch für sehr wahrscheinlich halte ich ferner die von Kornemann zuerst aufgestellte Behauptung, dass Augustus nach dem Jahre 6 nach Chr. an der Denkschrift nicht mehr geschrieben habe. Unter seinen Argumenten erscheint mir als das wichtigste 1), dass der endlich siegreiche schwere Kampf gegen Pannonien (6—9) in der Schrift keine Erwähnung gefunden hat. So selbstverständlich in diesem Zusammenhang ein Uebergehen der Varianischen Niederlage vom Jahre 9 gewesen wäre, wenn Augustus noch nachher daran gearbeitet hätte, so unbegreiflich würde es unter dieser Voraussetzung sein, wenn er den gleichzeitigen Sieg über Pannonien nicht hinzugefügt hätte, zumal über die pannonischen Kämpfe vom Jahre 9 v. Chr. berichtet worden war.

Damit ist, von guten Einzelbemerkungen abgesehen, das erschöpst, worin ich Kornemann zustimme. Im übrigen kann ich seine Vorstellung von der Entstehung des Documents nicht theilen. Davon ausgehend, dass c. 34 ursprünglich auf c. 13 gefolgt sein müsse, sieht er in c. 14-33 einen späteren Einschub. Anfangs, und zwar, wie er meint, im Jahre 12 v. Chr., habe Augustus nur c. 1-13 und 34 geschrieben. Nach der ersten Ehrung des Gaius im Jahre 5 v. Chr. habe er, in der Freude hierüber - etwa im Jahre 4 v. Chr. - c. 14 (in der ersten Fassung) und zugleich auch die impensae (c. 15-24) eingeschoben. Die neuen Ehrungen im Jahre 2 v. Chr. sollen dann - noch vor 2 n. Chr. -, ausser einer nochmaligen Ueberarbeitung des Früheren, die Einsügung des dritten Abschnittes über die Kriegsthaten (c. 25-33), sowie die Angliederung von c. 35 veranlasst haben. Das ganze Document sei dann im Anfang des Jahres 6 n. Chr. nochmals überarbeitet worden. Während wir also bisher angenommen haben, dass Augustus sein dreitheiliges Werk als Ganzes concipirt habe, sodass die drei Teile einander ergänzend

<sup>1)</sup> Il S. 154. — Ob die Nichterwähnung der Einrichtung der Provinz Judaea für das Jahr 6 n. Chr. als letzten Termin spricht (III S. 75), lasse ich dahingestellt. Auch die Einrichtung der Provinz Galatien (25 v. Chr.) ist nicht erwähnt worden.

mit einander wirken sollten, wären nach Kornemann die drei Theik nach einander — in den Jahren 12, 4 und (etwa) 1 v. Chr. — estworfen. Prüfen wir seine Gründe.

Er geht davon aus, dass c. 34 nicht an seinem ursprünglichen Platze stehe. , Wenn man nach einem passenden Platz für c. 34 sucht, so ist derselbe nur am Ende des ersten Abschnittes, etwa nach c, 13 zu finden' (II S. 145). Ueber dieses "nur" lässt nich streiten wie über die Prämisse. Mir würde z. B., wenn schop ein anderer Platz gesucht werden soll, der hinter den Triumphen wa J. 29 (etwa am Schlass von c. 4) viel geeigneter erscheinen. Nech der Chronologie, der Augustus gerade im Anfang, wie auch Kornemann hervorhebt, nach Möglichkeit gefolgt ist, müsete man c. 34. das von J. 27 handelt, dort am ehesten erwarten. Wenn c. 34 unmittelbar hinter c. 13 gesetzt wäre, so würde die Chronologie ebenso sehr vernachlässigt sein wie jetzt, wo es hinter c. 33 steht, und man müsste auch unter jener Voraussetzung annehmen, dus die Schlassworte post id tempus praestiti omnibus dignitate etc. in beabsichtigte Pointe enthielten, um deren Willen die Chronologie ausser Acht gelassen wäre. Wenn man das aber doch einmal zugeben muss, warum soll dann c. 34 nicht von vornherein an seines jetzigen Platz gestanden haben, wo es einen ausserordentlich wirkungsvollen Abschluss des Ganzen bietet?

Wer will ferner glauben, dass Augustus c. 34, wenn es wirklich ursprünglich hister c. 13 gestanden hätte, durch spätere Einschiebsel in einem Umfange von 20 Capiteln von dem alter Platz hätte verdrängen lassen! Vor allem aber: warum hat dens Augustus, wenn er wirklich im Jahre 4 v. Chr. die impensae nachtrug, dieselben nicht auf c. 34 folgen lassen, wenn dies so eng mit 1—13 zusammenhing? Das wäre doch das Natürlichste, ja das allein Verständliche gewesen. Merkwürdigerweise geht Kornsmann auf diese Möglichkeit gar nicht ein, sondern behandelt das Dazwischenschieben der impensae wie etwas Selbetverständliches (fl. 147/8).

So beruht sein Gebäude auf rein subjektiven und sachlich unwahrscheinlichen Voraussetzungen. Man kann nicht erweisen, dass der Kaiser nicht mit voller Absichtlichkeit den Satz vom "Augustus" von vornherein an den Schluss gestellt hätte. Ja, man könnte sogar eine hohe Kunst darin finden, wie er mit dem Hinweis auf die bella civilia an die vorher behandelten kriegerischen Ereignisse anschliesst, zugleich aber mit der Erzählung der Constituirung der neuen Ordnung vom J. 27 wieder auf das eingangs behandelte Thema zurückleitet und so das Ganze mit Worten, die alles Vorhergesagte übertrumpfen, zu einer Einheit verschmilzt.

Kornemann glaubt nun aber, in c. 3 und 4 einen deutlichen Beweis dafür finden zu können, dass Augustus, als er c. 1-13 und 34 - "das Glaubensbekenntnis des Principats" - schrieb. noch nicht daran dachte, die impensae (c. 15-24) und die res gestae (c. 25-33) folgen zu lassen. Hier hat er nämlich in aller Kürze schon berührt, was nachher in jenen Abschnitten breiter ausgesührt worden ist. Die kurzen Andeutungen in diesen Kapiteln sollten offenbar ursprünglich in jener Richtung genügen' (II 145/6. Vgl. 158f.). Die letztere Behauptung wird schwer zu beweisen sein. Weshalb Augustus, wenn er im Jahre 12 v. Chr., wie Kornemann annimmt, die Denkschrift zuerst entwarf, ganz darauf verzichtet haben sollte. Genaueres über seine kriegerischen Erfolge zu berichten, ist nicht einzusehen. Wenn Kornemann meint (II 147), die kriegerischen Ereignisse bis zum Jahre 12 hätten nicht gerade zu einer besonderen Zusammenstellung einladen können, so ist das eine schwer verständliche Behauptung. Ich kann auch nicht zugeben, dass in c. 3 und 4 die späteren Ausführungen des II. und III. Abschnittes ,anticipirt' seien (II 158). Vielmehr sind dieselben Themata in den drei Abschnitten, entsprechend dem verschiedenen Charakter derselben, nach verschiedenen Gesichtspunkten behandelt worden. Die Kriege sind in c. 3-4 nur insofern kurz berührt. als die Siege gewisse Ehren begründeten (Triumphe u. s. w.). Was sie dagegen dem Reich eingebracht haben, ist im III. Abschnitt erzählt. Was die Veteranenversorgung betrifft, so wird in c. 3-4 nur im Allgemeinen des Augustus Verdienst darum festgestellt, und die Zahl der versorgten Soldaten genannt. Im II. Theil dagegen (c. 16-17) werden die Summen aufgezählt, die ihm das gekostet hat. Im III. Abschnitt (c. 28) begegnen dann die Colonien noch einmal, und zwar unter dem Gesichtspunkt ihrer Rückwirkung auf Italien und die Provinzen. Ich sehe mich durch diese Disposition gerade bestärkt in der Ueberzeugung, dass die drei Theile des Documents von vornherein auf einander berechnet waren.

Im Besonderen sind die Argumente Kornemann's dafür, dass Augustus den II. Theil erst im Jahre 4 v. Chr., den III. Theil etwa im Jahre 1 v. Chr. entworfen habe, während der I. Theil schon im Jahre 12 v. Chr. geschrieben gewesen sei, ohne jede überzeugesde Kraft. Denn daraus, dass Augustus thatsächlich, wie schon Mommees gezeigt hatte, im Jahre 4 v. Chr. am II. Theil gearbeitet hat, folgt keineswegs, dass er damals diesen Theil erst begonnes habe. Vielmehr kann trotzdem der erste Entwurf des II. Theiles genau so alt sein wie der des I. Theiles. Dasselbe gilt vom III. Theile Kornemann's Argumente zeigen zwar, dass Augustus zwischen 2 v. Chr. und 2 n. Chr. daran gearbeitet hat, aber dass er ihn damals zum ersten Mal entworfen habe, das beweisen sie keineswegs.

Damit entsallen auch alle die Folgerungen, die Kornemanaus der Denkschrist in Bezug auf die innere Entwicklung des Augustus gezogen hat. Im Jahre 12 soll Augustus nur als der erste Bürger, der Rom den Frieden und die Freiheit gebracht, zur Feder gegriffen haben. Im Jahre 4 habe er dann zuerst auf den Geldbeutel geklopst und habe als Erster, der dem Volk panem et eincenses gegeben, seine Persönlichkeit schon stärker hervortretes lassen. Im J. 1 seiere er dann sich und seine präsumtiven Throsfolger als die gewaltigen Mehrer des Reiches. Ansangs Friedenschalmeien, zum Schluss Kriegsgeschrei! Nach obigem bietet des Monumentum Ancyranum sur eine derartige Charakteristik des Kaisers keinen Anhalt.

Doch nun zu meinen eigenen Ergebnissen. Ich glaube eines directen Beweis dafür bringen zu können, dass Augustus am II. Theil (impensae) auch schon vor dem Jahre 4 v. Chr. gearbeitet hat. Er berichtet in c. 15, nachdem er die der plebs Romans von Jahre 44 bis 12 v. Chr. gespendeten congiaria sufgezählt hat, über die Geschenke des Jahres 5 v. Chr. mit folgenden Worten (3, 15ff.): Tribu[nic]iae potestatis duodevicensimum consul XII trecentis et 🕶 gint[i] millibus plebis urbanae sexagenos denarios viritim dedi. Is diesem Satz rechnet Augustus plötzlich nach Denaren, während er vorher nach Sesterzen gerechnet hat. Die Denarrechnung begegnet in der Denkschrift ausserdem nur noch in dem, wie Mommsen gezeigt hat, nachgetragenen Schlusssatz desselben Capitels, der aber die Schenkung vom Jahre 2 v. Chr. handelt (3, 20). Dass der nicht von Augustus stammende Appendix ausschliesslich nach Deparen rechnet, können wir hier ausser Acht lassen. Einen sachliches Grund für den Wechsel in der Rechnung des Augustus kann ich nicht finden. Mommsen scheint zwar in der Kleinheit der Summe einen solchen zu sehen, doch giebt er ausser den in Frage stehendes

zwei Sätzen kein Beispiel dafür.1) Ich habe mich vergeblich nach weiteren Belegen umgesehen.<sup>2</sup>) Ich meine, selbst wenn es sich nachweisen liesse, dass die Römer bei kleineren Summen die Denarrechnung bevorzugt hätten, so würde in dem vorliegenden Fall der Unterschied zweichen den wenige Zeilen vorher genannten 300 Sesterzea und unsern 60 Denaren - 240 Sesterzen ein so minimaler sein, dass man jene Regel hier nicht einmal anwenden dürfte. Gegen die Annahme eines solches Usus spricht aber Folgendes. Sueton. vit. Aug. c. 41, giebt einen kurzen Auszug aus unserm Capitel mit den Worten: congiaria populo frequenter dedit, sed diversas fere summae: modo quadringenos, modo trecenos, nonnunquam ducenos quinquagenosque nummos. Hier hat Sucton oder seine Quelle, die ihm für seine Vita die Augusteische Denkschrift vermittelt hat?), es für passend gefunden, die 60 Denare des Augustus wieder in Sesterzen zurückzurechnen.4) Dies zeigt doch wohl deutlich, dass es für den Römer, falls nicht besondere Veranlsssung zur Denarrechnung vorlag (etwa Umrechnung von Drachmen oder dergleichen), das Gegebene war. .240 Sesterzen', und nicht .60 Denare' zu sagen. Was nun den Augustus im vorliegenden Falle veranlasst hat, die

<sup>1)</sup> Ed.<sup>2</sup> S. 156: immo Graeci hominis esse ostendit maxime denariaria ratio etiam in Latinis admissa, cum in maioribus summis (nam in minoribus etiam Augustus denarios posuit 3, 16. 20) sestertiariam requirat Romana consuetudo ab ipso Augusto semper observata.

<sup>2)</sup> In den wenigen Beispielen, die Hultsch (Metrologie<sup>2</sup> S. 292,4) für Denarrechnung bei Römern überhaupt vorbringen kann, handelt es sich um recht hohe Summen. Vgl. Marquardt, Staatsverw.<sup>2</sup> S. 41.

<sup>3)</sup> Ich kann die herrschende Ansicht, dass Sueton in der vita Augusti die Denkschrist direct benutzt habe, nicht theilen. Die Uebereinstimmungen der beiden Texte sind sämmtlich derartig, dass sie auch unter der Annahme einer indirecten Benutzung verständlich sind. Das gilt auch von dem aus exque (c. 52) entnommenen Argument, das soeben Wölfflin vorgebracht hat. Vgl. Arch. s. lat. Lexicogr. XIII S. 193 ff. Dagegen sprechen gegen eine directe Benutzung die tiesgehenden sachlichen Abweichungen bei Suet. c. 27 und 28, die mir unter der Annahme, dass Sueton den vollen Wortlaut der Denkschrist gekannt habe, nicht erklärlich wären. Vor allem aber spricht dagegen das Citat in c. 43. Sueton konnte die Worte qui aut abessent aut non sussetzerent (beachte den Conjunctiv!) nur dann sür Worte des Augustus halten und ausgeben, wenn er nicht die Denkschrist selbst, sondern nur ihre Verarbeitung bei einem srüheren Autor kannte.

<sup>4)</sup> Nebensächlich ist, dass bei Sueton die 60 Denare in 250 statt 240 Sesterzen umgerechnet sind. Eher als ein Rechensehler liegt vielleicht ein sehr alter Schreibsehler vor.

ungebräuchlichere Denarrechnung zu wählen, das wird uns wohl immer verschleiert bleiben. Aber soviel scheint mir sicher, dass dieser Satz nicht in einem Zuge mit der vorhergebenden nach Sesterzen rechnenden Periode geschrieben sein kann, sondern ein Nachtrag ist. Denn nur unter der Annahme, dass Augustus aus ganz anderen Gedankengängen berset diese Notiz fixirt hat, lässt sich der Wechsel der Rechnung begreifes.

Zu demselben Ergebniss führen zwei andere Beohachtungen. Augustus bezeichnet in diesem Satz die plebs als urbana, währender sie im vorhergehenden Satz Romana genannt hat (3, 7). Auf dieses Argument hat schon Mommsen hingewiesen (Ed. S. 59). Es ist offenbar nur ein Versehen, wenn er damit den Nachtung von 3, 19 ff. stützen will, denn nicht in diesem auf das Jahr 2 v. Chr., sondern in unserm auf das Jahr 5 v. Chr. bezüglichen Satz findet der Wechsel statt. So spricht das Argument für die Lostrennung dieses letzteren Satzes vom vorhergehenden. — Endlich sagt Augustus in unserm Satz tribuniciae potestatis in der Datirung, während er drei Zeilen vorher tribuniciae potestate in demselben Sinne sagt. Doch will ich hierauf kein Gewicht legen, da ich den Einwand, Augustus habe in seinem Manuscript nur trib. pot. geschriebes, nicht direct widerlegen kann, wenn mir diese Annahme auch äusserst unwahrscheinlich ist.

Die anderen beiden Argumente scheinen mir an sich kräftig genug. Wir müssen hiernach in c. 15 drei verschiedene Schichten unterscheiden: 1) den Abschnitt über die Jahre 44 bis 13 (3, 7—14, 17—19), geschrieben (ganz oder zum Theil, s. untes) zwischen 12 und 5; 2) den Satz, der vom Jahre 5 handelt (3, 15/6), nachgetragen zwischen 5 und 2 v. Chr., und 3) den Satz, der das Jahr 2 v. Chr. betrifit (3, 19—21), nachgetragen nach dem Jahre 2 v. Chr.

Hiermit ist zum ersten Mal ein Beweis dafür gebracht, des Augustus überhaupt schon vor 5 v. Chr., resp. zwischen 12 und 5 an der Denkschrift gearbeitet hat. Zugleich ist hierdurch, ganz abgesehen von den inneren Gründen, auf die ich oben hinwies, Kornemann's Ansicht, dass Augustus erst im Jahre 4 v. Chr. asgefangen habe, die impensae zu entwersen, widerlegt.

Somit steht nichts im Wege anzunehmen, dass Theil I und II gleichzeitig entworfen sind, was wir oben aus allgemeinen Gründes als wahrscheinlich annehmen mussten. Dass dasselbe auch von III. Theil gilt, dafür dürfte u. a. folgendes sprechen. Ich gehe von den

am meisten umstrittenen Satz des ganzen Documents aus (5, 10 ff.): Gallias et Hispanias provincials et Germaniam qua incluidit oceanus a Gadibus ad ostium Albis flum[inis pacavi]. Ich weise nicht; ob schon hervorgehoben worden ist, dass die Reihenfolge der drei Länder im Widerspruch steht zu der geographischen Vorstellung a Gadibus ad ostium Albis. Hatte Augustus von vorpherein die letzteren Worte geschrieben, so musste er sagen: Hispanias et Gallias et Germaniam, da nur diese Aufzählung sich mit dem Hinweis auf die Distanz von Gades bis zur Elbe verträgt. Daraus, dass Augustus vielmehr Gallias et Hispanias provincias geschrieben hat. ziehe ich den Schluss, dass die Worte et Germaniam, qua includit Oceanus a Gadibus ad ostium Albis fluminis ein späterer Zusatz sind. Löst man ihn ab. so findet die Reihensolge Gallias et Hispanias in der Chronologie ihre genügende Erklärung: die gallischen Unruhen waren 28 und 27, die in Spanien erst 25, resp. definitiv 19 niedergeworfen.1) Vgl. übrigens auch vorher 5, 5. Die Annahme einer nachträglichen Einfügung Germaniens wird durch die eigenartige, vielbesprochene Stellung von provincias gestützt. Augustus ist eben zu einer die Nachträge mit dem ursprünglichen Text einheitlich verarbeitenden Schlussredaction nicht gekommen. Gerade dadurch ist es uns möglich, hier und da noch die Nachträge als solche zu erkennen.

Wann kann nun der Nachtrag über Germanien gemacht sein? Den terminus post quem bietet der Zug des Drusus an die Elbe im Jahre 9 v. Chr. In den nächsten Jahren ist dann Germanien von Tiberius wie eine römische Provinz behandelt worden. Da, wie wir schon oben sahen, Augustus zwischen 5 und 2 v. Chr., d. h. wahrscheinlich bald nach 5, an der Vervollständigung des Documents gearbeitet hat, so wird der Satz über Germanien spätestens damals nachgetragen sein, falls er nicht schon vorher hinzugefügt war. Dieser 'Zusatz' setzt aber voraus, dass damals schon ein ursprünglicher Entwurf des III. Theiles vorlag.

Ich sehe mich hiernach berechtigt, an der alten Annahme, dass die drei Theile gleichzeitig entworfen sind, festzuhalten und werfe nur noch die Frage auf, ob wir den Zeitpunkt, in dem der erste Entwurf der Denkschrift gemacht wurde, genauer berechnen können. Kornemann hat sich mit grosser Bestimmtheit für das Jahr 12 v. Chr.

<sup>1)</sup> Man wende nicht ein, dass eben nach dem chronologischen Princip die drei Länder aufgeführt seien. In diesem Abschnitt überwiegt vielmehr, wie Kornemann richtig hervorhebt (II 150), die geographische Anordnung.

entschieden, mit der Beschränkung auf den I. Theil. Der Tod des Agrippa im Jahre 12, die damalige Unsicherheit der Nachfolge, die schwache Gesundheit des Augustus u. ä. sollen ihm den Entschlus zu dieser Denkschrift damals nahegelegt haben (III 81). Solche psychologischen Motivirungen haben wohl einen Wert, nachdem der Termin durch stricte Argumente festgestellt ist, aber die Stelle der Argumente können sie nicht ausfüllen.1) Ich mache mich arbeischig, ein ganz ähnliches Gemälde grau in grau z. B. für das Jahr 23 v. Chr. zu entwerfen; damals war Marcellus gestorben, der Kaiser kurz vorher schwer erkrankt, mit Todesgedanken beschäftigt. So liesse sich mutatis mutandis Kornemanns Motivirung auch auf das Jahr 23 anwenden. Ja, dasur liesse sich noch manches weitere anführen: gerade damals hat Augustus sein Testament gemacht, hat den ersten Entwurf zu dem breviarium imperii niedergeschrieben, das später zusammen mit unserer Denkschrift von den Vestalinnes vorgelegt wurde. Gerade damals könnte also Augustus in der rechten Stimmung gewesen sein, den ersten Entwurf zu einer politischen Denkschrift aufzusetzen, die vor seinem Mausoleum publicit werden sollte.2) Doch für andere Jahre liessen sich wieder andere Motive finden. Soweit ich bis jetzt sehe, haben wir keine Mittel, das Jahr des ersten Entwurfes zu eruiren. Wenn ich also obes nachwies, dass der Anfang von c. 15 schon vor 5 v. Chr. geschrieben war, so kann ich doch nicht entscheiden, ob der ganze Satz, der sich auf die Jahre 44-12 bezieht, zwischen 12 und 5 nieder-

<sup>1)</sup> Auch der Hinweis darauf, dass gewisse Ehrungen vom J. 11 (Feier der Augustalia) und 8 (Sextilis — Augustus) übergangen sind (III S. 80), beweist nichts für das J. 12 als Jahr des ursprünglichen Entwurfes. Jedes beliebige Jahr vor 12 ist darum ebenso möglich. Andererseits konnte Augustus, wenn er diese Ehrungen, wie Kornemann annimmt, bei einer späteren Ueberarbeitung übergangen hat, sie ebenso gut auch vergessen, wenn er nach 8 v. Chr. den ersten Entwurf gemacht hätte. — Dass die Wahl zum Pontifex maximus im J. 12 v. Chr., offenbar' bei der ersten Niederschrift schon erwähnt sein müsse (III S. 80), wird durch die Ausführlichkeit der Darstellung in keiner Weise erwiesen: genau so konnte er schreiben, wenn er etwa im J. 12 diese Ehrungen in einen schon vorhandenen älteren Entwurf nachträglich einfügte.

<sup>2)</sup> Kornemann schliesst aufs J. 12 auch daraus, dass mit dem J. 13 seine Berichte an den Senat aufhören. Aber was haben diese Berichte mit dem Monumentum Ancyranum zu thun? So könnte man doch nur schliessen, wend die Denkschrift ein Ersatz für das Aufhören der Berichte wäre. Ebenso wenig überzeugt mich, was Kornemann (Ill S. 78) aus dem Abschluss der Autobiographie folgert.

geschrieben ist, oder ob etwa die Angabe über das Jahr 12 damals nur den schon vorhandenen Aufzeichnungen über die früheren congiaria hinzugefügt worden ist.

Aber wenn wir auch den Termin der ersten Niederschrist nicht bestimmen können, so eröffnet uns der Nachweis einiger Nachträge, den ich oben in Fortsthrung von Mommsens und Kornemanns Darlegungen versucht habe, einen tieseren Einblick in dies eigenartige Schriststück. Dass durch die Annahme eines successiven Wachsens des Documents, und zwar gleichmässig aller drei Theile, hier und da auch die Interpretation des Textes gesordert wird, wird jeder beobachten, der in einer vollständigen Analyse der Schrist nach diesem Gesichtspunkt die verschiedenen Schichten herausarbeitet. Hier seien zum Schluss nur einige Beispiele gegeben.

In dem I. Teil ist c. 8 hinsichtlich der Nachträge von besonderem Interesse. Dass der 3. Census des Jahres 14 n. Chr. erst von Tiberius nachgetragen ist, hat schon Mommsen wahrscheinlich gemacht.1) Nach den oben gewonnenen Daten liegt die Annahme nahe, dass auch der 2. Census des Jahres 8 v. Chr. nachgetragen ist, natürlich von Augustus selbst. Vielleicht lässt sich diese Annahme durch solgendes stützen. Der Text lautet jetzt (2, 1 ff.): Senatum ter legi. et [de]. Mommsen] In consulatu sexto censum populi conlega M. Agrippa egi. Angenommen, Augustus hätte bei der ersten Niederschrift nur die erste lectio und den ersten census erwähnen können, so würde er, da die lectiones und census mit Mommsen in dieselben Jahre zu setzen sind<sup>2</sup>), etwa folgendermaassen geschrieben haben: In consulatu sexto senatum legi et consum populi conlega M. Agrippa egi. Als er dann nach 8 v. Chr. den Nachtrag machte, entschloss er sich, die lectiones am Anfang zusammenzuzählen, musste dann aber das Datum auf den ersten Census beschränken und änderte daher folgendermaassen: Senatum bis legi. In consulatu sexto censum populi conlega M. Agrippa egi etc. Bei dieser Umstellung des Datums blieb aber im Manuscript das et, das im ersten Entwurf die beiden Satze verbunden hatte, aus Versehen stehen, und so wurde es auch in die Abschrist aufgenommen, die zur Publication nach Ancyra geschickt wurde. So konnte dies fehlerhafte et als Rudiment der ersten Niederschrift

<sup>1)</sup> Ich füge zu seinen Argumenten noch hinzu, dass in dem Satz vom dritten Census capitum gesagt ist, während vorher capita steht.

<sup>2)</sup> Ed. S. 36. Staatsrecht 113 S. 946.

dafür zeugen, dass diese vor 8 v. Chr. erfolgt ist. Aber ich will kein Gewicht darauf legen, da ja nicht ausgeschlossen ist, dass das et nur auf das Conto des Ancyranischen Steinmetzen zu setzen ist.

Im II. Theil ist eine grosse Reihe von Nachträgen zu erkennen. Für den Text sind, abgesehen von dem oben schon behandelten c. 15, etwa folgende Punkte von einigem Interesse. In c. 16 ist wohl der ganze zweite Theil, der von der Rücksendung der Soldaten in die Municipien handelt (von 7—2 v. Chr.), nach und nach hinzugefügt. Bei den ersten beiden Handlungen der Jahre 7 und 6 könnte man nach obigem ja noch schwanken. Aber die lose und ungeschickte Anknüpfung Bt postea unterstützt die Annahme des Nachtrages für die ganze Periode. Dieser Abschnitt über die Veteranenversorgung schloss unter dieser Annahme ursprünglich mit dem schwungvollen Satz: Id primus et solus omnium . . . ad memoriam aetatis meas feci.

In c. 20 ist unter anderem der Satz Rivos aquarum — inmisse ein Nachtrag. Dadurch erklärt sich die Wiederholung von resei und reseci in 4,9 und 4,11, die um so unschöner wirkt, als der nachgetragene Satz ohne jede Bezugnahme auf den vorhergehendes Satz (etwa mit Item oder dergleichen) daneben gestellt ist.

Im III. Theil ist wieder eine grössere Zahl von Nachträgen erkennbar. Für die Composition ist Eines namentlich von Interesse. Da c. 33, das sich auf 5 n. Chr. bezieht, ein Nachtrag ist, schloss diese Abschrift in dem ursprünglichen Entwurf mit den zusammenfassenden Worten: Plurimaeque aliae gentes expert[ae sunt p. R.] fiden me principe, quibus antea cum populo Roman[o nullum extiters] legationum et amicitiae [c]ommercium. Hieran fügte sich dann direct c. 34 mit dem Bericht über das Epochenjahr 27 an. Da c. 35 erst nach 2 n. Chr. nachgetragen sein kann, so schloss das ganze Document ursprünglich mit den grossen Worten: Post ist tem[pus praestiti omnibus dignitate, potest]atis au[tem n]ihilo amplius habui quam qui fuerunt m]ihi quoque in ma[gis]tra[t]u conlegae, worauf nur noch das Datum folgte: Cum scri]psi haec, annum agebam [ . . .?].

Wem es gelänge, diese letztbezeichnete Lücke überzeugend zu ergänzen, der erst würde die Composition des Monumentum Ancyranum völlig erschliessen.

Halle a. S.

ULRICH WILCKEN.

#### ZU AISCHYLOS ORESTIE.

I. Gegen Wilamowitz' bestechende Herstellung von Choeph. 639 ff.:

τόδ' ἄγχι πλευμόνων ξίφος διανταίαν όξυπευχές οὐτᾶι

διαὶ δίχας [τὸ μὴ] θέμις γάρ οὐ λὰξ πέδοι πατούμενον τὸ πᾶν Διὸς σέβας παρεκβάντες οὐ θεμιστῶς — Δίχης [δ'] ἐρείδεται πυθμήν;

τὸ δ' ἄγχι πλευμόνων ξίφος διανταίαν όξυπευκές οὐτᾶι Δίκας.

,Das Schwert der Dike trifft durch und durch'. Jeder kennt das Schwert der Dike von den tarentinischen Unterweltsvasen her, wo sie es als Wächterin des Theseus und Peirithoos hält. 1) An demselben Schwert hat Milchhöfer Arch. Jahrb. VII 1892 S. 202 f. die Dike oder wie man hier wohl sagen muss, die *Poena* auf dem Lykurgos-Sarkopbag in Villa Taverna erkannt (Zoega Abb. I 1, Mats und von Duhn Nr. 2269), und ebenso führt sie es auf dem Albanischen Meleager-Sarkophag (Sark. Rel. III 278), an den Milchhöfer

<sup>1)</sup> Wiener Vorlegebl. Ser. E Taf. 1, Taf. 3, 2, Taf. 6, 3 und dazu Winkler Darstell. d. Unterwelt auf unterital. Vasen (Bresl. philol. Abh. III 5, 1887) S. 40.

und ich damals nicht gedacht haben. Dagegen scheidet die von Milchhöser gleichsalls als Dike angesprochene Aphrodite von Epidauros jetzt aus, nachdem F. Hauser in ihr eine Nachbildung der amykläischen Aphrodite des jüngeren Polyklet erkannt hat (Röm. Mitth. XVII 1902 S. 232 ff.). Aber noch mehr als diese bildlichen Belege bedeutet das Zeugniss des Dichters selbst: προχαλκεύει δ' Αἶσα φασγανοῦργος sagt er gleich darauf (V. 649), das Schicksal ist der Schmied, der der Dike das Schwert schmiedet, und wo der Chor im Agamemnon prophetisch auf die That des Orestes hinweist, sagt er V. 1535 f.:

δίκην δ' ἐπ' ἄλλο πρᾶγμα θηγάνει βλάβης πρὸς ἄλλαις θηγάναισι Μοίρα.

Hier ist also das Bild etwas verschoben; die Dike selbst ist das Schwert, das sich die Moira wetzt; es sei denn, dass man mit Musgrave und Weil das überlieserte  $\delta l n \eta$  hält, das erst Auraus in  $\delta l n \eta \nu$  verwandelt hat, und  $n \varrho \delta g \delta l n \delta l n \eta \nu$  verwandelt hat, und  $n \varrho \delta g \delta l n \delta l n \eta \nu$  verwandelt hat, und  $n \varrho \delta g \delta l n \delta l n \eta \nu$  verwandelt hat, und  $n \varrho \delta g \delta l n \delta l n \eta \nu$  (so die Handschr.)  $n \varrho \delta g \delta l n \eta \nu$  schreibt. Dann ist das Bild dasselbe wie in den Choephoren. Sei dem wie ihm wolle; aus jeden Fall sollte sich das Publicum des Aischylos beim Hören des Liedes in den Choephoren der Stelle des Agamemnon erinnern und hat es gewiss auch gethan.

Natürlich verschiebt sich jetzt auch der Gedanke des Folgenden. Die letzten Worte, den Beginn der Antistrophe, verschmelst Wilamowitz, indem er d' tilgt, mit dem Vorhergehenden und übersetzt: "So wanken des Rechts Grundfesten", fasst also Epelder im Sinn von "durch Anstemmen ins Wanken bringen", wie Agam. 1004, wo ich, nebenbei gesagt, die Erganzung νόσος γαρ ζουσγείτων δμότοιγος ἐρείδει zur Erwägung stellen möchte. Ebenso versteht die Worte der Scholiast: όιζα δικαιοσύνης καταβάλλεται. Aber wenn mein Vorschlag dial zu tilgen das richtige trifft, kann hier von einem Wanken des Stammes der Dike nicht mehr die Rede sein, nachdem vorher die Tressicherheit ihres Schwertes gerühmt ist; vielmehr müsste unter dieser Voraussetzung koelder die näherliegende Bedeutung ,stützen' haben, wie Agam. 64, Prom. 350. Dazu muss nun das Vorhergehende den Gegensatz bilden: ze un θέμις γάρ οὐ λάξ πέδοι πατούμενον, τὸ πᾶν Διὸς σέβας παρεκβάντες οὐ θεμιστώς. Man konnte, hierin Wilamowitz folgend, die Worte als Frage fassen: ,denn liegt nicht das Unrecht, die Frevler an der Majestät des Zeus, im Staube und wird mit τὸ δ' ἄγχι πλευμόνων ξίφος
διανταίαν όξυπευκές οὐτᾶι
Δίκας τὸ μὴ θέμις γ' ὁςῷ λὰξ πέδοι πατούμενον,
τὸ πᾶν Διὸς σέβας παρεκβάντας οὐ θεμιστῶς.
Δίκας δ' ἐρείδεται πυθμήν.

Also: ,der Dike Schwert trifft sicher, das Unrecht liegt im Staube, der Stamm der Dike steht fest. Das Vertrauen auf das Eingreifen der göttlichen Gerechtigkeit tritt also meiner Ansicht nach nicht erst V. 649, sondern bereits V. 639 ein.

II. In der Schlussscene der Choephoren hat Weil bekanntlich eine Umstellung vorgenommen, die Wilamowitz in seiner Ausgabe als Poloniusweisheit herb getadelt, Blass in dieser Zeitschr. XXXII 1897 S. 158 vertheidigt und zugleich zu erklären versucht hat, wie die Unordnung entstanden sein könne. Gleich unbequem für beide Parteien ist aber der Vers 1014: νῦν αὐτὸν αἰνῶ, νῦν ἀποιμώζω παρών. Weil und Blass beruhigen sich bei G. Hermanns αὐτόν, jener allerdings, indem er den Vers nach 1016 umstellt, in diesem den Indicativ ἀλγῶ in das Particip ἀλγῶν und umgekehrt in V. 1017 ἔχων in ἔχω verwandelt und durch die Aenderung παρ' ὧν statt παρών die Verbindung herstellt; so erhält er:

πατροχτόνον δ' (3' Ildschr.) υφασμα προσφωνών τόδε άλγων μεν έργα και πόθας γένος τε παν νῦν αυτον αινω, νῦν ἀποιμώζω παρ' ὧν ἄζηλα νίχης τῆσδ' ἔχω μιάσματα.

Aber abgesehen von vielem anderen, wie der unschönen Folge der Participia προσφωνῶν — ἀλγῶν μέν und dem der Stimmung des Orestes keineswegs entsprechenden Selbstlob, bemerkt Wilamowitz sehr treffend, dass das wiederholte νῦν vorher die Erwähnung eines Gegensatzes fordere, und dieser kann in ἀλγῶν kaum gefunden werden. Daher nimmt Wilamowitz, da auch das

überlieserte  $\alpha \hat{v} \hat{\tau} \hat{\sigma} \nu$  ganz unerklärlich sei, den Aussall eines Verses an, der etwa gelautet haben möge:

μόρου δ' ἄιδρις ῶν τότ', ἐκβληθεὶς δόμων. Damals war ich abnungslos, sie hielten mich der Heimath fera. Jetzt steh' ich hier, begreif' es, jetzt bewein' ich es' wie er übersetzt, oder die That kenne ich nur durch Zeugnisse, denn der war ich fern. Jetzt bin ich da und constatire sie (aio ita factum esse) mit Trauer'. Aber wird bei dieser Uebersetzung von alzu nicht der offenbar sehr scharfe Contrast zwischen alva und ἀποιμώζω allzu sehr abgeschwächt? Und ist es richtig, dass ihn, ihn persönlich der Anblick des Mordgewandes wesentlich mehr lehrt, als das Zeugniss, d. h. die Botschast und die Erzählung seiner Freunde? Nicht für sich braucht er das Zeugniss des Gewandes, sondern zur Rechtsertigung seiner That vor Göttern und Menschen, und das ist ja überhaupt der Grundgedanke des ganzes ersten Theiles der Scene. Für den Process, an den er bereits V. 987 denkt, ist ihm das blutbefleckte Gewand ein unschätzbares τεχμήσιον; er zeigt es dem Helios, auf dass er ihm Zeuge sei, er beruft sich auf das Zeugniss dieses Gewandes bei seiner Bittrede an Athena, Eumen. 460 f.: ποιχίλοις αγρεύμασιν χρύψασ', å λουτρών έξεμαρτύρει φόγον, er ruft es 1001 zum Zeugen an vor dem versammelten Volk von Argos (1040). Unter diesen Gesichtspunkt ist ihm dies Mordnetz doch zugleich ein gar köstlich Ding. Und das kommt wunderbar in der Anrede an dies Gewand zum Ausdruck. Seine todte Mutter hat er eben mit allen Schmähungen überhäust, die ihm seine aufgeregte Phantasie in krassen Bildern an die Hand gab, Bildern, die, gewiss nach der Absicht des Dichters, in Inhalt und Form an die im Agamemus von Kassandra gebrauchten erinnern, V. 1232ff. Das Gewand aber vergleicht er zunächst nur mit einem Jagdnetz oder Bartuch.) Dass ihn dann doch die Erregung weiter treibt zu der Vorstellung eines Räubers, als des würdigen Besitzers eines solchen Trus-

gewandes, ist psychologisch sehr fein empfunden. "Man kann eben

<sup>1)</sup> Die Unechtheit des V. 1000, der diese beiden Begriffe kurz zesammenfasst: ἄρκυν δ' ἄν είποις καὶ ποδιστῆρας πέπλους, hat meiner Arsicht nach Wilamowitz unwiderleglich bewiesen und erst dadurch die Stelle
eingerenkt. Aber sollte der Vers nicht eher eine Schauspieler-Dittographie
sein, bestimmt bei der Aufführung die V. 997—999, 1001—1004 zu ersetzen,
als der Zusatz eines naseweisen Lesers?

solch ein Ding nicht εὐστόμως benennen bemerkt Wilamowitz sehr richtig. Wenn aber doch Orestes seine Anrede an das Gewand mit diesem Vorsatz einleitet, V. 997: τί νιν προσειπών καὶ τύτχω¹) μάλ² εὐστομῶν, so behandelt er es eben als ein Lebendiges, als seinen wichtigsten Zeugen, den er sich hüten muss zu kränken. Liegt nun da die Vermuthung nicht ausserordentlich nahe, dass dies Gewand, das hier nicht geschmäht werden soll und doch unwillkürlich geschmäht wird, derselbe Gegenstand ist, der V. 1014 zugleich gerühmt und zugleich bejammert wird? Um so mehr als, einerlei ob man Weils Umstellung der Verse 997—1004 annimmt oder nicht, in beiden Fällen sowohl vorher als nachher von nichts anderem die Rede ist als von eben diesem Gewand. Aendert man das unerklärliche αὐτόν in αὖ τόδ¹ und παρών in παρόν, den technischen Ausdruck für den Zeugen, so erhält man den Vers

νῦν αὖ τόδ' αἰνῶ, νῦν παροιμώζω παρόν.

Der von Wilamowitz geforderte Gegensatz zu vor würde bei der überlieferten Versfolge in V. 1011-1013 liegen, wo von der Zeit die Rede ist, da das Gewand als Werkzeug der Mörder gedient hat. Aber freilich ungleich schöner wird der Zusammenhang, wenn die V. 997-1004 unmittelbar vorhergehen; denn dann lenkt Orestes mit diesem Vers von seinen Schmähungen wieder ein. ,Dieses Gewand', sagt er, ,das einem Räuber ein willkommenes Instrument sein würde, jetzt muss ich es doch wieder als einen Zeugen rühmen, so sehr ich über es weine'. Und so will ich denn nicht verhehlen, dass auch ich zur Polonius-Partei gehöre. Nicht als ob ich dem Dichter das selbstverständliche Recht bestreiten wollte, den Wahnsinnigen ohne verständige Ordnung in kühnen und sich beständig kreuzenden Gedankensprüngen reden zu lassen; aber es scheint nicht, als ob dies Aischylos hier gewollt habe. Die ersten Symptome des Wahnsinns treten bei Orestes erst V. 1021 ff. zu Tage, und doch verläuft die folgende Rede bis 1043, ja selbst das Zwiegespräch mit dem Chor bis 1062 in durchaus verständiger Ordnung und streng logischer Folge. Ist es da wahrscheinlich, dass er schon vor V. 1021 wie ein Irrsinniger gesprochen haben sollte?

<sup>1)</sup> So Weil, dem Wilsmowitz zustimmt; προσείπω κᾶν τύχω Hdschr. Doch ist Weil die in εὐστομῶν liegende Schönheit entgangen, die so viel ich sehe, zuerst Wilsmowitz erkannt hat. Weil wollte es in εὐστοχῶν ändern.

III. Dass die Schlussscene der Eumeniden lückenhaft sei, wird auf Grund des Zeugnisses des Aristophanes von Byzanz in der Hypothesis und bei Harpokration p. 91, wonach Athena hier den Erinyen den Namen Eumeniden gab, mit Recht allgemein angenommen. Nach G. Hermanns Vorgang setzen die meisten die Lücke hinter V. 1027 an, so auch Wilamowitz. Wie dichterisch schön sie dieser in seiner Uebersetzung ausgefüllt und wie geschickt er diese Füllung nach beiden Seiten hin zu verklammern verstanden hat, mag man bei ihm selbst nachlesen. Andererseits aber muss constatirt werden, dass an sich Athenas Rede zur Annahme einer Lücke, sei es nach V. 1027, sei es sonstwo, keinen Anlass bietet und dass ohne Zeugniss des Aristophanes niemand an eine solche denken würde. Man prüfe selbst. Athena sagt 1021 ff.:

αίνῶ τε μύθους τῶνδε τῶν κατευγμάτων, πέμψω τε φέγγει λαμπάδων σελασφόρων ές τοὺς ἔνερθε καὶ κατὸ χθονὸς τόπους ξὺν προσπόλοισιν, αί τε φρουροῦσιν βρέτας

1025 τούμον δικαίως διμα γάς πάσης χθονός Θησηιδος έξικοιτ αν εύκλεης λόχος παίδων, γυναικών και στόλος πρεσβυτίδων. φοινικοβάπτοις ένδυτοις έσθημασιν τιμάτε, και το φέγγος δρμάσθω πυρός, 1030 οπως αν ευφων ήδ' διιλία χθονός

το λοιπον εὐάνδροισι συμφοραίς πρέπηι. Bis 1027 ist von der Procession die Rede, die die Erinven zus Areopag geleiten soll. Die Worte τὸ φέγγος δομάσθω πυρός 1029 können sich doch auch nur auf diese Procession beziehes. nicht etwa auf einen künftigen Cultgebrauch. Es handelt sich alse nur noch um den Zwischensatz φοινιχοβάπτοις ένδυτολς έσθή μασιν τιμάτε und die Frage, ob die Lucke nach 1027 richtig angesetzt wird, ist eng verknüpst mit der zweiten, welche Bewardtniss es eigentlich mit diesen Purpurgewändern habe. Dass die Mädchen und Frauen Athens den Eumeniden, die ja auch nber Eheschliessung (957 ff.) und Entbindung (909) Macht haben, wie der Artemis Brauronia ihre Gewänder geweiht haben sollten, is weder überliefert noch an sich sehr glaubhaft. Auch würden dies schwerlich immer gerade mit Purpur gefärbt gewesen sein. Ale kann es sich nur um die Gewänder der Eumeniden selbst handels Also wurden vielleicht ihre Cultbilder, wie das deureres gowen

der Athena, mit wirklichen Gewändern bekleidet? Wer mit Löschcke (Enneakrunos S. 14. 25) und Töpffer (Att. Geneal, 171) dem Clemens Alexandrinus glauht, dass das eine dieser Cultbilder nicht von Kalamis, sondern so alt war, dass es dem mythischen Künstler Kalos zugeschrieben werden konnte, wird einer solchen Hypothese vielleicht freudig zustimmen; aber für die beiden andern Cultbilder, die von dem älteren Skopas gefertigt waren, wird man das gleiche anzunehmen sich wohl kaum erkühnen. Und Athena spricht doch nicht von einer Erinys, sondern von allen. Es kommt hinzu, dass Aischylos schwerlich zwei so heterogene Dinge, wie die Einsetzung eines künstigen Cultbrauches und den höchst actuellen Befehl die Fackeln zu schwingen, in einem imperativischen Satz mit einander verknüpft haben würde. Für jene würde man überdies statt des Imperativ vielmehr das Futurum erwarten. Also bleibt nur übrig, dass das φοινικοβάπτοις ένδυτοις έσθημασι τιμάτε ebenso actuell gemeint ist, wie das φέγγος δομάσθω πυρός: ,jetzt, bei der Procession zum Areopag, ehrt sie mit Purpurgewändern'. Wie ist das zu verstehen? So viel ist ja ohne weiteres klar, dass das weibliche Cultpersonal der Athena, der einkene hoγος παίδων, γυναικών και στόλος πρεσβυτίδων, mit diesen Gewändern auf den Armen aus dem Tempel getreten ist. nun diese Gewänder in der Procession vor dem Chor der Erinven hergetragen werden, etwa wie die zum Einweihungsopfer bestimmten Lämmer, wenn anders V. 1006 σφαγίων richtig überliefert ist?

Man erwäge nun folgendes. Aischylos hat für seinen Chor eine völlig neue Maske geschaffen. Ob auch die älteste Kunst die Erinyen als solche Scheusäler gebildet hat, wie manche zu glauben scheinen, lässt sich nicht entscheiden, da wir überhaupt keine archaischen Darstellungen von ihnen besitzen. Hat ein solcher fratzenhafter Typus überhaupt je existirt, so war er zu Aischylos Zeit jedesfalls längst vergessen. Damals lebten die Erinyen in der Vorstellung des Volkes so, wie sie die beiden berühmten argivischen Votivreliefs zeigen (Ath. Mitth. IV 1879 Taf. 9. 10), von denen sich die Cultbilder auf dem Areopag im Typus gewiss nicht unterschieden haben werden, als Frauen mit freundlich ernsten Gesichtszügen im langen Chiton mit gelöstem aber sorgfältig frisirtem Haar, in der Rechten als Symbol des Erntesegens Blüthe oder Frucht (s. Aisch. Eum. 938 ff.), in der gesenkten Linken eine Schlange, aber nicht als schreckende Waffe, sondern als chthonisches

Symbol. Der Dichter hat sich also eine ungeheuere Neuerung Darum muss er auch Costume und Masken seines Chores so ausführlich beschreiben; seine Erinven sind eine Mischung von Gorgonen (Choeph. 1048. Eum. 48, 49) und Harpvien (Eum. 50 ff.), Harpyien des Typus, wie ihn die unter Polygnots Einstus stehende, der Orestie etwa gleichzeitige Phineus-Vase (Mon. d. Ist. III 49) zeigt. Und mit ihren grauen von Geifer und Blut besudelten Gewändern, dem χόσμος οὖτε πρὸς θεῶν ἀγάλματα φέρειν δίχαιος ουτ' ές ανθρώπων στέγας (Eum. 55 ff.), sollen sie unter Fackelglanz in der Procession einherschreiten, sollen sie in ihre neue Cultstätte einziehen? Ich sollte meinen es ist eine unumgängliche, wenn nicht poetische, so doch scenische Nothwendigkeit, dass sie für die Procession umgekleidet, dass ihnen die Purpurgewänder über die grauen Kleider gelegt werden. lisch aussührbar war das sehr leicht; denn die Orchestra ist so voll, wie sonst nur in den allerältesten Zeiten des attisches Theaters, etwa wie am Schluss der Hiketiden, Ein Heer von Statisten, die Richter, die Fackelträger und viele andere athenische Bürger, sind anwesend, die den Chor und die ihn neu costümiresden Tempeldienerinnen den Augen des Publicums vollständig entziehen konnten. Aber freilich Zeit verlangte eine solche Procedur. und diese konnte nur ausgefüllt werden durch eine längere Rede Athenas. Also musste diese nach 1029 noch eine ganze Reihe von Versen sprechen und die grosse Lücke ist nicht hinter 1027, sondern hinter 1031 anzusetzen. Mit den Worten onwe ar evo pur ηδ' δμιλία χθονός τὸ λοιπὸν εὐάνδροισι συμφοραίς πρέπη lenkt sie ja bereits in den neuen Gedankengang ein, der zu der Namengebung Eumerides führt. Was sonst in den verlorenen Versen gestanden haben mag? Zum Theil hat das ja schon Wilamowitz divinatorisch erkannt, nur dass er den Umfang des Ausgefallenen zu gering schätzt. Zunächst die Einsetzung des Cultes und der Cultbräuche. Aber auch vom Heros Hesychos und den Hesychiden wird wohl die Rede gewesen sein. Aber ferner noch von etwas anderem. Das Zeugniss des Aristophanes liegt bei Harpokration vollständiger vor als in der gekürzten Hypothesis; wir lesen da: ή Αθηνα πραύνασα τὰς Ἐρινύας ώστε μή χαλεπώς Εχειν προς τον Ορέστην Ευμενίδας ωνόμασεν; hier sind die Worte πρός τὸν 'Ορέστην gewiss weder ein Missverständniss noch ein Autoschediasma. Führten die Erinyen nach Ausweis der oben

citirten Votivrelies den Namen Bunerlöss doch auch in Argos, und sowohl die achäische Stadt Keryneia als die arkadische Landschaft Oresthis war im Besitz eines Eumenidenheiligthums, dessen Stistung die Sage dem Orestes zuschrieb (Paus. VII 25, 7. VIII 34, 1 ff.). Athena leistet also auch das Schwerste und Höchste; sie erreicht es, dass die Erinyen dem Muttermörder nicht mehr grollen. Nun erst ist die Versöhnung vollständig, der Ring der Handlung geschlossen, und in diesem Zusammenhang mag auch das Versprechen der Stistung eines der peloponnesischen Eumeniden-Heiligthümer, vermuthlich des von Argos, vorgekommen sein. Wie vortresslich das alles zu der die ganze Trilogie durchziehenden freundlichen Tendenz sür Argos passt, die kurz vorher aus dem Schlachtseld von Oinoa besiegelt war, liegt aus der Hand.

Wer mir zugiebt, dass der Chor in der Orchestra mit Purpurgewändern bekleidet wurde, wird auch noch einen Schritt weiter mit mir gehen. Auch die schwarzen, unter den Augen mit Blut besleckten Masken (Choeph. 1058. Eum. 54) konnte der Chor in der Procession nicht beibehalten.') Sie mussten mit freundlicheren vertauscht werden, die dem Gesichtstypus der Cultbilder entsprachen. Auch das war scenisch sehr leicht aussührbar. Die Tempeldienerinnen konnten beim Austreten die neuen Masken unter den Purpurgewändern verborgen halten und den Wechsel der Masken verdeckte der Kreis der Statisten. Als dann dieser Kreis sich wieder öffnete, erblickte der Zuschauer nicht mehr die κατάπτυστοι κόραι, sondern die μεγάλαι φιλότιμοι, wie er sie im Tempel am Areopag im Bilde zu schauen gewohnt war.

Ausser dieser grossen Lücke hinter 1031 noch eine kleinere nach 1027 anzunehmen, sehe ich keinen Grund. Wen das Asyndeton stört mag  $\varphioivixo\beta\alpha\piiolg$   $\langle \delta^2 \rangle$  évôviolg schreiben, aber mir scheint das Asyndeton ganz am Platze, da Athena, die bisher mit dem Chor gesprochen hat, nun ihre Worte an die Statisten richtet.

Halle.

<sup>1)</sup> Gefühlt hat das auch O. Hense Die Modificirung der Maske in der griechischen Tragödie (Festschr. d. Universität Freiburg z. 50 jähr. Regierungs-jubiläum des Grossherz. v. Baden) S. 212. Aber seine Erklärung, dass Athena mit V. 990 f. ἐπ τῶν φοβερῶν τῶνδε προσώπων μέγα κέρδος ὁρῶ τοῦσδε πολίταις den Zweifel, der sich in dem Zuschauer bei dem Anblick der gräulichen Masken regen musste, mit göttlichem Worte niederschlage, scheint mir, namentlich von scenischem Standpunkt aus, nicht ausreichend.

### DE PRYTANUM RHODIORUM NUMERO.

Quot prytanes annui rei publicae Rhodiorum praefuisseat, cum inter homines doctos ambigeretur adhuc, nuperrime contigit praestantissimi viri eiusdemque amicissimi Friderici Hiller von Gaertringen doctrinae atque sagacitati ut eam quaestionem, difficillimam profecto et perobscuram, explanaret perficeretque. Is enim demum, adhibitis inscriptionum, in quibus iamdiu cum conligendis tum inlustrandis egregie versatur, testimoniis (quae videss supra p. 147—149; 320) tam luculenter declaravit, ut ne minimum quidem locum dubitationi reliquerit, prytanes Rhodi quinos omnino fuisse.

Neque vero quidquam sit, cur Selivanov, etsi eundem numerum prior statuerat (v. supra p. 146—147), diremptae controversiae laudem sibi vindicet, quippe qui in verum felici casu inciderit, non ratione recte devenerit. Quod enim evicisse sibi visus est — idque tantummodo protulit argumentum quo sententiam suam conprobaret — quinque homines, qui in fine decreti GDl 3749 (vs. 101—103)  $\delta \rho \kappa \omega \tau \alpha t$  dicuntur, eosdem esse, qui in vs. 91 prytanes nuncupantur, in ea re manifestum est tota eum erravisse via; neque in hanc falsam opinionem delapsus esset vir doctissimus, nisi titulum a se ipso adlatum animo legisset parum attento. Namque hi sunt decreti illius vs. 86—91:

κυρωθείσας δὲ τᾶς συνθήχας ἑλ[έσ]θω ὁ δᾶμος παραχρῆμα ἄνδρας πέντε· τοὶ δὲ αίρεθέντες μετὰ τῶν παραγεγενημένων ἐξ Ἱεραπύτνα[ς] πρεσβευτᾶν ὁρχιξάντων τὸν νόμιμον ὅρχον 'Poδίους ἄπαντας τοὺς ὅντας ἐν ἁλικία, ἐμμενείν τῷ συμμαχία κτλ. — κατὰ ταὐτὰ δὲ ὁρχιξάντων καὶ τοὺς ποροτρῆμα ἐν τᾶ ἐχκλησία κτλ.

Quae cum ita se habeant, nonne patet δρχωτών vocabulo (vs. 101) illos quinque magistratus extraordinarios significari a populo Rhodio eo consilio constitutos, ut iusiurandum legitimum

a civibus exigendum curarent? Ceterum me nequaquam intellegere fateor qui fieri potuisset ut iidem magistratus alia nunc, nunc alia appellatione designarentur, et illic prytanes (vs. 91), hic δρ-κωταί (vs. 101) audirent. Adde quod, si δρκωταί a prytanibus diversi non erant, nulla iam causa excogitari potest cur eorum nomina lapidi incisa sint: etenim nomina prytanum, qui tunc in munere erant, omnibus Rhodiis ita nota fuisse, ut eorum mentionem in fine decreti facere plane supervacaneum esset ac paene ridiculum, vix quisquam negaverit. — Sed haec hactenus. Decretum a Selivanovio temere adlatum nihil, quo definiatur prytanum numerus, praebere non est quod fusius moneam.

Scrib. Luguduni.

MAUR. HOLLEAUX.

## REGISTER.

άδιάφορα der Stoiker 91. L. Aemilius Mamercinus 121 f. Aemilius Probus, vermeintl. Autor der Cornelianischen Vitae 156 ff. Aetius v. Amida (iarę. VII): 546 f. Ailian (v. h. Il 9): 266. Aischylos (Ag. 1004. 1535) 630. (Choeph. 639 ff.) 629. (1014) 631 ff. (Eum. 1021 ff.) 634 ff. Akademie, Geschichte 357 ff. ακκισμός 504. Alarich 104 ff. Al-Narizi, arab. Math. 54 ff. Αμυκλος 582 A. 1. ανεπιβασία 406 ff. Antipatros, att. Arch. 130 ff. Antiphon, Structur seiner Reden 481ff.; Beweise 491 ff.; διηγήσεις 489 ff.; διzasoloyias 495 ff. — Analyse v. l u. VI: 487 f.; v. V 483 ff. — (V 19—24) 489 f. (25-28) 493 f. (31-35) 490. (38) 491 f. (39—42) 495. (49—51) 495 f. (VI 11—15) 490 f. (30) 483. (34-81) 491. Antoninos Liberalis, Quellen-Angaben 608 ff. — (23) 616. απάρχ**εσθ**αι 39. άπαυχενίζειν 502.

Apollon 576.; Name 584 A. 2; Verbindung mit Artemis u. Leto 583 ff.; Tempel 574f.; in Amyklai 582; auf Thera 580; Achqivios 578; Kagvelog 580; Λύπειος, Λύπιος 585; Πύθιος 579; Θαργήλιος 581 ff. Apollonios v. Perge, Hdschriften 333 f. Apollonios Rhod., Quelle d. Parthenios Archonten, att., d. III. Jahrh. 130 f. Aristophanes (Av. 1131) 140. (1701) 158 ff. (Ran. 350) 222 A. 3. Aristoteles (Met. VIII 2, 1042b 18) 404f. Aristoteles-Commentare, Citate aus Euklids Elementen 352 ff. Aristoxenos, Fragment seiner Rhythmik 218 f. Arrhenidas, att. Arch. 130 ff.

Αρτεμικ-Λητώ 583 A. 3. M. Asinius Marcellus, Salier, 126. Augustus, Abfass. d. Mon. Anc. 618 ff. Automaten-Theater d. Heron 274 ff.

Bakchylides, enopl. Strophen 238 ff.; (III) 241. (V) 240 f. (XI) 242 f. (XIII) 238 ff.
Bianor, myth. Gründer v. Mantua 17.
Bion π. ὀργῆς 588.
βοῦς ἔβδομος 567 ff.
Brandmarken 265 ff.

M. Caelius Rufus, Brief an Cicero 305 f. Catull (95, 7. 8) 305. Chersonnes, taur., Feldereintheil. 142 f. Chirurgische Iustrumente 280 ff. Αρυσάωρο, Χρυσάωρος 576 A. 1. Chrysipp Θεραπευτ. 588 f. 595. 595 f. 606 f. Cicero, Handschriftl. zu d. Orat. Philipp. 317 f. — (ad. Attie. IV 43) 405. (cd. (cm. 1.2.2) 29 ff. (V. 2) 316 f.

Gicero, Handschriftl. zu d. Orat. Pallipp, 317 f. — (ad. Attic, IV 4a) 405. (ad fam. I 2, 2) 28 ff. (V 3) 316 f. (VIII 3) 305.

M. Claudius Marcellus 122.

Clemens Al. Benutzung d. Valestin. 96 ff.; Polemik gegen Herakleon 94; (Strom. IV 29) 93 f. (τις δ σως. πλούσ.) 75 ff., Ueberlieferung dieser Schrift 75 ff. 88 ff.

Colosseum, Inschr. auf dem Podiumsgesims 156 f. Constantinus Palaeocappa, seine Apello-

nios-Hdschr. 334. P. Cornelius Dolabella, Salier, 126. Ser. Cornelius Malugensis 122.

Δάλος 577.
Δαλφίνιος 578 A. 3.
Demosthenes, d. Herophileer, Lebenteit u. Schriften 557; π. δηθαίμε 546 ff. 559 ff.
Denar-Rechnung 622 f.
διάκρισις Traumdeutung 535.
Dio Cassius (XXXIX 15) 28.

Diogenian (III 50) 570. Diognetos, att. Archonten 130 ff. Diokles, desgl. 132 f. Diotimos, desgl. 133.

'Ελαφόστικτος 265 ff. 272 f. ει άρχ**εσ**θαι 39. Enoplien bei Bakchylides 238; bei Pindar 202 ff. 480. έπουρίζειν 529 (. Ethik der Stoa 90 ff. 588 f. 595 ff. 606 f. Euklid, Elemente, Interpolationen 54 ff. (El. I def. 15) 47. (1 39. 41) 48 ff. (II 5) 47 ff. (XI 36-XII) 193 f. Citate aus d. Elem. 352 ff. — Handschriften 46 ff. 161 ff. 321 ff., der theonischen Recensio 162 ff.: Am brosiani (A 101 sup.) 324 ff. (C 311 inf.) 181. (G 61 sup.) 176. 181. (Q 87 sup.) 181. Angel. (C 2, 9) 183. Arrundel. (548) 66. Berolin. Philipp. (1544) 66. 349 f. Bodleiani (des Arethas) 46 f. (Auct. F 6, 23) 179. Bonon. b 193 ff. Bonon. (Univ. 2292) 185 f. Borbon. (III C 9) 176. Cantabr. (Gg II 33) 348. Coislin. (174) 65. Florent. Bad. (30) 178 f. Laurentiani (28, 2) 176 ff. 323. (28, 3) 46 ff. (28, 8) 191 f. 323. Leidensis (7) 179 f. Magliabecchianus (XI 53) 349. Marciani (300) 192. (301)183. (333) 348 s. (Omontsches Fragm.) 161 ff. Monacensis (427) 32 l ff. 328 f. Mutinensis (II E 9) 185. (III B 4) 190 f. Ottobon. (310) 184. Palatinus Vat. (95) 179 f. Parisini (2342) 59. 322 ff. (2343) 73. (2344) 46. 162 ff. 176. (2345) 192 f. (2346) 69. (2347) 183. (2373) 193. (2466) 67. (2481) 183 f. (2531) 73. (2762) 182 f. Riccardianus (22) 66. Savilianus (13) 333 ff. 346 ff. Scorialensis (Ф-III-5) 60. 334 ff. Vaticani (190) 46. (192) 186 f. (193) 71 f. (196) 185. (199) 182. (207) 180. (208) 350 ff. (246) 350. (1038) 187 ff. (1040) 179 f. (1051) 189 f. (1709) 176, 322 f. Vindobonenses (XXXI 13) 46 ff. (Philol. gr. 62) 181 f. (139) 182 - Scholien 176. 328 ff. 333. 334 ff. 346 ff. Bruchstück einer latein. Uebersetzung 354 ff. Euripides (I. A. 1472) 38 A. 1. (1563) 42. Eusebios (hist. eccl. III 23) 75 ff.

Fasti capitolini, neues Bruchstück 116f. Feldereintheilung auf der taurischen Chersones 142f.

Eustathius zu N 575 (p. 1165) 568.

Hermes XXXVIII.

Fulgentius (Myth. II 15) 307.

Gänseopfer 571 A. 2.
Galen π. πράσ. π. δυνάμ. τ. άπλῶν φαρμ. 292 ff. — Ps.-, ἰατρός (XIV 767 ff.) 546 ff. γαλήνος 526.
Gallus, Eleg. 19 ff.
Gebet bei Homer 40 ff.
Gerbert (Sylvester II), Brief an Abt Gisalbert 558 f.
Gorgias, d. Sophist 159 f.
Gorgias, att. Arch. 131.

Handschriften, griech.: d. Apollonios v. Perge, Magliabecchianus (XI 7) 333 f., Savilianus (7) 333; Vindobon. (suppl. gr. 36) 334; des Clemens Alex. (τίς ὁ σωζ. πλούσιος) 75 ff. 88 ff.; des Dioskurides, Constantinopolitanus 292 ff.; des Euklid, s. dort; des Philon, s. dort; des Serenos (Ambros. A 101 sup.) 334; medici-nische Laur. gr. LXXIV 2: 280 ff. — S. auch Papyri. lateinische: des Cicero Or. Phil., Dresdens. R 52r 317f.; Statius Silv. Corsinianus u. Matritensis 134 ff. 285 ff. 468 ff.; medicinische Parisin. (11219) 280 f.; Uebers. v. Demosthenes π. οφθαλμ. einst im Kloster Bobbio 558; Frgm. einer Uebers. d Euklid 354 ff. έχατώρυγος 140 f.

Herodot, d. Pneumatiker 547 A. 1. Heron Automatentheater 274 ff. Hesych u. βοῦς 569. Hieronymos von Rhodos, vermeintl. Quelle für Plut. π. ἀοργησίας 587. Hirsch eintätowirt 267 ff. Höhle des Kyklopen in der Odyssee 443 ff. Homer Ilias (A 449) 40 f. (Δ 101—103) 585 A. 2; Odyss. (γ 439 ff.) 38 f. (δ 759 ff.) 44. (ε 105— Schluss) 414 ff. 443 ff. (ε 239) 448 f. (λ 25—224) 440 ff. (λ 235 ff.) 150. (μ 357 ff.) 42. Horatius (Carm. I 20) 306 f. Hyakinthos 582. Hypnosstatue in Medeias Gemach 308.

Hermogenes, d. Rhetor, 145 f.

Illustrirte Handschriften 292 f. Index Academicorum 357 ff.; Socraticorum 394; Stoicorum 393 ff. Inschriften, griechische: aus Attika (Hekatompedon-Inschr.) 153 f. (IG I 1) 154 f. (II 314 c) 571. (330. 614 h)

132. (1558 b) 314. (1666) 569. (III | Monumentum Ancyranum, Entstehung 77) 569; aus der Peloponnes (IG IV 752. 941 A. B) 406 ff., aus Rhodos (IG XII 1, 49. 50) 148. (Ath. Mitth. XX 1895, 382 ff.) 149, rhodische aus Alexandreia (Berl. Sitz.-Ber. 1902, 1096) 320; aus Lesbos (XII 2, 73) 571; aus Kreta (GDI 3749) 146 ff. 638 f., vom Pontos Euxeinos (IV 80 Latyschew) 140 ff. lateinische: Bruchstück d. Capitolin. Fasten 116 ff., einer Saliarischen Priesterliste 125 ff.; aus d. Colosseum (CIL VI 1796 Add. p. 858, 19. 22) 157f. (CIL VI 2002) 128f. (VI 4, 33674) 312; Bleitäfelchen aus Syrien (BCH 1879, 270 f.) 320. loniker 202 ff.

Isaios (I 14. 46. 48) 456 f. (II 21. 47) 457 f. (III 6. 23. 61) 458 ff. (V 9. 26) 460 ff. (VI 12. 24. 59) 462 f. (VII 8. 39) 463 f. (VIII 34) 464. (IX 2. 7. 8) 464 f. (X 11) 465. (XI Stammb. der Part.) 465 f. (XI 29. 34. 50) 466 ff. Ithyphalliker 215 ff.

iumentum 151 f.

D. Iunius Torquatus Silanus 126. L. Junius Silanus 126, 129.

Kallias, S. d. Charias 314. Karneios, Karneen 580 f. κατάρχεσθαι 39. Keryken 154 f. Kikonen in der Odyssee 436 ff. Kimon, att. Archon, 132. κόλλη, κόλλημα 404. Konon (narr. 23) 615. Kratinos-Fragment (II p. 88 Mein.) 149 f. Kriegstribunen der J. 380 u. 330 v. Chr. 116 ff. Kyklopengedicht der Odyssee 414ff. Licinius Menenius Lanatus 122. Lycoris d. Gallus 22 ff. Lykien als Heimath Apollons 578ff. Lysias (geg. Agoratos 13, 19) 265.

Makkabäer (11 29) 266 f. Maleatas 581 f. Mangey, Philon-Ausgabe 516 f. Mantua, Gründungssagen 17 A. 1. Martyrium, Definition d. Clemens 93ff. Maskenwechsel 637. Maximus Confessor zu Dionys, Areop. Memmius Aemilius Probus s. Aemilius. Menekles, att. Archon 132. Minukianos Rhetor 145f. μοναγρία 504.

und Composition 618ff. Nachtrage 623 ff.; indirecte Benutzung durch Sueton 623 A. 3 — (c. 8, 2, 1ff.) 627. (c. 15, 3, 15) 622. (c. 16) 628. (c. 20) 628. (c. 26, 5, 10 ff.) 625. (c. 33) 628. (c. 34) 620, 628.

Nikias, att. Arch., 132.

Ocnus, Gründer v. Mantua 17 A. 1. Octavia (V. 485 ff.) 310 f. (609 ff.) 311 f. όλολίζειν bei Homer 43 f. όργυιά in d. taur. Chersones 144 A. 1. Oribasius συναγωγ. ίατρ. 546 ff.

Palaeocappa, Constantinus, seine Apollonioshdschr. 334. L. Papirius Crassus 122. L. Papirius Mugillanus 122.

T. Papirius Crassus 122. Papyri, aus Herculaneum, Allgemeines 357 ff.; Unter- u. Ueberlagen 373. 380 ff. 396; Correcturen 379 f.; Randbemerkungen 368 ff. 396 f.; Ortbegraphie 388 f.; Hiat 389 f.; brechung 378 f.; Interpunktion 380; - (Philodem s. Rollenende 401. Эανάτου) 387. (339 π. Στωμών) 130 ff. (1018) 393 ff. (1021 πρί 'Ακαδημικών) 357 ff. 398 f.; (01forder Abschrift) 359. 364 ff.; (ob voe Philodem selbst geschrieben?) 369. 400 A. 1. (X 3. 18. 36. 40) 384 f. (Y 15. 17. 18. 26. 29) 385. (V 5. 12) 385. (T 1) 385 f. (Q 4) 366. (S 4. 11. 19. 32. 34. 36) 386. (P 5. 15) 386. (M 7. 12. 14) 387. (N 12. 19. 23) 387. (0 10. 16. 17. 21) 387. (164) 370 f. (π. Σωπφ.) 394. (1025) 392. (1061 Euklid) 47 ff. (1199) 392. (1419) 404. - aus Aegypten (0xyrhynchos I p. 14 Aristoxenos) 218L (Fayum IX) 48 ff. (Grenfell and Hunt II 38) 403 A. 1.

Papyros-Bogen, Grösse 403 ff. Papyros-Preise 403 A. 1. Paralos, syrische 319 f.

Parthenios, Quellenangaben 608 ff.; als Epitome erhalten 613 — (3) 615. (8) 616. (11) 612 ff. (26. 27) 614. (28) 613. 616.

Petron (82) 307.

Pfeiffer, Philon-Ausgabe 523 ff. Philippos, Schüler d. Gorgies 1591. Philippos, att. Arch. 132. Philodem 369. 400 A. 1; (m. Javárov) 387. (π. ὀργῆς) 588 f. (π. Σω-μρατ.) 394. (π. Ἀναδημικ.) 357 ff. (π. Στωικ.) 130 ff. 393 ff.

Philon, Handschriften 498ff.; Leeuwardensis (40) 498. 500; Leidensis (suppl. gr. 105) 498, 500 Mona censis (19) 498, 500; Parisinus (435) 502; Parisinus (bibl. Mazar 1310) 501; Vindobon. (snppl. gr. 50) und seine Abschriften 498 ff.; Vindobon. (hist. gr. 81) 498. 500. — Ausgaben 510 ff. — zum IV. Band d. Ausgabe von Cohn u. Wend and (S. 8, 4. 13, 12. 13, 23) 526. (43, 9. 45, 21, 47, 12. 65, 18. 67, 14. 7 8, 73, 7) 527. (90, 1. 21. 97, 1) 528. 101, 8) 527. (112, 2) 528. (121, 4. 130, 3. 136, 22) 527. (149, 16. 174, 10) 528. (177, 14. 178, 19) 527. (184, 9. 211, 8. 251, 20) 528. (253, 18) 527 (269, 17. 295, 17) 528. - (d. Abrahamo 3) 506. 528 f. (6) 506 f. (11) 504. (18) 500. (22) 500. 507. (23) 500. 504. (28) 529 f. (33) 504. (65) 502. (71) 504. (95) 507. (119) 530. (133) 530 f. (135) 502. (136) 531. (137) 504 f. (160) 503. (161) 505. (149) 503. (170) 503. (172) 507. (181, 182, 198. 210) 507. (212) 505. (240. 261. 267) 507. (265) 531. (d. losepho 2) 499. (6) 500. (10) 507 f. (14) 531. (15) 532. (23) 532. (24, 26) 503. (32) 508. (33) 532 f. (34) 533. (40) 505. (64. 66. 94, 102) 508. (108) 533 f. (113) 534. (128) 508. (14 (158. 162. 172) 535. (142. 143) 534 f. (185) 535 f. (189) 508 f. 536. (205) 503. (217) 505. (219) 509. (224, 228) 536. (232) 537. (254) 503. 509. (de vit. Mosis I 2. 7. 19) 499. (24) 506. (47) 509. (63) 537. (69) 537 f. (118) 506. (139) 538. (141) 506, (155. 158) 506. (182) 503. (185 199) 538. (205) 509. (234) 503 f. (251) 503. (259) 539. (266) 539. (297) 504. (306) 539 f. (328) 540. (303) 539. (II 6) 540. (9) 509. (35) 506. (60) 540. (186) 506. (205) 509. (208) 541. (224) 541. (236) 506. (246) 541 f. (273. 291) 509. (de decal. 16) 509 f. (33) 542. (39) 542 f. (92. 96) 543 f. (106) 544. (136) 510. (138. 144. 157) 544 f. (159) 545. (d. fortit. 3) 499 f. (8) 500.

Photios bibl. (cod. 245) 314 f. Pindar, enoplische Strophen 202 ff.

480; metrische Analyse von Ol. III: 228 f. VI: 231 f. VII: 236. VIII: Cn. Sergius Fidenas Coxo 123.

237 f. XI: 228. XII: 232. XIII: 234 f.; Pyth, I: 232 ff. III: 230 f. IV: 237. IX: 231. XII: 226 f.; Nem. I: 230. V: 227. VI: 235. VIII: 235 f. IX: 229 f. X: 235. XI: 238; Isthm. I: 236. II: 234. III. IV: 228. V. VI: 227.

Platon (Phaidr. 266 D ff.) 482 ff.

L. Plautius Venno 22.

Plutarch Anordnung der Blos 314 f.; (Nik. 29) 266. (Per. 26) 265; m. αοργησίας Analyse 589 ff., Quellen 587 ff., stoische 590. 592 ff. 606; Verhältniss zu Seneca d. ira 589. 594 f. (an virtus doceri possit 440 b) 313 f.

Poggio, seine Statius-Hdschr. 134 ff. 285 ff. 468 ff.

Poliziano, 134 ff. 285 ff. 468 ff.

Pollux (VI 76) 568 ff.

Polyeuktos, att. Archon 131. Polyphem in der Odyssee 430 f.

Cn. Pompeius M. f. Magnus, der Ururenkel, Salier 127. Poseidons Zorn in der Odyssee 440 ff.

Posidonios (über adsapopa bei Athen. VI 233 b) 91.

Sp. Postumius Albinus 122.

Prokopios v. Gaza Catene 505 f. Propers (I 8) 22 f.

προθύματα 42 ff.

Prytanen auf Rhodos 146ff. 320. 637f. πύκνωμα — Tribrachys 225.

quamvis subj. Gegensatz 10 A. 1. Cn. Quinctius Capitolinus 123. T. Quinctius Capitolinus 123.

Rhodos, Zahl d. Prytanen 146 ff. 320. 637 ff. Richter, Philon-Ausgabe 523 ff. Rollen-Enden 402 f. Rufus von Ephesos 555.

Saliarische Priesterlisten 125 ff. 128 f. L. Salvius Cocceianus, Salier, 129. scapus 403.

Scholien: des Maximus Confessor zu Dionysios Areopagita 77 ff.; zu Euklid s. dort.

σελήναι Opferkuchen 568 ff. Senatssitzung v. 14. Jan. 56: 28 ff. Seneca d. ira: Quellen 588 ff., Verhältniss zu Plut. n. doeynolas 589. 594 f.

Serena, Adoptivtochter d. Theodosios i Serenos d. sect. cyl., Hdschriften 334. Servius (Ecl. I 1) 2. Simon v. Genua, lat. Uebers, von Demosthenes π. δφθαλμών 547 ff. 559. Σμινθεύς 575. Sokratiker, ihre Geschichte 394. Statius Silvae, Handschriften 134 ff. 285 ff. 468 ff. — (1 praef. 6) 478. (praef. 20) 474. 478. (praef. 33) 478. (praef. 35) 471. (praef. 37) 478. (I 1, 10) 474. (103) 474. (1 2 tit.) 474. (1 2, 147) 287. 471 f. (203) 472. (221) 478. (276) 474. (1 3, 41) 474 f. (94) 475. (I 4, 13) 475. (86) 137 f. 286 ff. 472 ff. (68) 472. (I 6, 10) 472. (II praef. 15) 478. (praef. 26) 475. (II i, 6) 478. (188) 478. (II 2, 142) 475. (II 3, 10) 472. (II 4, 33) 478. (II 6 tit.) 475. (II 6, 10) 478. (II 7 tit.) 477. (III 1, 16. 111) 479. (III 2, **56)** 472. (III 3, 47) 475 f. (201) 476. (IV praef. 16) (III 5, 20, 90) 479. 478. (IV 2, 66) 479. (3, 81) 136 A.2. 287 f. (V 1, 4) 478. (181) 134. 476. (V 3, 219) 136 A. 2. 287. (237) 135. 476. (V 5, 83) 476 f. Stilicho illyrische Feldzüge 101 ff.; Charakter 113 ff. Stoiker, ihre Geschichte 393ff.; Ethik 90 ff. 588 f. 595. 598 ff. 606 f. Sueton, indirekte Benutzung des Mon. Ancyr. 623 A. 3. — Aug. 41) 623. Suidas u. βούς εβδομος u. Θίσον 567 ff. M. Sulpicius Peticus 123. σύγκρισις Traumdeutung 535.

Taetowirung 268 ff.
Teiresias in der Odyssee 439 ff.
Telephos π. τ. καθ' "Ομηφον όητος.
145 ff.
Tessera, bleierne, aus Syrien 319 f.
Thargelien 581.
Theodosios 101 ff.
Theokrit (I 81 ff.) 19 f.
Theon, Recensio d. Euklid 46 ff. 161 ff.
321 ff.

Syrianos (II p. 55, 2) 145.

Theophrast, Quelle f. Vergila Georgica 244 ff. 263 f. 480. — (hist. plant. II 1) 245 f. (1. 2) 254 ff. (4, 2) 263. (5, 7) 261. (III 1. 2) 254 ff. (15, 5) 245. (IV 4-7) 246. (V 1, 1. 4) 245. (VIII 7, 4) 263. (IX 4-7) 246 ff. (IX 4, 5) 262. (de caus. plant. I 8, 4) 244. (II) 257 ff. (II 17, 4) 260 f. (III 249 ff. 259 f. (III 4, 1) 261. (20, 2) 262. (20, 7) 261. (V) 252 f. Thraker, Tātowirung, 268 ff. Tityros bei Vergil 2 ff. τόμος χάρτου 403 A. 1. Turnebus, Philon-Ausgabe 510 f.

οὐλοχύται 38 ff. Οὖτιε-Motiv in der Odyssee 419 ff.

Valerius Flaccus (Arg. VIII 8) 307 f. (10 ff.) 308. (37 ff.) 309 f. (81 f.) 310. (102) 310. (168 f.) 310. C. Valerius Poplicola 123. C. Valerius Potitus 124. C. Valerius Potitus Poplicola 124. Varro (d. r. r. I 41, 8) 244. Vergil erste Ekloge 1 ff.; neunte Ekloge 13ff.; zehnte Ekloge 19ff.; Georgica, Benutzung des Theophrast 244 ff. 263 f. 480. — (Ecl. I 6) 3 A. 2. (40 ff.) 8. (46) 10 A. 2. (53) 10 A. 1. (67) 11 A. 2. (72) 3 A. 2. (VI 64f.) 25 f. (IX 37) 15. (X 18) 19 A. 1. (Georg. 1 47) 261. (56) 262. (63) 262. (111) 263. (193) 263. (256) 245. (II 3) 244. (9-30) 245 f. (9-85) 254 ff. (70) 260 f. (103) 261. (114-139) 246. (179-288) 257 ff. (265-362) 249 ff. (265-403) 259 ff. (437) 245. (440 bis 450) 252 f. (Aen. IV 143-146) 578 A. 2.

Xenophon (Anab. V 4, 32) 267. Xenophon, att. Arch. 131. Xenophon v. Ephesos (III 12, 1) 319f.

Zahlzeichen in Euklid-Handschr. 344 f. Zenobios (p. 357 Mill.) 571 ff. Zenon über ἀδιάφορα 90 ff.; Todesjahr 130 ff.

Ziegeninsel in der Odyssee 434 ff.

# **HERMES**

# TSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

#### **HERAUSGEGEBEN**

VON

### FRIEDRICH LEO UND CARL ROBERT

NEUNUNDDREISSIGSTER BAND

BERLIN
WEIDMANNSCHE BUCHHANDLUNG
1904



## INHALT.

|                                                                        | Seite |
|------------------------------------------------------------------------|-------|
| C. BARDT, zur Chronologie des Verresprocesses                          | 643   |
| E. BETHE, Ovid und Nikander                                            | 1     |
| ST. BRASSLOFF, Patriciat und Quästur in der römischen Kaiserzeit .     | 618   |
| A. BRIEGER, die Grundzöge der Heraklitischen Physik                    | 182   |
| C. CICHORIUS, zur Familiengeschichte Seians                            | 461   |
| R. ENGELMANN, ein neues "Urtheil Salomonis" und die Friesbilder der    |       |
| Casa Tiberina                                                          | 146   |
| J. L. HEIBERG, die handschriftliche Grundlage der Schrift magl adger   |       |
| ύδάτων τόπων                                                           | 133   |
| W. HELBIG, Toga und Trabea 161 (vgl.                                   | 320)  |
| M. HOLLEAUX, note sur une inscription de Magnésie                      | 78    |
| 0. JORGENSEN, das Auftreten der Götter in den Büchern der              |       |
| Odyssee                                                                | 357   |
| H. T. KARSTEN, de Aeneidis libro III                                   | 259   |
| B. KEIL, zu delphischen Rechnungsurkunden                              | 649   |
| A. KÖRTE, die Entstehung der Olympionikenliste                         | 224   |
| die Hypothesis zu Kratinos' Dionysalexandros                           | 491   |
| F. LEO, Livius und Horaz über die Vorgeschichte des romischen Dramas   | 63    |
| H. MAGNUS, neue Studien zur Ueberlieferung und Kritik der Metamor-     |       |
| phosen Ovids                                                           | 30    |
| M. MANITIUS, Collationen aus einem geometrischen Tractat               | 291   |
| TH. MOMMSEN (†), die romische Provinzialautonomie. Ein Fragment .      | 321   |
| R. MÜLLER, 20 Ήρωδιανοῦ περὶ σχημάτων                                  | 444   |
| B. NIESE, chronologische und historische Beiträge zur griechischen Ge- |       |
| schichte der Jahre 370-364 v. Chr                                      | 84    |
| M. POHLENZ, das Lebensziel der Skeptiker                               | 15    |
| A. von PREMERSTEIN, Lex Tappula. (Mit einer Tafel)                     | 327   |
| A. REUTER, Beobachtungen zur Technik des Antiphon                      | 349   |
| H. SCHRADER, σχημα und τρόπος in den Homer-Scholien. Ein Beitrag       |       |
| zur Entwickelungsgeschichte beider Wörter                              | 563   |
| E. SCHWARTZ, zu Bakchylides                                            | 630   |
| P. STENGEL, zu den griechischen Sacralalterthümern                     | 611   |
| E. von STERN, der Mauerbau in Athen und die List des Themistokles      | 543   |
| W. STERNKOPF, Untersuchungen zu den Briefen Ciceros ad Quintum         |       |
| fratrem II 1-6                                                         | 383   |
| TH. THALHEIM, Gesetz von Samos über Getreideankauf und -ver-           |       |
| theilung                                                               | 604   |
|                                                                        | J     |

17 INHALT

|                                                           |      |     |      | Belte |
|-----------------------------------------------------------|------|-----|------|-------|
| P. WENDLAND, die Schriftstellerei des Anaximenes von La   | mpsa | kos | 419. | . 499 |
| H. WILLRICH, der historische Kern des III. Makkabaeerbuch | es   |     |      | 244   |
|                                                           |      |     |      |       |
| MISCELLEN.                                                |      |     |      |       |
| F. BECHTEL, τανηλεγής                                     |      |     |      | 155   |
| W. HELBIG, Berichtigung                                   |      |     |      |       |
| E. HERKENRATH, zu Pindaros N. IX                          |      |     |      |       |
| F. HILLER VON GAERTRINGEN, IG I 424                       |      |     |      | 472   |
| K. HUDE, über yae in appositiven Ausdrücken II            |      |     |      | 476   |
| E. HULTZSCH, zum Papyros 413 aus Oxyrhynchos              |      |     |      | 307   |
| M. IHM, arcus triumphalis                                 |      |     |      | 304   |
| K. PRAECHTER, die Zeit der Hinrichtung des Sokrates       |      |     |      | 473   |
| C. ROBERT, zu den Kentauren der Françoisvase              |      |     |      | 473   |
| Iliasscene auf einem Silber-Rhyton                        |      |     |      | 477   |
| O. SCHROEDER, νόμος πολυκέφαλος                           |      |     |      | 315   |
| F. SKUTSCH, zu Plautus Casina und Diphilos Κληφούμενοι    |      |     |      | 301   |
| G. WISSOWA, constitutio arae                              | •    |     | •    | 156   |
| REGISTER                                                  | •    |     |      | 654   |

### VERZEICHNISS DER MITARBEITER

\_\_\_\_

und ihrer Artikel in Band XXXI-XXXIX.1)

| E. Albrecht in Berlin                           | J. Beloch in Kom J              |
|-------------------------------------------------|---------------------------------|
| C. Aldenhoven in Köln                           | 38, 130                         |
| H. von Arnim in Wien 34, 363 35, 130            | Th. Bergk (†)                   |
| B. Arnold in München                            | R. Bergmann (†)                 |
| E. Assmann in Berlin 31, 174                    | J. Bernays (†)                  |
| Cl. Baeumker in Strassburg i. E.                | E. Bethe in Giessen             |
| A. von Bamberg in Gotha                         | 37, 278 38, 608                 |
| C. Bardt in Berlin 32, 264 39, 643              | F. Blass in Halle a. S.         |
| L. D. Barnett in Cambridge 83, 638              | 654 <b>34</b> , 312 <b>35</b> , |
| F. Becher (†)                                   | 272 310 405 411                 |
|                                                 | H. Bluemner in Züri             |
| 395 480 <b>35</b> , 326 348 <b>36</b> , 422 610 |                                 |
| 37, 631 39, 155                                 | F. Boll in Würzburg             |
| A. Behr in Stolberg                             | J. Bolte in Berlin              |
| Ch. Belger in Berlin (†)                        | H. Bonitz (†)                   |

32, 667 35, 254 38, 313 86, 597 39, 1 3. 32, 149 83, 179 340 342 86, 157 580 37, 456 ch Groningen 34, 643

<sup>1)</sup> Für die Beiträge in den älteren Jahrgängen s. Generalregister zu Hermes, Zeitschrift für classische Philologie, Band I—XXV, bearbeitet von M.Wellmann, Berlin, Weidmannsche Buchhandlung 1893. (Preis: Mk. 7); für die Beiträge in Bd. XXVI—XXX s. das Mitarbeiter-Verzeichniss im vorigen Jahrgang.

M. Bonnet in Montpellier C. de Boor in Breslau 84, 298 480

E. von Borries in Strassburg i. E. K. Bovsen in Königsberg i. Pr.

A. Brand in Potsdam

C. G. Brandis in Jena 31, 161 32, 509

J. Brandis (†)

St. Brassloff in Wien 39, 618

Th. Braune in Berlin

A. Breysig (†)

Ad. Brieger in Halle a. S. 36, 161 37, 56 39, 182

K. Bürger in Blankenburg a. H.

R. Bürger in Rom 38, 19

H. Buermann in Berlin

Fr. Burger in München

G. Busolt in Göttingen 33, 71 336 661 **34**, 280 **35**, 573

A. Busse in Berlin

J. Bywater in Oxford M. Cantor in Heidelberg

A. Ceriani in Mailand

W. Christ in München 36, 107

H. Christensen in Hambur

C. Cichorius in Breslau 39, 461 L. Cohn in Breslau 32, 107 38, 498

H. Collitz in Philadelphia

J. Conington (†)

C. Conradt in Greifenberg i. Pom. M. Conrat (Cohn) in Amsterdam 35, 344

A. Cosattini in Pavia

W. Crönert in Göttingen 36, 548 37,

152 212 38, 357 O. Crusius in München

O. Cuntz in Graz C. Curtius in Lübeck

E. Curtius (†)

L. Cwikliński in Lemberg

H. Degenkolb in Leipzig A. Deissmann in Heidelberg 33, 344

H. Delbrück in Berlin H. Dessau in Berlin 34, 81 35, 332

D. Detlefsen in Glückstadt 32, 191 321 **35**, 585 **36**, 1

H. Diels in Berlin 31, 339 38, 334 35, 196 36, 72 37, 480

W. Dittenberger in Halle a. S. 31, 271 320 643 32, 1 161 38, 324 36, 450 87, 1 298 38, 313 E. Dopp in Rostock

W. Dorpfeld in Athen 37, 249 483

A. B. Drachmann in Kopenhagen

J. Draheim in Berlin J. G. Droysen (†)

H. Droysen in Berlin

F. Duemmler (†) A. Eberhard in Wesel

R. Ellis in Oxford

A. Engelmann in Leipzig 38, 285

R. Engelmann in Berlin 39, 146

A. Erman in Berlin

F. Eyssenhardt (†)

E. Fabricius in Freiburg i. B. 35, 205 G. Faltin (†)

F. Fischer in Berlin

H. Flach (†)

R. Förster in Breslau

M. Fränkel (†)

S. Fraenkel in Breslau 38, 335

C. M. Francken in Groningen

W. Frantz in Strassburg i. Els. 35, 671

J. Freudenberg (†) J. Freudenthal in Breslau

J. Friedlaender (†)

H. von Fritze in Berlin 32, 235

R. Fuchs in Dresden 88, 342

A. Funck in Sondershausen

C. Galland in Strassburg i. E. V. Gardthausen in Leipzig

J. Geffcken in Hamburg

A. Gemoll in Striegau

W. Gemoll in Liegnitz

H. Genthe (†)

K. E. Georges (†) C. E. Geppert (†)

A. Gercke in Greifswald 32, 341 37, 401

J. Gildemeister (†)

H. Giske in Lübeck

Th. Gleiniger in Berlin

Th. Gomperz in Wien 31, 469 O. Gradenwitz in Königsberg i. Pr.

B. Graef in Jena 36, 81

H. Graeven in Trier

P. Groebe in Wilmersdorf 36, 612

O. Gruppe in Berlin

F. Gustafsson in Helsingfors

A. Haebler (†)

W. Gardner Hale in Chicago 34, 133

H. Haupt in Giessen

M. Haupt (†)

F. Haverfield in Oxford

E. Hedicke in Freienwalde a. O.

J. L. Heiberg in Kopenhagen 38, 46 161 321 39, 133

J. Heinemann in Frankfurt a. M. 84, 590 R. Heinze in Königsberg i. Pr. 33, 432

34, 494

W. Helbig in Rom 32, 86 39, 161 320

R. Helm in Berlin

3. Henning (†)

**W.** H**e**nzen (†)

W. Heraeus in Offenbach a. M. 34, 161

L. Herbst (†)

R. Hercher (†)

E. Herkenrath in Moers 39, 311

F. K. Hertlein (†)

M. Hertz (†)

H. van Herwerden in Utrecht

R. Herzog in Tübingen H. Heydemann (†) G. Heylbut in Hamburg Th. Heyse (†) Edw. Lee Hicks in Oxford G. F. Hill in London 36, 317 E. Hiller (†)
F. Hiller v. Gaertringen in Berlin 32, 320 35, 339 86, 113 134 160 305 440 452 37, 121 143 38, 147 89, 472 G. Hinrichs (†) G. Hirschfeld (†) O. Hirschfeld in Berlin R. Hirzel in Jena A. Höck (†) 33, 626 A. Hofmeister in Rostock C. Hofstede de Groot in Leiden A. Holder in Karlsruhe H. Hollander in Osnabrück M. Holleaux in Lyon 38, 638 39, 78 L. Holzapfel in Giessen K. Hude in Frederiksborg 36, 313 39, 476 E. Hübner (†) Ch. Hülsen in Rom 38, 155 E. Hultzsch in Halle a. S. 39, 307 G. Jacob (†) V. Jagić in Wien Ph. Jaffe (†) A. Jahn (†) O. Jahn (†) P. Jahn in Berlin 37, 161 38, 244 480 W. Janell in Schwerin 36, 427 E. Janzon in Godenburg V. Jernstedt (†) M. Ihm in München 36, 287 343 615 37, 147 159 487 590 633 39, 304 H. Joachim in Hamburg O. Jörgensen in Kopenhagen 39, 356 F. Jonas in Berlin A. Jordan in Wernigerode H. Jordan (†) O. Kaehler in Weimar H. Kaestner in Schweinfurt 31, 578 **32**, 160 G. Kaibel (†) 31, 264 34, 107 319 35, 202 567 36, 606 K. Kalbfleisch in Marburg H. T. Karsten in Amsterdam 39, 259 Br. Keil in Strassburg i. E. 31, 472 508 32, 399 496 497 34, 183 479 37, 511 38, 140 39, 648 H. Keil (†) O. Kern in Rostock 36, 491 37, 627 H. Kettner (†) M. Kiderlin (†) H. Kiepert (†) A. Kiessling (†) B. Kindt in Greifswald

A. Kirchhoff in Berlin Joh. E. Kirchner in Berlin 31, 254 37, 435 H. v. Kleist in Aurich P. Klimek in Breslau E. Klostermann in Kiel 36, 156 A. Klotz in Strassburg i. E. 38, 469 A. Klügmann (†) G. Knaack in Stettin 37, 292 598 F. Knickenberg in Bonn Th. Kock (†) A. Köhler in Nürnberg II. Köhler (†) 31, 137 A. Körte in Basel 37, 582 89, 224 491 W. Kolbe in Athen 34, 380 A. Kopp in Berlin G. Kramer (†) M. Krascheninnikov in Jurjev (Dorpat) 37, 489 A. Krause (†) Fr. Krebs (†) P. Kretschmer in Wien W. Kroll in Greifswald J. Kromayer in Czernowitz 31, 170 33, 1 .34, 1 35, 216 P. Krüger in Bonn K. Krumbacher in München J. W. Kubitschek in Wien B. Kübler in Berlin H. Kühlewein in Kiel R. Kunze in Grimma 84, 345 O. Lagercrantz in Upsala 36, 411 S. P. Lampros in Athen E. Lattes in Mailand 31, 465 C. A. Lehmann (†) C. F. Lehmann in Berlin 35, 636 36, 115 319 37, 630 O. Lehmann in Dresden M. Lehnerdt in Königsberg i. Pr. 33, 499 35, 530 F. Leo in Göttingen 37, 14 315 38, 1 305 89, 63 R. Lepsius (†) K. Lincke in Jena S. Linde in Lund A. Luchs in Erlangen A. Ludwich in Königsberg i. Pr. O. Lüders in Athen W. Luthe in Bonn E. Maass in Marburg 31, 375 H. Magnus in Berlin 39, 30 M. Manitius in Radebeul bei Dresden 37, 501 38, 317 89, 291 H. Matzat in Weilburg M. Mayer in Bari A. Meineke (†) R. Meister in Leipzig J. Mesk in Brünn 38, 319. E. Meyer in Berlin 33, 643 648 652 r in Göttingen elis in Strassburg i. E. in Leipzig 32, 629 34, 88 imsen (†) 32, 454 538 660 10 665 84, 145 151 35, 437 32 36, 201 516 602 87, 156 8, 101 116 125 151 39, 321 orawski in Krakau dtmann in Saloniki er in Hildesheim 38, 414 thoff (†) . (†) · (†) Mäller (†) 84, 821 ller in Strassburg i. E. iler in Blankenburg a. H. ler in Berlin · (†) (†) in Leipzig 89, 444 r in Basel 31, 308 32, 469 11 p in Marburg 35, 385 . (t) uer in Berlin 2, 313 475 yer in Potsdem in Marburg 31, 481 84, 520 3 268 453 39, 84 ky in Moskau 38, 406 i in Bonn in Kiel eke in Strassburg i. E. in Berlin n in Breslau i in Mailand n Basel 34, 640 ergaard in Kopenhagen 37,333 isen (†) polzer (†) (†) in Dortmund y (†) h in Breslau in Catania >w (†) in Meissen en in Rom omini in Rom nayr in München 88, 653 el in Berlin nz in Berlin 31, 321 39, 15 ak in Rotterdam tow in Berlin 38, 329 hter in Bern 37, 283 39, 473 er in München 86, 336 469 6

in Berlin 32, 210 482 38, 262 | A. von Premerstein in Wien 89, 327 W. K. Prentice in Princeton 37, 91 B. Preuner in Strassburg i. E. M. Pulch in Rinteln W. Radtke in Buchsweiler i. E. 36,36 88, 149 A. Rasmus in Brandenburg a. H. J. Rassow in Greifswald A. Rehm in Munchen 84, 251 Th. Reinach in Paris 84, 159 R. Reitzenstein in Strassburg i. E. 31. 185 88, 87 35, 73 602 A. Reusch in Altkirch i. E. A. Reuter in Marburg 38, 481 89, 348 O. Richter in Berlin A. Riedenauer (†) A. Riese in Frankfurt a. M. C. Robert in Halle a. S. 31, 530 32, 421 33, 130 **566 84, 645 35, 141** 650 86, 159 364 490 37, 121 318 38, 158 629 39, 473 477 H. Röhl in Halberstadt B. Rohde (†) W. H. Roscher in Wurzen 86, 470 V. Rose in Berlin G. Rosenthal in Berlin 32, 317 ımanı in Strassburg i. E. 31. O. Rossbach in Königsberg i. Pr. M. Rothstein in Berlin M. Rubensohn in Hannover A. Rzach in Prag 88, 591 G. de Sanctis in Rom M. Schanz in Würzburg A. Schaube in Bries Th. Schiche in Berlin H. Schiller (†) A. Schlemm in Dortmund 38, 587 F. Schmidt in Jever J. H. Schmidt in Hagen i. W. Joh. Schmidt (†) K. Schmidt in Elberfeld 37, 173 853 608 L. Schmidt in Dresden 34, 155 W. Schmidt in Helmstedt 38, 274 W. Schmitz (†) R. Schöll (†) A. Schöne in Kiel H. Schoene in Königsberg i. Pr. 38, J. Schoene in Düsseldorf 88, 271 314 316 R. Schoene in Berlin H. Schrader in Weimar 37, 530 88, 145 39, 563 Th. Schreiber in Leipzig O. Schroeder in Berlin 38, 202, 480 39, 315 R. Schubert in Königsberg i. Pr. A. Schulten in Göttingen 32, 278 523 88, 534 G. Schultz in Steglitz 35, 308

W. Schulz in Berlin K. P. Schulze in Berlin 83, 511 W. Schulze in Berlin L. Schwabe in Tübingen E. Schwartz in Göttingen 32, 493 554 **33**, 101 132 185 3**4**, 427 481 35, 106 38, 75 39, 630 E. Schweder in Kiel O. Seeck in Greifswald 86, 28 37, 155 S. Selivanov in Odessa 38, 146 C. Sintenis (†) A. Skias in Athen F. Skutsch in Breslau 31, 646 32, 92 39, 301 W. Soltau in Zabern 31, 155 J. Sommerbrodt (†) G. Sorof in Wandsbeck 34, 568 F. Spiro in Rom E. Steffenhagen in Kiel A. Stein in Wien 32, 663 35, 528 H. Stein in Oldenburg 33, 352 P. Stengel in Berlin 31, 477 478 637 **34**, 469 642 35, 627 36, 321 615 37, 486 38, 38 567 39, 611 E. von Stern in Odessa 39, 543 W. Sternkopf in Dortmund 37, 485 38, 28 39, 383 K. Strecker in Dortmund H. E. W. Strootman in Sneek W. Studemund (†) Fr. Studniczka in Leipzig 37, 258 E. Stutzer in Görlitz F. Susemihl (†) H. Swoboda in Prag L. von Sybel in Marburg E. Szanto in Wien Th. Thalheim in Breslau 37, 339 456 **39**, 604 G. Thiele i. Marburg 32, 68 36, 218 Ph. Thielmann in Nürnberg E. Thomas in Berlin 31, 457 32, 60 P. Thomas in Gent M. Thommen in Basel G. V. Thompson in New-Haven Conn. Ed. Thrämer in Strassburg i. E. H. Tiedke in Berlin J. Toepffer (†) 31, 105 124 A. Torstrik (†)

L. Traube in München 38, 345

C. Trieber in Frankfurt a. M.

G. Türk in Breslau 31, 647

P. Trautwein in Berlin

M. Treu in Potsdam

F. Umpfenbach (†)

G. F. Unger in Würzburg J. Vahlen in Berliff 83, 245 35, 131 l. S. van Veen in Arnheim C. Vick in Neu-Brandenburg 37, 228 P. Viereck in Berlin
W. Vischer (†)
I. van der Vliet (†) 32, 79 Fr. Vollmer in München 38, 134 H. Voretzsch in Berlin C. Wachsmuth in Leipzig W. H. Waddington (†) R. Wagner in Dresden S. J. Warren in Rotterdam S. Waszyński in Berlin 84, 553 J. Weber in Kempen in Posen N. Wecklein in München R. Weil in Berlin M.Wellmann in Potsdam 31, 221 83 360 35, 349 36, 140 38, 292 546 P. Wendland in Kiel 31, 435 88, 175 34, 412 39, 419 499 E. Wendling in Diedenhofen G. Wentzel in Berlin 83, 275 K. Wernicke (†) 32, 290 C. Weyman in München U. von Wilamowitz-Möllendorff in Berlin 32, 99 251 382 38, 119 492 513 84, 55 203 601 35, 1 533 86, 309 37, 302 321 488 38, 573 U. Wilcken in Halle a. S. 32, 478 36, 187 315 37, 84 38, 618 A. Wilhelm in Athen 32, 317 35, 669 36, 448 450 38, 153 H. Willrich in Göttingen 88, 657 84. 174 231 306 39, 244 P. von Winterfeld in Berlin 33, 168 506 667 H. Wirz in Zurich 32, 202 83, G. Wissowa in Halle a. S. 37, 157 39, 156 E. Wölfflin in München P. Wolters in Würzburg 38, 265 R. Wuensch in Giessen 32, 42 K. Zacher in Breslau K. Zangemeister (†) E. Zeller in Stuttgart E. Ziebarth in Hamburg 32, 609 L. Ziegler in Heidelberg 31, 19 278 J. Ziehen in Gross-Lichterfelde 31,313 32, 490 88, 340 341 L. Ziehen in Plon 37, 391 H. Zimmer in Berlin R. Zimmermann in Lübeck H. Zurborg (†)



### OVID UND NIKANDER.

Noch immer schwankt das Urtheil haltlos hin und her über die — wie oft behandelte! — Frage, ob und wie Ovid für seine Metamorphosen Nikanders Dichtung περλ έπεροιουμένων benutzt habe. ') Eben so wenig giebt es eine begründete Meinung über die Composition dieser gerühmten und erfolgreichen Dichtung des Pergamenischen Hofpoeten. Sie ist nicht zu gewinnen, ehe nicht jenes Problem gelöst ist.

Ueberhaupt liegt die Quellenanalyse ovidischer Metamorphosen noch ziemlich im Sumpf, trotz vielen Fleisses und trotz eines so trefßichen Hülfsmittels wie die erklärende Ausgabe von Haupt-Korn-Ehwald ist. Denn es fehlt der Einblick in die Art und Weise, wie Ovid hier gearbeitet, wie er den ungeheuren Stoff disponirt, ob er sich ihn selbst aus zahllosen Quellen zusammengeleitet, oder ob er vielleicht wie eine Stickerin in einen einheitlichen Aufzug mannigfache Farben und Bilder aus vielen andern Knäulen und nach verschiedenen Vorlagen eingestickt habe, bis endlich dieser flimmernd bunte, schier unübersehbare Teppich entstanden.

Diese letzte Auffassung hat sich mir seit elf Jahren bestätigt. Damals bildete ich sie mir, indem ich einer früher gefassten Vermuthung (vgl. meine Dissertation Quaest. Diod. mythogr. 97) nachging, Ovid habe, wie vor ihm Diodor, das zusammenfassende mythologische Handbuch benutzt, das uns vor allem durch Apollodors Bibliothek bekannt ist. Die Vermutbung ergab sich als richtig. Aber die Benutzung ist, obwohl sie sich fast durch das ganze Werk hindurchzieht, nur selten breit und nur sehr selten ausschliesslich, meist oberflächlich, am deutlichsten in kürzeren Stücken und zwar gerade in den wenigst interessirenden, künstlerisch unbedeutendsten. Ovid giebt wie jenes Handbuch und Apollodor den ganzen grossen Sagenkreis von den

Hermes XXXIX.

<sup>1)</sup> Neuestens hat Eitrem Philologus 1900 jede Benutzung Nikanders durch Ovid gelengnet.

Göttern, ihrem Kampf mit den Giganten, der grossen Fluth und den Urvater der Menschen Deukalion an bis auf den troischen Krier herab. Dass statt der vielen νόστοι und der allbekannten Odvasee des Aineias Fahrt anschliesst, ist bei dem Römer ebenso naterlich, wie es dem gebildeten Manne augusteischer Zeit anstand, des Anfang der Welt mehr philosophisch als mythologisch darzustelles. Und wie das Handbuch durch das Wirrniss der Heldensage nach altem und practischem Brauch am Faden der Stammbäume bindurchführte, so zeigen sich in allen Theilen der Metamorphosen grosse genealogische Zusammenhänge: dass sie nicht streng durchgeführt sind und nicht in der gleichen Reihenfolge wie dort erscheinen, wird Niemand dem Dichter verdenken. Mein Schüler Hermann Kienzle hat diesen Gedanken durchgearbeitet, genrust, begründet und genauer fixirt in seiner jetzt erschienenen Dissertation , Ovidius qua ratione compendium mythologicum ad Metamorphoseis componendas adhibuerit' (Basel 1903). werthvoll scheint es mir, dass er in den Aeneasgeschichten des 13. und 14. Buches dieselbe Methode Ovids durch Vergleichung mit Vergil über allen Zweisel klar gestellt und so ein festes Furdament für jene schwierigere, weil mit mehr Unbekanntem operirende Untersuchung geschaffen hat. Ich hoffe, dass damit ein Mittel gegeben sei, das kunstreich wirre Gewebe des raffinirten Dichters aufzudröseln, vor allem den Einschlag vom Aufzug sondern. Freilich ist auch das noch lange nicht ganz durch H. Kienzle geschehen, der Vollständigkeit nach keiner Seite erstrebte. Es ist nicht leicht. Denn Ovid hat auch den Aufzug nicht fertig aus der Fabrik übernommen, sondern auch dessen Fäden selber gewirkt. Und er wusste solche Fäden zu wirken, ein geborener Dichter und gelernter Rhetor. So wenig wie er die grossen Stränge in der gegebenen Reihensolge wieder auszieht, so wenig lässt er auch die einzelnen Strähnen bei einander wie sie waren; er schaltet viele aus, wechselt ihre Lage, verknüpft sie anders (vgl. Kienzle bes. S. 18 ff. mit Anmerk.). Häufig hat er aber auch in den groben Hanf selbst, den ihm das mythologische Lehrbuch lieferte, feine Wolle hineingedreht, die schon vor ihm Dichter zart bereitet und köstlich gefärbt batten. Dann geht kaum merkbar Aufzug und Einschlag in einander über wie in der Erzählung von Pentheus und Bacchus oder von Perseus: beide mit ihren genealogischen Zusammenhängen sicher dem Compendium entnommen, sind mit Farben des

Euripides geschminkt, auf dessen Tragödien Βάκχαι und Ανδορμέδα übrigens auch dieses selbst bingewiesen hatte: vgl. Kienzle S. 24 u. ö. Der Dichter hat die Vortheile, die seinem Gedichte das Jedem seit der Schule bekannte Lehrbuch der griechischen Sagen bot, ebenso wie die der nicht weniger bekannten Aeneis mit eleganter Geschicklichkeit benutzt: er erinnert seine Leser gerade so weit an diese wie an jenes, als ihm wünschenswerth scheint, die Vorstellung grosser Zusammenhänge und fester Gruppirung in ihnen wachzurufen, ohne sie doch geradezu auf diese Bücher hinzustossen: so konnte er über das Uninteressante oder Abgedroschene rasch und leicht hinweggleiten und desto behaglicher bei Stoffen verweilen, die ihn reizten und seinem Talent zu liegen schienen. Aehnlich arbeitete Statius seine Thebais. Es ist im Grunde alexandrinische Technik.

Im Allgemeinen aber sondert sich in Ovids Metamorphosen die grosse Masse des Einschlags ziemlich sicher von dem Aufzuge ab. zumal wenn man die Manier der Anknüpfung beobachtet, wozu Kienzle einen guten Anfang gemacht. Ein Beispiel. Nach der Erzählung der Verwandlung der von Phoebus verfolgten Daphne. der Tochter des Flussgottes Peneus, fährt der Dichter fort I 568: zum trauernden Vater kamen alle Flüsse, nur Inachus nicht: denn ihn qualt die Sorge um die eigene Tochter Io - deren Geschichte nun folgt. Ebenso lässt Ovid VI 412 die benachbarten Fürsten nach Theben gehen, ihre Theilnahme für Niobes Geschick kundzugeben (wem? ist nicht klar, da Amphion VI 271 sich selbst getödtet hat), nur der Athener kommt nicht: denn er war in Krieg verwickelt, in dem Tereus ihm beistand - es folgt die Sage von Tereus und Procne. Wieder dasselbe Motiv VII 159: die Eltern der heimgekehrten Argonauten bringen Freudenopfer, nur Aeson ist zu alt - da verjüngt ihn Medea.

Selbstverständlich hat sich Ovid seiner Dichternatur und Dichterrechte auch in der Bearbeitung der zum Einschlag gebrauchten Sagen nicht entäussert, vielleicht hier noch weniger; bilden sie doch die grössere Masse und den glänzenderen Stoff. Es ist das selbstverständlich, aber es muss gelegentlich gesagt werden. Das Quellenspüren macht einseitig und für die menschlichen Dinge blind, wie jeder mit einiger Leidenschaft betriebene Sport.

1 \*

Ich möchte hier den zweiten Theil des 5. Buches der Metamorphosen besprechen, einen prächtigen, künstlich gewirkten Einschlag. Denn ich glaube hier Nikanders "Verwandlungen" als Vorbild sicher nachweisen und die Composition dieses Gedichtes feststellen zu können, so dass sich ergiebt, in wie weit und was Ovid wenigstens im Stofflichen und in dessen Gruppirung geändert bat.")

Nach Beendigung der Perseusabenteuer IV 605—V 249, die im Anschluss an das mythologische Handbuch erzählt sind, führt uns der Dichter mit Athena, bisher der treuen Geleiterin jenes Helden, zum Helicon, wohin sie die Neugier treibt: denn sie hat gehört, es habe dort Pegasos, der aus der Medusa entsprungen war, als Perseus ihr Haupt abgeschlagen, durch seinen Huftritt einen Quell hervorgestampft. Die Musen zeigen ihr das Wunder, und Athena rühmt den schönen Musenberg. Gewise, antwortet eine, aber wir Jungfrauen sind nie sicher: hat doch jüngst Pyreneus, bei dem wir eingekehrt, uns, seinen Gästen, Gewalt anthun wollen. Da rauschen Flügel (V 294), aber menschliche Stimmen glaubt Athene zu hören. Die Musen klären sie auf: es sind Elstern, einst waren es neun Mädchen, zur Strafe verwandelt. Nun folgt ihre Geschichte: sie ist dem Nicander nacherzählt.

Von der kleinen sonst gänzlich unbekannten Pyreneusgeschichte (V 274—293) abgesehen, dient das bisher Wiedergegebese zur Verknüpfung mit den voraufgegangenen Perseusthaten; ist also eigene Erfindung des Dichters. Aehnlich hatte Ovid schon II 401 den Uebergang von Phaethon zur Kallistosage gefunden: nach dem vom Heliossohne angerichteten Weltenbrande revidirt Iuppiter die Welt und wendet dem ausgetrockneten Arkadien besondere Fürsorge in häufigen Besuchen zu, wobei er dann die schöne Nymphe sieht.

V 294 folgt nun die durch Einschachtelungen complicirte, an sich einfache Geschichte der Verwandlung der neun Pierostöchter in Elstern. Erzählt wird sie Athenen von der Muse.

Die Pieriden hatten nämlich die Musen zum Sangeswettstreit auf dem Helicon (307) frech herausgefordert. Nymphen zu Kampfrichtern hestellt (316 f.) erklären, nachdem sie Beider Gesänge gehört, die Musen als Sieger (663). Als die Unterlegenen auch

<sup>1)</sup> Dass Nikander hier Ovids Quelle sei, ist schon öfter behauptet worden, besonders von Förster Raub der Persephone S. 84; bewiesen aber ist es nie und nie allgemein geglaubt.

noch Schmähungen ausstossen, werden sie von den Musen in Vögel verwandelt.

Wie längst erkannt, stimmt diese Rohmenerzählung bis ins Einzelne mit der 9. Verwandlung des Antoninus Liberalis überein. die nach dem trotz Hercher nicht anzuzweiselnden Scholion aus Nikanders 4. Buche der "Verwandlungen" ausgezogen ist.") Gleich ist der Ort des Wettstreites der Helicon (307), gleich Name Pieros (302) und Heimath Emathia (313, 669) des Vaters, gleich der Schluss: erst als die Pieriden nach ihrer Niederlage Streit anfingen (enel de reixoc noarto Inntal Jeaic, val. 664 f. convicia victae cum iacerent), werden sie von den Musen verwandelt. Der einzige Unterschied kann gegen diese Fülle beweisender Details nicht ins Gewicht fallen, zumal er kein Unterschied ist: bei Ovid werden sie nur in Elstern (picae 299, 676) verwandelt, Antonin nennt neben der Elster (x100a) noch 8 andere Vogelnamen. Ovid batte also nur seine Vorlage Nikander verständig vereinfacht. Ebenso wenig konnen die Auslassungen geltend gemacht werden, weil beide Ovid und Antoninus auslassen. Dieser sagt nichts von den Kampfrichtern; sie sind aber auch für seine Erzählung nothwendig, weil er erzählt: καὶ ἀνών ἐγένετο μουσικής ἐν τῶ Έλιχωνι. Bei Ovid aber vermisst man die Wirkung der Gesänge. die Nikander so geschildert hatte: bei der Pieriden Gesang war alles trüb und nichts hörte auf sie, doch zu der Musen Chor stellten sich Himmel, Gestirne, Meer und Flüsse, und der Helicon selbst wuchs vor Vergnügen in den Himmel, bis auf Poseidons Geheiss Pegasus seinen Gipfel mit dem Hufe schlug. Man dürste wohl annehmen, dass Grunde des Geschmacks den Ovid in iedem Falle abgehalten haben würden, diese barocke Phantasterei zu wiederholen. Ihn bewahrte seine Disposition davor: liess er doch eine Muse selbst den ganzen Wettkampf erzählen, und sie hätte er, wenn auch vielleicht das Selbstlob, so doch sicher nicht sagen lassen mögen: "unter uns wuchs und quoll der Helicon, auf dem wir standen und ruhig weiter sangen, vor Vergnügen in den Himmel, bis Pegasos ihn schlug'. Vielleicht hat Ovid auch deshalb schon gerade diese Einkleidung gewählt. Dass er aber die bei Antonin erhaltenen Zuge gekannt, wird wahrscheinlich weniger durch den Einschnitt hinter dem Pieridensange (334), als durch die Erwähnung des Pegasos und seines Hußchlages auf

<sup>1)</sup> S. diese Zeitschr. XXXVIII 1903 S. 608 ff.

dem Helicon, der die Hippukrene aufsprudeln liess vor Beginn dieser Erzählung v. 257 bis 263. Er hat das für ihn beim Wettkampf selbst nicht Verwendbare zur Anknüpfung der ganzen Geschichte an die Perseusthaten benutzt. Andrerseits ist es nun handgreiflich, dass Nikander die Wirkung des Hufschlages, die Hippukrene, trotz Antonin zu erwähnen nicht versäumt hatte.

Es kann also kein Zweisel darüber bestehen, dass Ovid die Rahmenerzählung vom Wettgesang der Musen und Pierostöchter auf dem Helicon aus Nikanders 4. Buche πεολ έτεροιουμένων denn dies wird von Antonin genannt - entlehnt habe. Ovid malt nun aber in diesen Rahmen eine lange Reihe von Scenen hinein. Der Vorwand giebt sich von selbst: er lässt die Muse nämlich auch berichten, was die Pieriden, und dann, was die Musen bei jenem Wettstreit gesungen. Sollte er nicht auch darin Nikander gefolgt sein? Sollte Nikander wirklich nicht das Schema solcher Agonenschilderungen benutzt haben, das schon bei Theokrit ausgebildet vorliegt? Sollte nicht auch er diese Manier gehabt haben, eine Geschichte in die andere einzuschachteln, die man aus den heissen Bemühungen des hellenisirenden Dichterkreises um Catull, Gallus, Vergil kennt und auf alexandrinistische Muster wie Euphorion zurückzusühren sich immer wieder versucht sühlen muss? Otto Schneider (Nicandrea S. 44) hat merkwürdig genug diese Frage rundweg verneint und behauptet, Nikander habe im Gegensatz zu Ovid die Verwandlungen einzeln hintereinander erzählt, obgleich doch auch in seinen zwei erhaltenen Lehrgedichten Spuren dieser Manier gefunden werden, so wenig sie auch Gelegenheit dazu bieten, z. B. Alexipharmaca 99-105.1) Vermuthlich entschied Schneider so für die Metamorphosen, weil er sie einfach und ohne Einschachtelungen bei Antoninos wiedergegeben fand. Aber auch aus dessen Erzählungen allein könnte man es schon unternehmen, das Gegentheil wahrscheinlich zu machen. So wird in der aus dem zweiten Buche der "Verwandlungen" entnommenen Geschichte (Nr. 17)

<sup>1)</sup> Hier heisst es etwa so: Mittel gegen Bleiweissvergiftung sind auch die κάφυα περσείης, die einst Perseus von Kepheus, nachdem er der Meduse den Hals abgeschlagen, heimgekehrt auf den Mykenischen Gefilden gepflanzt, da wo der Griff (ἡ μύκης) seiner ἄφπη niedergefallen war unter dem äussersten Vorsprunge der Melanthis, wo die Nymphe dem Zeussohn den Quell Δαγγείε gezeigt. — Es ist dies ein Keim für eine Kapselgeschichte; man braucht sich diesen einen Satz mit all seinen Details nur ausführlich erzählt zu denken.

von Leukippos, dem als Knaben auferzogenen und schliesslich durch Leto in einen Knaben verwandelten Mädchen das Gebet der geangsteten Mutter an Leto aussührlich so berichtet: sie fiehte zur Göttin, ob nicht ihr Kind Knabe statt Mädchen werden könne. wie doch Kainis, des Atrax Tochter, durch Poseidon zum Lapithen Kaineus geworden sei: Tiresias zu einem Weibe und dann wieder zum Manne; die schöne Hypermestra, um ihrem Vater Nahrung zu schaffen, sich selbst verkauft, dann in einen Mann verwandelt zu ihm zurückgekehrt sei: oder der Kreter Siproites verwandelt sei. als er die Artemis im Bade gesehen. Hercher (in dies. Ztschr. XII 1877 S. 318) hat diese vier Parallelen als Interpolation bezeichnet und Martini ist ihm leider gefolgt, obgleich bereits Rohde (Griech. Roman 92 f. Anm. 3) auf die auch aus anderen hellenistischen und hellenisirenden Dichtern zu belegende Eigenthümlichkeit hingewiesen hatte. bei Erzählung einer Sage parallele Mythen zu erwähnen, wie z. B. Apollonios von Rhodos III 997-1004 den lason die Medea an Ariadne erinnern lasse, die den Theseus gerettet. Jene vier Parallelmetamorphosen sind nicht nur nicht interpolirt, sondern gerade durch ihre störende Breite erweisen sie sich als echtes Gut des poetischen Originales. Wurden nun diese vier Sagen von Nikander in seiner Leukippossabel nur in dem Gebete der Galateia abgemacht, so hat er in der Geschichte vom Schiedsamte des Kragaleus zwischen Apoll, Artemis und Herakles wegen ihres Streites um Ambrakia nach Antonia 41) jeden einzelnen Gott in ausführlicher Rede seine Ansprüche darlegen lassen. Reden, die trotz ihrer Länge merkwürdig genug unbeanstandet geblieben sind. Breit genug scheint auch die Schmährede des Terambos auf seine Wohlthäterinnen, die Nymphen, in der Geschichte seiner Verwandlung in Nikanders erstem Buche (Antonin 22) gegeben worden zu sein; denn er erzählte von der Herkunft der Nymphen nicht nur, auch von ihrer Verwandlung. Da haben wir eine Metamorphose in die andere eingeschachtelt und zwar derart, dass die Hauptperson der Hauptgeschichte jene andere selbst in boshafter Absicht gotteslästerlich vorträgt und sich durch sie ihre eigene Verwandlung als Strafe zuzieht.

<sup>1)</sup> Dies 4. Capitel Antonins scheint mir einheitlich, deshalb die zweite Quellenangabe και Άθανάδας Άμβρακικοῖς irrelevant. Sie zeigt vielleicht eine Quelle Nikanders an und könnte aus den Nikanderscholien stammen. Vgl. unten S. 12.

Das ist nun genau das gleiche Verhältniss wie in Ovide Erzählung von der Verwandlung der Pieriden in Elstern, deres Rahmen er sicher aus Nikanders viertem Buche entnommen hat. Ovid giebt den Inhalt des Gesanges der Pieriden wie den des Musenliedes wieder: diese preisen fromm der Götter Macht und Gerechtigkeit, jene hatten die Götter gelästert. Sie sangen (V 319 f.) vom Gigantenkampf, erhöhten deren Thaten, verkleinerten die Götter und stellten dann die Furcht der Götter beim Erscheines des Typhoeus dar, wie sie nach Aegypten geflohen und sich dert bei Ankunft des Verfolgers angstvoll in Thiere verwandelt hätten. Iuppiter (327) sei Widder geworden, wie er auch jetzt noch als Ammon mit Widderhörnern in Libyen dargestellt werde, Apoli Rabe, Dionysos Bock, Artemis Katze, Iuno Kuh, Venus Fisch, Mercur lbis.

So weit die Pieriden. Dann beginnt Calliope den Gegengesang, einen grossen Hymnus auf Ceres V 341-661: ,Ceres gab den Pflug, sie gab die Feldfrucht, sie gab Gesetze, sie gab Alles: dass ich wurdig sie besingen könnte! - Auf den Gigantengliedern liegt Sicilien und drückt den Typhoeus nieder, der den Himmelesitz zu erhossen gewagt. Vergeblich sein Ringen: auf seinem Haupte ruht der Aetna, durch dessen Schlund er seinen seurigen Odem ausstösst; er erschüttert die Erde, und Hades schrickt auf, ob sie berste; er kommt hervor und umfährt die Insel, sich selbst zu überzeugen'. So sieht und entsührt er Proserpina. schliesst die Schilderung, wie Ceres ihre Tochter lange sucht, endlich findet, luppiter entscheidet; schliesslich die Aussendung des Trintolemos und wie ihn Ceres vor dem falschen Skythen Lyncus schützt und diesen zur Strafe in einen Luchs verwandelt. kunstreich verschlungene Erzählung sind mehrere Metamorphesen eingelegt, eine wird von Arethusa (577-640) erzählt, die in die Erzählung selbst verslochten war, also Einschachtelung über Einschachtelung; einfacher ist die Verwandlung eines frechen Bubes in einen Salamander eingefügt (448-461), die Ceres durch Ananritzen mit dem Reste eines Getränkes bewirkt, das man in Pommern und Mecklemburg Kaltschale nennt.

Nach dem bisher Dargelegten wird kaum jemand mehr die Wahrscheinlichkeit leugnen, dass Ovid auch die Gesänge der Pieriden und Musen wie ihren ganzen Wettkampf im Anschluss an Nikander gearbeitet habe. Es kann aber sogar vollgültiger Beweis

erbracht werden. Antonin nämlich, der freilich im Bericht des Wettstreites Cp. 9 nichts davon andeutet, erzählt Cp. 28 aus dem vierten Bache der "Verwandlungen" Nikanders als eine selbständige Geschichte die Sage von der Flucht der Götter vor Tychon nach Aegypten und ihrer dortigen Verwandlung in Thiere, d. h. dasselbe, was Ovid die Pieriden bei ihrem Agon mit den Musen singen läset, den er aus dem selben vierten Buche Nikanders entnommen hat. Und wieder aus dem vierten Buche entnimmt Antonin Cp. 24 die Fabel von Askalabos, jenem Buben, den Ceres durch Apspritzen mit dem Reste der ihr gereichten Kaltschale in einen Salamander verwandelt. Eben diese selbe Metamorphose lässt Ovid neben manchen anderen die Muse Callione in den Hymnus auf Ceres einslechten, den sie in eben jenem Nikanders vierten Buche nachgebildeten Agon auf dem Helicon singt. Bei diesem dreifschen Zuesmmentreffen ist Zusall ausgeschlossen, zumal sich nur urkundlich bestätigt was bereits als wahrscheinlich gelten musste.

Die Uebereinstimmung zwischen Ovid und der Nikanderepitome ist für das Askalabosmärchen evident. Auch Antonin katipft es an die Suche der Ceres an, auch er lässt ein Weib einem Mischtrank mit Polei und Mehl bereiten, wie Ovid ein dules tosta quad texerat ante polenta; auch hier verhöhnt ein Bube die gierig Durstige und durch das Anspritzen der dicklichen Masse im Trunk werden die Flecken des Salamanders erklärt, in den er verwandelt wird. Bei Ovid fehlen nur die Namen Attika, Mise¹), Askalabos; diesen konnte er nicht brauchen, weil lateinisch der Salamander nicht ἀσκάλαβος heisst²); so liese er auch Μίση fort. Die Identität tritt um so deutlicher hervor, wenn man gegen beide die abweichende Fassung im Scholion zu Nikanders Ther. 484 hält.

Auch in der Typhonsage stimmen zwischen Ovid und Antonin 28 mehrere gänzlich singuläre Züge und Einzelheiten über-

<sup>1)</sup> Auch Lact. Plac. V 7 zu Ovids Metam. hat diesen Namen erhalten, dech wohl aus Ovids Quelle Nikander selbst. Vgl. Förster Raub der Pensephone 82, 2. Uebrigens hat auch Lactans, wie es scheint, die Form Misme. Trotzdem leuchtet die von A. Dieterich Philol. LII 3 begründete Aenderung in Mion ein, die Martini übersehen.

<sup>2)</sup> M. Haupt (vgl. Förster a. a. O. 84, 5) hat aber schon in seiner Anmerkung zu Ovid Metam. V 461 darauf hingewiesen, dass Ovid mit den Worten aptumque colori nomen habet, variis stellatus corpore guttis auf stellie deutet, den Namen einer gesleckten Lacertaart, eben den griechischen ασκάλαβος.

ein: Fercht und Flucht aller Göster auch Aegypten (— V 321 f.), ihre Verselgung dehin durch den Unhold (— 325), dann erst Verwandlung der Einzelnen, des Dionysos in einen Bock (— 329), der Artemis in eine Katze (— 330), des Hermes in einen lbis (— 331). Die Hera lässt Antonin aus, Ares, Herakles, Hephaistos, Leto Ovid, und wenn Antonin den Apoll sich in einen téφαξ, Ovid in einen corvus verwandeln lässt, so ist dieser Unterschied jenen Uebereinstimmungen gegenüber ohne Belang. Sogar der Schluss dieser Erzählung 28 des Antonin, die Bestrafung des Typhon, steht bei Ovid — nicht mehr freilich im Gesange der Pieriden, aber im Anfang des Gegengesanges der Muse:

345 vasta giganteis ingesta est insula membris
Trinacris . . .

352 degravat Aetna caput: sub qua resupinus harenas eiectat flammamque fero vomit ore Typhoeus,

Vgl. Antonin 28 Ζεύς . . . μέγιστον ὄρος ἐπιβάλλει Τυφώνι την Αίτνην και αὐτῷ φύλακα τὸν "Ηφαιστον ἐπὶ τῶν ἄκρων ξωίστησιν δ δ' ένερείσας τοὺς ἄκμονας αὐτοῦ τῷ τραχήλψ διάπυρον ξργάζεται μύδρον. Aber Antonin giebt hier mehr. Doch das sind Zuge, die seit Hesiod, Aeschylos und Pindar allbekannt, Vulgata sind. Und schon vorher hat Antonin nach der Vulgata (Hesiod) den Kampf des Zeus mit Typhon geschildert. Davon nichts bei Ovid. Es stand auch nichts davon bei Nikander. Man könnte dies kühnlich schon deshalb behaupten, weil jene Zusätze des Antonin Vulgata sind. Aber es ist ja doch einleuchtend, dass Nikander hier ebenso wie in dem Märchen von Terambos (Antonin 22) die Pieriden ein gotteslästerlich Lied hat singen lassen, also genau soviel von der Typhonfabel, wie die Pieriden bei Ovid singen: nur von der Furcht und der Flucht der Götter und ihren lächerlichen Verwandlungen. Hat er aber auch die Bändigung des Typhon noch vorgebracht - und mir ist das mehr als wahrscheinlich - so dürste er sie in der seinen und geistreichen Art wie Ovid im Musenhymnus auf Ceres eingefügt baben: zugleich vornehme Abweisung der Lästerung durch die Pieriden und Ueherleitung zum eigenen Preislied auf Demeter.

Genaue Analyse des dürstigen Excerptes, das Antonin 28 vom Nikandrischen Typhonmythos giebt, führt aber auch an sich zur gleichen Scheidung ihrer Theile. Alle Götter, erzählt er, bis aus Zeus und Athene, sichen vor Typhon nach Aegypten; dieser verfolgt sie, und sie verwandeln sich, ihm zu outweichen. Sons(va) δὲ Τυφώνα Ζεὺς βάλλει κεραυνώ, fährt er dann fort, wavarmittelt; denn es ist kaum begreislich, dass Typhon die andern Götter verfolgt hätte, während seine gewaltigsten Gegner Zeus und Athene zurückblieben. Und wo bleiben sie eigentlich zurück und wie und wozu? Ovids Erzählung, der auch Zeus mit allen Andern flieben lässt, ist anschaulich, Antonin ist unverständlich. Ja dieser kleine Satz, in dem der Anstoss liegt, 'Agnra de nal Zeug υπελείωθησαν μόνοι, ist an und für sich in seinem Texte unerträglich. So nämlich lautet er: οὖτος (ὁ Τυφών) ἐπεθύμησε του Διός έχειν την άρχην και αυτόν έπερχόμενον ουδείς υπέμεινε των θεων, άλλα δείσαντες έφυγον πάντες είς την Αίγυπτον, '49ηνε δέ και Ζεύς υπελείφθησαν μόνοι. So erzählt kein Vernünstiger. Die letzten Worte Anna bis μόνοι sind ein fremder Zusatz zu einer sonst einheitlichen Darstellung. Fallen sie, so stimmt die Erzählung mit Ovid:

348 ausum sperare Typhoea sedes . . .

321 emissumque ima de sede Typhoea terrae caelitibus fecisse metum cunctos que dedisse terga fugae, donec fessos Aegyptia tellus ceperit . . .

Jetzt erst kommt auch bei Antonin die Bosheit und Gotteslästerung in diesem Mythos heraus, die eben sein Zweck war.

Diese Beobachtung ist für die richtige Aussasung und Beurtheilung der Erzählungen Antonins von einschneidender Bedeutung. Die Notiz zu diesem Capitel Łotogel Nixardgog έτεφοιουμένων δ' ist beides: richtig und falsch. Nikander hatte von der Flucht aller Götter vor Typhon und ihren lächerlichen Verwandlungen die Pieriden hämisch singen lassen und ganz unabhängig davon, ja im entgegengesetzten Sinne, die Bestrasung des Typhon den frommen Musen in den Mund gelegt, beides im Rahmen einer größeren Geschichte vom Weltgesange der Musen und Pieriden. Antonin— oder wer der Schuldige ist— hat, statt sich mit dem ersten abgerundeten und in seiner Art besriedigenden Theile dieses Typhonmythos zusrieden zu geben, den zweiten beigezogen und wohl oder übel mit dem ersten in Verbindung gebracht. Er hat also dasselbe gethan, was so häusig in jenen Scholien zu Homer, Pindar,

Apollonios geschehen ist, die die Unterschrift tragen n istogia παρά τω δείνα. Aber er hat nicht blose verknupft was nicht zusammengehörte, er hat auch zugesetzt - ausser dem Kampf des Zeus mit Typhon und der Schmiede des Hephaistos, was ja freilich nicht Jedermann wie ich im Hinblick auf Ovid, dem Nikander abzusprechen braucht -- ausser jenem auch noch sicher in den zu Ansang eingeschobenen Satze die Athene: 'A 9 n va de zal Zebs unelslodngar uovoi. Was soll Athene? Sie kommt nachher überhaupt nicht vor. Von sich aus konnte Antonin sie alse nicht wohl einsetzen. Er muss doch wohl eine aussere Veranlassung dazu gehabt haben. Ich glaube, um es kurz zu machen. Antonia hat Nikanders ,Verwandlungen' mit Scholien gelesen und auch sie, ihre Erklärungen und Gelehrsamkeit, nicht verschmäht. Zwar ein Zeugniss, dass auch dies Werk Nikanders commentist war, kenne ich nicht, aber nach meiner Meinung erheischte eber das Gegentheil Beweis und Zeugniss angesichts der Thatsache, dass Theon ὑπομνήματα zu Nikanders Theriaka (schol. 237, Stephan. Byz, s. v. Κορόπη) geschrieben hat, und bei der durch Ovid und Antonin bewiesenen Beliebtheit gerade dieses Gedichtes neol Exeοοιουμένων. Die dem Nikander nacherzählten Geschichten Antonins wären daraufbin einer scharfen Untersuchung zu unterziehen, ob sich aus ihnen Zusätze absondern lassen, und ob sie auf Scholien zurückgeführt werden könnten. Nicht gerade dieser Hypothese bedarf man, um einen Zusatz wie λέβητα βαθυν η πιθάχνην (Antonin 24) zu erklären, aber in Nr. 2 Μελεαγρίδες glaube ich Fugen und viel Vulgata zu erkennen, und ebenso ist mir in Nr. 38 Auxoc die lange Einleitung über Peleus Abkunst und Vorgeschichte an sich für Nikander unwahrscheinlich, und auch deshalb, weil sie einfach die Vulgata ist, d. h. mit Apollodors Bibliothek stimmt. Gerade das aber ist eine Eigenthumlichkeit ziemlich aller Scholien. und schon des Theon (s. meine Quaest Diod, mythogr. 92 ff.), dass sie bei jeder auch unpassendsten Gelegenheit mythographische Gelehrsamkeit strömen, die aus dem Handbuch noch leichter als aus älteren gelehrten Sammlungen zu beziehen war. Vor allem aber komme ich durch diese Hypothese. dass Antonin den Nikander mit Scholien benutzt habe, zu einer. wie mir scheint, probablen Herleitung der Angaben mehrerer Quellen, die sich allein bei Nikandrischen Stücken finden mit einziger Ausnahme von 20 ίστορεί Βοίος β' και Σμιμίας έ

'Pόδισς 'Απόλλωνι. Denn nach Massegabe der Scholien zu Apollouiss und Lykophron haben wir das Recht der Annahme, dass ein Mann wie Theon, der jene beiden commentirt, auch bei Nikander die Quellenstage berücksichtigt hat. So gelehrte Notizen wie Νίπανδρος καὶ Άθανάδας 'Αμβρακιποῖς (4), Ν. καὶ Κόριγγα (10 and 25), N. xal Apric o Acour ir Equate Kinya (12) and in derartigen Scholien zu erwarten. Das Citat üg opger Hauwiloc er a' zu 23, von dem man bisher stets ausgegangen, meht zu einem in diesem Büchlein ganz einzigen Citatennest, sondert sich also von den sudern ab; doch auch dies mit dem Pamphilescitat konnte ich mir gut und gern auch in Nihanderscholien denken. natürlich einer späteren Ueberarbeitung. Aber es mag ia Antonia selbst, wie er das Buch des Boloc oder der Boud ausgezogen habes wird, mehrere Litteratur durchstöbert haben: wissen wir doch nichts von ihm. Im übrigen verweise ich auf meinen Aufsatz über die Quellenangaben zu Parthenios und Antonin im vorigen Hefte (XXXVIII 1903 S. 608 ff.).

Doch ich kehre zu Ovid und Nikander zurück. Ovid hat. wie ich über jede Ansechtungen bewiesen zu haben meine, im 5. Buche ein grosses Stück (260) 302-678 aus dem vierten Buche der "Verwandlungen" Nikanders entnommen, und zwar nicht nur den Stoff nackt und bloss, sondern auch seine eigenthümliche Disposition und Verschachtelung. Denn Nikander hatte wie Ovid in die Erzählung vom Wettgesang der Pieriden mit den Musen und ihrer Verwandlung in Elstern sicher folgende Geschichten eingelegt: 1. die Flucht der Götter vor Typhon und ihre Verwandlungen, dies als Gesang der Pieriden, 2. die Bestrafung des Typhon, vom Aetna belastet, 3. die Irrfahrten der Ceres auf der Suche nach ihrer geraubten Tochter. 4. die Verwandlung eines frechen Buben durch die Göttin in einen Salamander, alle diese (2-4) als Gesang der Musen. Ovid hat noch sehr viel mehr in den Musengesang hineingestopst: ob aus eigner Initiative, ob auch darin seinem Vorbilde getreu, das wusste ich nicht zu entscheiden. Denn gewiss ist, dass er auch hier frei geandert hat: die trübe Kühle beim Pieridenvortrage, die Freude Aller und das Himmelaufquellen des Helikon beim Musensang hat er fortgelassen, aber den Hufschlag des Pegasos, der bei Nikander den Helikon zum Stillstehen brachte,

heraus- und vorweggenommen; auch dürste er wohl erst die gesammte Geschichte als Erzählung einer Muse an Athene stilisirt haben.

Das Resultat ist auch so schon von einiger Wichtigkeit und etlichem Interesse für Ovid wie Nikander. Wir können uns aus dem ausgesonderten Stücke Ovids eine lebendige Vorstellung jenes Werkes Nikanders machen, und ich meine, nunmehr wird mancher sich hüten, die üblichen harten Urtheile über dieses Dichter weiterzugeben. Barock, verzwickt, unwahr mag man die Kunst dieser Zeit nennen, aber Kunst war sie doch, und wens Leute wie Catull, Vergil, Ovid einen Euphorion und Nikander geschätzt haben, so bin ich wenigstens von vornherein geneigt, zu glauben, dass sie dazu einigen Grund hatten.

Giessen. E. BETHE.

#### DAS LEBENSZIEL DER SKEPTIKER.

Ueber das Lebensziel der Skeptiker aussert sich Sextus Pyrrh. hvp. I 25-30. Ill 235-238 und adv. dogm. V 141 ff. in seiner klaren und bestimmten Weise. Der Skeptiker, so führt er aus, hält natürlich auch in der Bewerthung der Dinge sein Urtheil zurück und erkennt kein von Natur vorhandenes Gut oder Uebel an. Dadurch verhindert er es von vornherein, dass die Objecte seinen Gemüthszustand erschüttern können. Auf die έποχή folgt wie ein Schatten die αταραξία. Diese ergiebt sich also von selbst aus der richtigen Anwendung der beurtheilenden Vernunft. Aber natürlich kann sie auch nur soweit gelten, als die Herrschaft der Vernunft selber reicht. Nun giebt es aber ein Gebiet menschlichen Seelenlebens, das dieser Herrschaft entzogen ist; das sind die sinnlichen Wahrnehmungen sowie die aus diesen entspringenden einfachen sinnlichen Gefühle von Schmerz und Lust (άλγηδών καὶ ήδονή). Denn z. B. von dem Unlustgefühl bei Hunger oder Durst vermag keine Vernunft zu befreien; es sind nothwendig auftretende passive Seelenerlebnisse, κατηγαγκασμένα πάθη. Doch äussert einen gewissen Einfluss die Vernunft auch bei diesen; denn diese má9n erhalten ihre verderbliche Bedeutung erst dadurch, dass man die Vorstellung ( $\delta \delta \xi \alpha$ ) hinzufügt, jene seien ein Uebel. Während z. B. der Patient selbst oft die Schmerzen bei der Operation standhaft erträgt, sallen die Umstehenden διὰ την περί τοῦ γινομένου δόξαν in Ohnmacht. Indem nun der Skeptiker diese Vorstellung nicht auskommen lässt, bewirkt er, dass die πάθη in maassvollen, erträglichen Grenzen bleiben; διά τοῦτο οὖν ἐν μὲν τοῖς δοξαστοῖς άταραξίαν τέλος είναι φαμεν τοῦ σχεπτιχοῦ, ἐν δὲ τοῖς κατηναγκασμένοις μετριοπάθειαν.

So geschlossen nun diese Lehre in sich ist, so hat doch die Zerlegung des  $\tau \dot{\epsilon} \lambda o_S$  in zwei Begriffe etwas Auffälliges. Wenigstens tritt bei den übrigen Systemen stets das Streben nach einer einheitlichen Formulirung hervor. Lehrreich ist besonders der Ver-

gleich mit Epikur. Für diesen gehört zum vélog auch nicht blees die απαραξία der Seele, sondern auch die απονία des Körpers. durch die ήδονή καταστηματική findet er aber die Formel, die beides unter sich begreift, vgl. bes. ep. III § 131 (p. 64 Us.) Far ούν λέγωμεν ήδονην τέλος υπάρχειν, ου τάς των ασώτων ήδονάς . . . λέγομεν, άλλὰ τὸ μήτε άλγεῖν κατὰ σῶμα μήτε ταράττεσθαι κατά ψυχήν vgl. fr. 2 u. 5. Dieser Vergleich mit Epikur giebt aber zugleich auch die Erklärung für die skeptische Pormulirung. Diese ist offenbar unter dem Einfluss andrer Systeme und zwar besonders des epikureischen erfolgt. Mit diesem haben die Skeptiker gemein, dass sie unter den mann nur die einsachen sinnlichen Gefühle verstehen, die in Parallele mit den aleSieue stehen, während sie die complicirten Gefühlsvorgänge als rein seelische Störungen, als rapayal bezeichnen.1) Noch wichtiger ist, dass beide in gleicher Weise als Ursache dieser raperal die blosse inhaltlose Vorstellung, die zern doga angeben.") Die nähere Ausführung gemahat bei den Skeptikern freilich eher m Zenon als an Epikur. Denn während dieser bei der zern dese an die Vorstellung eines sinnlichen Lust- und Schmerzgefühls denkt. sagt der Skeptiker, die man erlangten erst Bedeutung durch die δόξα, ότι ξστι κακόν τούτων ξκαστον (Pyrrh. I 30), saus wie Zenen die lung definirt hatte als δόξα του κακὸν αὐτά παρείναι und ganz bestiment wird auf diese Definition angespielt adv. dogs. V 118 τοῦ κατά δόξαν δχληροῦ, καθ' ἣν κακόν τι παρείναι η άγαθον δοξόζεται, ελευθερούμενος (vgl. § 129 Pyrrh. I 30. III 237 u. o.). Ebenso ist die Entwicklung der Vierzehl der Affecte, die Epikur nicht kennt, besonders die Ableitung der Freude sus der Erfüllung der Begierde, offenbar eine Entlehaung aus der stoischen Affectenlehre (vgl. Pyrrh. I 27. dogm. V 116 ff. mit Cic. Tusc. IV 6, 12, einer Stelle, die über Chrysipp auf Zenon zurückgeht). Auch Einzelheiten erinnern durchaus an die Stos.") Be-

<sup>1)</sup> Für Epikur vgl. die vielen Stellen namentlich des 1. Briefes, wo er κάθη και αίσθήσεις zusammenstellt (p. 15, 15, 19, 15, 22, 9, 31, 3 u. o. Es.), und fr. 260 πάθη δι λέγουσον είναι δύο, ήδονήν καὶ ἀλγηδόνα, ἰσνάρενα καρι πῶν ζῷον,....δι' ὧν κρίνεσθαι τὰς αίρόσεις καὶ τὰς φυγάς. Für den Gebrauch von ταραχή bei Sextus vgl. Pyrrh. Ill 276 ff. (— dogm. V 213 ff.). dogm. V 112 und die angeführten Stellen.

<sup>2)</sup> Bes. fr. 422 und Kúqiai δόξαι 15. 29. 30 u. ö.

Vgl. τὸ παρὰ λόγον καὶ το ἀμέτρων ἐπαίρουθαι Pyrth. I 27, worin die stoische Definition der Freude als ἄλογος ἔπαροις mit der silgioneinen

rücksichtigt ist deren Lehre endlich ja doch auch in dem terminus der das Gegenstück der ἀταραξία bildet, der μετριοπόθεια. Denn dieses Wort ist doch wohl von Krantor, bei dem es zuerst nachweisbar ist, in bewusster Zurückweisung der stoischen Lehre von der ἀπάθεια geprägt.¹)

So sind also in dieser scheinbar so geschlossenen Lehre die verschiedensten Bestandtheile geschickt verschmolzen.<sup>3</sup>) Sextus giebt sie nun als die officielle Lehre der Skeptiker, und als solche erscheint sie auch sonst. Denn dasselbe Lebensziel erreicht zu haben rühmt sich der Anhänger Pyrrhons Menekles, dessen Grabschrift uns erhalten ist (Kaibel epigr. Add. 241°, cf. v. Wilamowitz, Antigonos v. Karystos p. 291). Er sagt von sich:

δ παντάπασιν έξισώσας τὰν λόγφ καὶ τὰν ἀτάραχον ἐν βροτοῖς θεύσας δδόν Πυρρωνιαστὰς Μενεκλέης ὅδ᾽ εἴμ᾽ ἐγώ.

, Ich babe alles, was dem Urtheil der Vernunft unterlag, als ἐπ² τσης ἀδιάφορα behandelt und dadurch die Freiheit von seelischen Störungen erreicht' — die Einschränkung τάν λόγφ hat einen Sinn nur, wenn man an den Gegensatz denkt ,von den κατηναγκασμένα πάθη konnte ich mich natürlich nicht befreien'. )

Vor Allem aber finden wir dieselbe Bestimmung des τέλος bei Diogenes IX 107 τέλος δὲ οἱ σχεπτιχοί φασι τὴν ἐποχήν, ἢ σχιᾶς τρόπον ἐπαχολουθεῖ ἡ ἀταραξία, Ϣς φασιν οῖ τε περὶ τὸν Τίμωνα καὶ Αἰνησίδημον· οὖτε γὰρ τάδ' ἐλούμεθα ἢ ταῦτα φευξόμεθα ὅσα περὶ ἡμᾶς ἐστι· τὰ δ' ὅσα περὶ ἡμᾶς οὐκ ἔστιν ἀλλὰ κατ' ἀνάγχην, οὐ δυνάμεθα φεύγειν, ως τὸ πεινῆν καὶ διψῆν καὶ ἀλγεῖν· οὐχ ἔστι γὰρ λόγφ περιελεῖν

Definition des Affects als πλεονάζουσα όρμή verschmolzen ist. Auch ἀμότρως steht bei Stoikern oft.

<sup>1)</sup> Beachtenswerth ist, dass bei Cic. Tusc. III 6, 12 unmittelbar vor einem Citat aus Krantor ebenso wie bei Sextus dogm. V 161 auf  $\tau$  163 angespielt wird.

<sup>2)</sup> Aehnlich Natorp Ethika des Demokrit S. 154.

<sup>3)</sup> Der erste Vers bewegt sich ebenso in technischen Ausdrücken wie der zweite, vgl. über tσοσθάνεια als terminus Bekkers noch nicht einmal vollständigen Index, über ἐπὰ ἴσης ἀδιάφορα Timon bei Aristokles (Euseb. pr. ev. 758 d) und seinen Vers bei Sext. dogm. 5, 20 ἐξ ὧν ἰσότατος γίνεται ἀνδρί βίος, über τὰν λόγφ Sext. Pyrrh. I 20 γλυκαζόμεθα γὰρ αἰσθητικώς εἰ δὰ καὶ γλυκύ ἐστιν ὅσον ἐπὶ τῷ λόγφ, ζητούμεν vgl. § 215. 227. III 48 u. δ. ἰσοσθένεια auch bei Epikur fr. 36.

ταῦτα. Der Ausdruck μετριοπάθεια ist hier allerdings nicht gebraucht, die Lehre von ihr aber selbstverständlich vorhande.

Dass nun Diogenes derselben Quelle folgt wie Sextus, ergiekt sich unzweiselhaft aus vielen Uebereinstimmungen.¹) Nach Diogens wird man nun anzunehmen haben, dass dies (mittelbar) Ainesidens gewesen ist, dieser aber sich auf Timon berusen hat.²) Ainesidens kann dabei kaum mehr als Berichterstatter gewesen sein, da  $\alpha$  selbst doch das  $\alpha$  (Aristolies bei Euseb. pr. ev. 758 d).²) Nun haben wir ja nicht viele Framente, in denen Timon sich positiv über die eigne Lehre ausspricht; in einem Fragment tritt aber ganz klar hervor, dass schon bei ihn die Grundlagen der besprochenen Teloslehre vorhanden sind:

(r. 32 W: άλλ' οἰον τὸν ἄτυφον ἐγω ἴδον ἡδ' ἀδάμαστον πᾶσιν ὅσοις δάμνανται ὁμῶς ἄφατοί τε φατοί τι λαῶν ἔθνεα κοῦφα, βαρυνόμεν' ἔνθα καὶ ἔνθα ἐκ παθέων δόξης τε καὶ εἰκαίης νομοθήκης.

Zum letzten Verse vergleiche man z. B. Sext. Pyrrh. I 30 ἀλλὰ καὶ ἐν τούτοις (sc. τοῖς κατηναγκασμένοις) οἱ μὲν ἰδιῶται δισταῖς συνέχονται περιστάσεσιν, ὑπό τε τῶν παθῶν αὐτῶν καὶ οὐχ ἦττον ὑπὸ τοῦ τὰς περιστάσεις ταύτας κακὰς εἶνα φύσει δοκεῖν. Diese Worte nehmen sich doch geradezu wie eine Paraphrase von Timons Vers aus, und dessen Sinn kann demnach nur sein: alle Nichtskeptiker haben in doppelter Weise (ἔνθα καὶ ἔνθα) zu leiden, nicht bloss unter den πάθη, sondern auch unter den κεναὶ δόξαι, die, so ſūgt er hinzu, sich aus der willkūrichen Bewerthung der Dinge ergeben. 4)

Mit diesem Gegensatz von πάθος und δόξα ergiebt sich sber

<sup>1)</sup> σκιᾶς τρόπον Sext. Pyrrh. I 29. ποινῆν διψῆν ἀλγοῖν sind officielle Beispiele Pyrrh. I 24. 29. dogm. V 149 u. δ. Was bei Diog. § 108 folgt, ist confuse Wiedergabe der Erörterung dogm. V 163 ff. Der Vers aus Timoss ἐνδαλμοί § 105 erscheint in gleichem Zusammenhang bei Sext. dogm. I 30. Zu § 104 πάλιν οἱ δογματικοί u. s. w. vgl. Sext. Pyrrh. I 19 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. Natorp a. a. O. S. 152.

<sup>3)</sup> Ein Eingehen auf seine Lehre möchte ich vermeiden, da dies von der alten Zeit, auf die es mir hier ankommt, zu weit abführen würde. Einfluss hat Ainesidemos mit dieser Lehre ja nicht gehabt.

<sup>4)</sup> νομοθήκη natūrlich nach νόμφ γλυκύ u. s. w. zu verstehen. Vgl. Timons eigenen Vers ἀλλὰ πρὸς ἀνθρώπων ταῖτα νύμφ (so richtig Hirzel) κέκριται Sext. dogm. V 140. Natūrlich ist es unzulässig, hier πάθη sis ,Affecte' zu fassen. Wachsmuth Sill. p. 24.

ie Lehre von der μετριοπάθεια von selber, und wir haben also ach diese schon für Timon vorauszusetzen.¹) Nun sagt freilich ristokles a. a. O. p. 758 d: τοις μὲν διακειμένοις οὖτω περιέεσθαι Τίμων φησὶ πρῶτον μὲν ἀφασίαν, ἔπειτα δ' ἀταραξίαν, hne ihr Gegenstück, die μετριοπάθεια, zu nennen. Allein ebenso erfährt Sextus, wo er nicht genauer auf das τέλος eingehen will gl. bes. Pyrrh. 18 ἡ σκεπτικὴ δύναμις . . ἀφ' ἡς ἐρχόμεθα . . ὸ μὲν πρῶτον εἰς ἐποχὴν, τὰ δὲ μετὰ τοῦτο εἰς ἀταραξίαν 10. 215 u. δ.). Die ἀταραξία ist eben wichtiger, da sie das bhere Seelenleben betrifft und die μετριοπάθεια eigentlich umthliesst. Dazu kommt, dass die ganze Lehre von den κατηναγασμένα πάθη und damit die von der μετριοπέθεια im Grunde ur ein nothgedrungenes Zugeständniss gegenüber den Angriffen ogmatischer Gegner ist.

Man muss sich doch nämlich eigentlich fragen, warum denn er Skeptiker der Vernunft nicht die Krast zutraut, auch gegenüber iesen πάθη die Zurückhaltung des Urtheils zu beobachten. Er rebte ia doch danach, den Menschen ganz auszuziehen (Antigonos ei Aristokles a. a. O. p. 763 a und Diog. IX 66). Für die Antwort nd wir glücklicherweise nicht auf Vermuthungen angewiesen, wir onnen sie aus Sextus klar entnehmen. Die Skeptiker brauchten ie πάθη, um auf sie praktisch ihre Lebenssührung zu gründen. ie unterschieden nämlich zwei Kriterien, ein logisches, das über xistenz und Nichtexistenz entscheiden soll und das sie natürlich icht gelten liessen, und ein praktisch-ethisches, das ihnen als nterlage für ihr Handeln im gewöhnlichen Leben dienen könnte. ls dieses zweite Kriterion bezeichneten sie nun die Vorstellungen, ie auf eben jene πόθη, die unmittelbaren Eindrücke seitens der ussenwelt zurückgehen (τὰ κατὰ φαντασίαν παθητικά oder urzweg τὰ φαινόμενα Pyrrh. I 19 ff. dogm. I 29 ff.)\*) und beründeten weiterbin darauf die Lehre, dass der Skeptiker, soweit ie Vernunst in Frage käme, sich von jedem Urtheil fernhalten und och auf Grund des φαινόμενον im täglichen Leben den gewöhn-

<sup>1)</sup> Unrichtig Natorp S. 153.

<sup>2)</sup> si χρη τάληθές λίγειν, μόνον το πάθος ήμιν εστι φαινόμενον ogm. I 194, allerdings zunächst als Meinung der Kyrenaiker, aber doch auch s eigene; vgl. die Stellen der folgenden Anmerkung. An Arnims Auslegung er Stelle über Ainesidemos dogm. II 8 (Philol. Untersuchungen XI S. 84f.) aube ich auf Grund dieses Sprachgebrauchs nicht.

lichen Anschauungen sich anschliessen konne - κατά την βιωτικήν τήρησιν αδοξάστως βιούν.1) An all diesen Stellen tritt nun aber eine bestimmte apologetische Absicht hervor. Es gat den Einwurf zu widerlegen, dass die Skeptiker durch ihre Zurückhaltung des Urtheils die Brücke mit dem Leben abbrächen, des sie sich selbst zum Verzicht auf alles Handeln, zur averegynste verurtheilten.2) Und auch da lässt sich wieder zeigen, dass auch diese Lehre schon Timon hatte und dass schon er sie apologetisch verwendete. Abgesehen nämlich davon, dass nur durch diese Angriffe der Gegner die Lehre von der μετριοπάθεια überhaupt verständlich wird, hat Sextus gewiss Recht, wenn er sich an einer seiner Stellen (dogm. I 30) ausdrücklich auf Timon beruft: zar' άνάγκην γάρ ξδει τὸν ἀπορητικώς φιλοσοφούντα, μη εἰς τὸ παντελές άνενέργητον όντα καὶ έν ταῖς κατὰ τὸν βίον πράξεσιν απρακτον, έγειν τι κριτήριον αίρέσεως αμα καλ φυγής, τουτέστι τὸ φαινόμενον, καθώς καὶ ὁ Τίμων μεμαρτύρηκεν είπων, άλλά τὸ ωαινόμενον πάντη σθένει οὖπερ αν έλθη (ρ. 22 Wachen., vgl, Diog. IX 105). Denn damit will Timon doch sagen, dass im Gegensatze zur looo9évera, die in der Beurtheilung der Objecte durch die Vernunst gilt, das garroueror absolute Geltung als praktisches Kriterion hat. Die apologetische Absicht endlich tritt ganz deutlich hervor bei Diog. § 105 69ev nal Tipur &v to Πύθωνί φησι μη ξαβεβηκέναι την συνήθειαν, d. h. ,ich habe mich nicht etwa aus dem täglichen Leben zurückgezogen .. 3) -Beide Stellen verdanken wir jedenfalls wieder der gemeinsamen

<sup>1)</sup> So Pyrrh. I 23. dogm. I 30, vgl. Pyrrh. I 231. II 259. III 2. Aristokles bei Euseb. p. 762a u. δ. Nach Pyrrh. I 23 besteht die βιωτική τήρησιε 1) έν έφηγήσει φύσεως (die αίσθήσεις), 2) έν ἀνάγκη παθῶν, 3) έν παραδόσει νόμων το καὶ δθῶν, 4) έν διδασκαλία τοχνῶν; vgl. I 237 ff. — Dies ist ja auch der Anknüpfungspunkt für die Empiriker.

<sup>2)</sup> πάλιν οί δογματικοί φασιν καὶ τὸν βίον αὐτοὺς ἀναιρεῖν Diog. IX 104, cf. Pyrrh. I 18 ff. und dogm. V 162 ὅθεν καὶ καταφρονεῖν ἀναγκαῖον τῶν εἰς ἀνενεργησίαν αὐτὸν περικλείεσθαι νομιζόντων dogm. I 30. II 157 u. ö. Vgl. noch Origenes de oratione 6, 2 (p. 312, 22 Kötschan): τίς γὰρ οὕτως (τgl. adn.) διάκειται περὶ τοῦ μηδὲν είναι καταληπτὸν ἡ οῦτως βιοῖ ὡς ἐπάχων περὶ παντὸς οἰτινοσοῦν; und Natorp a. a. O. p. 152.

<sup>3)</sup> Vgl. Sext. Math. I 178 κάν τῷ βίφ ὁ μἢ βουλόμενος τῷ συνήθως παραδεχθείση ὁμιλία κατακολουθεῖν ἀλλ' ίδίαν αύτῷ τόμνειν μανίας έγγύς έστιν. Die πάτρια έθη erscheinen an allen oben angeführten Stellen. Basilius stellt gegenüber (h. in Julitiam PGR 31 p. 37) τῷ τὸν ὀρθὸν λόγον ἡγομόνα τῆς ζωῆς έχοντι, ἀλλὰ μὴ κατὰ συνήθειάν τινα πορασμένω.

Quelle von Diogenes und Sextus, also wohl Ainesidemos.1) hat sie zu demselben Zwecke angeführt wie wir. Daraus sehen wir freilich, dass es auch nach Timon nöthig war, den Verdacht der avereornala abzuwehren. Allein die Stelle, an der ein nnmittelbarer Angriff auf Timon selber zurückgewiesen wird, zeigt uns, dass die Angriffe nach Timon doch ganz andere geworden sind. Ich meine die Stelle Sextus dogm. V 162-7 (cf. Diog. § 108, oben S. 18 A. 1). Der Einwurf lautet, dass der theoretische Verzicht auf positives oder negatives Streben δυνάμει eine Leugnung des Lebens bedeutet, und dass everyeia auch der Skeptiker in Lagen kommen könne, wo er im Widerspruch mit seiner Lehre jenen Verzicht aufgeben würde. Wird ihm nämlich von einem Tyrannen zugemuthet durch eine sittlich verwersliche Handlung, etwa durch einen Vatermord das eigne Leben zu retten, so ist hier eine wirkliche knorn unmöglich, denn ein Verzicht auf jene Handlung ist gleichbedeutend mit der bewussten Wahl des eignen Todes — ουτω τε ουκέτε άφυγής και άναιρετος ξσται κατά τὸν Τίμωνα, άλλά τὸ μέν έλειται του δ' αποσωήσεται, οπερ ήν των μετα πεισματος κατειληφότων τὸ φευκτόν τι είναι καὶ αίρετόν (164). Die letzten Worte zeigen uns, worauf der Gegner hinauswill. Es handelt sich für ihn nicht mehr um den Vorwurf der averegynota an sich, sondern um den Nachweis, dass der Skeptiker sich nicht immer darauf beschränken kann, einsach den ma3n oder dem Herkommen zu folgen, sondern unter Umständen eine Vernunftentscheidung fällen muss, welche die dogmatische Ansicht von der Existenz eines φύσει αίρετον καὶ φευκτόν zur Voraussetzung hat.") Er will also gerade zeigen, dass Timon durch die Lehre von dem κατά την βιωτικήν τήρησιν άδοξάστως βιούν den Angriffen der Gegner nicht zu entschlüpfen vermag.

Hat nun aber Timon thateachlich diese Lehre in der Absicht vorgetragen, damit dem Vorwurf der ανενεργησία zu begegnen,<sup>3</sup>)

<sup>1)</sup> Vgl. Wachsmuth p. 15 n. 1.

<sup>2)</sup> Damit soll also der skeptische Satz bei Diog. IX 107 (oben S. 17) widerlegt werden: οττε γαρ τάδ' έλούμεθα ἢ ταῦτα φευξόμεθα ὅσα περί ἡμᾶς έστε.

<sup>3)</sup> Erhoben ist er wohl von den Peripatetikern, da schon Aristoteles stark betont hatte, dass die Tugend eine ένέργεια ist. Wenn es z. B. Eth. Nik. 1176a, 33 heisst, dass die Glückseligkeit keine έξις sei — καὶ γὰρ τῷ καθείδοντι διὰ βίου ὑπάρχοι ἂν φυτῶν ζῶντι βίον, so sagt ähnlich Aristokles (762d), die Skeptiker müssten καθάπερ ἐν ὕπνφ ζῆν, vgl.

so muss es eine ältere Stufe des Skepticismus gegeben haben, we man die nothwendige Geltung der πάθη als Kriterion für das praktische Leben nicht lehrte, sondern auch ihnen gegenüber die Zurückhaltung des Vernunsturtheils forderte. Das kann nur die Lehre Pyrrhons gewesen sein. Er kann ja auch die μετριοπάθεια schon deshalb nicht gekannt haben, weil mindestens der terminus erst nach Zenon geprägt worden ist. Wir müssten also vermutben, dass er entweder die ἀταραξία allein oder geradezu die Freiheit von den  $\pi c' \Im n$  als Ziel aufgestellt habe. Aber auch hier ist glücklicherweise keine Vermuthung nöthig. Denn wenn es bei Diogenes § 108 auch nur heisst, dass einige' Skeptiker die ἀπάθεια als Ziel aufgestellt hätten, so ist durch andere Zeugnisse, insbesondere das des Antigonos sichergestellt, dass kein andrer als Pyrrhon dies gewesen ist. 1) Und die απάθεια ist auch das Ziel, das sein ganzes System fordert. Man hat ja verschiedene Vermuthungen darüber aufgestellt, an wen Pyrrhon mit seinem Skepticismus angeknüpst habe. Mir scheint, man geht am besten davon aus, dass im Alterthum von Freund und Feind mehrfach der Skenticismus Pyrrhons als eng verwandt mit einem andern System, mit dem der Kyrenaiker, bezeichnet wird. So heisst es bei Sextus Pyrrh. I 215 φασί δέ τινες ότι ή Κυρηναική άγωγή ή αὐτή έστι τη σκέψει, έπειδη κάκείνη τὰ πάθη μόνα φησί καταλαμβάνειν (-εσθαι? 🖫 dogm. I 191, unten S. 23 A. 1), und er vermag als Unterschied auch nur die Formulirung des τέλος sowie das Dogma der Kyrenaiker anzugeben, dass die Objecte nicht erfassbar sind. Derselbe Gedanke

Sext. dogm. V 163 καί τινος φυτοῦ τρόπον ἐπεῖχεν. Doch hat auch schol Epikur im Gegensatz zu Demokrit hervorgehoben, dass die ἀπραγμοσύνη selber manchem seelische Unruhe verursache (Plut. de tranq. p. 465 e ff.). — Wena Galen de subfiguratione empirica p. 62, 22 Bonnet schon von Pyrrhon sagt: in die operationibus sequens evidentia (id est τὰ φαινόμενα), so ist das eine Uebertragung späterer Lehre auf den Stifter, wie sie uns aus der Stoa so geläufig ist.

<sup>1)</sup> Cic. Ac. pr. ll 43, 130. Aristokles a. a. 0. p. 763 a (vgl. Wilamowitz Antig. v. Kar. S. 39b), vgl. 761 extr. Die obige Sicherstellung der ἀπάθωα für Pyrrhon war auch nur deshalb nothwendig, weil Hirzel (Untersuchungen lll p. 14 ff.) gemeint hat, Pyrrhon sei erst nachträglich zum Vertreter der ἀπάθωα gemacht worden. Ich hoffe aber oben gezeigt zu haben, dass nach der Ausbildung der Lehre von den κατηναγκασμένα πάθη überhaupt niemand mehr hätte von selbst auf den Gedanken kommen können, die ἀπάθωα sei Ziel der Skeptiker gewesen. Da muss eben eine bestimmte Ueberlieferung bestanden haben. Vgl. noch Wachsmuth p. 15 n. 1.

aber schwebt Aristokles vor. wenn er unmittelbar nach der Bekämpfung Pyrrhons p. 764 c fortfährt: έξης δ' αν είεν οἱ λέγοντες μόνα τὸ πάθη καταληπτό τοῦτο δ' εἶπον ἔνιοι(?) τῶν ἐκ της Κυρήνης (cf. Euseb. selber p. 763d). An beiden Stellen tritt klar hervor, was man denn als die wesentliche Uebereinstimmung empfand, die manche zur völligen Gleichsetzung der Systeme führen konnte. Es ist die Lehre von den πάθη, einmal der Begriff, den beide mit diesem Worte verbanden — denn auch die Kyrenaiker bezeichnen damit die unmittelbar auf Grund der Objecte in uns hervorgerufenen, also passiven einfachen sinnlichen Empfindungen und Gefühle¹) - zweitens die Lehre, dass diese πάθη scharf von dem, was sie verursacht hat, zu sondern sind und jedenfalls nicht nothwendig ihm adaquat sind. Klar ist aber auch, dass diese Lehre ebenso gut wie einem dogmatischen Systeme auch einem Skepticismus, wie ihn Pyrrhon lehrte, als Ausgangspunkt dienen konnte. Denn sobald man hervorhob, dass diese πάθη je nach der Beschaffenheit der verschiedenen Subjecte, aber auch nach der jeweiligen Beschaffenheit und Stimmung desselben Subjectes verschieden sind, konnte dies ebenso zu einem extremen Subjectivismus wie zu der Behauptung führen, dass auch diese Eindrücke selber nicht geeignet seien, ein Kriterion zu liefern, also zum Skepticismus.<sup>3</sup>) Dass aber Pyrrhon diesen Weg eingeschlagen hat, ist nicht zu bezweifeln,2) und so ist es sehr erklärlich, dass er nun zu der Lehre

<sup>1)</sup> Sext. dogm. I 191 φασὶν οὖν οἱ Κυρηναικοὶ κριτήρια εἰναι τὰ πάθη καὶ μόνα καταλαμβάνεσθαι καὶ ἀδιάψευστα τυγχάνειν, τῶν δὲ πεποιηκότων τὰ πάθη μηδὲν εἶναι καταληπτόν, vgl. § 195. Plut. adv. Colot. 1120 d. Diog. L. II 92 und 86 (δύο πάθη ὑφίσταντο, πόνον καὶ ἡδονήν, vgl. Sext. § 199 τῶν γὰρ παθῶν τὰ μέν ἐστιν ἡδέα τὰ δὲ ἀλγεινὰ τὰ δὲ μεταξύ u. s. w., nachdem vorher von den αἰσθήσεις als πάθη die Rede war). Plutarch a. s. O. stellt mit den Kyrenaikern Arkesilaos zusammen. Vgl. noch Zeller II 14 S. 348 A. 1.

<sup>2)</sup> Bezeichnend ist, wie Sextus in seiner Darstellung der kyrenaischen Lehre dogm. I 190 genau dieselben Beispiele und Wendungen gebraucht wie bei der des Skepticismus; vgl. z. B. § 191 ὅτι μἐν γὰρ λευκαινόμεθα, φασί, καὶ γλυκαζόμεθα, δυνατὸν λέγειν ἀδιαφεύστως καὶ ἀνεξελέγκτως ὅτι δὲ τὸ ἐμποιητικὸν τοῦ πάθους λευκόν ἐστιν ἢ γλυκύ ἐστιν, οὐχ οἶόν τ' ἀποφαίνεσθαι und Pyrrh. I 20 φαίνεται ἡμῖν γλυκάζειν τὸ μέλι τοῦτο συγχωροῦμεν, γλυκαζόμεθα γὰρ αἰσθητικῶς, εἰ δὲ καὶ γλυκύ ἐστιν ὅσον ἐπὶ τῷ λόγφ, ζητοῦμεν. Zu dem gleich folgenden Beispiel von den ἐκτεριῶντες vgl. Pyrrh. I 44 u. s. w.

<sup>3)</sup> Denn wenn man auch die Einzelheiten der skeptischen τρόποι sicher

kam, es gelte nicht bloss die Objecte, sondern alles was ausschalb der Vernunst liege, als ἀδιάφορον zu behandeln, also auch die πάθη, und ihnen gegenüber dieselbe Zurückhaltung des Urtheis zu beobachten wie bei den Objecten, durch die sie verursacht sind.') So wurde die ἐπάθεια zunächst erkenntnisstheoretische Forderung. Zugleich schien sie aber am besten geeignet, auch die ethische Ziebestimmung zu bilden. Denn da durch sie nicht bloss jeder Einstes der Aussendinge auf die Seele unmöglich gemacht, sondern auch das πέθος des Schmerzes zu einem ἀδιάφορον herabgedrückt wurde (vgl. Cic. Tusc. ll 6, 15 u. de fin. II 13, 43), so wurde durch sie ohne weiteres die unerschütterliche Seelenruhe gewährleistet, die Pyrrhons Lieblingsautor Demokrit (Diogenes lX 67. Aristokles 763a) als Ziel hingestellt hatte.\*)

Freilich entsernte sich dadurch Pyrrhon ganz von den Kyrnaikern, die in ihrem Dogmatismus das eine der  $\pi \acute{a}\Im\eta$ , die Lust, zum Lebensziel erhoben hatten. Dasur rückte er äusserlich wenigstess einem anderen Systeme näher, das waren die Kyniker. Denn mit ihnen hatte er als Ziel gemein, die Vernunst von allen äusseren Einstüssen zu besreien. Und doch welch ein Unterschied von Lebensaussaung und Lebensart bei beiden! Dort finden wir Kampfnaturen, die, stolz auf die Krast, die ihnen das Wissen giebt, nur nach Gelegenheiten suchen, um ihre Ueberlegenheit üher den Feind, die körperlichen Lüste und die Einstüsse der Objecte zu zeigen; hier einen Mann, der hinter dem Walle vorsichtiger Zurückhaltung Deckung sucht gegen alle Widersacher, die seine Gemüthsrube stören könnten. Dort Leute, die im Bewusstsein ihrer Unsehlbarkeit kein grösseres Vergnügen kennen als sich inmitten des grossen Narrenbauses, Welt genannt, zu tummeln und den Insassen ihre

nicht auf Pyrrhon zurückführen darf, so muss doch die Methode an ihm einen Anhalt gehabt haben. Auf ähnliche Beobachtungen nimmt z. B. ja auch seben Aristoteles Eth. Nik. 1176a, 2ff. bes. 15 ff. Rücksicht.

<sup>1)</sup> μηδόν ταῖε αἰσθήσεσιν ἐπιτρέπων D. L. IX 62. So zeichnen den Pyrrhon durchaus die Anekdoten, in denen allerdings natürlich viel übertrieben ist (vgl. Hirzel Unters. III p. 15 n.).

<sup>2)</sup> Auch die Ausdrücke ἀταραξία und γαλίνη hat er wohl von diesem übernommen und gelegentlich für ἀπάθεια eingesetzt, vgl. Diog. § 68 u. δ. — Ueber das Verhältniss Pyrrhons zu Demokrit handelt ausführlich Naterp a. a. 0. 151 ff., der aber den Begriff des πάθος bei Pyrrhon nicht scharf faust und ausserdem in dem Bestreben, die Abhängigkeit Pyrrhons zu zeigen, dessen Sonderheit nicht genug hervortreten lässt.

Narrheit vor Augen zu führen, hier der einsame Philosoph, der am liebsten allein seinen Gedanken nachgeht und selbst Schüler nicht sucht, da er folgerichtiger Weise sie doch nur lehren könnte, auch seine eigene Lehre als ἀδιάφορον zu behandeln. Dort endlich Männer, die sich einen Herakles als Ideal erwählen, hier der weltscheue Gelehrte, der Demokrits Satz μὴ πολλὰ πρῆσσε μήτε ἐδιη μήτε ξυνῆ sich so sehr zu eigen gemacht hat, dass er sogar mit Worten sparsam umgeht (Galen subfig. emp. p. 62, 19. 64, 14 B.) und dass man ihm zutraut, einen Freund, der in die Pfütze gefallen, liegen zu lassen. 1)

Man muss sich diesen Gegensatz klargemacht haben, um über eine Stelle richtig zu urtheilen, die für Pyrrhon von größter Wichtigkeit ist. Bei Aristoteles heisst es nämlich Eth. Nik. 1104 b 24 διὸ καλ δρίζονται τὰς ἀρετὰς ἀπαθείας τινὰς καὶ ἡρεμίας, vgl. Eth. Eud. 1222 a 1 διὸ καὶ διορίζονται πάντες προχείρως ἐπάθειαν καλ ήρεμίαν περί ήδονας και λύπας είναι τας άρετας, τας δέ χακίας έχ των έγαντίων (πάντες secl. Spengel, τινές Susemihl πάνυ?). Zeller möchte diese Stelle auf die Kyniker beziehen (II 14 p. 312 n. 2), allein abgesehen davon, dass bei diesen ein technischer Gebrauch von ἀπάθεια nicht nachweisbar ist, muss man doch sagen: um das Wesen des Kynikers zu bezeichnen, des bellenden Hundes, der mit beissenden Reden die Vorübergehenden anfällt. des Superavoluing, der die Menschen sogar in ihrer Wohnung nicht in Frieden lässt, hätte Aristoteles wirklich zur Erläuterung von ἀπάθεια kein unpassenderes Wort wählen können als ἡρεμία. Hier waren αὐτάρχεια, έλευθερία, έγχράτεια am Platze, ήρεμία kann nur auf den Mann zielen, für den die Ruhe, die Stille der Zurückgezogenheit, thatsächlich kennzeichnend 3) war und dem man

<sup>1)</sup> Diog. IX 63, vgl. 65, wo Timon von Pyrrhon rühmt, er habe έἦστα μεθ' ἦσυχίης gelebt, d. h. noch besser als die Θεοί ἐεῖα ζώοντες. Wenn es § 64 von Pyrrhon heisst: καὶ δὴ καὶ ζηλωτὰς εἶχε πολλοὺς τῆς ἀπραγμοσύνης, so hat Diogenes' Autor Antigonos an Timon dabei gedacht, den er (§ 112) ἰδιοπράγμων nannte. Dieses Wort ist geschickt gewählt mit Beziehung darauf, dass Timon sich ja gleich im ersten Verse der Sillen in Gegensats zu den πολυπράγμονες σοφισταί stellte.

<sup>2)</sup> Ausser der vorigen Anmerkung vergleiche man Galen subfigur. emp. p. 64, 14 Bonnet: Pyrrhon.. non erat talis sed quietus quidem et mansuetus, videlicet pauca verba loquens, sicut convenit, nisi aliqua necessitas adveniret.

bald die averegyngia als stärksten Vorwurf entgegenhielt.1) la, wir können sogar noch zeigen, dass noeula für Pyrrhon technische Bedeutung hatte. Wilamowitz hatte schon guten Grund, wenn er Antig. v. Karystos 42, 13 an Diog. IX 113 Anstoss nahm, we s von Timon heisst: Βορυβούμενός 3' ύπὸ τῶν Βεραπαινῶν κα κυνῶν ἐποίει μηδέν, σπουδάζων περὶ τὸ ἡρέμα ζῆν. Denn in Allgemeinen drückte sich der Grieche kaum so aus, und doch mack der Sinn jede Aenderung unrathsam (vgl. Hirzel Unterss. III p. 19). Auch wenn Wilamowitz bezweiselt, dass ηρεμείν - tranquille vivat sein könne, so trifft das im Allgemeinen zu, und doch sagt Sextus, wo er die Unmöglichkeit der ἀπάθεια für die Dogmatiker nachweisen will (dogm. V 116) καὶ μή πω δραξάμενος τάγαθοῦ διὰ την του τυχείν έπιθυμίαν σφοδρώς ταραχθήσεται, και τυχών διά την υπερβολην της χαράς η διά την φρουράν του κτηθέντος οὐδέποτε ἡρεμήσει. Eine Stelle stutzt die andre, und beide zeiges uns im Verein mit der Aristotelesstelle, dass hier ein fester skeptischer terminus vorliegt, der erst später in weitere Kreise gedrungen ist.2)

<sup>1)</sup> Wenn ich nicht irre, spricht Natorp an irgend einer Stelle die Assicht aus, die Aristotelesstelle sei auf einen späteren Demokriteer zu beziehes. Er wird dabei von einem ganz richtigen Gefühl geleitet, doch fehlt für die eigentlichen Demokriteer in dieser Hinsicht jeder Anhaltspunkt. Natorp selber würde wohl auch die Beziehung auf Pyrrhon, den er ja fast zum "Demokriteer" macht, nicht verkannt haben, hätten ihn nicht die unten zu besprechenden chronologischen Bedenken gehindert.

<sup>2)</sup> So bei Plutarch animine an corporis p. 501 d und besonders oft in jüdischen und christlichen Kreisen. Philon verwendet den terminus I p. 118 Mang. zur Erläuterung der καστηματική ήδονή (fr. 356 Us.), doch auch sonst oft für den seelischen Frieden des Frommen, z. B. 1 p. 230 ff. (bes. 232 is.). 276. 372. 409 u. ö. Vgl. Clem. Al. paed, 204 (aus Ioh. Damasc. II p. 657 bei Dindorf III p. 511 als besonderes Fragment abgedruckt; auch die aus Ioh, II p. 307 genommene Stelle steht bei Clemens p. 450), Orig. in Ps. 29,17 (t. XII p. 641 Del.) κατά δε Σύμμαχον εάν ή ,έν τη ήρεμία μου , δύναται τὸ γαληνόν και ατάραχον της τετελειωμένης δηλούσθαι ψυχής, Vita et convers. Polycarpi (nach Funk um 300) c. 3, Themist. or. I p. 16d. Meist erscheint das Wort dabei in Verbindung mit dem Bilde von der yalijon. - Etwas anders liegt die Sache bei [Arist.] Probl. 30, 14 p. 957a (von Natorp p. 105 n. 30 angezogen). Hier wird gezeigt, dass die Seele keineswegs, wie es den Anschein hat, im Schlafe in Ruhe, sondern vielmehr in grösster Bewegung ist. Wenn dabei auch mehrfach die arapaşta erwähnt wird, so liegt doch in rigeneis immer die Vorstellung eines augenblicklichen Zustandes, nicht die tranquillitas animi,

Dass nun Aristoteles thatsächlich an jener Stelle auf Pyrrhon zielt, würde man wohl kaum verkannt haben, wenn nicht chronologische Bedenken in Frage zu kommen schienen. Gilt doch Pyrrhon als der Nacharistoteliker, der in der Geschichte der Philosophie hinter Stoa und Epikur neben Timon ein bescheidenes Plätzchen findet und unwillkürlich in unsrer Vorstellung auch zeitlich mit diesem zusammengerückt wird. Dabei ist doch das einzige sichere Datum, das wir über Pyrrhon wissen und das schon Antigonos allein kannte, seine Theilnahme am Alexanderzuge (vgl. Wilamowitz Antig. S. 34 f.). Und zwar erscheint er in der Ueberlieserung nicht etwa als Soldat, sondern als Begleiter Anaxarchs, d. h. als einer der wissenschaftlich gebildeten Männer, die diese Gelegenheit benützten, um ihren Gesichtskreis zu erweitern. Da nun diese Theilnahme Pyrrhons am Alexanderzuge bekannt war, so ist es jedenfalls auffällig, dass der auf Apollodor') zurückgehende Hesych seine auf noch höher ansetzt, cf. δς ην έπι Φιλίππου τοῦ Μακεδόνος κατά την ρια όλυμπιάδα και ἐπέκεινα (Wilamowitz Antig. S. 36), und man möchte annehmen, dass dafür irgend eine bestimmte Nachricht den Anhalt geboten habe. Dass Pyrrhon schon frühzeitig mit philosophischen Lehren hervorgetreten ist, muss man auch schon deshalb voraussetzen, weil durchaus sicher verbürgt ist, dass Nausiphanes sein Schüler gewesen ist,2) Dieser muss aber selber schon vor 310 der Lehrer Epikurs gewesen sein (vgl. Zeller III 1 S. 483 A. 1). Da nun zwischen dem ersten Austreten eines Philosophen und dem Zeitpunkt, wo ein Schüler von diesem selbst wieder als Lehrer einen Einfluss ausüben kann, doch mindestens etwa ein Jahrzehnt verslossen sein muss, so zwingt diese Nachricht allein schon zu der Annahme, dass Pyrrhon schon bei Lebzeiten des Aristoteles als Lehrer aufgetreten ist. Dem steht auch um so weniger entgegen, als doch nichts zu dem Glauben nöthigt, Pyrrhon sei während des ganzen Alexanderzuges draussen gewesen. Nehmen wir z. B. an, er sei etwa im Anfang der zwanziger Jahre zurückgekehrt und sei bald darauf mit seiner Lehre hervorgetreten,3) so

<sup>1)</sup> Vgl. Jacoby Apollodors Chronik S. 340.

<sup>2)</sup> Diog. IX 64. 69. Sextus adv. math. I 2. Auf die Worte des Diogenes σθεν και Ναυσιφάνην ήδη νεανίσκον ὄντα θηραθήναι lege ich kein Gewicht, wenn auch die Quelle des Irrthums noch aufzudecken wäre. — Zeller III 1 S. 483 A. 1 muss die Nachricht natürlich bezweifeln.

<sup>3)</sup> Er wird sich doch wohl auch nicht gleich in Elis vergraben haben.

konnte Aristoteles sie sehr wohl noch in den Vorlesungen der letzten Lebensjahre berücksichtigen, und die Stelle der Ethika medt auch durchaus den Eindruck, als sei sie eine der erst nachträglich zu dem bereits sertigen Manuscript hinzugefügten Bemerkungen. Möglich ist aber sogar auch, dass Pyrrhon, wie Apollodor angudente scheint, schon vor dem Ausbruch nach Asien mit philosophischen Lehren aufgetreten ist. Denn der einzige Grund, Pyrrhons Alter herabzudrücken, ist die Thatsache, dass Timon ihn als verheiratheter Mann noch gehört hat (Diog. IX § 109). Dies braucht aber keinefalls später als in das erste Jahrzehnt des 3. Jahrhunderts gesetz zu werden. 2) und da Pyrrhon 90 Jahre alt geworden ist. so kans er wirklich sehr wohl um 375 geboren sein, ist also kaum ein Jahrzehnt jünger als Aristoteles. - Wollte man endlich hiergeges einwenden, dass Pyrrhon wohl nicht auf den Gedanken gekommes sein würde, am Alexanderzuge theilzunehmen, hätte er damals schoe die ἀπάθεια und ἀπραγμοσύνη gelehrt und geübt, so ist zu bedenken, dass für seine Anschauung die Verschiedenheit der zoutug βαρβαρικά von grosser Wichtigkeit war und ihn wohl der Wunsch treiben konnte, diese mit eigenen Augen kennen zu lernen. Jederfalls will die Ueberlieferung ihn schon für die Zeit des Zuges als den ἐπαθής zeichnen.

Pyrrhon ist der erste gewesen, der die ἀπάθεια als Lebenssid aufgestellt bat. Seine eigenen Anhänger haben sie sehr bald als unhaltbar aufgegeben. Dafür hat der Dogmatiker Zenon sie aufgegriffen, und hier erwies sie sich als haltbar. Denn seine ἀπάθεισ

<sup>1)</sup> Die ganze Stelle lautet 1104b, 18 ff. έτι, δε καὶ πρότερον είπομεν, πᾶσα ψυχῖς εξις, ὑφ' οίων πέφυκε γίνοσθαι χείρων καὶ βελτίων, πρὸς ταῦτα καὶ περὶ ταῦτα τὴν φίσιν έχει. δι' ἔδονὰς δὲ καὶ λύπας φαὶλει γίνονται τῷ διώκειν ταύτας καὶ φεύγειν, ἢ ᾶς μὴ δεὶ ἢ ὅτο οὐ δεὶ ἢ ὡς οὐ δεὶ ἢ ὁτο οὐ δεὶ ἢ ὡς οὐ δεὶ ἢ ὁτο οὐ δεὶ ἢ ὡς οὐ δεὶ ἢ ὁτο οὐ δεὶ ἢ οἰκαι ἀπαθείας τινὰς καὶ ἔρεμίας, οὐκ εὖ δεί, ὅτι ἀπλῶς λέγουσιν, ἀλλ' οὐχ ὡς δεὶ καὶ ὡς οὐ δεὶ καὶ ὅτο καὶ ὅσα ἄλλα προστίθεται. ὑπόκειται ἄρα ἡ ἀρετὴ είναι ἡ τοιαύτη περὶ ἤδονὰς καὶ λύπας τῶν βελτίστων πρακτική, ἡ δὲ κακία τοὐναντίον. Das ganze ist ein Schluss. Der Obersatz reicht bis έχει. Der Untersatz beginnt mit δι' ἤδονὰς δὶ und schliesst mit τοιαῦτα. Der Schlusssatz wird durch ὑπόκειται ἄρα eingeleitet. Die Erwähnung und Beurtheilung der ἀπάθεια stört also den Zusammenhang (vgl. such Ramssuer zur Stelle). Noch weniger schliesst sich der entsprechende Satz in der Eudemischen Ethik an.

<sup>2)</sup> Wachsmuth Sillogr. p. 13 setzt allerdinga 289-285 an, doch nur als ungefähres Datum.

tte nur den Namen mit der Pyrrhons gemein, in der Sache unternied sie sich von dieser, wie der Zenonische Begriff des πάθος n dem skeptischen. Doch damit kommen wir auf Fragen, die ir gelegentlich zwar berührt werden mussten, die aber nur in sem Zusammenhange wirklich geklärt werden können. Das I anderweitig geschehen.

Schoneberg-Berlin.

MAX POHLENZ.

## NEUE STUDIEN ZUR UEBERLIEFERUNG UND KRITIK DER METAMORPHOSEN OVIDS.<sup>1</sup>)

In den unten angeführten Aussätzen<sup>2</sup>) ward die Ansicht auszsprochen und begründet, dass eine methodische Recension des Textes der ovidischen Metamorphosen auf den cod. Marciass Florentinus 225 (M) und den cod. Neapolitanus IV F 3 (N) m gründen sei. Beide stammen aus der ersten Hälfte des XI. Jahrhunderts, sind sich in ihren Lesarten und vielen Aeusserlichkeites sehr ähnlich, brechen fast an derselben Stelle (M mit XIV 830, N mit XIV 838) ab und sind, vielleicht ohne Zwischenglieder, aus derselben Quelle geflossen. Dieses gemeinsame Original (O), deses Lesarten wir glücklicherweise durch den Consensus von MN meist herzustellen vermögen (es ist das in Abh. VI versucht), führt us am nächsten an den Archetypus heran, bietet den ältesten und reinsten Text, ist mithin für die ersten 14 Bücher (im 15. ist nur ein eklektisches Verfahren möglich) unsere weitaus beste Textesquelle. Aber nicht die einzige. Denn da nicht alle richtigen Lesarten, die uns die jungen, stark interpolierten Handschriften (c) im Gegensatze zu O überliefern, Conjecturen der Itali sein können, so leitet ausser O noch mindestens ein Canal zum Archetypus Leider kennen wir bis jetzt auch nicht eine Handschrift, die geeignet ware, diese zweite Classe (X) zu vertreten-

<sup>[1)</sup> Auf Wunsch des Herrn Verf. merken wir an, dass sich das Mscr. des obigen Artikels seit Jahresfrist in unseren Händen befindet, aber wegen Platzmangels nicht früher abgedruckt werden konnte.

D. RED.]

<sup>2)</sup> I. Das fragmentum Bernense. Fleckeisens Jahrb. 1891 S. 689/706. — II. Der Archetypus. Jahrb. 1893 S. 601/638. — III. Die Familie O. Jahrb. 1894 S. 191/207. — IV. Marcianus und Nespolitanus. Jahrb. 1894 S. 637/635, ebd. 759/799. — V. Liber XV. Progr. des Sophien-G. zu Berlin. 1893. — VI. Noch einmal Marcianus und Nespolitanus. Progr. des Sophien-G. zu Berlin. 1902. — Da ich wohl sonehmen darf, dass die meisten von denen, die die letztgenannte Schrift benutzen, auch diesen Aussatz lesen werden, so bitte ich folgendes nachzutragen: III 600 prima] primo O. VII 276 remorari Tartare] mortali barbara O maius N.

Ich persönlich habe alle Metamorphosenhandschristen der Ambrosiana, der Vaticana und die meisten der Laurentiana geprüst, ohne das geringste brauchbare zu finden.

Keine von allen bisher bekannten  $\varsigma$  (von denen selten eine ins XII. Jahrh. hinaufreicht; die grosse Mehrzahl gehört dem XIII. Jahrh. oder noch späterer Zeit an) bietet einen auch nur annähernd reinen Text; dieser ist in allen ein buntscheckiges Gemisch aus beiden Recensionen: Lesarten der Familie O sind massenhaft durch Contamination auch in diejenigen  $\varsigma$  eingedrungen, die ursprünglich aus X geflossen waren — und umgekehrt. So haben die  $\varsigma$  zwar manche Fehler von O vermieden und manche richtige Lesart des Archetypus erhalten 1), aber für die Recension des Textes sind sie nicht zu gebrauchen. Vielmehr gilt nach obigem für diese folgende kritische Norm:

- 1. Lesarten von O sind nur dann zu verwerfen, wenn sie sich durch Sinn, Sprachgebrauch oder Metrik als salsch erweisen lassen.3)
- 2. Wenn M und N auseinandergehen, so ist als wahrscheinlich anzunehmen, dass eine von beiden Lesarten wiedergiebt was in O stand und gewöhnlich das echte ist. Welche von beiden das muss im einzelnen Falle peinlich genau mit Abwägung aller Momente untersucht werden. Der Sprachgebrauch ist dabei vollständig zu berücksichtigen, ferner darauf zu achten, ob und welche Besonderbeiten von O den Schreiber von M oder N irre führen konnten (z. B. von welcher Lesart anzunehmen ist, dass sie als Glosse oder Correctur zwischen den Zeilen oder am Rande stand). Mit Parallelstellen ist sehr vorsichtig zu operiren; gerade bei Ovid spricht eine auf den ersten Blick schlagende Parallele häufig nicht für, sondern gegen die Echtheit einer Lesart. Von untergeordneter Bedeutung ist es, ob Lesarten von M oder N durch viele, wenige oder keine  $\varsigma$  secundirt werden.
- 3. Nur in den glücklicherweise seltenen Fällen, wo diese Waffen versagen und sich mit inneren Gründen nicht feststellen lässt, ob M oder N das echte bietet, ist zu beachten, auf welche Seite sich der grosse Haufe der 5 stellt. Denn es ist wahrscheinlich, dass die Lesart derjenigen Abschrift des Archetypus, aus der sie stammen (X), mit O übereinstimmt.

<sup>1)</sup> Ein Verzeichniss s. Fleckeisens Jahrb. 1894 S. 192f.

<sup>2)</sup> Ich spreche hier nicht von den Stellen, wo 0 mit den noch älteren fragmentarischen Textesquellen collidirt.

4. Wo O durch Schreibsehler oder — ein seltener Fall — durch Interpolationen entstellt ist, müssen wir natürlich versuches, mit Hilse der g und der übrigen Wassen wir natürlich versuches, mit Hilse der g und der übrigen Wassen wir natürlich versuches, mit Hilse der g und der übrigen Wassen Lesart von O oft etwas zu lernen sein. Es leuchtet übrigens ohne Weiteres ein, dass dieser Fall bei der neuen Recension des Textes nur gans vereinzelt vorkommen wird. War hier doch der einzige Weg, auf dem die Vulgata das Echte finden wollte und unendlich oft nicht sand. Es handelt sich jetzt also sast nur um die Frage, wieviel von der Vulgata im neuen Texte stehen bleiben dars.

Dieselbe Norm gilt mutatis mutandis auch für die neuerdings behandelte Frage nach Echtheit und Unechtheit ganzer Verse. Das O nicht selten (meist aus leicht erkennbaren Gründen) echte Verse überspringt, ist unbestreitbar. Wo also Sinn und Gedanke dieser Thatsache keinen Zweifel gestatten, sind wir den zu Dank verpflichtet, dass sie den Schaden repariren. Wo die Auslausung in O den Sinn nicht zu schädigen, das hier Fehlende und durch die 5 Gebotene indessen ohne Anstoss zu sein scheint, wird mas sich die Sache schon sehr genau ansehen müssen; denn dies Zesammentressen von zwei verdächtigen Umständen ist immerhin auffällig. Wenn aber Verse, die O nicht kennt, die der Sinn nicht fordert, ausserdem noch in irgend einer Hinsicht (Sinn, Sprachgebrauch, vor allem Metrik) aussallig oder gar anstössig sind, so sind sie als unecht anzusehen: denn das Zusammentreffen aller dieser Umstände mit der Echtheit würde in das Reich des Wunderbaren gehören. Wer gesehen hat, was selbst in den besten Metamorphosen-Handschriften zwischen den Zeilen und am Rande steht, wie oft namentlich prosaische Randbemerkungen sich der Versform pähern, kann nicht anders als misstrauisch sein.

Ich gehe nun zu kritischer Besprechung einer Anzahl einzelner Stellen über und schicke die Bemerkung voran, dass mir bei der Auswahl ein dreifaches Ziel vorschwebte. Ich wollte Beiträge zur Emendation des Textes liefern. Ich wollte an typischen Beispielen zeigen, wie mein neuer Apparat arbeitet und wie nach meiner Ueberzeugung die Kritik methodisch gehandhabt werden muss. Ich wollte endlich ad oculos demonstriren, welche Schicksale unser Text in den auf die Entstehung von O folgenden zwei Jahrhunderten gehabt, wie diese Zeit sich corrigirend und interpretirend mit ihm beschäftigt hat, welche Arten von Corrap-

telen demnach vorzugsweise eingedrungen sind — kurz, wie die Vulgata auf den Standpunkt heruntergekommen ist, welchen der Text derjenigen Partie des Werkes, für die uns O fehlt (Buch XV), noch jetzt einnimmt.

Mit Recht fragt Hilberg 1): ,Welcher gewissenhaste Herausgeber eines lateinischen Dichtertextes ist von dem unbehaglichen Gefühle der Unsicherheit frei geblieben, so oft er die Frage zu entscheiden hatte, ob ein est zu setzen oder wegzulassen sei, und im ersteren Falle, wo es zu setzen sei'. Meines Erachtens ist die Frage bei sehr viel Ovidstellen für uns nicht mehr zu beantworten, und wer es versucht, verfällt unkritischer Gleichmacherei. Aber es ist weder ohne Interesse noch ohne Ertrag, einmal festzustellen, was sich aus O für den Metamorphosen-Text ergiebt. Zunächst für den Schluss des Hexameters. Dass hier selbst O wenig zuverlässig ist, zeigt XIV 703 amorem est (ich möchte jedenfalls lieber bei der Vulg. bleiben, als 704 neu corrigiren). Ebenso ib. 758 saxum est. Sonst aber stimmt O mit den 5 (oder deren Mehrzahl) gewöhnlich überein, so dass wir die La. des Archetypus meist sicher herstellen können. Wenn man ihr folgt, so ergiebt sich, dass Ovid in den Metamorphosen am Ende des Hexameters est gesetzt und weggelassen hat, ohne anscheinend das eine oder andere zu bevorzugen. Wenn also Hilberg (a. O. S. 394) behauptet, die Weglassung des est am Ende sei die Regel, dessen Anhängung eine in jedem einzelnen Falle wohlbegründete Abweichung, so finde ich das hier nicht bestätigt. In manchen Fällen, namentlich da, wo M und N auseinander gehen, ist natürlich die Entscheidung sehr schwer, ja oft unmöglich. Doch sei die Vulg. noch an drei Stellen berichtigt. IX 232 f. sagittas ferre iubes Poeante satum, quo flamma ministro subdita. Die Vulg. macht also aus dem Kolon quo subdita einen Zusatz zu Poeante satum mit Ergänzung von erat. Offenbar darf aber das Anzunden des Scheiterhaufens als das Hauptmoment nicht nachträglich und nebenbei in einem Nebensatze untergebracht werden. Man lese also mit M und interpungire Poeante satum. quo flamma ministro es t subdita; dumque sq. V 626 quid mihi tunc animi miserae fuit? anne quod agnae est geht M mit der Vulg., N lässt est weg. Da dies letzte durch das treffliche frg. Hosii (Fleckeisens Jahrb. 1893, 627 f.) bestätigt, durch die leidenschaftlich erregte Rede empfohlen wird, so ist anne quod agnae

<sup>1)</sup> Die Gesetze der Wortstellung im Pentameter des Ovid S. 388.

einzusetzen. Endlich VII 361 quaque pater Coruthi pares tumletus harena ist ohne Zweifel harena est mit O zu verbessera.")-Ganz anders steht es, wie der Sprechgebrauch lehrt, im Verinnern, in der Hebung, vor der Casur. Hier hat Ovid est mach der guten Ueberlieferung fast immer gesetzt, nur selten und aus besonderen Gründen weggelassen. Vgl. III 136. VI 252. VIII 624. 785 and oft. Von diesem festen Standpunkte aus werden am mehrere Stellen des Vulgattextes zu verbessern sein. V 329 schrich Ovid sicher das, was in O steht, Delius in corce est. Dazu geheret mit Ergänzung von in die solgenden Ablative; erst 331 ist sist und ibidis alis mit latuit zu verbinden. Man sieht, wie sehr die Rede so an Krast gewinnt. Ebenso ist (wie übrigens auch Ehwald sah) IX 613 mit O su schreiben neque enim est de tioride natu (vgl. VIII 809. ars II 565. fast. IV 521) und XI 434 f. nil illis cotitum est: incommendataque tellus omnis et omne fretum est (aba die gut evidische Wiederholung des est s. Hilberg a. O. 492). Bei dieser ausgesprochenen Neigung des Dichters halte ich XI 600 nulla dome tota est und XIV 109 dextera per ferrum est, piete spectata per ignes (beides durch N bezeugt) wenigstens für das wahrscheinlichere. Wie sehr man sich aber in diesen Fragen vor Gleichmacherei zu hüten hat und wie gesährlich es ist, ohne zwingenden Grund von der guten Tradition abzuweichen, zeigt III 186. Hier liest man jetzt mit den meisten e quae quamquam comitum turis es t stipata suarum, obwohl O das est nicht kennt. Freilich: die Möglichkeit einer Haplographie in O liegt nahe und quamques Aber wenn sich nun herausstellt, dass Ovid braucht ein Verbum. quamquam gerade so wie das häufigere quamvis mit Adjectiv oder Participium verbindet (vgl. I 612 speciem, quamquam invita, probat), so werden wir jenes est als handgreifliche Fälschung streichen milasen.

An einer Reihe von Stellen sind in die junge Ueberlieferung und aus ihr in die Vulgata dadurch Fehler eingedrungen, dass gewisse Eigenthümlichkeiten der ovidischen Grammatik von den Schreibern nicht verstanden und daher corrigirt wurden. So ist us wiederholt einem exquisit gebrauchten Singularis ergangen,

XIV 501 f. cubitique leves sinuantur malas. magna pe-

<sup>1)</sup> Auch XV 137 haben schliesslich die fiss, recht behalten. Von Postgate und Ehwald ist jetzt ganz vorzüglich verbessert: . . scrutantur in tillis; inde (fames homini votilorum tanta viborum est!) audetis vesei eq.

dum digitos pars occupat. Das durch O verbürgte pedis liesse sich durch Annahme einer blossen Ungenswigkeit aus dem Sprachgebrauche rechtfertigen (IV 592, V 264, VI 309, VII 183, X 265, XI 79. am. III 3, 7. 6, 12. ars I 162, HI 271. rem. 216 f. trist, § 10, 23). Aber vielleicht hat Ellis (in Simmons Ausg. des XIV B.) recht und der Singular hat seinen besonderen Sinn. sagt er, wie mir scheint, daes, was den sich verwandelnden Acmon trifft, von der ganzen Gattung des neu entstehenden Vogels gilt (vgl. VI 380 sping oirst. XIV 93 in deforme wires animal surtavit). Wenn nun daneben steht aubitique enmantur, so ist das an sich nicht anstüssig (eagte doch Ov. aus Bequemlichkeit v. 500 poctoraque et tergum; vgl. XIV 550 f. XV 84 f. 471 f.). Abor da O gar nicht sinuantur sondern einustur bietet, da ferner M cubiti//que (i aus u) schreibt, so setzte Ovid höchst wahrscheinlich den Singular: eb cubitum oder cubitus, darüber giebt das vorliegende Material (ex P. III 3, 11 in cubitum relevo mes membra sinistrum. en. Cyd. 16 cubito membra levare) keinen Aufschluss. Bei der Falschung gingen wohl das Bestreben, den auffälligen Singular zu entfernen und eubiti mit leves zu verbinden. Hand in Hand.

Dieselbe Interpolation finde ich an zwei andern Stellen. XIV 547 wird mit 0 zu schreiben sein stuppea praerupit Phrygiae retinacula puppis (classis vulg.). Das collective puppis ist im eigentlichen Sinne zu verstehen und übertrifft den recht farblosen Ausdruck der Vulgata weit an Anschauliohkeit. Derselbe specielle Zug wird ja auch in dem Ovid vorliegenden Originale betont: Verg. Aen. IX 118 puppes abrumpunt sua vincula ripis (zur Sache vgl. Aen. VI 3 f.). Zum Singular noch X 90. XV 637. fast. III 108. Endlich lese ich VIII 854 gleichfalls mit 0 sultumqus virilem induit et sultus piscem vapientibus aptes — das Volk der Fische, alles was Fisch heisst. So gleich nachher sic sit tibi pissis in unda credulus und XV 101 sua credulitas piscem suspenderat hamo. Vgl. II 13. ars I 48. rem. 209. trist. IH 12, 5. V 2, 26. fast. VI 173. ibis 148 u. a.

An anderen Stellen hat die interpolirende Thätigkeit der étali Härten zu beseitigen versucht, die auf plötzlichen Wechsel der grammatischen Person oder scheinbar unklare Beziehung der Pronomina zurückzusähren sind. Manche dieser Verschlimmbesserungen sind von einzelnen Herausgebern schon richtig erkannt. Gewiss ist XIII 33 inseris statt inserit mit O zu lesen (vgl. Ehwald z. XIII

299), XII 439 hic statt hunc, dagegen III 120 hunc statt hic, I 448 hic statt his. Doch weiter. Wenn XI 94 die Vulg. liest qui simul agnovit socium comitemque sacrorum, O jedoch quem, so it dieses gewiss härter, lässt aber über das Subject zu agnovit keinen Man wird also in einer schlecht bezeugten, ge-Zweifel Raum. fälligen und glättenden, aber nicht nothwendigen La. eher die Correctur als das Echte sehen. Mir scheint quem nicht härter als etwa V 160 hic. Ein weiteres Indicium zu seinen Gunsten ist der formelhaste Versansang, zu dem es uns verhilft (vgl. V 471 eus simul agnovit. III 486, IV 455, 672, 769, XIV 254, 277, XV 577, Nicht so klar liegt die Sache ausserlich XIII 738 cui dum peterdos praebet Galatea capillos, talibus adloquitur, weil hier M mit de Vulg. geht, während N (und mit ihm viele 5) quam bietet. Ich bin unter diesen Umständen geneigt, beide Varianten auf 0 zurückzuführen, so dass eine die echte alte La., die andere eine (vermuthlich von späterer Hand beigeschriebene) Correctur wäre, die einer von beiden Schreibern als das bessere acceptirte. leuchtet ohne weiteres ein, dass eher echtes quam durch cui, als echtes cui durch quam corrigirt werden konnte, denn der Corrigirende nahm offenbar Anstoss an der verschränkten Stellung vos Galatea im eingeschobenen Nebensatze und dem Fehlen eines Dativs bei dem zunächst stehenden praebet. Völlig entscheidend aber ist, dass Ovid in diesem Zusammenhange den Dativ bei praeber wegzulassen, den Accusativ bei adloqui ohne Ausnahme zu setzen pflegt; her. 13, 31 nec mihi pectendos cura est praebere capilles. ars III 235 at non pectendos coram praebere capillo sveto, vgl. mel Il 866. IV 457. So wird X 118 der Dativ ignotis manibus zu mulcenda, nicht zu praebere gehören. Dagegen VIII 726 quem facts audire volentem . . talibus adloquitur. XI 283 hunc . . talibus adloquitur und so immer (z. B. IX 243. her. 7, 4. 8, 1. fast. 1 228. III 611. IV 576. 892. VI 400. trist. I 3, 15. III 4, 69. V 2, 45).

Zuweilen ist die Gestaltung des Textes von der Antwort auf die Frage abhängig, ob Ovid strenge Symmetrie und Responsion gesucht oder vielmehr gemieden und eine anmuthige, fast schalkhafte Abwechslung im Ausdruck erstrebt hat.

XIV 386 Tum bis ad occasus, bis se convertit ad ortus. Wenn O hier occasum bietet, so möchte ich die La. der Vulg. nicht gern mit der Keule der guten Ueberlieferung einfach todtschlagen, sie auch nicht mit Hinweis auf die vorwiegend mittelalterliche Vers-

form occasus - ortus bemängeln (denn gerade sie ist unserm Dichter nicht fremd; vgl. IV 626 saepe sub occasus, saepe est ablatus in ortus, II 190 prospicit occasus, interdum respicit ortus). Aber andere Stellen zeigen deutlich, dass er den Wechsel zwischen Singular und Plural bevorzugte. Zwar ex P. I 4, 29 solis ab ortu solis ad occasus utraque terra tremit wird Bequemlichkeit den Ausschlag gegeben haben, doch nicht met. V 445 solis ab occasu solis quaerebat ad ortus (denn ortum lag ebenso nahe). VII 759 eurus (eurus enim attulerat) fuerit mutatus in austros. Denn die singuläre Variante austrum in N wird höchst verdächtig, wenn man VIII 2 cadit eurus . . dant placidi cursum redeuntibus austri daneben halt. Vgl. V 285 victoque aquilonibus austro. Ibis 429 a vespere rursus ad ortus. am. II 11, 9 zephyros eurosque — borean . . notum. Ibis 33 zephyros . . euros . . notus. Ebenso XIV 128 turis honores, aber 130 turis honore.1) Ich schreibe daher occasum und folge der bewährten Führung von O auch XIV 255 mille lupi mixtique lupis ursique leaeque. Nicht ganz so klar liegt die Sache III 134, wo M mit tot natas natosque gegen die Vulg. natos natasque (so auch N) steht. Nun heisst es freilich VI 302 inter natos natasque virumque (diese Reihenfolge war hier geboten, da das Schicksal der Sohne zuerst erzählt war), aber dafür 182 huc natas adice septem et totidem iuvenes. Vgl. dazu Stellen wie VII 159 Haemoniae matres . . grandaevique patres, X 300 procul hinc natae, procul este parentes. ex P. 11 2, 75 nurus neptesque pias natosque nepotum. rem. 814 femina virque (cf. ex P. IV 9, 96, fast. III 861). Endlich scheint mir aus hos quoque iam iuvenes (135) hervorzugehen, dass nepotes sich unmittelbar an natos anschloss. Hierher gehört auch IX 749 f. spes est quae capiat, spes est, quae pascat amorem: hanc tibi res adimit. v. 749 hat in dieser Fassung manchen Sturm erlebt. Heinsius strich ihn ganz. Tanaguil Faber erklärte die Phrase spes capit amorem für sinnlos (.certe numquam ita quisquam latine locutus est') und conjicirte (so auch einzelne c) faciat für capiat. Burman billigte das und stützte es durch die hubsche Parallele I 469 fugat hoc, facit illud amorem. Riese2 endlich interpungirt stark hinter capiat, erganzt also als Object dazu nicht amorem, sondern anscheinend ein Wort allgemeineren Inhaltes wie homines. Aber offenbar will der Dichter mit pascere einen Fortschritt gegenüber dem capere bezeichnen. Der Sinn soll

<sup>1)</sup> Vgl. Ehwald z, St. und meine Bem. Jahrbb. 1893, 615.

doch sein: Ohne Hoffnung kann Liebe weder entstehen noch bestehen. Diese (die Hoffnung) wird dir aber durch die Natur (dein Geschlecht) abgeschnitten'. Vgl. rem. 749 non habet unde sum paupertas pascat amorem, ep. Acont. 16 spe, quam dederes ta mihi, crevit amer. Wahrscheinlich ist faciat nur gefällige laterpolation. Freilich ist der Ausdruck spes capit amorem ungewährlich. Doch amorem capere - Liebe fassen, schöpfen ' lässt sich auch aus Ovid durch Phrasen wie capere iras, gaudia, delere, taedia und X 249 operisque sui concepit amorem glaublich maches. Dass aber von der Hoffnung gesagt wird was eigentlich we Hoffenden gilt, scheint mir eine gar nicht besonders kuhne poetische Uebertragung. Sollen wir nun pascit, die La. von O, fir einen simplen Schreibsehler, das pascat der Vulg. für das echte, und nicht vielmehr dieses für eine von der interpolirten Uchalieserung vorgenommene glättende Correctur halten? Mit anden Worten: dürsen wir dem Dichter den incongruenten Ausdrack capiat — pascit zutrauen? Ich meine, ja. Warum soll er nicht eismal betonen was die spes zu leisten fähig ist, einmal was sie wirklich leistet? Es liegt in der Natur der Sache, dass für dergleiches die Parallelstellen nicht dicht gesät sind. Aber wenn er am. II 16,27 schrieb quod si . . potentia vincit . . et auferet unda oder rem. 481 si rex ego sum nec mecum dormiat ulla, so sieht man, dasa er seine Grande hatte.

I 709 f. arte nova vocisque deum dulcedine captum, hoc mili concilium tecum' dixisse , manebit! Vereinigung. Gemeinschaft soll concilium hier heissen, heisst es aber bei Ov. nie (das wire nach trist. V 3, 45. 7, 61, 10, 35 vielmehr commercium oder commercia). Abgesehen davon erwartet man nach 707 dumque ibi suspirat. motos in harundine ventos effecisse sonum tenuem similemque querenti etwas ganz anderes: der Gott seufzt -- das Rohr antwortet und flüstert leise klagend. Das ist also eine Art Wechselrede bei einem Stelldichein unglücklich Liebender, die sich nicht umarmen darfen (vgl. Pyramus und Thisbe in ähnlicher Lage IV 83 murmure perve multa prius questi), d, h. ein conloquium, freilich ein dürstiges und unvollkommenes. Darum ruft Pan resignirt: hoc mihi conloquium tecum manebit, d. h. wenigstens diese Art des conloquium, des Liebesgestüsters soll uns bleiben - und sie bleibt ja wirklich auch nachdem Syrinx verwandelt worden. Zu dem oft noch viel kühneren Gebrauche von conloquium vgl. 1. (erotisch): her. 16 (17), 262 scimus quid captes conloquiumque vace. ars I 607 sonloquii iam tempus erit: fuge rustice longe hine pudor. 2. (— schristlicher Gedanhenaustausch): her. 17 (18), 20 cetera cum charta deatra locuta mea est. 20 (21), 18 conloquii nobia sentiat esse vices (vgl. 244). ex P. II 4, 1 accipe canloquium Nasonis. 3. (— Geselligkeit, Verkehr): rem. 587 nee fuge conloquium. saet. III 344 wir conloquio non abigendo deum. Diese echte La. conloquium ist denn auch in M erhalten. Ob N mit seinem consilium eine Zwischenstuse zur Vulg. darstellt, oder ob dies leichte Corruptel einer (schon in O zwischen den Zeilen oder am Rande heigeschriebenen) in den Text gedrungenen Glosse concilium ist, lasse ich dahingestellt.

Il 365f. electra.. quae lucidus amnis excipit et nuribus mittit gestanda Latinis. Die Vulg. ist an sich tadellos. Aber da O spectanda hat, muss dies geprüft werden. spectare heisst bei Ov. meist ,mit Bewunderung, Staunen schauen' - bewundern, anstaunen. III 609 specto cultum faciemque gradumque (andere Nuance VI 518). X 662 spectatosque diu vultus invita reliquit. XIV 653 ut caperet spectatae gaudia formae. her. 13, 57 multo spectabilis auro. trist. IV 2, 63 currus spectet eburnos. Zum Gerundivum vgl. trist. Il 511 spectasti spectandaque saepe dedisti. Liv. 45, 28 ubi et alia spectanda ei visa. Ausserdem würde spectanda hier noch eine feine Pointe dadurch erhalten, dass ja die Latinischen Frauen den Bernstein nach der Verwandlung zum ersten Male schauen und ihn als etwas noch nicht Dagewesenes anstaunen. So halte ich gestands für eine verschönernde Interpolation, die das scheinbar zu schwache und leere Wort durch ein treffenderes und eleganteres ersetzen will.

Von der Invidia heisst es (II 791 f.) quacumque ingreditur, florentia proterit arva exuritque herbas et summa cacumina earpit. Was meint der Dichter mit cacumina? Man ist zunächst geneigt herbarum zu ergänzen (fast. IV 127 herbas cacumina tellunt). Aber so ginge die Anschaulichkeit des Bildes verloren. Die herbas haben schon ihr Theil (exurit herbas); auch sind die Spitzen versengter Gräser und Kräuter für eine Invidia kein Angriffsobject mehr. An Wipfel von Bäumen zu denken liegt schon ferner; doch würde ich mich damit zu befreunden auchen, wäre nur die Invidia als in die Wolken ragende Riesin, als Zwillingsschwester etwa der Fama, und nicht vielmehr als alte, dürre, am Boden kriechende Vettel gezeichnet. Dass aber zur Erklärung von carpit nicht Wendungen wie carpere viam u. ä., sondern nur Stellen wie

Cat. 62, 43 flos tenui carptus defloruit unqui heranzuziehen sisd. leuchtet nach 781 carpitque et carpitur una ein. Alle Versuche, die Vulg. zu erklären, sind also gescheitert. Vor Feststellung der echten La. möchte ich davor warnen, durch Correlation von es - et (exuritque - et carpit) den Inhalt von 792 zu einem Begriffe zusammenzusassen. Dass es sich hier um ein dreigliedriges Polysyndeton handelt, zeigt das folgende adflatuque und der constante Sprachgebrauch des Dichters (vgl. I 500. II 15. 25. III 210. V 432. 651. VI 415. 688. VII 224. X 260 u. a.). Wenn man nun ausgeht von dem Attribut summa und dies zusammenhält mit rem. 369 summa petit livor (vgl. trist, IV 10, 123 qui detrectat praesentis Liver; von anderer Anschauung geht ex P. III 3, 101 aus), so ergiebt sich, dass nach Blumenflor und Rasenteppich an dritter Stelle etwas in die Höhe strebendes, eben weil es über seine Umgebung hervorragt, der Invidia unerträglich ist und von ihr geknickt wird. Welche Pflanze war nun geeignet, dieses erhabene, das erniedrigt werden soll, poetisch zu individualisiren? Ein bekanntes Geschichtchen aus dem Alterthum giebt uns darüber Auskunft. Nach Herod, V 92, 6 führte Thrasybul von Milet einen Herold, den Periander von Korinth mit der Frage, wie er sich am besten in der Herrschaft behaupten könne, gesandt hatte, zu einem Getreideselde und schlug den am höchsten ragenden Aehren die Köpfe ab (vgl. met. X 655 segetis stantes percurrere aristas). Als der junge Tarquinius den Rath seines Vaters, wie Gabii zu bezwingen sei, einholt, da geht dieser stumm in den nahen Garten (Ovid fast. II 705) et vires lilia summa metit. Aehren so gut wie Lilien hätte also Ovid auch an unserer Stelle setzen können. Was noch? Auf eben jene Frage des Sextus geht auch nach Liv. I 54 Vater Tarquinius in den Garten: ibi inambulans tacitus summa papaverum capita dicitur baculo decussisse. Dass der Mohn auch bei Ov. nicht nur die Schlaf bringende (met. XI 605. fast. IV 531. 547), sondern neben der Lilie die κατ' ἐξογήν hochstenglige Psianze ist, zeigt met. X 190 ut siquis violas (Levkoien) rigidumve papaver in horto liliaque infringat (vgl. fast. IV 438). Die Conjectur papavers für cacumina hätte hiernach schon viel Wahrscheinlichkeit, die durch O beglaubigte hal. La. ist ohne Zweifel echt, obwohl sie von allen Herausgebern verschmäht wird. In der Vulg. cacumina sehe ich eine Glosse. Die Parallelstelle Verg. ecl. II 47 summa papavers carpens verstärkt unter diesen Umständen noch meinen Beweis.

III 124 inventus sanguineam tepido plangebat pectore urem. So die neueren Ausgaben nach M und manchen c (Riese! ipirt Merkels übermüthige Conjectur sanguineo tepidam). Aber vido kann nicht richtig sein: dass die Brust ,noch warm' ist, erneint hier so überraschend selbstverständlich, dass es nichtseagend rd, passt überdies nicht zu plangebat. Schlieselich läset sich tepidus diesem Sinne bei Ovid gar nicht nachweisen (vgl. dagegen ars 360 hospitis est tepido nocte recepta sinu, ebenso her. 3, 114). e Verbesserung braucht nicht durch Conjectur gefunden zu wern: N (t//epido, ein Buchst, radirt) und viele c bieten trepido ickend'. Vgl. met. VI 389 trepidaeque sine ulla pelle micant venas. P. II 2, 33 metuens pennis trepidantibus ales. Damit ist die Stelle er noch nicht völlig geheilt: statt plangebat steht in N tangebant. dem ersten Buchstaben dieser La. erkenne ich mit Rücksicht f den festen Sprachgebrauch (vgl. met. V 84, XII 118, fast. I 578, 896, trist. IV 2, 6) eine leichte Corruptel, aber durch ebendenselben rd der Plural plangebant gesichert. Ich verweise dazu auf Fleckens Jahrb. 1894 S. 645 und setze nur die dort übersehene Stelle r. 12, 143 turba ruunt et clamant her.

IV 586 f. ille quidem vult plura loqui, sed lingua repente in rtes est fissa duas; nec verba volenti sufficient. Dass Ovid so areiben konnte, ist nicht zu bestreiten. Aber wollte er wirklich zen, was die Vulgata sagt? XII 342 heisst es saxum mittere cotur: mittentem sq. - nicht conantem. XII 293 nec dicere voetus plura sinit rutilasque ferox in aperta loquentis condiora viri ... flammas, obwohl der vorige Sprecher mit seiner de fertig war, also volentis scheinbar näher lag. V 192 nach geschlossener Rede pars ultima vocis in medio suppressa sone Ebenso Il 363 cortex in verba novissima venit, III 674 lati tus et panda loquenti naris erat, V 66 haec omnia nondum perat. VIII 233 dicebat (= er sagte es noch, vgl. fast, IV 241). m. 598 ruptaque singultu verba loquentis erant (vgl. met. 111 295. 489. XIII 745. trist. I 2, 14). So ist denn auch an unserer elle loquenti durch O verbürgt. Ovid will sagen: ,er möchte gern ehr sagen, doch schon während er noch redet (vgl. 593 dum ruor), stehen ihm die Worte nicht mehr zu Gebote', er kann 10 nicht einmal die begonnene Rede zu Ende führen. Die Moe für die Fälschung volenti sind ohne weiteres klar; vielleicht irkte auch Reminiscenz an V 466 mit.

V 344 f. utinam modo dicere possem cermina diona des: certe des carmine diona est. Wie kann ein Dichter, der mit volus Tope anhebt illa canenda mihi est, der gleich darauf versichera m sollen glaubt certe dea carmine diqua est, in demselben Athem sin schmerzliches Bedauern ausdrücken, dass es mit dem Liede nicht weit her sei? pessim schrieb O und schrieb Ovid hier und fast. VI 656 possim utinam doctae verba referre dege. Die Wahrheit wird einigermassen dadurch verschleiert, dass utinem mit Präsens in der Metamorphosen sonst nicht sicher nachzuweisen ist. Denn I 363 bietet zwar O ebenfalls o utinam possim, aber der Sinn (vzl. 365 nunc) und der Sprachgebrauch (vgl. III 467) empfiehlt hier Zarückhaltung. Als ovidisch wird utinam possim durch viele Stelles aus andern Werken des Dichters erwiesen (ber. 6, 21, trist. IV. 4, 87, ex P. IV, 11, 21 u. a.). Leider sind unsere Handschriften in der Unterscheidung des Conj. Präs. und Impf. von posse, bei denes uns das Metrum ganz im Stiche lässt, sehr unzuverlässig. Bed glaube ich noch mit einiger Sicherheit met. IV 400 posses (volk possis) aus O verbessern zu können.

VI 581 f. evolvit vestes saevi matrona tyranni germangeau suae carmen miserabile legit. So die Vulgata, die, auf wenigen abruhend, so gut wie gar keine äussere Beglaubigung hat. O und fast alle 5, also offenbar der Archetypus, lesen fortunaeque. Jens ist plan und gefällig, dieses bisher unverstanden. Daher ist auch der Versuch Korns (1880) und Zingerles, fortunaeque einzusthees, erfolglos gebliehen: Korn selbst hat in der 6. Auslage von Haupt erklärender Ausgabe die Vulg. gehalten und Zingerle ist 1896 m ihr zurückgekehrt. Dass ein Italus das dunkle fortungeque durch germanaeque corrigirte, ist ja sehr begreiflich. Es fragt sich nur. ob die Correctur nothwendig war. Und das muss ich jetzt bestreiten. Der Sinn ist: ,sie las die klägliche, von ihrem schrecklichen Geschicke kündende Inschrift' (577) - die Unglücksmar von ihrem Geschicke'. Man sieht, wie verführerisch nahe hier interpolirendes Eingreisen lag. Dass Progne in dem was sie liest. ihr eigenes trauriges Geschick sieht und ausmalt, ist ein wunderschöner Zug, den Interpolatorenweisheit, die Beziehung auf die Schwester vermissend, nicht verstand. Dazu kommt die sehr kahne und ungewöhnliche Verbindung von carmen mit dem Genetiv des Meine Erklärung - ich muss es bekennen - scheitert. wenn es mir nicht gelingt, etwas derartiges glaublich zu machen. 1 stutze mich auf analoge Verbindungen aus Ovid: am. II 1,2 21a nequitiae meas, Ibis 525 lyras vates severas, met. VH 857 vorem nominis, IX 49 victoris regni, VIII 123 generis fabula, ib. 9 ingenio fabras artis, ex P. II 7, 34 Ilias fati mei. 1)

VII 19 f. sed aravat invitam nova vis. aliudaus cuvido, mens ud suadet. Diese durch M gestützte La. heherrscht seit Merkel : Ausgaben. Aber gravat ist hier nicht am Platze (vgl. dagegen uli morte gravati, somno gravatus, unda gravat pennas, poma ivantia ramos, fortunam meam gravare parce). Nicht über den uck einer schweren Last klagt Medea, sondern darüber, dass sie. perlich zwiespältig, ein Spielball widerstreitender Mächte und fuble sei (vgl. aliud cupide, mens aliud suadet und video mera proboque, deteriora sequor). Die Situation ist also dieselbe e X 375 f. animus vario labefactus vulnere nutat huc levis ateue ic momentaque sumit utroque oder am. III 11, 33 luctantur pecque leve in contraria tendunt hac amor hac odium, vgl. met. I 618 dor est, qui suadeat illinc, hinc dissuadet amer. Ovid schrieb thit; das wird durch N bezeugt und durch VIII 464 diversa trant unum duo nomina pectus (vgl. 470 f.) und am. III 10, 28 hinc dor, ex illa parte trahebat amor bestätigt. Dass trahit hier meint eht nach verschiedenen Seiten', geht aus dem folgenden iud — aliud, meliora — deteriora) deutlich hervor. gt, wie wichtig es ist, dass wir M durch N controliren können. n simpler Lesesehler des Schreibers (denn nur um einen solchen ndelt es sich: auch in N sieht das trahit einem gravat merkirdig ähnlich) hat die Herausgeber ein balbes Jahrhundert lang narrt.

VII 213 custodemque rudem somni sopistis. Für das somno incher 5 trat einst Ciosanus ein, ohne Beachtung zu sinden. zt, wo somno durch O bezeugt wird, dürsen wir nicht zögern, sern Text von der handgreislichen Interpolation somni zu säubern. trist. Il 424 Ennius arte rudis süge ich noch ex P. III 3, 38 artisut posses non rudis esse meis. Stat. Theb. VI 437 non arte rudes.

<sup>1)</sup> Vgl. Festus p. 257 Naevius in carmine Punici belli. Der Genetiv carmen Priami und Nelei bei Varr. l. l. VII 28 lässt natürlich eine andere utung zu; Apul. Flor. p. 82 (Oudendorp) lusciniae in solitudine Africana rica G. Krüger) canticum adulescentiae garriunt, olores apud avios fluuios rmen senectae meditantur ist eine solche wenigstens nicht ganz auschlossen. Vgl. Quintil. decl. 351 p. 381, 12 R. indicii epistula.

VII 346 f., quid facitis gnatae? quid vos in fata parentis armat? ait. An der Vulgata stört die Wiederholung des quid, die aussieht wie eine Anapher und doch keine ist, ferner das hier munbestimmte Neutrum als Subject zu armat. Vgl. dagegen XIII 226 quid facitis? quae vos dementia concitat? Den legitimen Gebrauch des Neutrums lehrt XV 71 docebat quid quateret terras, fast. IV 99 quid genus creat volucrum, nisi blanda voluptas? Dass übrigen Ovid diese Wiederholung des quid nicht suchte, sondern mied, zeigt deutlich her. 14, 103. Damit halte man zusammen Stellen wie am. I 1, 5 f. quis tibi . dedit hoc . . iuris? ib. III 7, 77 quid me ludis? quis te iubebat? ep. Acont. 143 quis tibi permisit u. s.') Offenbar ist mit O quis vos zu lesen und in den Text zu setzes.

VII 558f. non ulla pati velamina possunt, nuda sed in ters ponunt praecordia. So liest man gewöhnlich nach Bentleys Vorschlage statt des überlieserten dura. Andere solgten Madvig, der — recht unmethodisch — in strich, um durā terrā verbinden m können. Offenbar ist Bentleys Conjectur wegen des vorhergehenden non ulla pati velamina possunt sehr verlockend. Aber nothwendig ist sie nicht, denn der Dichter konnte auch den Gegensatz von stratum und terra betonen. Durus heisst "hart, unempfindlich", hier unempfindlich gegen Unbequemlichkeit, Kälte und Feuchtigkeit des Erdbodens. Vgl. met. XII 515 robora duris sert umeri, XIV 758 quot suit in duro iam pridem pectore, her. 9,79 digitis dem torques stamina duris, ex P. lV 12, 37 lapso praecordia dura sodsi.

VII 809 f. repetebam frigus et umbras et quae de gelidis exhalat vallibus auram. So die Ausgaben, aber nicht Ovid noch sonst ein lateinischer Autor: aura exhalat statt exhalatur stünde in der ganzen römischen Litteratur vereinzelt (vgl. Lachmann z. Lucr. III 431). Ovid hat exhalare absolut nur met. VII 581 exhalantes, wo man das Object vitam oder animam leicht ergänzt. Aehnlich Statius X 108 exhalant vestes (sc. vaporem). Näher kommt erst Amm. XIV 9, 1 quorum metu tumor exhalaret (— verrauchte). Auch schrieb Ovid wohl kaum hier eine Präsensform, durch die der Gedanke unpassend zu einem Erfahrungssatze gestempelt würde. Was er hier statt des gefälschten exhalat (in den Hss. gewöhnlich ohne h) schrieb, lehrt sein Sprachgebrauch: met. XI 602 exit ab imo saxo rivus, 111 75 halitus exit ore, ib. 296 vox exit

<sup>1)</sup> Z. B. Cicero Cato m. § 4 quis coegit cos falsum putare? Hor. c. ll 7, 3 quis te redonavit?

in auras, her. 8, 115 nomen exit (ore), trist. V 6, 20 spiritus hic membris exeat, met. VII 778 calamus levis exit ab arcu und so oft (vgl. met. IV 397, VII 286, XIII 610. am. II 13, 10. ars III 741/45. rem. 653. trist, IV 3, 41. fast, IV 729). Und so ist denn hier exibat durch O (ebenso manche c) gesichert. Ist dem so, dann dürsen wir das ebenfalls in O überlieferte aura (statt auram, vgl. 811 aura) pur dann für einen Schreibsehler halten, wenn Ovid so nicht geschrieben haben kann. Lateinisch ist diese Attraction (Kühner II 864 u. a.). Aber ist sie auch ovidisch? Mit dem alten Ladenhüter der Grammatiken met. XIV 350 cecidere manu quas legerat herbas kann man freilich nichts ansangen, denn die La. ist schlecht bezeugt und aus den neueren Texten verschwunden. Auch Stellen wie trist. I 10, 27 quodque fretum separat (ib. 31 quaeque litora), oder met. Il 839 quaeque . . tellus . . suspicit, hanc pete, oder am. Il 2, 4 illa, quae Danai porticus agmen habet (vgl. met. I 342, her. 4, 1), oder Ibis 547 trunca geras . . qualia . . membra fuisse ferunt scheinen noch nicht beweiskrästig. Doch Attraction an den Abl. des Relativpronomens: ep. Cyd. 99 miror . . aram et de qua pariens arbore niva dea est, ars Il 342 sub qua nunc recubas arbore, virga fuit, fast. VI 367 si respicerent, qua vos habitatis in arce. Attraction an den Accusativ und, unserer Stelle genau entsprechend, an den Nominativ: ars I 553 horruit, ut sterilis agitat quas ventus aristas, trist. III 10, 60 diripiuntur opes . . et quas divitias incola habet, her. 17 (18), 151 Andromedan alius spectet, quaeque micat gelido Parrhasis ursa polo, met. XV 634 laurus et, quas habet ipse pharetras, intremuere, fast. IV 564 linguit et in dextrum quae iacet ora latus, V 641 quem nunc gentes Tiberim noruntque timentque, despiciendus eram, VI 317 focum servat . . et quae versat asella molas, trist II 389 regem, quaeque suam luget mater Ityn, III 2,2 Scythiam . . visere . . quaeque Lycaonio terra sub axe iacet, IV 4, 52 mitius exilium . . opto quique sit a saevo longius hoste locus, IV 10, 44 suas volucres legit., quaeque nocet serpens, quae iuvat herba, ex P. II 8, 47 quem dira tibi rapuit Germania Drusum, pars fuerit, II 9, 73 stultam quam scripsimus Artem, haec vetat. An unserer Stelle ist also mit O zu lesen repetebam frigus et umbras et quae de gelidis exibat vallibus aura.

IX 55 f. siqua fides (neque enim ficta mihi gloria voce quaeritur), imposito pressus mihi monte videbar. Niemand hat bisher an der Vulgata Anstoss genommen. In der That ist jeder einzelne Ausdruck ovidisch. Besonders die durch neque enim eingeleitete erläuternde Parenthese ist etwas sehr gewöhnliches (z. 8. met. II 766. XII 232. XIV 25. her. 5, 39. ars [ 561. fast, III 625. trist. V 13, 19. ex P. III 3, 21). Dasselbe gilt von der Formel siqua fides, zu der gewöhnlich (nicht immer; vgl. am. 1 8, 11. an III 791. ex P. III 5, 53) ein Dativ tritt. Aber ganz unerhört und ohne jede Parallele ist es, dass hier condicionales siques fides durch neque enim begründet wird. Sinn bekommt das nur, wenn mee etwa den Zwischengedanken est vero fides (neque enim ..) einschiebt. Kommen nicht weitere Verdachtsgrunde hinzu, so kan dieser Nothbehelf vielleicht als erträglich gelten. Doch man vergleiche met. V 245 nec inique (nec enim tibi N) finis in ire es, ib. 526 neque erit nobis gener ille puderi (neque enim --- puderi at N), XI 218 nec avi (neque enim 0) magis ille superbus, XII 380 nec equi (neque enim M. corr. m. 2) mendosa sub illo deterioren viro facies, XIV 383 neque, ait (enim 5) reddere Canenti. Weiter: Ovid redet sonst wohl von ficta verba (met. XIII 9, fast. H 256), doch nie von einer ficta vex. konnte es auch schwerlich idens nicht die ven, sondern ihr Inhalt ist ficta). Gewöhnlich verbiedet er fictus mit Substantiven, die auf eine ganz audere Spur leiten: res, imago, nomen, os, ebrietas, servi, dolor, furor, sacra, gratia, amantes, pars, nomen, new. Sie zu verfolgen, rathen Stellen wie met. IV 650 gloria rerum quam mentiris, her. 16 (17), 243 si tes gloria vera est. Und wie stehts mit der Ueberlieserung? ment ficta michi //// gloria uoce (era über neque ficta m. 2) M, neque enis (i. r. m. 2, enim über der Zeile) ficta michi munc (Strich durch nunc von m. 2) gloria uoce N. Die in beiden erhaltene La. von O neque ficta mihi nunc gloria ward also von späteren Händen in Sinne der Vulg. verballhornt. Anlass dazu bot falsche Messung und Verbindung von ficta, zu der wiederum das scheinbar isolirte vos einlud. Die Parenthese ist hiernach ganz zu beseitigen und die Satzform von met. VII 615. XIII 603. ep. Acont. 177, rem. 481 heraustellen (miki wie XIII 131 und sonst). Ovid hat das seschrieben was die besten Hss. bezeugen:

siqua fides neque ficta mihi nunc gloria soca quaeritur, imposito pressus mihi monte videbar.

LX 194 quid quod Thracis equos humano sanguine pingut... vidi... peremi? Die Vulgata liest sich, wie gewühnlich, glat. Nur ist nicht recht ersichtlich, warum der Dichter danach die

Form der theterischen Frage verlässt. Natürlicher wäre es, ihn erst 200 sed nova pestis adest zur Form der Behauptung übergehen zu lassen. Wenn aber Ehwald quid quod als beliebte rhetorische Formel des Uebergangs empflehlt, so fürchte ich, sie ist nur allzu beliebt — auch bei den Itali! M hat nämlich quid tum, N mit leichter Corruptel (vgl. ars I 171. III 293) quid sum. Und auch quid tum? ist eine rhetorische Uebergangsformel, lange nicht so trivial wie quid quod, aber über jeden Zweifel erhaben. S. Seyffert schol. Lat. I 95, dazu noch Cic. Mur. § 26. Pis. 72. Scaur. 35. Verr. III 72. Quinct. 84. Cluent. 148, Flace. 55. Ueber den auch im Gebrauche dieser Formeln stark rhetorisch gefärbten Charakter der Ovidischen Poesie handelt Ehwald an verschiedenen Stellen seines Commentares und seiner Symbolae II (Gotha 1892). Hier ist nu lesen quid tum? Thracis equos...peremi.

X 408 f. sensimus, inquit amas, et in hoc mea (pone timerem) sedulitas erit apta tibi'. Ehe wir uns der Emendation dieser sehr schwach bezeugten La. zuwenden, sei eine allgemeinere Bemerkung verangeschickt. Ovid hebt das Adverb hie im Sinne von "da" - "bei dieser Gelegenheit, in diesem Punkte, auf diesem Gebiete, unter diesen Umständen', met. I 448 hic . . quicumque . . vicerat, 111 622 pars hic mihi maxima iuris, V 97 hic queque . . Hodites . . incet, XIII 341 cur hic metwis, am. III 3, 1 esse deos hic crede (vgl. Catull 68, 63. 64, 269). Dieses hic ist nun oft von den Schreibern nicht verstanden und willkürlich geändert worden. Vielleicht gehört nicht dahin am. III 15, 2, denn die La. des Putcaneusraditur haec (vulg. hic) ultima meta ist nicht ohne weiteres abzuweisen. Wohl aber am. III 2, 84 hic (vulg. hoc) satis est.1) fast. II 167, hic' ait, in silva' statt des interpolirten hac. Unhedenklich setze ich serner met. XIII 76 aus O minimum est hic laudis statt des interpolirten hoc der  $\varsigma$  ein. Kehren wir jetzt zu X 408 zuräck. Die Vulg. beruht auf den c. Dass deren La, lediglich einen alten Schaden verschmiert und bepflastert, zeigt O: amas et hunc mea pone timorem M, amas sed et in hoc (n hoc i. r. m. 2) mea p. t. N. Hierin wird das echte enthalten sein. Zweierlei leuchtet ohne weiteres ein: pone timorem muss Parenthese bleiben (vgl. V 226und sonst), und das auf et folgende Wort wird durch dieses hervorgehoben und betont. Ovid schrieb also höchst wahrscheinlich

<sup>1)</sup> Auch das Pronomen hie ist met, XII 439 aus 0 statt des interpolitien Ausse herzustellen; 2, oben S. 36.

amas. sed et hic mea (pone timorem) sedulitas erit apta tibi. Masieht, wieviel die Rede so an Krast und Nachdruck gewinnt: durch sed et hic werden die srüheren Versprechungen der Amme (395 open me sine serre tibi s.) sortgesetzt und erhöht. X 27 sed et hic tamen auguror esse.

X 725 f. luctus monimenta manebunt semper, Adoni, mei, repetitaque mortis imago annua plangoris peraget simulamina netri So fast die gesammte, auch durch M gestützte Ueberlieferung. Degegen steht N mit fast singulärem rediuiuague. Die Entscheidung ist ungeheuer schwierig. Nur scheinbar ähnlich liegt die Sache fast. IV 45 ille dedit Capyi repetita vocabula Troiae, wo E Hss. zwischen repetita und recidiva schwanken. Denn hier ist des nur schwach durch manche c bezeugte recidiva handgreifliche laterpolation aus dem recidiva Pergama bei Verg. Aen. IV 344.7 VII 322. X 58 (vgl. aber met, XIV 611 tenuit repetita Latinus = mina cum sceptro. Serv. ad Aen. X 145). An unserer Stelle degegen wird redivivaque durch einen wesentlichen Theil der alteste Ueberlieferung gestützt, und der Gedanke an Interpolation scheit mir durch die Schicksale des Wortes ausgeschlossen. Ein seltess Wort zweiselhaster Etymologie!2) Es taucht, in bautechnisches Sinne verstanden (von schon einmal gebrauchten und wieder wewendeten Baumaterialien) zuerst bei Catullus 17, 3 auf. hat es auch Cicero (Verr. act. II 1 §. 147 — 148). Damit stims Festus p. 273 M. (p. 372 Thewrewk) redivivum est ex vetuste renovatum und Vitruv VII 1, 3 statuminationibus inductis rudus # novum erit, ad tres partes una calcis misceatur, si redivivus fuerit, quinque ad duas mixtionis habeant responsum.\*) Schon is

<sup>1)</sup> Diesen Vers hält Belling (Compositionskunst Vergils S. 143) für interpolirt. Die La. ist überall sicher (nur an der dritten Stelle taucht im Romans und wenigen anderen die Variante rediviva auf).

<sup>2)</sup> Vgl. L. Lange in Curtius Studien X (1878), 227-255.

<sup>3)</sup> Offenbar verträgt sich diese bautechnische Bedeutung gans gut mit der populären Etymologie, die das Wort mit -vivus (—, wieder belebt') st-sammenbrachte. Damit behaupte ich natürlich nicht, dass diese Ableitung richtig sei, sondern betone nur die Möglichkeit, dass die richtige achen demals vergessen war, eine Möglichkeit, die für das erste Jahrh. n. Chr. sw Gewissheit wird. — Lange a. O. S. 255 leitet redivivus von einem Verban reduere her (coll. reduvia Nietnagel, reduviae — abgezogene Hant der Schlangen), nimmt als ursprüngliche Form reduvivus an und erklärt "herausgezogen". Doch das liegt ausserhalb des Rahmens unserer Darstellung.

ganz anderer Bedeutung gebraucht es der Verf. des Moretum (v. 62) hortus quem . . calamo rediviva levi munibat harundo. 1) Die Classiker der augusteischen Zeit kennen nach unsern Texten das Wort nicht. Wir finden es wieder in den Exc. controversiarum des Seneca (III 4): redivivum me senem meretrix vocat, parasitorum iocantium materia sum. Die La. ist sicher.2) Ueber den Sinn kann man verschiedener Meinung sein, da wir den Zusammenhang. aus dem der Excerptor die Worte riss, nicht weiter kennen, aber so viel ist klar, dass die Zusammenstellung senew redivivus vom Rhetor selbst herrührt, dass also von bautechnischer Bedeutung hier nicht die Rede sein kein. Ebensowenig bei Seneca Troad. 472 rediviva ponas Pergama.3) Noch deutlicher reden die Excerpte aus Suetons Verborum differentiae (Roth p. C und 318. Reifferscheid p. 288): recidivum quod renascitur semel in anne, rediuiuum quod saepe reuiuescit.4) Ebenso klar ist der Sinn und sicher ohne jede Variante - die La. bei Iuvenal 6, 363 ge velut exhausta redivious pullulet area nummus.") Das unantastbare Ergebniss unserer Untersuchung ist dies, dass sich redivivus während des 1. Jahrh. an einigen wenigen Stellen in einer Bedeutung findet. die mit der Bautechnik nichts zu thun hat und die populäre Ety-

<sup>1)</sup> Doch wohl — 'abgeschnitten und wieder neu ausschlagend'. Die La. ist sicher. Nur die Variante redimita erscheint vereinzelt, recidiva ist handschriftlich überhaupt nicht sicher beglaubigt. Vgl. ausser Ribbek 1 u. 2 noch Heyne 4 S. 326 und Sillig daselbst.

<sup>2)</sup> Denn dass nach H. J. Müller der Montepessulanus redeuiuum, fünf junge Hss. redde uiuum lesen, ist belanglos.

<sup>3)</sup> So E, recidiva A aus den oben citirten Vergilstellen. Unheil hat hier Gronovs die bautechnische Bedeutung von redivivus einseitig betonende Note angerichtet.

<sup>4)</sup> Dass so trotz kleiner Abweichungen des Montepessulanus zu lesen ist, halten beide Herausgeber für zweifellos. S. bes. Reifferscheids Note.

<sup>5)</sup> Tamquam si renascatur pecunia Scholis veters. — Die beiden Stellen Silius Pun. I 106 und X 256 sind vielleicht nicht einheitlich zu gestalten. An der ersten setzt Bauer gens recidiva Phrygum mit Laurentianus gegen Flor. Oxon. Vat. in den Text. Ich wage nicht zu entscheiden, ob der Autor selbst oder die Ueberlieferung stärker durch die imitatio Vergiliana beeinflusst ist. An der zweiten ist umbraene Ausoniae rediviva in bella retractant post obitum deatras ohne jede Variante überliefert (vgl. Ammian 28, 1, 1 in Bois bella rediviva consurgunt). — Beachtenswerth sind die Glossen, die sich mit unserem Worte beschäftigen: es wird erläutert durch nalletgos, denuo vitae reddita vel renascentia, a morte aut a vetustate revocatum u. s. w. Goetz Thesaurus glossarum emendatarum II 1 S. 190.

mologie deutlich durchblicken lässt.1) Von da an verschwindet die Wort für lange Zeit. Im vierten Jahrh. beginnt die dritte Perich seiner Geschichte, über die Lange (a. O. S. 245) gut gehandel hat. Ganz vereinzelt ist eine letzte Spur der bautechnischen Bedeutung.") Im Sinne von "wieder belebt" haben es "zweimal Pasgyriker auf Constantin, viermal Ammian, einmal Claudian,") cianti Prudentius und Paulinus Nolanus. Noch später kommt es ebesfalls nur vereinzelt vor (z. B. Corippus laud, Just. 1, 25 redistre laus Petri). Man sieht, wir haben es mit einem seltenen, wesig beliebten Worte dunkler Herkunst zu thun. Daraus und am der lange nachwirkenden Abhängigkeit von Vergil erklärt es sich auch, dass ihm zu Interpolationen neigende Schreiber mit entschieden Abneigung begegnen und gern recidious dafür einschwärzen. De dieser Sachlage ist nicht glaublich, dass N ein ihm vorliegende klares, tadelloses repetitaque ohne jeden Grund mit dem seltens und dunklen redivivaque sollte vertauscht haben. Ich halte vidmehr dieses für echt und jenes für eine in den Text gedrages

Glosse. Vielleicht war der Hergang folgender: redivivag: stad schon im Archetypus und ward so von O übernommen. M und N fassten das verschieden auf und nahmen der eine dies, der andere das. O Der Schreiber von X, dem Stammvater der meisten 5. begnügte sich wie M mit der ihm einleuchtenden Verbesserung

<sup>1)</sup> Wenn also Lange (s. 0. S. 232 u. 245) behauptet, 'a den drei erste Jahrhunderten n. Chr. gebe es überhaupt (abgesehen von Catuli, Cicero and Vitruv) keinen sicheren Beleg für redivivus, und das Wort, welches Dichter wie Prosaiker anwenden, wenn sie ein Wiedererstehen des Vergangenen an neuem Leben bezeichnen wollen, sei ausschliesslich recidivus, so steht das im Widerspruche mit den Thatsschen.

<sup>2)</sup> Codex Theodos. 15, 1, 19 novum quoquo opus qui volet in urie moliri, sua pecunia, suis operibus absolvat, non contractis votoribus embumentis, non effossis nobilium operum substructionibus, non redivivis de publico sazis.

<sup>3)</sup> De ave Phoen. (c. 44) v. 66 dispersa vigor per membra volutes asstuat et venas redivivus sanguis inundat.

<sup>4)</sup> Auch sonst conservirt N zuweilen des alterthümliche und eshte im Gegensatz zu M. So scheint mir II 620 sein suppostis trotz Ehwalds Widerspruch wahrscheinlich echt gerade wegen der synkopirten Form und im Hiblick auf Vergils suppostaque furto Pasiphas, Horaz repostum Cassubum; fast. II 63 templorum positor, templorum sancte repostor; Leo De Her. et Archil. 18. Vgl. Aen. XI 119 miseris supponite sivibus ignem.

petitaque. Untergeordnete Indicien für redivivaque sind noch die vidisch-witzelnde Zusemmenstellung mit mertis image und die usserliche Aehnlichkeit mit III 331 genetivaque venit image. Ist is wirklich echt, so scheint mir der Gewinn nicht zu verachten: ine durch gefällige Interpolation zurechtgemachte Stelle ist emenirt, auf die Geschichte des Textes fallen interessante Streiflichter, er Versuch des Dichters, einem aschenbrödelmässig behandelten forte Aufnahme in die gute Gesellschaft zu verschaffen, kommt is seinem Rechte, Ovids Bekenntniss zur populären Etymologie t unzweideutig.

XI 358 nant alii celsoque instant super acquora collo. e neueren Ausgaben mit M (und vielen 5). Ehwald bemerkt zu: Mit hoch aus den Fluthen emporgerichtetem Halse drängen e (schwimmend) gegen die Fluthen'. Verstehe ich recht, so soll an super aequera mit celse - emporgerichtet aus den Fluthen' erbinden. Ist das aber ovidisch oder auch nur lateinisch? Noch eniger sprachlich und sachlich zulässig schiene mir die Verbining instant super aequora - , drangen gegen die Fluthen' enn was hiesse hier super? Lassen wir uns also einen Augenick jenes celse super aequera gefallen und fassen instant absolut - .drangen vorwarts'. Aber diesem instare wohnt sonst immer er Sinn eines seindlichen Vordringens auf ein bestimmtes Ziel ne (vgl. V 162. 602. XII 73 u. a.). Beides trifft hier nicht zuie Thiere schwimmen nicht vorwärts drängend nach irgend einem ankte hin, sie liegen faul im Wasser. Wird alse von 352 an n anschauliches Bild träger Mittagsruhe an heissem Tage geichnet, so bringt instant einen ganz falschen Zug hinein, cht instant, sondern extant fordert der Zusammenhang. Vgl. 1332 praque profundum extantem Tritona, XII 352 summis extantem iphea silvis, ex P. II 10, 46 liquidis altior extat aquis; Verg. Aen. 206 in ähnlichem Zusammenhange pectora quorum inter fluctus recta inbaeque sanguineae superant undas. Dass dies auch wirkth in O stand (mit i über ex?), wird durch das Zeugniss von wahrscheinlich. Vielleicht wirkte beim Eindringen von instant eminiscenz an IV 690 mit: hier ist imminet, nicht eminet, durch (ebenso die meisten 5) überliefert und offenber richtig (trotz anilius V 581 caput eminet undas scindentis pelagusque movet).

XI 464 f. stantemque in puppe recurva.. maritum prima det. Aber da M relicta bietet und in N curua von m. 2 auf Rasur

steht, so ist jenes als La. von O gesichert. Dann aber ist recurs als Fälschung zu tilgen und relicta (als Nominativ) dem Dichter wiederzugeben. her. 3, 66 et videam puppes ire relicta tuas.

XI 492 f. ipse pavel nec se, qui sit status, ipse fatetur scire ratis rector, nec quid iubeatve vetetve. Die Vulgata wird anscheiness durch trist, 1 2, 31 rector in incerto est, nec quid fugiatve petete invenit trefflich gestützt. Aber Aehnlichkeit und Beweiskraft sied gering. In der Tristienstelle fordert das allgemeine und negative fugiatve freilich den Gegensatz petatve. Hier dagegen wird durch iubeatve ganz positiv der Gedanke ausgesprochen: der Capitis bekennt selber nicht zu wissen, was er anordnen, d. h. welche Commandos er geben soll (484 hiess es in einer noch nicht so verzweiselten Situation hie jubet: inpediunt adversae jussa precellae). Ist es nun glaublich, dass im Gegensatz zum dienstlichen Commando das Verbot besonders hervorgehoben sein sollte? Gewiss kann ein Commando so gut negativ wie positiv sein, aber diese Zerlegung der Begriffe, durch die iubeatve seines technischen Sines entkleidet wird, missfällt entschieden. Viel eher erwartet mas nach iubeatve ein synonymes Verbum, das diesen Begriff breits ausmalen könnte. Das würde der Sprachgebrauch bestätigen: nicht die Formel fugiatve petatve (vgl. ex P. IV 12, 45 nolimve velimus) ist hier legitim, sondern XIII 238 laudatve petitve, XIV 162 casuse deusve, XV 215 fuimusve sumusve, ex P. I 2, 65 sperove precorve, das ware für unsere Stelle iubeatve velitve. Dass Ovid wirklich so schrieb, wird uns durch O verbürgt und durch die formelbafte Zusammenstellung von jubere und velle (Liv. 45, 21 vellent inbrentne u. sonst) bestätigt. Ich halte vetetve für eine Interpolation, zu deren Entstehung die Tristienstelle beigetragen hat.

XII 118 f. quo plangente gravem moribundo vertice terrem estrahit... de vulnere telum. Dazu wird citirt V 84 resupinus humum moribundo vertice pulsat. Parallelstellen können je nach den Umständen eine Lesart stützen oder verdächtigen. Im fünsten Buche wird einem Kämpser der Schädel mit einem Mischkrug zerschmettert, der Getroffene fällt rücklings (resupinus) und schlägt mit dem Hinterkopse schwer auf den Erdboden. Dieser vertex heisst moribundus, weil er eben zerschmettert ist und die Nähe des Todes anzeigt. 1) An unserer Stelle dagegen trifft Achilles

<sup>1)</sup> Vgl. Fleckeisens Jahrb. 1893 S. 611.

einen Lycier durch Panzer und Brust (loricam subiectaque pectora rupit). Dass dieser rücklings falle, wird, was sonst immer geschieht. selbst wenn es sich aus der Situation ergiebt (vgl. IV 121. XII 138. 324. XIII 86), nicht gesagt, - entspricht auch nicht der Anschauung des Dichters, wie das homerische οδάξ έλειν οξόας, das vergilische humum ore momordit oder mandit humum zeigt (vgl. auch met. V 58. 292). Weiter. Wenn er nicht rücklings fällt, dann kann er auch nicht mit dem Hinterkopfe auf die Erde schlagen und dann könnte dieser vertex nicht moribundus heissen. - denn er ist heil und gesund! Dies Epitheton kann eben nur der Körpertheil erhalten, der zum Tode wund ist. Ovid schrieb also pectore - und so steht in O! Vgl. fast. IV 895 cadit Mezentius ingens atque indignanti pectore plangit humum (Ehalich met. III 125). Die Wiederholung pectora - pectore in 117/18 konnte man durch X 443/44, 467/68; VII 28/29; VIII 557/58 und ähnliche Stellen stützen.1) Aber das ist kaum von Nöthen. Wir haben hier vielmehr ein Beispiel jener bewussten, wirksamen und affektvollen Wiederholung, die auch X 589/90 decorem - decorem begegnet. Sinn also: ,als diese soeben genannte zum Tode getroffene Brust am Boden zuckte'. Die Fälschung vertice in den ς ist höchst wahrscheinlich aus V 84 hier eingedrungen. Würde sie ohne O je entdeckt worden sein? Nicht ganz so sicher bin ich meiner Sache XI 795, wo O das aequor amat nomenque tenet, quia mergitur illo durch nomenque manet ersetzt. Sicherlich wird dies nach dem eben Gesagten nicht durch das 794 vorhergehende longa manet cervix bedenklich, auch nicht durch den Subjectswechsel (vgl. IX 127 u. a.), und manere steht gerade in diesem Zusammenhange häufig bei Ovid (z. B. II 485. IX 320). Aber freilich bleibt hier das manet aussällig, weil der in den Taucher (merqus) Verwandelte vor der Verwandlung noch nicht so hiess. Das trafe ja nun auch die Vulgata, wenn man tenet wie gewöhnlich in dieser Verbindung -, hält fest, behält' (met. I 712. X 502. XIII 897. ars I 288. ex P. III 2, 70 u. a.) versteht.\*) Indessen findet man doch auch bisweilen tenere nomen abgeschwächt - habere n. (XIV 626 fast. II 142. III 402. V 240). Und so werden wir die

Vgl. meine Sammlungen im Progr. des Sophien-G. 1887 S. 28. Jahrb.
 S. 606. Owen proleg. Trist. p. XCVIII. Helm, Festschrift für Vahlen S. 347.

<sup>2)</sup> An den intransitiven Gebrauch von tenere (ars I 445) ist hier wohl nicht zu denken.

Möglichkeit, dass in O manet durch Schreibsehler aus dem wehergehenden Verse eingedrungen sei, nicht kurzerhand abweisn dürsen. 1)

XII 130 f. parmam gladie galeamque cavari cernit, at in der laedi quoque corpore ferrum. Mir scheint des at der Vulgata gegenüber dem durch O bezeugten et nichts als eine die Feinheit des Ausdrucks jämmerlich verwischende Interpolation. Zu diesem wwilligen et — "und doch, und dabei", vgl. met. II 62 et quid loes mains habemus, VII 488 dixit, et utilius putat, X 355 et e vellen, XII 470 et te, Caeni, feram, XIII 388 et se mihi comparat, am-I 8, 72 sine credat amari, et cave, her. 3, 115 et quisquam quastit. Auch met. XIII 38 wird mit O zu lesen sein et sibi inutilier. Ehwald zu IX 203 und X 346, die Erklärer zu Cic. Cat. m. §. 28 et videtis annos. Seyffert schol. Lat. I 155.

All 300 Ingemuit durque sudem vix esse revulsit. Wean O hier revellit bietet, so haben wir nicht nur zu untersuchen, ob dies echt, sondern auch, ob es Präsens oder Perfectum ist. Nun ist ja Tempuswechsel in der Ovidischen Erzählung sehr gewöhnlich, aber etwas ähnliches wie hier das Präs. revellit umgeben von isgemuit und fügit habe ich doch nicht gefunden. Ist also die Perfectform revellit bei Ovid möglich? Merkel praef. p. XXXVI scheist die Frage zu verneinen. Aber die wichtigste seiner Beweisstellen versagt. Denn VIII 585 hat O zwar reuulsi, aber ulsi ist von zweiter Hand auf Ras. geschrieben, weist also offenbar auf reuelli (ib. 588 weiss ich mit dem pariterque revellit in O nicht recht etwas anzusangen). Ganz sicher ist die Perfectform revellit am. III 10, 14, her. 6, 104, ars II 100, sehr wahrscheinlich met. IX 86. Was sollte uns hindern sie auch hier einzusetzen?

XII 568 f. nunc videor debere tui praeconia rebus Herculis, e Rhodiae ductor pulcherrime classis? Wenn ein Wort bei einem Autor nur einmal vorkommt, wenn es an dieser einen Stelle der

<sup>1)</sup> Mit aller Entschiedenheit würde ich für manet eintreten, wenn die in vielen g auftauchende Variante illi wenigstens durch M oder N bezeugt wäre. Die Vorzüge der La. nomenque manet, quia mergitur, illi wäres evident: sie sichert das manet der guten Ueberlieferung (vgl. IV 538 Gretumque manet mihi nomen ab illa), sie verhilft dem aequora von M za seinem Rechte (Ehwalds Vorschlag, illo als Adv. zu fassen, scheint mir nicht plausibel), sie macht die Rede straffer und präciser (merge nomen manet a mergendo, non a mergendo in aequore). Vielleicht sind diese Gründe schwerwiegend genug, in illi das echte zu sehen.

guten Tradition völlig fremd ist, wenn sich der Verdacht einer Fälschung einleuchtend begründen lässt, wenn die maassgebenden Hss. dafür ein anderes nach Sinn und Sprachgebrauch evident Richtiges setzen, so sind wir ja wohl berechtigt jenes zu corrigiren. Ovid hat das Substantiv ductor nirgends. Wohl aber ist es ein Lieblingswort Vergils (Aen. VI 334 Luciae ductorem classis Orenten. VIII 6, 470, 513 und oft). Fälschungen aber aus Vergil sind in schlechten Ovidhandschriften etwas ganz alltägliches. 1) Statt ductor setzt aber O (und die meisten c), also offenbar der Archetypus, rector. Dies heisst bei Ovid durchaus nicht immer .Stenermann' (selbst VI 232. XI 482. 492 nicht), sondern steht häufig als Synonymum von ductor - Führer, Lenker, Herrscher mit abhängigem Genetiv; II 60 rector Olympi, IV 798 pelagi rector, V 242 rector Scriphi, VII 481 rector populorum centum, XII 364 Dolopum rector. Auch gerade in Verbindung mit classis gebrauchen es Spätere: Silius VI 369 von Regulus pacatus frontem, qualis cum litera primum attigit appulsa rector Sidonia classe, Val. Max. VI 9 ext. 6 Dionysius . . maximerum opum dominus, exercituum dux, rector classium . . puerulos Corinthi docuit.

XIII 495 [. nata, iaces, videoque tuum, mea vulnera, vulnus: en, ne perdiderim quemquam sine caede meorum, tu quoque vulnus habes. Dass die Zusammenstellung vulnera vulnus ovidisch klingt, ist nicht zu bestreiten (V 94 pensague hoc vulnere vulnus und ebenfalls eigentlich und übertragen neben einander ars I 166 qui spectavit vulnera, vulnus habet). Aber das wussten die Itali auch. Wenn also eine solche gefällige La. der guten Ueberlieferung fremd ist, so wird sie unsicher, verdirbt oder verschlechtert sie ausserdem Satzbau oder Gedanken, so ist sie gefälscht. Hier hat nun die Vulgata vulnera vulnus die Herausgeber gezwungen, in 496 das durch die gesammte Ueberlieferung verbürgte, völlig tadellose et in en zu ändern. Und selbst dann bleibt der Ausdruck immer noch tautologisch. Diesen Uebelstand vermeidet die durch O und viele c verburgte alte Tradition videoque tuum, mea vulnera, pectus. Was ist daran auszusetzen? Ist denn der Tochter todeswunde Brust etwa nicht ein vulnus für die Mutter? Und dass diese Brust die Todeswunde zeigt, wissen wir ja seit v. 476 und wird nun durch das folgende et - vulnus habes noch betont. Der Ausdruck ist durchaus ovidisch; met. Il 515 honoratas summo, mea vulnera,

<sup>1)</sup> Beispiele Jahrb, 1891 S. 699, 1894 S. 763, 771, Vgl. oben S. 48.

caelo videritis stellas, III 420 spectat geminum, sua lumina, sidu, X 197 videoque tuum, mea crimina, vulnus, her. 11, 19 infestum, funebria munera, ferrum. Die Fälschung ist veranlasst durch des scheinbare Fehlen des wichtigen Begriffes, Wunde' und den Wunsch, einen eleganten, in Ovids spielender Manier gehaltenen Ausdruck zu erzielen.

XIII 581 f. ille color, quo matutina rubescunt tempora, pelluerat. So die durch N gestützte Vulgata, M hat rubor. Vielleicht stand in O rubor mit übergeschriebener Correctur color. Wie dem auch sei, methodische Kritik hat bei dieser Sachlage einfach m fragen: lässt es sich beweisen oder wahrscheinlich machen, dass unserem Dichter die Verbindung rubor — rubescunt zuzutrauen ist? Bejaht man sie, so ist rubor als echt in den Text zu setzen. Vgl. VI 46 erubuit subitusque invita notavit ora rubor, I 386 pavide rogat ore pavetque, I 718 praeruptam rupem, IV 732 stantibus esstat aquis, V 150 pugnant pro causa meritum inpugnante, VI 72 sedibus altis sedent, XI 270 regnum regebat, XII 379 praetents sustinet, XIV 250 ire et subire, XIV 365 preces et verba precentis, her. 10, 106 strataque belua stravit humum. Auch VI 55 tela inge iuncta est gehört wohl hierher (s. Fleckeisens Jahrb. 1887, 139). Weiteres Material bei Zingerle, Wiener St. 1884, S. 2.

XIII 613 f. bella gerunt rostrisque et aduncis unquibus ires exercent alasque adversaque pectora lassant. Die Vulgata ist nicht gerade unerträglich, obwohl lassant mit pectora verbunden und nach bella gerunt nicht recht passend scheint (vgl. dagegen fast. IV 297 fune contento bracchia lassant, met. I 308 lassatis alis volucris decidit, VI 353 abluere lassata membra). Aber der eigentlich bezeichnende Ausdruck für rasche, hestige Bewegungen wie hier ist vielmehr iactant, vgl. met. III 685 lascivaque iactant corpera, XII 329 labefactaque robora iactat, her. 3, 50 pectora iactantem sanguinulenta, ars II 61 humiles propiore freto iactabimus alas—und so oft in den verschiedensten Verbindungen. Das hatte offenbar auch O (iactant M, lassant — aber ss von zweiter Hand — N). ex P. III 7, 28 scheint dagegen die Vulgata qui tumidis bracchia lassat aquis vorzuziehen.

XIII 756 nec, si quaesieris, odium Cyclopis amorne Acidis in nobis fuerit praesentior, edam: par utrumque fuit. Da hier durch par u. fuit das vorhergehende begründet werden soll, so muss man das Futurum edam höchst ausställig — "ich kann es sagen"

essen. Auch ist die La. unsicher. N hat mit der Vulgata Nec. M lagegen En. Anscheinend war also schon in O irgend etwas unblar (Doppellesart, Correctur, Randnote?). Welche La. macht nun den Eindruck der Echtheit? Ich meine, nec sieht aus wie eine wohlüberlegte Aenderung, die dem Sinne und der Logik aushelsen soll. Dann fragt es sich nur, ob sie nothwendig ist. Ich bestreite das. Was ist an dem Gedanken: wenn du mich fragst, ob Hass eder Liebe grösser war, so werde ich sagen, ,beide waren gleich gross', vom Standpunkte der Logik auszusetzen? Die Interjection, das άπροσδόκητον — alles passt trefflich zu der lebhasten und. wie das folgende zeigt, leidenschaftlich erregten Rede der Galatea. Ovid setzt en mit Vorliebe an den Anfang des Verses, 1) Ein Bedingungssatz mit st ist wie hier angeknüpft met. V 518 f. Ein ganz abnlicher Vorgang hat sich X 93 abgespielt: für et ist ebenfalls durch Interpolation ein nec eingesetzt, das noch heute die Vulgata beherrscht (ebenso X 346 nec viele < statt et).

XIII 762 f. quid sit amor, sentit validaque cupidine captus uritur. Zwar hat sich Ehwald hier bereits vom Banne der Vulg. befreit und liest mit O sensit, aber eine Begründung dieser La, ist immerhin noch lohnend, zumal wenn sie zur Emendation einer andern verzweiselten Stelle sührt. Die Fälschung sentit ist offenbar veranlaset durch den Wechsel sensit - uritur und die Sorge die consecutio temporum. Ich schreibe einige markante Stellen zu jedem Capitel aus und notire die übrigen. 1. met. II 344 enixa est — vocat, IV 94 egreditur — pervěnit — sēdit, VIII 448 implet et mutavit, XIII 940 f. obstipui dubitoque - inquam decerpsi, XIV 78 f. excipit — incubuit — decipit, her. 14, 37 abit — relinquit — iacui, fast. VI 703 f. miratur — nescit — sensit dimittit - superbus erat - provocat - pependit.\*) Dagegen wird XIII 957 wohl mit Unrecht das durch O bezeugte sentit verschmäht. — 2. met, III 322 placuit quae sit sententia quaerere, X 277 sensit, vota quid illa velint, XV 645 darentque, oravere, deum, qui finiat, fast. Il 802 in dextra, qui vetet, ensis erat, VI 487 intumuit luno, quod educet.") Diese Eigenthumlichkeit

<sup>1)</sup> Progr. 1893 S. 25.

<sup>2)</sup> Vgl. Ehwald z. met. X 172. — Achnliches met. III 39. 74. V 104. X 476. 708. XII 74. XIII 912. XIV 286. 608. her. 14, 37. fast. II 755 u. sonst.

<sup>3)</sup> Vgl. met. VI 95. VII 95. XI 739. her. 1, 39. 3, 54. 18(19), 83. fast. 1 260. III 105. V 65. 613. trist. III 4, 21. V 1, 79. ex P. I 7, 48 u. sonst. Dazu

bringt überall, wo der Vers nicht entscheidet, ein bedauerliches Element der Unsicherheit in unsere Textesgestaltung, namentlich da, wo es sich um Conjunctivformen von pesse handelt. So steht 1 307 frgm. Bern. mit posset gegen possit in O. Dagegen möchte ich einerseits im Widerspruche mit der Vulgata nach O IV 400 (vgl. chea S. 42 zu V 344), V 437, XII 620 posses und VI 390 posses nach N nen einführen, anderseits XII 70 possit mit M (posse N) schreiben, ohne wiederum X 158 posset (nach dignatur) anzutasten. — 3. met. IX 237 recumbis, quam si conviva iaceres, fast. VI 505 quaerit, quae gens fert, ex P. II 9, 53 neve vates foret unicus Orpheus, ingenie terre seperbs tuo est.1) Diese Beobachtungen lassen sich für die Emeadation der schlimmen Stelle VIII 117 verwerthen. Hier haben wir hübsch beisammen die älteste, bisher unerklärte La. expenimer orbe terrarum nobis (- M), den Beginn der Fälschung expenimus orbem t. n. (- N), die mundgerechte, glatte, flache Interpolaties der Vulg. obstruximus orbem t. n. Neuerdings (s. Ehwald Jhb. 1901 Il 294) hat P. v. Winterfeld vorgeschlagen exponimur orbae, terrarum nobis ut Crete sela patescat.3) Mir scheint hierin eries eine ganz ausgezeichnete Restitution der guten Ueberlieferung (dens orbe und orbae ist dasselbe). Zu orbus - vaterios' vgl. fast III 211. Zu exponimur ohne Zusatz vgl. XIII 46. fast. II 413. III 54. 600. V 466. Das Präsens bedarf kaum der Rechtfertigung, doch sei auf die viel auffälligeren Stellen bei Vahlen Ind. Lect. Ber. 86/87 verwiesen. Soweit ist alles in schönster Ordnung. Aber der Gewinn ginge wieder verloren, wenn man ihn wirklich mit der unglücklichen und unmethodischen Aenderung patescat bezahlen müsste. Nach dem oben bemerkten unterliegt es keinem Zweisel, dass die La. der guten Ueberlieserung pateret buchstäblich richtig ist. Die der schulmässigen Regel widersprechende Consecutio temporum möge man notiren, aber nicht corrigiren.

XIII 769 tutae veniunt que abeuntque carinae. So die durch N gestützte Vulgata, veniunt ohne que M. Wir können offenbar hier nicht die echte La. durch das Zeugniss von O erweisen, sondern müssen umgekehrt aus der Sachlage schliessen, dass diese, wenn

tritt bisweilen noch der Indic. im abhängigen Satze, ep. Sapph. 4 soires unds mevetur opus, her. 7, 53 si noscires, insana quid acquera possunt.

<sup>1)</sup> Vgl. met. XV 331. her. 15(16), 71. fast. II 321. ex P. I 7, 48.

<sup>2)</sup> So ist nämlich nach brieflicher Mittheilung R. Ehwalds der Schreibfehler dort zu corrigiren.

sie auf anderem Wege festgestellt ist, auch in O gestanden haben wird. Es wird gelehrt, dass die Correlation mit doppeltem que eng verbundene Begriffe als untrennbar und nothwendig zusammengehörig hinstelle. So lesen wir wirklich bei Ovid fraudesque dolique, terque quaterque, divesque miserque, rexque paterque, tempusque locumque, oculique animique, corpusque animusque, refeventque foventque, refluitque fluitque, dantque negantque. Aber auch fas omne nefasque, somno vinoque, dextra laevaque, terra pelagoque, voce manuque, vorat revemitque, dat recipitque, timeo cupioque, redit itque u. a. Das ist der Zwang des Metrums, sagt man. Gut. Aber dann müsste der Dichter da, wo dieser Zwang nicht vorlag, die Correlation bevorzugt, zum mindesten nicht gemieden haben. Nun finden wir proavos atavosque, praeceps amensque, linguis animisque, gemmas aurumque, cantus herbasque, vires annique, egressus introitusque, ventos undasque, Volscos Aequosque, vultus oculosque. latices epulasque, colunt habitantque, annis animisque, dant adimuntque, - doch kein Beispiel der andern Form: veniuntque abeuntque stande einzig da! Ich schliesse daraus, dass Ovid diese Correlation 1) nur als Versfüllsel verwendete, dass M die La, von O und damit das Echte erhalten hat. Zum Ausdruck met. XII 53 veniunt, leve vulous, eunique.

XIII 867 laesusque exaestuat acrius ignis. Da M agrius, N acrior liest, so bleibt die La. von O zunächst zweiselhast: ver-

muthlich etwa acrior. Denn es lag nahe, den exquisiten Gebrauch des Adjectivs durch das Adverb zu glossiren. Ueber das prädicative Adjectivum in der Dichtersprache ist oft gehandelt.<sup>2</sup>) Dass Ovid gerade den Comparativ gern so setzt, geht hervor aus II 722 quanto splendidior quam cetera sidera fulget Lucifer, VII 747 violentior ignis ad ossa pervenit, rem. 651 torrens solet acrior ire. Ich habe überhaupt kein Beispiel für das Adv. acrius bei Ovid gefunden.

<sup>1)</sup> Nicht ganz so consequent ist anscheinend Ovid bei Correlation mit dreifachem que verfahren. Ich finde zwei vereinzelte Stellen, wo er sie, nicht unter dem Zwange des Metrums stehend, anwendet: met. VII 547 silvisque agrisque viisque, XV 727 donec Castrumque sacrasque Lavini sedes Tiberinaque ad ostia venit. An der letzten Stelle forderte der Rhythmus die Correlation. Dieselbe mit vierfachem que habe ich nach der guten Ueberlieferung hergestellt VII 224 et quasque Ossa tulit sq.

<sup>2)</sup> Vgl. z. B. Schäster Die sogenannten syntaktischen Gräcismen bei den Augusteischen Dichtern, Amberg 1884, S. 57 f.

XIV 34 carmine cum tantum, tantum quoque gramine possim. Der Schreibsehler carmine — carmine in M erklärt sich allerdings bequem aus der Vulgata, aber verständlich ist er auch, wenn in O gramine — carmine stand. Und dass dem so war, verbürgt uns N. Offenbar ist das die natürliche Reihenfolge: erst die Zauberkräuter, dann das Zauberlied. Sie wird denn auch gewöhnlich inne gehalten.') Vgl. 43 horrendis infamia pabula sucis conterit et tritis Hecateta carmina miscet (ebenso 55 f.), VII 137 neve parum valeant a se data gramina, carmen auxiliare canit (ib. 194 f.). XIV 68 nimiumque hostiliter usas viribus herbarum werden sogar die Zauberkräuter als Hauptsache allein genannt, ähnlich XIV 403 f., fast. II 425 pollentibus herbis nec prece nec magico carmine, am. I 14, 39 cantatae herbae.

XIV 271 f. dicta acceptaque salute diffudit vultus et reddidit omina") votis. Die hier lediglich auf den 5 beruhende (in M fehlen die vv. 272-307) Vulg. lässt sich nicht befriedigend erklären. Ehwald z. St. bemerkt: ,(durch ihre Freundlichkeit) gab sie uns als Antwort auf die Wünsche, mit denen wir sie begrüssten, günstige Vorzeichen. Die Begriffe durch ihre Freundlichkeit' und günstigt findet er offenbar in diffudit vultus - und das mit Recht. Aber der Ausdruck reddidit omina votis ist sprachlich sehr auffallend und wohl ohne Beispiel; man kann votis bei obiger Erklärung nur als Dativ fassen und erwartet doch einen Ablativ (vgl. fast, IV 833 tonitru dedit emins laevo). Und von was für Wünschen ist eigentlich die Rede? Von denen des Grusses? Aber die sind ja doch schon mit dicta acceptaque salute (271) erledigt, einer Formel, die in gleicher Weise von beiden Theilen gilt und die Gegenseitigkeit betont (vgl. XIV 11). Vielmehr muss 272 einen Vorgang nach der Begrüssung meinen. Ich lese also mit N reddidit omina voce. d. h. durch freundliche Miene (diffudit vultus) und freundliche Worte (vece)

ŧ

<sup>1)</sup> Daneben natürlich auch XV 326 carmen et herbas (vgl. XIV 20. am. III 7, 28). Ich knüpfe an diese carmina einen Verbesserungsvorschlag zu am. III 12, 13 nocuerunt carmina semper. Hier ist semper mit an presint dubium unverträglich. Alte Ausgaben lasen certe, dem Sinne nach richtig, aber von der Ueberlieferung weit abliegend. Ovid schrieb höchst wahrscheinlich saepe. Vgl. ars II 553.

<sup>2)</sup> In N steht freilich omnia, aber ex corr. von m. 2 (aus omina?). Also selbst, wenn man diese La. in dem prägnanten Sinne fassen wollte, über den Leo Culex p. 59 handelt (vgl. met. IX 753. ex P. III 1, 77. Progr. des Soph.-G. 1893, 11 Anm. 3), könnte sie mit der Vulg. schwerlich concurrires.

gab sie uns günstige Vorzeichen. Aehnlich XV 682 praestant et voce et mente favorem. Zum Gebrauche von voce I 384 rumpitque silentia voce (Catull. 64, 140 promissa dedisti voce). Man sieht leicht, dass reddidit hier abgeschwächt im Sinne von dedit steht wie XI 608 ianua nec verso stridores cardine reddit, X 702 pro verbis murmura reddunt, VI 308 nec bracchia reddere motus, rem. 437 reddente obscena puella u. a.

XIV 523 f. nec prius os tacuit, quam guttura condidit arbor: arbor enim est, sucoque licet cognoscere mores. Dem Sinne nach untadelig, aber schlecht bezeugt; denn O hat arbore (arbor N) enim sucoque (ebenso die meisten 5). Und so ist zu schreiben. Natürlich heisst arbore licet cognoscere mores nicht, daran, dass der Hirt überhaupt ein Baum wird, kann man erkennen, wes Geistes Kind er war, sondern daran, dass er gerade dieser Baum, der eleaster, wird; die nothwendige Erläuterung und Ergänzung zu arbore und suco giebt also im nächsten Verse eleaster und bacis amaris. Ueber das prägnante arbore s. Progr. d. Soph. G. 1887 S. 10.

XIV 594 f. estis, ait, caelesti munere digni, quaeque petis pro quoque petis. Was heisst hier caeleste munus? Dasselbe was ars I 557 munus habe caelum besagt? Aber an der einzigen Stelle, wo ich dem Ausdruck caeleste munus begegnet bin (XIII 659), hat er eine ganz andere Bedeutung (= die von einem Himmlischen, einem Gotte gewährte Gabe, vgl. ebd. 650), die an unserer Stelle nicht passt (damit stimmen verwandte Ausdrücke wie das häufige Cerealia munera). Wenn Venus (588 f.) ihren Vater bescheiden bittet Aeneae meo . . quamvis parvum des . optime . num en . so kann doch die gütige Zusage dieser Bitte füglich nur lauten estis caelesti numine digni, quaeque petis pro quoque petis. Ein caeleste numen erhalt ia Aeneas auch wirklich: Tibullus II 5, 40 f. cum te veneranda Numici unda deum caelo miserit indigetem. Der Ausdruck caeleste numen ist ganz gewöhnlich (I 367. XV 128. fast, VI 23. 251. her. 19, 181; vgl. VI 331 numen montanum u. a.). Da nun numine auch durch O verbürgt wird, so ist schwer begreiflich, warum die Herausgeber das schlecht bezeugte munere bevorzugten. Denn der Einwurf (der übrigens die Vulgata ganz ebenso treffen würde), Venus konne aus dem einfachen Grunde des caeleste numen nicht erst für wurdig erklärt werden, dass sie es schon besitze, erledigt sich offenbar durch die Erwägung, dass der Ausdruck, auf Venus bezogen, bedeutet ,du verdienst es die Eigenschaft einer himmlischen Gottheit für deinen Sohn zu empfangen. Dass übrigens die La. der Vulgata eine Interpolation im schlimmsten Sinne sei, soll nicht behauptet werden; Formen von munus und numen werden sehr oft in den Handschriften verwechselt (Bach z. met. VI 443).

Eines Nachtrages bedürfen meine Ausführungen zu VIII 67 Fleckeisens Jahrb. 1894 S. 778. Beim Nachweis, dass coepts placent parum est zur Rede der Scylla zu ziehen und 67 meeum mit N zu lesen sei. ward unter andern Stellen, die man für die bis dahin herrschende Auffassung geltend machen könne, auch IX 517 bee placet, haec dubiam vicit sententia mentem citirt. Sehr mit Unrecht. Denn dieser Vers gehört zweifellos zur Rede der Byhlis. Der Dichter konnte in eigener Rede schwerlich nach hec placet mit dem Perfectun vioit fortfahren. Dass ferner derartige reflectirende Zwischenreden ihm durchaus fremd sind, ist a. O. S. 779 dargelegt. Er berichtet auch hier nur die Thatsachen und nimmt dementsprechend ganz correct erst 518, 521-529 das Wort. Endlich das Wichtigste: der Inhalt von 517 ist richtig und verständlich als Ausdruck einer momentan bei Byblis die Oberhand gewinnenden Stimmung, aber als Bestandtheil objektiver Erzählung von Thatsachen falsch und mit dem folgenden (523 f.) unvereinbar. Byblis ist mit nichten schon entschlossen: quid velit ignorat; quidquid factura videtur displicat. Wir haben also mit 517 Byblis' langes Selbstgespräch zu schliessen. Aehnlich sind fast. Il 781 die Worte exitus in dubio est mit Merkel zur Rede des Tarquinius zu ziehen; die La. der übrigen Ausgaben ist (trotz VI 565, doch vgl. met. XII 522) einsach Unsinn.

Berlin-Pankow.

HUGO MAGNUS.

## LIVIUS UND HORAZ

## UEBER DIE VORGESCHICHTE DES ROEMISCHEN DRAMAS.

Ich habe in meinem Aussatz über "Varro und die Satire" (in dieser Zeitschr. XXIV 75) das Capitel des Livius VII 2 als ein bestätigendes Beispiel für die sonst mit Sicherheit beobachtete Thatsache verwendet, dass Varro sich in seiner litterarhistorischen Forschung der peripatetisch-alexandrinischen Methode bedient hat. Die Ursprungsgeschichte des römischen Dramas, wie ienes Capitel sie bietet, erwies ich als eine nach peripatetischem Muster aufgestellte Construction und schrieb diese, nach O. Jahns Vorgange, Varro zu; gleichfalls auf Varro führte ich die in ähnlicher Weise construirte Vorgeschichte des Dramas bei Horaz ep. II 1. 139 ff. zurück (S. 81 A.). Was die Urheberschaft Varros angeht, bin ich inzwischen eines besseren belehrt worden. Hendrickson hat in zwei ausgezeichneten Abhandlungen in der einen 1) den Beweis für den Zusammenhang der livianischen Darstellung mit Aristoteles und der peripatetischen Litterarhistorie vertiest, in der zweiten?) den sicheren Nachweis geführt, dass weder Livius noch Horaz varronische Lehre wiedergiebt und dass wenigstens die von Horaz vertretene Vorstellung vorvarronisch ist. Ich empfinde nun die Verpflichtung den Gegenstand neu aufzunehmen; nicht weil ich es nöthig fände, das von Hendrickson Bewiesene noch einmal zu beweisen, sondern weil einige zur Sache gehörige Fragen von Hendrickson theils nicht zu Ende, theils nicht zum richtigen Ende geführt worden sind.

Um zu sehen, dass das Liviuscapitel nicht von Varro herstammt, bedurfte es eines freieren Blickes als Hendricksons Vorgänger bewiesen haben; denn von vornherein war alle Wahrschein-

<sup>1)</sup> The dramatic satura and the old comedy at Rome, Amer. Journ. of phil. XV 1 ff.

<sup>2)</sup> A pre-Varronian chapter of Reman Uterary history, Amer. Journ. of phil. XIX 285 ff.

64 F. LEO

lichkeit für Varro. Es ist etwa in Varros Todesjahr geschrieben und behandelt Dinge, die zu seiner Domane gehörten. Aber die Stelle, die Livius Andronicus hier als Glied in einer Entwickelangreihe hat, und damit die ganze Construction verträgt sich nicht mit dem was Varro von Andronicus selbst ermittelt und berichtet So klar und einfach liegt die Sache freilich nicht wie sie Hendrickson erscheint, 1) dessen Interpretation des Liviuscapitels darunter leidet, dass er es dem Inhalt nach mit Horaz identificirt: darauf komme ich nachher zurück. Livius spricht nicht ausdrücklich von fabulae, die es vor Andronicus gegeben habe. Er spricht nur von Wechselreden in Versen, dann von regelrecht für Gesang und Tanzbewegung componirten saturae. Das Drama erscheint erst mit Andronicus, qui ab saturis ausus est primus ergumento fabulam serere. Wie weit der Urheber dieser Darstellung den saturas einen dramatischen Character hat zuschreiben wollen, wird nicht klar ausgedrückt, aber dass er es überhaupt wollte, ist daraus zu schliessen, dass die saturae zwischen den alternis gesungenen Fescenninen und den fabulae stehn.\*) Aus dieser Derstellung würde also Andronicus immer noch als der eigentliche Schöpfer des Dramas in Rom hervorgehen können; aber eben als der Schöpfer eines römischen Dramas, der, von den saturas augehend, diese durch Erfindung einer Handlung zum Drama erheben hat. Varro aber wusste, dass Andronicus zwar Volksbrauch und öffentliche Spiele vorfand, aber keine regelmässige Production, an die er anknupfen konnte oder anknupfte, dass er als griechisch Geborner das griechische Drama importirte. Wenn er also sagt (bei Gellius XVII 21, 42): pace cum Poenis facta — primus emnium L. Livius poeta fabulas docere Romae coepit, post Sophoclis et Euripidis mortem annis plus fere CLX, post Menandri annis circiter LII, so hat dieses primus omnium allerdings den Sinn, dass er mit etwas ganz Neuem auftrat, und zwar mit der Kunst des Sophokles und Menander, nicht mit einer aus Rudimenten römischen Spiels heraus entwickelten Kunst. So die gleichfalls von Varro stammende Angabe in Ciceros Brutus (73 qui primus fabulam dedit) und Ciceros danach eingerichtete Worte (Tusc. I 3): serius posti-

<sup>1)</sup> Hendrickson XIX 300.

<sup>2)</sup> Hendrickson XV 13 fasst argumento fabulam serere anders suf: fabula habe es vorher gegeben, nur ohne argumentum. Der Zusammenhang empflehlt, wie mir scheint, diese Erklärung nicht.

cam nos accepimus; sero igitur a nostris peetae vel cogniti vel recepti. Offenbar ist eine Construction wie die bei Livius vorliegende nicht von der Art, dass Varros Gedanken leicht auf sie geführt werden konnten; sie trägt vielmehr den Stempel einer zwar bereits an die gangbare Darstellungsweise der griechischen Forschung anknüpfenden, aber durch die maassgebenden historischen Ermittelungen noch nicht aufgeklärten und befeatigten Metbode. Die allgemeinen Erwägungen, die es nahe legen an Varro zu denken, dürfen gegen diese Erkenntniss nicht aufkommen.

Noch näher lag es, bei Horaz einen Zusammenhang mit Varro anzunehmen. Denn wie die Satire I 4 nach Varros Vorgange Lucilius an die alte Komödie anknüpft, so ist die Epistel an Augustus voll von Anspielungen auf Varros und der Varronianer ästhetische und kritische Anschauungen (diese Zeitschr. XXIV 80 A.). Aber im polemischen Sinne: die Epistel kämpst mit aller Macht gegen den von Varro stammenden Archaismus; sie kämpst gegen verbreitete, im ungelehrten Publikum heimisch gewordene Tendenzen (clament periisse pudorem cuncti paene patres), sie rust den Geist der neuen Zeit gegen immer wieder gehörte Schlagworte auf, die freilich aus dem varronischen Kreise rührten. Dazu bedurfte es keiner litterarischen Vorlagen. So gewiss die Tendenz gegen Varro geht. so gewiss geht sie nicht gegen einzelne Bücher, die Horaz hätte zur Hand nehmen müssen um sie zu bekämpfen, sondern gegen die ganze durch die gelehrte und halbgelehrte Arbeit im Publikum genährte Vorliebe für die alten Poeten. Dagegen der Abschnitt v. 139 bis etwa 170 ist litterarhistorisch, ein Abriss der Vorgeschichte und Ansangsgeschichte des römischen Dramas, der mit dem Anspruch auftritt die Entwickelung zu zeichnen. diesen Abschnitt ist es wahrscheinlich dass Horaz eine bestimmte Darstellung im Auge gehabt hat; durch die Vergleichung mit anderen Zeugnissen wird es, wie wir sehen werden, noch wahr-Aber es ist kein Anlass mehr, von vornherein an eine scheinlicher. varronische Vorlage zu denken.

Die Gegend, aus der die Darstellung stammt, hat Hendrickson nach v. 162 richtig bezeichnet und Kiesslings Interpretation widerlegt, obwohl seine eigene nicht einwandsrei ist (XIX 293 ff.). Graecia capta ferum victorem cepit et artes intulit agresti Latio; sie horridus ille destuxit numerus Saturnius (156—158): welche Hermes XXXIX.

Zeit ist gemeint? gewiss sind weder mit victorens capit nech mit defluxit Saturnius bestimmte Ereignisse bezeichnet, wie die Unterwerfung Tarents oder die Einführung des Hexameters, sonden allgemein die Aufnahme litterarischer Cultur und kunstmässiger Form, sed in longum tamen gevum manserunt hadisans menat vestigia ruris: serus enim Graecis admevit ecumina chertis (159-161): das hängt eng zusammen. Der Römer hat sich nie völlig in litterarischen Dingen civilisirt; dazu hat er zu spät angefangen die griechischen Dichter grundlich vorzunehmen, ein owwasic. serus studiorum. Wann denn? post Punica bella quietus querre coepit, guid Sophocles et Thespis et Aeschylus utile ferrent (162.3)1): erst nach den punischen Kriegen (den beiden ersten natürlich: Porphyrio sagt sogar Carthagine iam deleta); es ist kein Zweifel und wegen coepit auch keine Ausflucht: Horaz setzt den Anfang der Beschäftigung mit griechischer Poesie, sowie die erste Production (164 temptavit quoque rem, si digne vertere posset) in die Zeit nach dem hannihalischen Kriege. Es ist also auch klar, des er mit v. 156-159 dieselbe Zeit im Auge hatte. Es ist für ihn die Ansangszeit der nach griechischem Muster gestalteten litterrischen Production in Rom; d. h. die Zeit des Livius Andronicus?

Daraus ergiebt sich unmittelbar: Horaz folgt dem Ansatze des Accius, der ins Jahr 197 v. Chr. die erste Aufführung des Liviss legte<sup>3</sup>); er drückt diesen Ansatz genauer aus, als es Porcius Licinus thut, der auf derselben Vorstellung des Accius fussend (dena Livius sollte 209 nach Rom gekommen sein) die Poesie in Rom Poenico bello secundo beginnen liess.<sup>4</sup>) So that Horaz zwölf Jahre nach Varros Tode.

<sup>1)</sup> Ich gestehe nicht zu begreisen, was Thespis hier soll. A. P. 275 ist von ganz anderer Art. Horaz konnte doch nur von Tragödien sprechen; wie kommt er dazu, einen Schatten zwischen Sophokles und Aeschylus zu stelles?

<sup>2)</sup> v. 62 Livi scriptoris ab aevo.

<sup>3)</sup> Plaut. Forsch. 57.

<sup>4)</sup> Plaut, Forsch. 58; Schanz Rhein. Mus. LIV 19 ff. (der dieselbe Combination vorträgt, ohne sich meiner Erörterung zu entsinnen); Hendricksen XIX 290. Was Büttner Rhein. Mus. LV 121 ff. dagegon einwendet, scheitert an dem Zeugniss des Gellius, der (ohne Zweifel nach Varre, was such Böttner nicht in Abrede zu stellen scheint) als Anhang zu § 42—45 (d. h. zu Varres Angaben über Livius und Naevius, nicht über Naevius allein) mittheilt: Porcfus autem Licinus serius poeticam Romae coepisse dizit; worzus folgt, dass der Zusammenhang bei Porcfus eine chronologische, keine ästhetisch-

Das Resultat ist, dass der Inhalt von Livius VII 2 nicht varronisch, der von Horaz ep. Il 1, 139 ff. vorvarronisch ist. Darum hann auch das Liviuscapitel vorvarronisch sein. Aber Hendricksons Versuch zu beweisen dass das der Fall sei, indem er die beiden Berichte identificirt und beide direct auf Accius Didascalica zurückführt, dieser Versuch ist nicht geglückt; und ich muss mich von hier an von Hendricksons Wege entfernen.

Der Bericht, den Livius mittheilt, enthält folgende Momente der Entwickelung, die ich nicht vermeiden kann hier anzusuhren 1):

1) Zu den Spielen des Jahres 390 v. Chr., den ersten ludi scaenici, werden etruskische ludiones verschrieben, die ohne Lied und Spiel zur Flöte tanzen; 2) junge Römer ahmen diese nach, indem sie zugleich nach Art der Fescenninen scherzhaste Wechselreden in Versen improvisiren und den Tanz nach dem Liede einrichten, also ἀμοιβαία und μέμησες hinzuthun²); 3) die Sache kommt in Ausnahme, römische kistrienes sühren saturas auf, die aus regelrecht zur Flöte componirten Liedern mit entsprechender Tanzbewegung bestehen; 4) einige Jahre später hat Livius zuerst ein Drama mit richtiger Handlung gedichtet und als Schauspieler³) die

kritische Angabe ergab; ganz andera, als wenn Lucrez von Ennius sagt, dass er primus amoeno detulit ex Helicone perenni fronda coronam (Schanz S. 19). — Büttner meint S. 123, in dem Satze Musa pinnato gradu intulit se bellicosam in Romuli gentem foram müsse man bellicosam gentem foram verbinden. Für das Substantiv mit zwei epitheta, von denen keines mit dem Substantiv einen Begriff bildet, die aus gleicher Bedeutungssphäre sind und im Satze so gestellt, dass das eine zum Verbum, das andere zum Nomen gezogen wird, würde ich eher einen Beleg verlangen als für die Verbindung intultt se bellicosam. Hier ein paar Stellen: Cicero in Vat. 31 tu in templum Castoris to — funestum intulisti, Apuleius met. VI 1 pulvinaribus sese proximam intulit, was mit Unrecht geändert wird. Aber diese Frage trifft je die Soche nicht.

<sup>1)</sup> Die Analyse in dieser Zeitschr. XXIV 76ff., vgl. Hendrichson XV. Unrichtig ist, dass der Bericht, die saturs in Analogie zum Satyrspiel setzt 4S. 77. berichtigt von Hendrickson S. 7).

<sup>2)</sup> apospoia: § 5.11 inter se, 7 alternis; plupese: 4 sine imitandorum carminum actu, 5 nec absoni a vece motus erant, vgl. 7 cantu metuque congruenti.

<sup>3)</sup> Dass dies Erfindung ist (Arist. rhet. 1403 23 ὑπαιφίσουνο γὰρ αὐτοι τὰς τραγφθίας οἱ ποιηταὶ τὰ πρῶτου), da Livius Schulmeister war, habe ich S. 78 bemerkt. Ribbeck Gesch. d. r. D. 12 351 wendet dagegen ein: "Warum hätte er mit diesem Alltagaberuf nicht bei Gelegenheit der Festspiele die künstlerische Thätigkeit verbinden können? wie dies zu allen Zeiten vor-

68 F. LEO

Sitte eingeführt, dass ein Sänger die cantica sang und die Schuspieler nur den Dialog sprachen; 5) hiermit ist die Entwickelung der fabula abgeschlossen, keet the kauthe processen, die Bürgersöhne überlassen sie den Schauspielern und kehren ihrerseits met den alten Scherzspielen zurück, die später den Namen exedis bekommen und meist hinter den Atellanen aufgeführt werden. Dean auch die oskische Atellana blieb in den Händen der jungen Römer, und in ihr aufzutreten führte nicht die mit der Schauspielkunst sonst verbundene Atimie herbei.

Auch Horaz giebt eine Entwickelungsgeschichte, sie verläuft folgendermaassen: 1) Beim Erntefest bildete sich die Sitte der Fescenninen aus und bürgerte sich durch die jährliche Wiederkehr ein 2): improvisirte Wechselreden in Versen, 3) zu Schimpf und Spott, in bäuerlicher Ausgelassenheit; 2) der harmlose Scherz artete aus, die unschuldig Angegriffenen vereinigten sich mit den um die öffentliche Ordnung Besorgten und es wurde das Gesetz gegen die mala carmina erlassen; 3) darauf wurde das ländliche Spiel wieder harmlos und vergnüglich, ja Schimpf und Spott hörten auf. 4)

gekommen ist und auch jetzt noch bei Volksschauspielen ohne Anstand zagelassen wird'. Deshalb nicht weil bei den Römern die Atimie daraus folgte
und sie wenigstens damals artem ludicram scaenamque totam in probre
ducebant (Cic. de rep. lV 10). — Bei Livius sind die Vorgänger des Andronicus Schauspieler, die auch dichten, Andronicus ein Dichter, der auch spielt.

<sup>1)</sup> Nichts anderes kann bedeuten conserta fabellis potissimum Atolanis sunt, was Munk de fab. Atell. 22 und O. Jahn in dieser Ztschr. Il 226 durch gekünstelte Interpretation umzudeuten versuchen. Das Zeugniss wird in den Erörterungen neuerer Zeit über die exodia, so viel ich sehe, nicht verwerthet. Richtig Casaubonus de sat. Graecorum poesi 187 (ed. Halle 1774). exodium Atellanae Iuven. 6,71; Atellanicum exodium Suet. Nero 45. — Nach Livius' Darstellung veranstalten die Bürgersöhne Aufführungen von Atellanae, denen sie ihre ridicula als exodia anhängen; d. h. ausgearbeitete Stücke mit improvisirten Nachspielen. Die sonst bezeugten exodia als Nachspiele von Tragödien, die also ein Zusammenwirken von Schauspielern und jungen Bürgern voraussetzen, werden hier als Ausnahme bezeichnet (potissimum).

Hor. 147 libertas recurrentis accepta per annos, Liv. § 6 accepta itaque res saepiusque usurpando excitata.

<sup>3)</sup> Hor. 146 versibus alternis opprobria rustica fudit, Liv. 5 incenditis inter se iocularia fundentes versibus, 7 Fescennino versu similem incompositum temere ac rudem alternis iaciebant.

<sup>4) 154</sup> vertere modum, formidine fustis ad bene dicendum delectandumque redacti, d. h. Gegensatz zu opprobria rustica v. 146. Hendrickson XV 23 bezieht das nicht mit Recht auf die litterarische Komödie, die römische rés.

4) Die griechische Litteratur kommt berein, das Altlatinische (als Typus der Saturnier) verschwindet, die Römer ergreisen selber Tragödie und Komödie.

Zwischen beiden Berichten besteht eine auffallende Aehnlichkeit, die sich nicht nur in einzelnen Ausdrücken wie den angemerkten zeigt, sondern vor allem in der gemeinsamen Tendens, der Anknüpfung an Volksbrauch und Festsitte. Es ist ganz deutlich, dass der eine wie der andere Bericht in Anlehnung an die griechischen Vorgeschichten des Dramas entstanden ist. Damit ist aber die Aehnlichkeit zu Ende; auch die übereinstimmenden Wendungen erklären sich aus der gemeinsamen Methode. Sobald man die Verschiedenheiten ins Auge fasst, ergiebt sich dass die beiden Darstellungen in den Hauptpunkten auseinander gehn.

Erstens: Livius schaltet das Griechische aus. Die ganze Entwickelung ist italisch: Etrusker, römische Jugend, römische Schauspieler, Livius einer von diesen, neben ihm der etruskische Flötenspieler, endlich die oskische Atellana. Bei Horaz dagegen ist die griechische Einwirkung das entscheidende Moment der ganzen Darstellung. Es ist möglich, dass Livius selber das griechische Element verschleiern wollte. Wie sein Bericht vorliegt, unterscheidet er sich hierdurch wesentlich von dem des Horaz; und ebenso wesentlich, um das nachzutragen, von den Anschauungen Varros.

Zweitens: die livianische Darstellung geht in zwei parallelen Linien, die beide von den etruskischen ludiones ausgehn. Einmal die ludiones, die histriones, Livius als erster der entwickelten Kunst; zum andern die jungen Römer als Nachahmer der ludiones, die exodia mit der Atellana. Diese beiden Linien verlaufen ungebrochen. Die horazische Darstellung besteht aus zwei Fäden, deren zweiter an das Ende des ersten angeknüpft wird. Zuerst rein römische Entwickelung: Erntesest, Fescenninen, Entartung, Beschränkung, Milderung der Sitte; sodann die damit gar nicht zusammenhängende Einführung der griechischen Tragödie und Komödie. Diese treten auf als Gegensatz zum Einheimischen, sie vertreiben die herkömmliche Bauernpoesie. Hier ist nicht durchgehende Entwickelung von primitiven Kunstansangen zur Kunst, sondern Cultur nach der Uncultur: auch hier völlige Verschiedenheit des leitenden Gedankens; auch hies die historisch richtigere Grundanschauung bei Horaz.

70 F. LEO

Drittens: Horaz kennt zwar als einheimisches Rudiment des Dramas nur ein lustiges Spiel, das eine Zeit lang aggressiv geworden war; aber dann behandelt er, nach dem allgemeinen Bericht über das Eindringen des Griechischen, zuerst die Tragödie und sondert von ihr die Komödie. Livius dagegen stellt die Geschichte des Dramas in der Weise dar, dass nicht ein Wort auf die Tragödie bezogen werden muss. Das Ganze könnte, wie es ist, in einen Tractat  $\pi e \varrho l$   $\pi \omega \mu \varphi \delta l \omega s$  umgesetzt werden. Nur soll man darum nicht meinen, dass der Urheber der livianischen Construction sich grade an einen solchen Tractat angelehnt habe.)

Viertens: für Horazens Darstellung der Vorgeschichte ist die Betonung des polemischen Grundzuges der Fescenninen charakteristisch, die mit ländlichem Spott begannen und zu unerträglichen persönlichen Angriffen ausarteten, so dass Gesetze dagegen nöthig wurden: die Strafbestimmung der XII Tafeln gegen die mals carmina (sat. Il 1, 82) tritt in deutliche Parallele zu den attischen Psephismen περί τοῦ μὴ ὀνομαστί κωμφδείν. Dies ist eine Construction, die in der That völlig in Anlehnung an die peripatetisch-alexandrinische Darstellung von der Geschichte der Komödie gemacht ist, wie sie uns in vielen Brechungen in den Tractaten περί χωμφδίας vorliegt: ländliche Sitte, diese recipirt und auf der Bühne entwickelt, persönliche Angriffe, deren gesetzliche Beschränkung, Entwickelung zur (μέση und) νέα. Aber bei Horaz ist die Anwendung lediglich auf die Vorgeschichte gemacht, von der litterarischen Entwickelung ist noch gar nicht die Rede.") Während so für die horazische Darstellung dasselbe Motiv bestimmend ist, das jene Tractate beherrscht,3) fehlt bei Livius ganz der Hinweis auf das polemische Element. Er kennt nur die allmähliche Entwickelung der primitiven Form zu einer vollkommenen Kunstform; das heisst, das Motiv der livianischen Darstellung ist das der aristotelischen Poetik, wie es in den historischen Sätzen des 4. und 5. Capitels erscheint: πολλάς μεταβολάς μεταβαλούσα ή τραγωδία ξπαύσατο, έπεὶ ἔσχε τὴν αύτῆς φύσιν, und entsprechend die Komödie.4) Hierdurch treten die beiden Berichte

<sup>1)</sup> Ueber die Zurückführung von Tragödie und Komödie auf einen gemeinsamen Ursprung vgl. Kaibel Abh, der Gött. Ges. II 4 S. 14. 44.

<sup>2)</sup> Oben S. 68 Anm. 4.

<sup>3)</sup> Diese Zeitschr. XXIV 73f.

<sup>4)</sup> Da ist die iaμβική iδέα erwähnt, aber auch das ersetzt Livius durch

in entschiedener Weise auseinander und es ist nicht etwa statthaft,¹) Livius aus Horaz und Horaz aus Livius, wie zwei Excerptoren derselben Vorlage, zu ergänzen. Vielmehr sind die maasgebenden Gesichtspunkte, denen beide folgen, verschieden, zwar
beide peripatetisch, aber in der philologischen Behandlung des
Gegenstandes längst gesondert: der eine ist rein historisch, wie er
in der Poetik erscheint; der andere ursprünglich theoretisch, als
Kennzeichen der alten Komödie im Gegensatz zur neuen, aber wegen
dieses Gegensatzes, der einen Fortschritt bedeutet, als Motiv einer
Entwickelungsgeschichte verwendbar und verwendet.

Fünstens: die livianische Darstellung geht von den städtischen Festen aus und bleibt städtisch, die horazische von den ländlichen und bleibt ländlich; ja die vestigia ruris sind ihm unvertilgbar. Bei Livius sind es die ludi scaenici des Jahres 390 und ihre Einbürgerung, bei Horaz das Erntesest und seine jährliche Wiederkehr: bei Horaz die Fescenninen, bei Livius ein Fescennino versu simile; bei Horaz die Bauern mit ihren Knechten und Frauen, bei Livius die jungen Bürgersöhne. Dieser Gegensatz von Stadt und Land tritt in der von Aristoteles zurückgewiesenen Herleitung der χωμωδία von χώμη hervor (poet. 1448 38). Da diese Etymologie in den Ursprungsgeschichten der Komödie trotz Aristoteles die eigentlich herrschende wurde,3) so waltet in diesen die Vorstellung von dem ländlichen Ursprung der Komödie vor: und zwar theils in der Weise, dass die Entstehung des Schelt- und Rugeliedes auf die Dörfer verlegt wird,\*) theils durch die Anknüpfung an Wein- und Kornernte,4) wie auch die gemeinsame Rücksührung der Tragodie und Komodie auf zpaywola in der Regel die Weinlese voraussetzt.") Dies ist also ganz die Anschauung, in der Horaz steht, d. h. die in der griechischen Lit-

ab saturis, ohne dass den saturas polemischer Charakter beigelegt worden wäre. Hendricksons Folgerung XV 10 kann ich nicht mitmachen.

<sup>1)</sup> Wie ich in dieser Zeitschr. XXIV 81 Anm. meinte.

<sup>2)</sup> Kaibel Abb. d. Gött. Ges. 11 4 S. 43 ff.

<sup>3)</sup> Besonders maol managolas IV, Kaibel Com. Fragm. p. 12.

<sup>4)</sup> Etym. M. τραγφδία (Kaibel Com. Fragm. p. 16): ή δὲ κωμφδία ἀνομάσθη έπειδὴ πρότερον κατὰ κώμας έλεγον αὐτὰ έν ταϊς έφρταϊς τοῦ Δορνόσου καὶ τῆς Δήμητρος.

<sup>5)</sup> Et. M. (vor. Anm.) v. 9, Athen. II 40°, Euanthius p. 62, 1, auch Diemedes p. 57, 136 (bei Kaibel C. F.).

72 F. LEO

terarhistorie herrschend gewordene.¹) Dagegen tritt in der livianischen Construction auch hier deutlich das Bestreben hervor, die ganze Entwickelung vom Ursprung an als specifisch römisch erscheinen zu lassen, ausgegangen von einem durch etruskischen Einfluss, der in religiösen Dingen zugestanden war, besonders gestalteten römischen Sühnefest.

Es ist, wie ich meine, vollkommen bewiesen, dass Livius und Horaz, was die Herkunst ihrer Berichte angeht, nichts mit einander gemein haben. Wir haben zuvor gesehen, dass beide Berichte unvarronisch sind, aber dass nur Horaz nachweislich vorvarronische Anschauung vorträgt. Der Hauptvertreter der falschen Chronologie des ältesten römischen Dramas, der gegen den Varros Widerlegung sich hatte richten müssen, war freilich Accius, Aber daraus folgt keineswegs (was Hendrickson folgert, XIX 303 fl.), dass Horaz, als er die Geschichte des Dramas berühren wollte, die Didascalica des Accius zur Hand genommen habe. Das war nicht der litterarische Kreis, in den Horaz sich zu begeben liebte. Es folgt daraus nur, und dies ist das wichtigste was wir in diesem

<sup>1)</sup> In den Scholien zu Dionysius Thrax (p. 12 K.) wird die Uebertragung der auf den Dörfern entstandenen Komödie in die Stadt angedeutet: Blastoμενοί τινες γεωργοί παρά των πολιτών των Αθήνησι - κατήεσαν έν τξ πόλει καί - περιιόντες περί τὰς ἀγυιάς κτέ. Aus dem 4. Tractal καρί κωμφδίας (Kaibel ib.) erkennt man die ältere Fassung, die noch von der richtigen Aussauug bestimmt ist, dass die κομαι oder δήμοι zusammen die πόλις bilden: τὸ παλαιὸν οἱ ἐν ταῖς κάμαις ἀδικούμενοι παρὰ τῶν πολτων νυκτός απήρχοντο παρά τον δημον έκείνον ένθα ο άδικήσας ήν dann wird die Sitte recipirt als χρήσιμον τη πόλει. Nun besitzen wir ein Referat über Varros Darstellung, bei Diomedes de poem. IX 2 (p. 57 K.): comoedia dicta ἀπὸ τῶν κωμῶν (κῶμαι enim appellantur pagi, id est comventicula rusticorum): itaque iuventus Attica, ut ait Varro, circum vicos ire solita fuerat et quaestus sui causa hoc genus carminis pronuntiabet; aut certe a ludis vicinalibus: nam posteaquam ex agris Athenas commigratum est et hi ludi instituti sunt, sicul Romae compitalicii, ad canendum prodibant et ab urbana κώμη και ψδη comoedia dicta est u. s. w. Hier finden wir zweierlei was für diesen Zusammenhang interessant ist. hat Varro (dem dies Ganze ohne Zweisel gehört) attische ludi vicinales mit den römischen compitalicii parallelisirt; darauf werde ich unten zurückkommen. Zweitens versucht er dieselbe Ausgleichung von Stadt und Land wie der Dionysiusscholiast, wahrscheinlich beide nach älterem Vorgang. Auch von dieser Seite angesehen sondern sich Horaz wie Livius von Varro. -Donat de fab. V 6 in vicos et compita ex omnibus locis — veniebant triffi eher mit π. κωμ. IV zusammen (oben S. 71).

ganzen Zusammenhang erfahren, dass die Resultate von Varros Forschung, die durch Atticus' Vermittelung in Ciceros Brutus, Tusculanen und Cato maior erscheinen, immer mit polemischer Spitze gegen die herrschenden Irrthümer, dass diese Resultate ein Jahrzehnt nach Varros Tode noch nicht in das allgemeine Bewusstsein der römischen Bildungskreise übergegangen waren.

Wir psiegen uns wohl die Wirkung von Varros gelehrten Büchern zu breit vorzustellen. Sie waren für Gelehrte wie Verrius Flaccus und Hygin, für Liebhaber wie Nepos und Atticus, für solche, die sich eines Stoffes für ihre besonderen Zwecke bemächtigen wollten, wie Vergil; der allgemeinen Bildung standen sie fern, bis nach der Wiedererweckung der varronischen Litteratur durch Probus diese von neuem in das Centrum der gelehrten Arbeit trat und nun allmählich, je mehr die Zeitneigung archaistisch wurde, ein sehr beschränktes Quantum varronischen Gutes zum gemeinen Bildungsgut wurde.

Horaz brauchte sich vielleicht, als er jene Uebersicht in sein Gedicht aufnahm, überhaupt nicht an eine litterarische Quelle zu wenden, sondern konnte sich auf das verlassen was er früher in Schulbüchern gelesen hatte. Wenn wir aber fragen, wo der Gebildete diese Dinge im Zusammenhang las, so werden wir sagen müssen: bei den Annalisten. Dafür liefert uns eben Livius den Beweis. Livius zeigt uns auch durch seine Behandlung des antiquarischen Stoffes, dass die Annalen, selbst in der durch ihn erreichten Vollendung, im alten Geleise blieben und sich durch Varros Forschung nicht, wie es Dionys gethan hat, beirren liessen. Wenigstens wird es sich im allgemeinen so verhalten. Was die Notizen von litterarhistorischem Interesse anlangt, die in Livius' Erzählung verwoben sind, so nöthigt uns der Zusammenhang, ihre chronologische Beschaffenheit etwas näher zu prüfen.

Die Annalen, die in der Generation vor Livius gelesen wurden, standen gewiss unter dem Einsluss der ihrerzeit in populärer Form und doch mit Autorität vorgetragenen Anschauungen des Accius. So wissen wir, dass Valerius Antias die ersten scenischen Spiele ins Jahr 563/191 legte 1): das geht mit einer Confusion auf Accius' Ansatz zurück. Der Bericht des Livius VII 2 unterbricht den graden Gang der Erzählung und wird dementsprechend

<sup>1)</sup> Livius XXXVI 36, 4, vgl. Madvig opusc. acad.\* II 82, Hendrickson XIX 291.

74 F. LEO

eingeführt und abgeschlossen, d. h. als Einlege gekennzeichnet. Da er aber als nichtvarronisch erkannt ist, besteht gar kein Anlass mehr, ihn als eine Einlage des Livius in den Zusammenhang seiner annalistischen Vorlage zu betrachten; ebensowohl kann Livius die Einlage bei seinem Annalisten vorgefunden haben. Dies ist in der That das wahrscheinliche. Denn wenn Livius nach einem grammatischen oder sonst gelehrten oder auf neuere Untersuchungen gegründeten Buch gegriffen hätte, so würde es doch vermuthlich ein varronisches oder von Varro abhängiges gewesen Livius zeigt sich in seiner litterarischen Chronologie nicht unberührt von Varros Forschung. Er hatte den richtigen Ansatz für die erste Aufführung des Livius Andronicus.1) Zu den hadi Romani von 557/197 hat er nicht den falschen Ansatz des Accius, dagegen eine Mittheilung an die sich dieser unmittelbar anschliessen konnte.2) Zu 563/191 notirt er die falsche Angabe des Valerius Antias (oben S. 73 A. 1).3)

Wenn man diese drei Punkte ins Auge fasst und danach die chronologische Vorstellung prüft, die dem Capitel VII 2 zu Grunde liegt, so findet man, dass (ganz anders als bei Horaz) die Zeit des Livius Andronicus im Unklaren gelassen ist: post aliquet annis hat Livius die neue Einrichtung getroffen; es ist aber kein Zeitpunkt angegeben, von dem aus die aliquot anni zu rechnen wären. Das Anfangsjahr (364/390) ist natürlich nicht gemeint, denn nach diesem ist eine Entwickelung in mehreren Phasen erzählt (eine davon § 6: accepta res saepiusque usurpando excitate). Wenn man den varronischen Ansatz nimmt, den Livius etwa 10 Bücher weiter befolgt hat, so kommen für die Zeit zwischen den ersten ludi scaenici und der ersten Aussuhrung des Andronicus 124 Jahre heraus; das trifft ungesähr mit dem Eindruck zusammen, den die Erzählung erweckt und zu erwecken bestimmt Aber ausdrücklich gesagt hat es Livius nicht, d. h. er bat das chronologische Gefüge verwischt, aber nichts aufgenommen,

<sup>1)</sup> Cassiodor a. 515 (Chron. min. Il 128 Mommeen) his cons. ludis Remanis primum tragoedia et comoedia a L. Livio ad scaenam data.

<sup>2)</sup> XXXIII 25, 1 ludi Romani — in circo scaenaque — magnificentius quam alias facti.

<sup>3)</sup> Ferner XXIV 43, 7 (540/214) ludos scaenicos per quadriduum es anno primum factos ab curulibus aedilibus memoriae proditur; XXXIV 54, 3 (560/194) Megalesia ludos scaenicos — aediles curules primi fecerum.

was dem varronischen Ansatz des ersten Aufführungsjahres des Andronicus direct widerspricht. So hat er vielleicht zu 557/197 nur den Ansatz des Accius fortgelassen.

Es ist deutlich, dass Livius das chronologische Grundschema der ludi scaenici nach Varros Ermittelung hat ausgleichen wollen, ohne gradezu Partei zu ergreifen; vielleicht hat er sich zu 514/240 darüber geäussert; im Uebrigen ist er um die Sache herumgegangen, nirgends deutlicher als in VII 2.1)

Es steht hiernach fest, dass Livius sich mit der varronischen Chronologie des Dramas bekannt gemacht hat; keineswegs dass er Varro studirt hat. Das wahrscheinlichste ist, dass er sich aus einem Buch wie es Atticus' annalis war orientirt hat, nach Ciceros Exempel. Da fand er die wichtigsten Daten, aber nicht die origines scaenici: die hat er nach seiner annalistischen Vorlage gegeben.

Von Varros Werk de scaenicis originibus müssen wir uns nun freilich eine andere Vorstellung machen, als wir es zu thun geneigt waren, so lange der Bericht des Livius als Reflex der varronischen Darstellung gelten konnte. Es ist kein Grund mehr anzunehmen, dass Varro die Vorgeschichte des römischen Dramas in der Weise jenes Berichtes construirt habe.2) Wohl aber hat er die Ansätze dramatischen Spiels, die an ludi verschiedener Art, in alter Sitte und gottesdienstlichen Gebräuchen, zu beobachten waren, verfolgt und zwar ohne Zweisel in derselben Tendenz, die in der griechischen Litterarhistorie seit Aristoteles' Hinweis auf die φαλλικά und ihr Verhältniss zur Komödie lebendig war. Unter den wenigen Fragmenten des Werkes<sup>3</sup>) finden sich deutliche Spuren, dass von den ludi saeculares (frg. 1. 2), den Lupercalien (3. 11), den compitales (7, aus dem dritten Buch) und einem Ceresfeste (6) die Rede war; frg. 1-3 gehören ins erste Buch, 6 und 11 sind ohne Buchzahl überliefert.

Einen Schritt weiter führt die Erwähnung der compitales, wenn wir mit ihr die varronischen Etymologien von κωμφδία bei Diomedes vergleichen, in die ein Stück der dramatischen origines in Attika eingelegt ist (ausgeschrieben oben S. 72). Dort

<sup>1)</sup> Hendricksons Zweifel XIX 292 und 302, ob Livius einmal die falsche und einmal die richtige Ausicht vertrete, ist unberechtigt.

<sup>2)</sup> Plaut. Forsch. 64.

<sup>3)</sup> Cichorius in den Comment. Ribbeck. 417 ff.

76 F. LEO

heisst es, in Athen seien ludi vicinales eingerichtet worden sient Romae compitalicii: bei diesen wurden die Gesänge aufgeführt (et canendum prodibant), aus denen die Komödie hervorgegangen ist. Wenn diese Stelle nicht direct eine Erörterung der scaenici erigines reproducirt, so enthält sie doch gewiss einen auch dort augeführten Gedankengang. Auch in den Tractaten des Euanthiss und Donat sind ohne Zweifel, wenn man das Horazische und des direct aus griechischen Tractaten Stammende abzieht, Nachklänge aus Varros origines nachzuweisen. Ich erwähne hier nur Donat V 2 comoediae a more antiquo dictae, quia in vicis huiusmodi carmina initio agebantur apud Graecos, ut in Italia compitaliciis ludicris.

Ich darf es nicht unterlassen, als ein Resultat dieser Untersuchung hervorzuheben, dass es für die 'dramatische satura' nun kein Zeugniss mehr giebt das man auf Varro zurücksühren dürfte. Dadurch gewinnt der Umstand erhöhtes Gewicht, dass in dem Abschnitt des Diomedes über die satura (S. 485 K., in Kaibels Com. Fragm. S. 55), der ohne Zweifel auf Varro zurückgeht, 1) Enniss der älteste Vertreter der satura ist. Es ist aber blosse Willkur, den Namen der 'dramatischen' satura von dem der lucilischen zu trennen. Oder wie lässt es sich sprachlich begründen, dass die asture 'das Spiel der saturi' sei? Schon dadurch ist eine solche Auffassung ausgeschlossen, dass in dem livianischen Bericht (dem einzigen) die satura nicht als die den Fescenninen ähnliche Improvisation der iuventus erscheint, sondern die histriones führen auf impletas medis saturas descripto iam ad tibicinem cantu motuque congruenti: es sind die auf die iocularia folgenden ersten kunstmässigen Versuche.") Dass sie dramatischen Charakter hatten, wird nicht deutlich gesagt, deutlich aber, dass das im eigentlichen Sinne Dramatische erst mit Livius beginnt (oben S. 67). Die Möglichkeit, dass der Urheber der litterarhistorischen Construction für seine satura den Namen der ennisnischen angewendet hat, wächst hierdurch und ihre historische Gewähr wird noch geringer als sie war.3)

<sup>1)</sup> Diese Zeitschr. XXIV 69 ff.

<sup>2)</sup> S. besonders Hendrickson XV 7 ff.

<sup>3)</sup> Warum Atta und Pomponius den Titel satura anwendeten, wüsstes wir wenn wir die Stücke hätten; aber so gut man im Leben die Schüssel, die Wurst, den combinirten Antrag satura nannte, so gut Ennius und dass Lucilius ihre vermischten Gedichte, so gut konnte eine togata oder Atellass einmal diesen Titel erhalten. Naevius' satura (Festus 257) war gewiss, wie die Worte zeigen, nicht dramatisch.

Varro hat die lucilische satura aus der alten Komödie hergeleitet (diese Zeitschr. XXIV). Hendrickson hat (XV 11), von dieser Combination ausgehend, die litterarhistorische Erfindung der dramatischen satura daraus zu erklären gesucht, dass die apyala. die Komodie mit polemischem Charakter, in ihrer vorausgesetzten römischen Erscheinungsform den Namen der lucilischen satura erhalten habe. Diese Erklärung ist deshalb nicht statthaft, weil in der Darstellung bei Livius, wie oben ausgeführt, nichts von polemischem Charakter der satura zu finden ist. Nun hat aber Hendrickson zur Stütze seiner Ansicht den Abschnitt des Eugnthins herangezogen (S. 13 ff.), in dem die satyra als mittlere Gattung zwischen der apyala und véa aufgeführt ist. Ich kann über diesen Bericht nicht anders urtheilen als vordem (in dieser Zeitschr. XXIV 72). Was wir bei Euanthius lesen (II 3-6, p. 63 bei Kaibel, p. 16 Wessner) ist nichts als die Reproduction eines Tractates περί χωμωδίας, vermischt mit römischem Stoffe varronischen und horazischen Ursprungs; eine Vermischung, die von Missverständniss ausgeht und zu Missverständniss geführt hat. Hier ist satura die Komödie, in der die Bürger ohne Namen verspottet werden; Lucilius habe diese Gattung zuerst als poesis behandelt (primus novo conscripsit modo: dabei ist als sein Vorganger Ennius gedacht). Diese Einordnung der Satire in die Geschichte der Komodie ist dadurch erklärt, dass Varro (und Horaz) die Satire auf die Komödie zurückgeführt hatte; der Versasser des Tractats kannte von Lucilius nur den Namen und hatte überhaupt nur abgeleitete Ueberlieserung. Es bedarf, um diese Verwirrung zu lösen. nicht der Annahme, dass die 'dramatische satura' des Livius mit im Spiele gewesen sei.

Göttingen.

FRIEDRICH LEO.

## NOTE SUR UNE INSCRIPTION DE MAGNÉSIE.

L'inscription de Magnésie n° 105"), qui contient la sentence rendue par les Magnètes, lorsqu'ils intervinrent en qualité d'arbitres entre les villes d'Itanos et d'Hiérapytna, est l'une des perles de l'admirable recueil qui fait tant d'honneur à la science et à la cosscience de M. Otto Kern et de ses collaborateurs. Par malheur, à partir de la l. 60, ce document si précieux est déplorablement mutilé. Leider haben wir hier künstiger Emendation besonders vid tibrig lassen müssen', disait M. von Wilamowitz. Les 'emendatores' ont mis jusqu'à présent beaucoup de discrétion à répondre à cette invitation. Il me semble pourtant qu'il est possible de rétablir la partie du texte comprise entre les l. 73 et 94 un peu plus exactement que n'a fait le premier éditeur, et que le 'tenor orationis' se laisse là ressaisir assez facilement et suivre sans trop d'interruptioss.

Voici les lectures et les suppléments de M. Kern:

L. 73. ἄτε [Φ]άβιον — — — — | ... κ]αὶ διὰ λευκυμάτων ἄτινα τὰς ἐνιαυσίους εἶχεν τῶν τε[ταγμέν]ων διοι[κήσεις. [πρὸς δὲ τοῖς [\* εἰρ]ημένοις καὶ δι' αὐτῶν ὧν αῖ τε λευπαὶ πόλεις καὶ αὐτοὶ δὲ 'Ιε[ραπ]ύτνιοι γεγράφ[ασι περὶ τῆς προδε]ὅηλωμένην νῆσ[ον Λεύκην — — | εἶναι] 'Ιτανίων καὶ διακατεισχῆσθαι ὑπ' αὐτῶν καὶ διὰ τῆς τῶν φίλω[ν ......] και τι ποιείσ — — | .... σίας καὶ μέχρι τοῦ συστάντος ἐν Κρήτη πολέμου ὧν ἀνάμνησιν .... ἐποιοῦν[το — — — — | .... εν γὰρ τὴν τοῦ βασιλέως Πτολεμαίου προστασίας καὶ .... ην παρὰ τοῦ κοιν[οῦ τῶν Κρηταιέων [\*...ν ἔλαβον εὐδόκησιν καθότι τὸ παρατεθὲν ἡμῖν διάγραμ[μα περὶ] εἰχεν 'Ιταν[ί]ω[ν — — — — | στεί]λαντες ἐπιστολὴν διεσά-

<sup>1)</sup> O. Kern, Inschr. von Magnesia am Macander, ur. 105, p. 95 et sqq: Dittenberger, Sylloge, n. 929 (où l'on trouve joints l'un à l'autre l'exemplaire d'Itanos et celui de Magnésie). Cf. Wilamowitz, Gött. gel. Anz. 1900, p. 566.

φησαν δει έπὶ τὴν νῆσον αὐτῶν τὴν [καλου]μ[ε]νην Δεύκ[ην --- | ..... κ αὶ φανερον ποιούντες καὶ διὰ τοῦ τοιούτου τρόπου . . . . . εχον άλλας τα — — — — — ] . . . . Ιτ[α]νίων [τ]ε συνπαρόντων έπὶ τῆς κρίσεως [εραπύτ[ν]ιοι πρότερον υπό Γορτυνίων επιστολήν δι' ή[ς] ....λ.να --\_\_\_\_ | <sup>66</sup>.....προνοούμενοι Γορτύνιοι τοῦ χατὰ Ιτανίους συμφέρον τος έλυσ[α]ν αυτοίυς .. ]οις --- | ... τή]ν νησον αὐτῶν τὴν Λεύκην γίνονται ώς κυριεύσοντος  $\ldots \lambda \ldots i$   $\hat{\eta}$   $\hat{\epsilon}$   $\hat{\pi}$   $\hat{\tau}$   $\hat{\tau}$ άντιλογίας, έχριναμεν δε και αὐτῆς λα . . λγγ καταχωρίσαι — \_\_\_\_ | 'Γορ τυνίων οί κόρμοι καὶ ά πόλις Ιτανίων τοίς πόρμοις καὶ [τ]αι πόλ[ι] χαίρεν πεπεισμίένοι — — - | .. δε]δήλωχεν ότι οί Πραίσιοι οίχονομόνται περί τᾶς Λεύκας ώς [δαμοπ]ρατίας γενομ[ένας — — — | ..... έχρίναμεν ύμιτ έπιμελίως οποστείλαι ύμεν καλώς ......ης έν τῷ χωρίφ ---- | ..επ...σην θέμενοι παρώρων τε εί γρείαν έχετε έν τὸ χωρίο[ν .....] ἀπεσταλμ -----... τούτων φίλων τῷ τε βασιλεί καὶ αὐτοίς ὑμίν [δι]ὰ [πα]ν- $\tau \delta[\varsigma \ \tilde{\epsilon}\pi \iota \mu \epsilon] \lambda \delta \iota \mu \epsilon \nu \delta \iota \chi[\alpha] i \delta[\pi \omega \varsigma - - - | . \epsilon .... \tau \tilde{\omega} \tau \epsilon \beta \alpha \sigma \iota$ λεί και τοις τῶ βασιλέως φίλοις και συμ[μάχοις. ἐπὶ — τᾶς γώρ ας αμφισβη (τουμένης | . . αὐ] τοὶ καὶ φάσκοντες τὸ,ν νῆσον έσυτων είναι προγονικήν κτλ.

Voici les restitutions'), — incomplètes et, pour une bonne part, incertaines —, que je me risque à proposer, après m'être longuement aidé, pour réviser le texte, d'un estampage et d'une photographie, que je dois à l'amicale obligeance de M. le Prof. Winneseld:

δι]ά τε [π]λειόν[ων έτέρων χρηματισ|μῶν (?) κ]αὶ διὰ λευκωμάτων ἄτινα τὰς ἐνιαυσίους εἶχεν τῶν τε[ταγμέν]ων διοι[κ]ήσεις, [πρὸς δὲ τοῖς προ|πειρ]ημένοις καὶ δι᾽ αὐτῶν ὧν αί τε λοιπαὶ πόλεις καὶ αὐτοὶ δὲ Ἱε[ραπ]ύτνιοι γεγράφ[ασι περὶ τῆς | προδε]δηλωμένης νήσου εὐσύνοπτον ἡμεῖν ὑπῆρχεν τὸ καὶ τὴν [προ]δεδηλωμένην νῆσ[ον προγονικὴν | εἶναι] Ἰτανίων καὶ διακατεισχῆσθαι ὑπ᾽ αὐτῶν καὶ διὰ τῆς τῶν φίλω[ν

<sup>1)</sup> Il importe de remarquer que, dans cette inscription, le nombre des lettres à la ligne est très variable; il flotte entre 70 et 95. Le plus souvent, les lignes comptent environ 80 lettres.

 $\alpha \vec{v} | \tau \vec{\omega} \vec{v} \times \alpha [\lambda] \vec{\eta} \vec{\varsigma} = \pi \rho \vec{v} | \sigma \vec$ του συστάντος εν Κρήτη πολέμου, ων άνα[..... χά]ριν έπεμνήσθ[ημεν έν τη προεκθέσει | έγνωμ]εν γάρ την του βαιλέως Πτολεμαίου προστασίαν καὶ [ώμολογημέν]ην παρά το κοιν οῦ Κρηταιέων \ 80 παρ' ω]ν Ελαβον εὐδοκησιν, καθότι τὸ παρατεθέν ήμιν διάγραμ[μα περι]είχεν, Ίτάν[ι]ο[ι, έπεὶ αὐτος απο στεί λαντες επιστολήν διεσάφησαν ότι επί την νησον αίτων την [καλου]μ[έ]νην Δεύκ[ην Πραίσιοι μέλλουσιν | ξπέργεσ θαι, φανερόν ποιούντες καὶ διὰ τοῦ τοιούτου τρόπου -- ἄλλας τὰς  $\pi$ [όλεις (?) - - | . . Γο]ρτυνίων [δ]ὲ συνπαρόντων έπὶ τῆς κρίσεως Ίεραπυτ[ν]ίοις, [παρετίθεντ]ο ἡμίν Ίτο [νιοι αποστα λείσαν] πρός έαυ[τ]ούς πρότερον ύπο Γορτυνίω έπιστολήν, δι' ή[ς έκδη]λ[ο]ν α[πασιν έγίνετο ότι | 45 έπιμελώς προνοούμενοι Γορτύνιοι τοῦ κατὰ Ιτανίους συμφέρον τος έμή ν]υσ[α]ν αὐτο[ῖς Πρα]ισ[ίους, ὅτι | περί τὴ]ν νῆσον αὐτῶν τὴι Δεύκην γίνονται ώς κυριεύσοντ[ε]ς, ανεγνώσθη τ]ε ή έπιστολί καὶ ἀντεγράφη, γε νομένης] ὑπ' οὐδενὸς ἀντιλογίας, ἐκρίναμει δέ και αὐτης [άντιγραφον] καταχωρίσαι [τὸ ὑπογεγραμμένον] ,Γ ορτυνίων οί κόρμοι και ά πόλις Ίτανίων τοις κόρμοις και [τ]αι πόλ[ι] χαίρεν' πεπεισμ[ένοι ὑπ' ἀνδρός τινος | ος δεδ]ίλωχεν δτι οί Πραίσιοι οίχονομόνται περί τᾶς Λεύχας ωσίτι στ]ρατίας γενομ[ένας, κρατήσαι αί] τᾶς, τάδε] έκρίναμεν ύμι άποστείλαι τμέν καλώς [ποιήσετε τ.]ς έν τῷ χωρίω [--......]ιν θέμενοι, παρορών(τές) τε εί χρείαν έχετε εί[ς] το χωρίον έ[πιταδείω]ν. γεγράφ[αμεν ούν ύμιν, καίπε ον των τούτων φίλων, τῷ τε βασιλεί καὶ αὐτοῖς ὑμῖν [δι]α [πα]ντό[ς ἐπιμε]λούμενοι (?) κ[α]ὶ βω[λόμενοι ἀεὶ χαρίζ]ε[σθ]α[ι] τῷ τε βασιλεί καὶ τοῖς τῶ βασιλέως φίλοις. Ίεραπύτ[νιοι] δ[ὲ ἔτι τῆ]ς ἀμφισβη[τ]ήσ[εως ἀντε|χόμεν]οι καὶ φάσκοντες την νησον ξαυτών είναι προγονικήν κτλ.

L. 73. Kern:  $\alpha \tau \varepsilon [\mathcal{O}] \dot{\alpha} \beta \iota o \nu$  —, lecture qui ne peut évidemment être conservée. Quoi qu'il ait semblé à M. Dittenberger (Sylloge, 929, not. 62), il ne saurait être ici question du légat romain Q. Fabius, nommé à la l. 46. Entre  $\dot{\alpha} \pi \varepsilon \delta \varepsilon \iota \nu [\upsilon \tau \sigma 7]$  et are, il y a place, comme on le voit par l'estampage, pour les deux lettres  $\delta \iota$ , et l'estampage autorise pleinement la correction  $[\pi] \lambda \varepsilon \iota o \nu$  —. — L. 75. Noter les mots  $\kappa \alpha \iota \alpha \dot{\nu} \tau o \iota \delta \dot{\nu} \iota [\varrho \alpha \pi] \dot{\nu} \tau \nu \iota o \iota$ , qui justifient, contre les critiques de Dittenberger (Syll. 929, not. 50), la lecture de Kern à la l. 36:  $\delta \tau \varepsilon \alpha \dot{\nu} \tau o \iota \varsigma \iota \iota \nu \iota \nu \iota \iota \iota \iota \iota$ 

χτλ. — L. 77. La fin de cette ligne offre de grandes difficultés de lecture. Après φίλω[ν], le supplément [αν]κων semble autorisé par la présence probable ou certaine des lettres zwy sur l'estampage. Viennent ensuite les deux lettres xa, bien lisibles l'une et l'autre; mais je ne suis pas très sûr de ce que j'ai cru déchiffrer. non sans beaucoup d'effort, à droite de ces lettres. M. Kern lisaitτιποιεισ, d'où l'on ne peut tirer aucun sens. — L. 78. La première lettre conservée à gauche semble, d'après l'estampage, être Je me hâte d'ailleurs de déclarer que le supplément [περιπετ]είας n'est proposé ici qu'à titre d'essai. Après ανα-. vide d'environ 6 ou 7 lettres, puis le groupe PIN bien apparent sur l'estampage; je déchissre ensuite assez aisément ἐπεμνήσθ -... Pour la restitution en to mooen Ségel, qui, du reste, est douteuse. cf. l. 9 et 26. Le pléonasme ανα[μνήσεως χά] ριν ἐπεμνήσθημεν serait si choquant que je ne puis me résoudre à le hasarder; je ne sais quel est le mot qui commence par ava. - L. 80. Cf. IGIns. III 254, l. 27, où le mot διάγραμμα désigne pareillement un acte émanant du Κοινον Κρηταιέων. A la fin de la ligne, Ιτά- $\nu[\iota]o[\iota]$  et non  $I_{\tau\alpha\nu}[\iota]\omega[\nu]$ . — L. 81—82. J'avais d'abord songé à un supplément tel que Bon Selas ixalvãs déove at, mais l'estampage laisse voir nettement, avant at, une lettre ronde qui ne peut être qu'un 3. Pour la fin de la l. 82, l'estampage donne peu de chose; la lecture exqu du premier éditeur m'inspire les plus grands doutes, et je ne sais que faire des mots allac vàc n[óleic?]. déjà en partie retrouvés par M. Kern. Le sens paraît être celui-ci: par la démarche qu'ils ont faite auprès du Koivor Kontaiéwr. les ltaniens ont montré clairement que c'est avec l'agrément de toutes les villes crétoises (moins, bien entendu, Praisos) qu'ils étaient mattres de Leuké. - L. 83. Au début de la ligne, M. Kern écrit:  $I_{\tau}[\alpha] v \iota \omega v [\tau] \varepsilon$  συνπαρόντων κτλ., ce qui rend inintelligible tout le passage qui suit; la restitution  $\Gamma o | o \tau | v | v \ell \omega v$  ne peut faire doute: le o et l' v ont laissé sur l'estampage des traces bien visibles. Pour les συνπαρόντες, cf. l. 1; 61-62 (où il faut restituer: συνπαρό ντες Ίτανίοις παρησαν). A l'extrémité droite de la ligne, je lis sur l'estampage ιτα, là où M. Kern note seulement un τ. -L. 85. Il γ a place suffisante pour le supplément έμήν |υσία|ν après συμφέρον [τος]; il est d'ailleurs possible que la leçon εμήν]υον doive être préférée. La ligne se terminerait, selon M. Kern, par les trois lettres ois; l'o me semble extremement douteux et le Hermes XXXIX.

n'hésite guère à le remplacer par un α.1) - L. 86. Kern: χυριevoorroc. Mais de l'examen de l'estampage il résulte que l'avant-dernière lettre n'est certainement pas un o. Après zuotsúgors[s]c, lacune d'une dizaine de lettres; je ne vois pas le trait vertical (ι, Kern) que M. Kern signale devant ή ἐπιστολή; en revanche, je crois, à cette place, reconnaître un e. Mes suppléments ανεγνώσθη et αντεγράφη ne prétendent naturellement qu'à la vraisemblance. — L. 86. Pour l'expression vivrea 9 au meoi su cf. Schweigh., Polyb. Lexik. p. 464 (s. v. nepl., 5); Krebs, Die Priposit, bei Polyb. 102, etc. — L. 87. Entre avenç et narayonism. il y a juste place pour le mot arelypager; je crois retrouver sur l'estampage des traces de l' α initial (λ. Kern) et du ρ. — L. 88. La seconde et la troisième lettre du mot  $\Gamma$ looruviwy se lisent escore sur l'estampage. — L. 89. Au lieu de \( \varphi \sigma \tau \end{equation} \) verou[évac], peut-être conviendrait-il d'écrire &c, [êncox]oaslac γενομ[ένας, ατλ. La graphie στρατίας ne devait pas se trouver dans l'original de la lettre des Gortyniens; elle est imputable soit au copiste de cette lettre, soit au lapicide de Magnésie (cf., entre autres exemples d'itacisme. Inschr. Magn. 98. l. 53: 100a. 1. 25, 44). - L. 90. Il faut surement rétablir, au milieu de cette ligne, la formule xalus moiely, d'un usage constant dans le style épistolaire: cf. Ad. Wilhelm, Jahresheste, 1900, 43-44; Inschr. Magn. 67 (lettre des Knossiens aux Magnètes), l. 5. Avant Er τω γωρίω. M. Kern croit lire les deux lettres nc; sur l'estampage. la lettre qui précède le  $\sigma$  est tout-à-fait indistincte: je ne sais s'il faut suppléer zòlc ou zàlc (ou zalc), et, dans cette incertitude, je ne me sens pas l'audace de proposer une restitution pour la fin de cette ligne. — L. 91. Kern: .. επ ... σην θέμενοι: l'estampage ne me montre, avant Sénevol, qu'un y précédé d'une barre droite (1?); ce passage demeure pour moi à l'état de locus desperatus. Ce qui vient ensuite ne laisse pas d'être aussi fort embarrassant. M. Kern écrit: παρώρων τε, que l'estampage permet de corriger en παρορων τε, mais παρορων τε n'a pas de sens. Je ne doute guère que le lapicide, induit en erreur par la pré-

<sup>1) [</sup>Ayant examiné à nouveau l'estampage et la photographie que j'ai entre les mains, je doute même de la présence sur la pierre des lettres es; peut-être est-il loisible de restituer: êµ/µ]vo[a]v (ou êµ/µ)vov) aviro[is sagé Houstlow ori ext., supplément qui serait assurément préférable à celui que j'ai proposé dans le texte.]

sence de la copule  $\tau \varepsilon$ , n'ait omis de graver la désinence  $\tau \varepsilon \varepsilon$ , et je me fais peu de scrupule de rétablir le participe παρορών(τες). Le malheur, seulement, est que le verbe παροράω n'est pas du tout celui qu'on attendrait ici : c'est προορώντες que paraît réclamer le contexte.') Je me demande dès lors si le lapicide ne s'est point rendu coupable d'une nouvelle étourderie et n'a pas substitué par mégarde  $\pi\alpha\rho$  à  $\pi\rho\sigma$ : la présence fréquente, dans l'inscription, du verbe παρορέω (cf. l. 11-12; 28-29; 50) rendrait assez bien. raison de cette bévue. Au lieu de έν τὸ χωρίο[ν], il faut lire certainement  $\varepsilon i[\varsigma]$  ou  $\dot{\varepsilon}[\varsigma]$ . Après  $\chi \omega \rho lo[\nu]$ , traces d'  $\varepsilon$ , puis un vide de 8 lettres environ, et les traces d'un v: d'où le supplément έ[πιταδείω]y. A la fin de la ligne, je lis sur l'estampage: yeγράφ[-. - L. 92. Les φίλοι des Gortyniens dont il est ici parlé sont naturellement les Praisioi. Je dois dire que le mot [ἐπιμε]λούμενοι demeure à mes yeux fort suspect. A la fin de ligne, après  $x[\alpha]l$ , je distingue assez nettement la haste et la boucle inférieure d'un  $\beta$ ; la lettre ronde qui suit peut être un  $\rho$  ou un  $\omega$ . - L. 93. La cinquième lettre, à partir du début de la ligne, est certainement un α, ce qui paraît justifier le supplément γαρίζεσθας. ll n'est peut-être pas indissérent de noter que la formule  $\beta\omega\lambda\delta$ μενοι γαρίζεσθαι κτλ. se rencontre très fréquemment dans les lettres et décrets des villes crétoises, relatifs à l' aoulla de Téos. Après otlois, il n'y a pas à douter de la lecture leoanive [vioi] δ[ε]. La lettre des Gortyniens se terminait donc avec le mot φίλοις. A la fin de la ligne, je lis sans difficulté —ς αμφισβη . no. — L. 94, à gauche: Kern lit voi; je ne puis distinguer que oi. Le supplément [arreyouer]or est dù à mon collègue Ph. E. Legrand.

<sup>1)</sup> Il est vrai que παροράω s'emploie quelquefoia — rarement — à peu près de la même manière que ἐνοράω (cf. Herodot. I 37; 38), et peut, à la rigueur, signifier 'remarquer, observer'; mais, en ce cas, le verbe se construit avec deux régimes, l'un au datif, l'autre à l'accusatif.

<sup>2)</sup> J'espère avoir d'ici peu le loisir d'étudier les parties de l'inscription, qui précèdent et suivent celle que j'ai examinée aujourdhui. Je me borne, pour i'instant, à noter les corrections suivantes: L. 70. il faut probablement suppléer ἀντιγραφ[αῖε δδ α]ὐτῶν; l. 71. ἀποσταλῷ[ν]; l. 72. ἀπολο[γιαιε] ου ἀπολο[γισμοῖε]; l. 96 à droite. [μν]είαν τιν[ά]; l. 99. κατᾶνται τὸ πλοίον τὸ Κυδάνορος; l. 101. ἐν τῷ ἀμ[ῷ μηθενλ] ἐπιτράψομεν; l. 102. κατασιένν....

## CHRONOLOGISCHE UND HISTORISCHE BEITRÄGE ZUR GRIECHISCHEN GESCHICHTE DER JAHRE 370—364 v. Chr. 1)

Kürzlich haf H. Swoboda den bekannten Process behandelt, der in Theben gegen Epaminondas, Pelopidas und ihre Collegen nach ihrer Rückkehr von dem grossen peloponnesischen Winterfeldzuge des Jahres 370/69 v. Chr. geführt ward 1). Nach den Berichten der alten Historiker<sup>3</sup>) wurden damals die böotischen Feldherren wegen Ueberschreitung ihrer Amtzeit angeklagt, eines Vergebens, das nach dem Gesetz mit Todesstrafe bedroht war. Swoboda sucht nun nachzuweisen, dass die Anklage anders gelautet habe, nämlich auf Ungehorsam. Die böotische Gemeinde habe ihren Bootarchen aufgegeben, in Lakedamon nicht einzurücken, und da es trotzdem geschehen, Rechenschaft von ihnen verlangt. Denn eine Ueberschreitung der Amtzeit liegt nach Swoboda nicht vor, da ia Epaminondas auch zur Zeit des Processes Böotarch war und als solcher noch in demselben Jahre 369 v. Chr. die zweite thebanische Expedition in den Peloponnes führte, also zwei Jahre nachejnander, 370 und 369 v. Chr., sich im Amte befand. Er hat also, als er nach Ablauf des Jahres 370 v. Chr., im Felde verblieb, das Gesetz nicht verletzt und kann nicht dafür zur Rechenschaft gezogen sein.

Diese Ausführungen Swobodas unterliegen allerlei Bedenken. Sie widerstreiten, von andern Einwänden abgesehen'), vor allem unserer unverdächtigen und einstimmigen Ueberlieferung, in der

<sup>1)</sup> Fortsetzung der Bd. XXXIV dieser Zeitschr. veröffentlichten Beiträge zur Geschichte des arkadischen Bundes.

<sup>2)</sup> Rhein. Mus. N. F. 55, 460 ff.

<sup>3)</sup> Plutarch Pelopid. 25. apophth. Epemin. p. 194A. Appian Syr. 41. Action. var. hist. XIII 42. Cornel. Nepos, Epamin. 7, 3. Pausen. IX 14, 5. 7.

<sup>4)</sup> Swoboda nimmt nur auf Epaminondas und Pelopidas Rücksicht, nicht auf ihre Collegen. Auch halte ich es für unwahrscheinlich, dass die Thebaner ihren Peldherren die supponirte Instruction mitgegeben haben sollten.

sie auch sonst keine Stütze finden. Xenophon, der den Process der Böotarchen nicht erwähnt, erzählt wohl, dass die Thebaner Bedenken getragen hätten, in Lakedämon einzurücken, aber nicht mit Rücksicht auf eine entgegenstehende Instruction der Thebaner. sondern wegen der Schwierigkeit des Unternehmens und aus Respect vor den spartanischen Waffen.1) Auch lässt sich nicht absehen, weshalb unsere Quellen den Gegenstand der Anklage geändert haben sollten, welche politische oder rhetorische Absicht sie bei einer solchen Vertauschung der Motive geleitet haben sollte. Trotzdem haben sich J. Beloch ) und nach ihm neuerdings E. Meyer n an Swoboda angeschlossen, zugleich aber eine andere Auskunst versucht. Sie wersen den erwähnten Feldherrnprocess mit der Anklage zusammen, die Epaminondas nach dem zweiten peloponnesischen Feldzuge zu erfahren hatte.4) Es ist ein etwas gewaltsames Mittel, zu dem sie greisen; denn bei dieser Anklage handelt es sich nur um Epaminondas, nicht um alle betheiligten Böotarchen, wie bei der Rückkehr aus dem ersten Feldzuge. Epaminondas wird wegen verrätherischer Schonung des Feindes angeklagt, nicht wegen Ueberschreitung seiner Amtzeit, endlich wird bei der späteren Gelegenheit Epaminondas verurtheilt, während der frühere Process mit Freisprechung endigt. Es ist also bei den beiden Processen ungefähr alles verschieden, und ihre Vereinigung, wie sie die genannten Gelehrten vornehmen, ist nicht zu empfehlen.

Gleichwohl lässt sich nicht leugnen, dass die Schwierigkeiten, die den Ausführungen Swoboda's und seiner Nachfolger zu Grunde liegen und zu den erwähnten Hypothesen geführt haben, wirklich vorhanden sind. In Wahrheit ist es sehr auffallend, dass Epaminondas und seine Collegen 369 v. Chr. wegen Ueberschreitung ihrer Amtzeit angeklagt worden sind, wenn sie in diesem Jahre Böotarchen waren. Und dieses betrachten Swoboda wie Beloch und Meyer wenigstens für Epaminondas als eine unanfechtbare Thatsache. Mit allen heutigen Historikern, soweit sie mir bekannt sind, nehmen sie nach dem Vorgange von Sievers<sup>5</sup>) an, dass der

<sup>1)</sup> Xenoph. Hell. VI 5, 24f.

<sup>2)</sup> Griech. Gesch. II 266.

<sup>3)</sup> Geschichte des Alterth. 5, 436.

<sup>4)</sup> Diodor XV 72.

<sup>5)</sup> G. R. Sievers, Geschichte Griechenlands vom Ende des peloponnesischen Krieges bis zur Schlacht bei Mantinea S. 277 ff. 395.

zweite peloponnesische Feldzug, den Epaminondas führte, den Jahre 369 v. Chr. angehört. Ich halte jedoch die Sieverssche Zeitbestimmung für irrig. Gerade der Feldherrnprocess zeigt um, dass die Angeklagten, Epaminondas und Collegen, in diesem Jahre nicht Böotarchen waren 1), dass also die zweite thebanische Expedition in den Peloponnes erst ins nächste Jahr 368 v. Chr. m setzen ist. Dies wird zugleich durch alle übrigen Nachrichten und Zeugnisse, wie ich mich schon seit längerer Zeit überzeugt habe, vollauf bestätigt und soll im Folgenden näher begründet werden. Dabei müssen, wie es die Sache mit sich bringt, auch die anschliessenden Ereignisse berührt werden; neben den peloponneschen Dingen kommen die gleichzeitigen Kriegsläufte in Thesalien in Betracht und schliesslich auch der Tyrann Dionysios, der sich mehrmals in die hellenischen Wirren der Zeit einmischte.

Die hier zu entwickelnde Chronologie ist in der Hauptsache schon früher von Clinton in seinen Fasti Hellenici und vorher von Dodwell in der Chronologia Xenophontea vorgetragen worden.<sup>2</sup>) Ich habe also nichts Neues mitzutheilen. Wenn ich es trotzdem unternehme, diese ältere Rechnung ausführlich zu begründen, so geschieht es, weil sie, wie gesagt, von den neueren Historikern fast ohne Ausnahme verschmäht wird, und zwar nicht nur bei uns in Deutschland; auch die Engländer von Grote bis Bury haben ihre Landsleute im Stiche gelassen und sich an Sievers angeschlossen.<sup>3</sup>) Es ist also nicht überflüssig, die ältere Chronologie durch ihre eingehendere Begründung wieder zu Ehren zu bringen.

Unsre Quellen lassen dabei viel zu wünschen übrig. Wena Xenophon ein Thukydides gewesen wäre und die Ereignisse Jahr für Jahr, nach Sommer und Winter erzählt hätte, so würden ernste chronologische Schwierigkeiten überhaupt nicht entstanden sein. Aber er giebt nur wenige Zeitbestimmungen und ist vor allem unvollständig, berichtet nur, was er für besonders wichtig oder

<sup>1)</sup> Sievers S. 277 hat sich dieser Folgerung nicht entziehen können; um ihre chronologischen Wirkungen aufzuheben, greift er zur Auskunft, dass Epaminondas nicht Böotarch gewesen sei, sondern in ausserordentlichem Auftrage das Heer über den Isthmos geführt habe.

<sup>2)</sup> S. 71 ff. (hinter Bd. 3 der Oxforder Xenophon-Ausgabe von 1700). Mit Vergnügen folgt man den präcisen und klaren Ausführungen Dodwells, dessen kalendarische Irrthümer für unsere Sache ohne Belang sind.

<sup>3)</sup> Thirlwall, Grotes Vorgänger, folgt der Clintonschen Rechnung History of Greece 5, 144 ff.

lehrreich hält, in erster Linie Kriegsthaten, während er das Uebrige verschweigt oder nur andeutet. Er bevorzugt den Peloponnes. von den Thebanern spricht er möglichst wenig, von den Seeunternehmungen der Zeit gar nicht. Wie es nicht anders sein kann. erzählt er durchweg nach der Zeitfolge, doch giebt er Einzelnes, wie die Geschichte der Pheräischen Tyrannen, des Euphron von Sikyon und der Phliasier, in Excursen oder Einlagen vorgreifend oder nachholend.') Bei allen Mängeln iedoch ist er unser ältester, bester Autor und verdient eindringliche, sorgfältige Betrachtung und Auslegung. Zu seiner Ergänzung dienen die jungeren Autoren, vor allem Plutarch und Diodor, die in letzter Hand auf dieselbe Quelle zurückzugehen scheinen, in zweiter Reihe Cornelius Nepos, Pausanias und allerlei versprengte Notizen. Von den genannten ist Plutarch der beste, aber auf chronologische Genauigkeit kommt es ihm nicht an, auch beschränkt er sich, nach den Gesetzen seiner Biographie, auf dasjenige, was seinen Helden, hier Pelopidas, angeht; er giebt immer nur einen Theil der ihm vorliegenden Ueberlieferung wieder. Seine Biographie des Epaminondas, die zur Ergänzung dienen könnte, ist leider verloren; nur dürstige Reste davon liegen theils bei Pausanias, theils in den Apophthegmensammlungen vor.2) Diodor ist vollständiger; zugleich weist er gemäss der Anlage seines Werkes jedes Ereigniss einem bestimmten Jahr zu. Doch ist bekanntlich die anscheinend genaue chronologische Gliederung bei ihm nur da zuverlässig, wo sie auf chronographischer Ueberlieferung beruht, sonst willkürlich und ohne Gewähr. Chronologischen Werth hat er also nur durch die Reihenfolge und Ordnung, worin er nach seinen Quellen die Dinge erzählt, und durch einzelne chronographische Daten. Sonst ist von chronographischer Ueberlieferung nur wenig erhalten. Das Marmor Parium ist leider sehr fragmentarisch und nicht immer zuverlässig.\*) Auch was uns Pausanias und der Scholiast zu Aeschines4) bieten,

<sup>1)</sup> Xenoph. Hellen. VI 1; 4, 27 ff. VII 2 f.

<sup>2)</sup> Wilamowitz, Commentariolum grammaticum I (Index lectionum von Greifswald, Winter 1879/80) p. 11. Auch Appian Syr. 41 wird auf Plutarch zurückgehn.

Die neueste Ausgabe von Hiller v. Gärtringen Inscript. Graecae XII
 1 n. 444.

<sup>4)</sup> Man nimmt wohl an, dass der Scholiast Atthiden benutzt habe. Das kann sein, bedarf aber noch näherer Untersuchung. Freyer (Leipziger Studien zur class, Philol. V 237ff.) hat zunächst nur die Benutzung der Lexikographen

ist recht verschiedenen Werthes. Bei diesem Stande der Ueberlieferung ist es dann kein Wunder, dass hier unter den Historiken manche chronologische Zweifel bestehen. Manches Ereigniss läst sich nur innerhalb bestimmter Grenzen festlegen. Doch glaube ich, dass bei genauer, eindringlicher Betrachtung der überlieferten Thatsachen die chronologische Bestimmung in den Hauptzügen sicher festgestellt werden kann. Zuerst soll uns der zweite pelponnesische Feldzug der Thebaner beschäftigen, der für alles nachfolgende von entscheidender Bedeutung ist.

Die peloponnesischen Ereignisse von 369-367 v. Chr.

Dass die Schlacht bei Leuktra unter dem attischen Archon Phrasikleides Olymp. 102, 2 im Monat Hekatombaion, also etwa Juli 371 v. Chr. geschlagen ward, ist sicher bezeugt. Die Schlacht und ihr Jahr gehören zu den Marksteinen der Chronologie, und schon Eratosthenes hat sie in seinen Kanon aufgenommen.1) Ebenso gut bezeugt ist, dass Iason von Pherä kurz vor dem nächstfolgenden Pythienfeste starb<sup>2</sup>), das August oder September 370 v. Chr. begangen ward. Darauf folgt der erste Zug der Thebaner in den Peloponnes, bei dem Lakonien verheert und Messene wieder hergestellt ward. Dieser Feldzug ward im Winter unternommen 3), und es wird nicht bezweifelt und kann nicht bezweifelt werden, dass dies der Winter 370/69 v. Chr. ist, in welches Jahr (Olymp. 102, 3) Pausanias die Gründung Messenes setzt.4) Zeit wie Dauer des Feldzuges waren ungewöhnlich; er dehnte sich bis ins Frühjahr 369 v. Chr. hinein Die thebanischen Böotarchen, Epaminondas und Collegen, überschritten ihre Amtzeit um vier Monate<sup>5</sup>); sie kehrten also, da das thebanische Amtsjahr um das Wintersolstiz beginnt<sup>e</sup>), erst Ende April oder gar Anfang Mai 369 v. Chr. in die Heimath zurück. In der That hatten sie vielerlei Geschäfte auszurichten, den Angriff

constatirt, die ihrerseits manches aus den Atthiden haben. Damit ist die Frage aber noch nicht erledigt.

<sup>1)</sup> Eratosthenes bei Clemens Alex. Strom. I § 138 p. 145 S. 402 P. Schon im Marmor Parium z. 84 erscheint das Datum. Vgl. Plutarch Agesil. 28 und sonstige Zeugnisse bei Clinton, Fast. Hell. II unter 371 v. Chr.

<sup>2)</sup> Xenoph. Hell. VI 4, 29.

<sup>3)</sup> Xenoph. Hell. VI 5, 20. 50.

<sup>. 4)</sup> Pausan, IV 27, 9.

<sup>5)</sup> Plutarch Pelop. 25.

<sup>6)</sup> Plutarch a. O. Xenoph, Hell, V 4, 4.

auf Sparta und die Verheerung Lakoniens von einem Ende bis zum andern, die Gründung Messenes, die Einrichtung und Befestigung des arkadischen Bundes und noch manches andere dazu. Man kann die Gesammtdauer des Feldzuges getrost auf fünf Monate berechnen.<sup>1</sup>)

Nach der Heimkehr hatten die thebanischen Feldherren zunächst die Anklage wegen Ueberschreitung ihrer Amtzeit zu bestehen, woraus sich, wie schon bemerkt ward, ergiebt, dass die Angeklagten für das Jahr 369 v. Chr. nicht zu Böotarchen gewählt waren.<sup>3</sup>) Wahrscheinlich hat der Auszug im Winter vor den Wahlen stattgefunden, und jedenfalls müssen zur Zeit des erwähnten Processes andere Böotarchen im Amte gewesen sein. Die Angeklagten hatten sich jeder einzeln der Reihe nach zu verantworten, zuletzt Epaminondas.<sup>3</sup>) Wenn wir die gesetzlichen Formen des Gerichtsverfahrens in Erwägung ziehen, die Einleitung, die Fristen u. s. w., so darf bis zur Freisprechung aller Angeklagten wohl ein Monat gerechnet werden. Der Process wird also jedenfalls bis in den Mai hinein gedauert haben.

Der zweite peloponnesische Feldzug des Epaminondas folgt auf den Feldherrnprocess, kann sich aber nicht unmittelbar an

<sup>1)</sup> Aus Appian Syr. 41 könnte man sogar schliessen, dass die Böotarchen 6 Monate von Hause abwesend waren. Auf die einzelnen Begebenheiten lässt sich diese Zeit nicht bestimmt vertheilen. Plutarch Agesil. 32 rechnet auf die Verwüstung Lakoniens 3 Monate, Diodor XV 65 auf die Gründung Messenes und verwandte Geschäfte 85 Tage. Zu beschten ist dabei, dass ein Theil des verbündeten Heeres Lakonien früher verliess (Xenoph. Hell. VI 5, 50) und dass schon während des Ausenthaltes in Feindesland vermuthlich manches andere, insonderheit die Gründung Messenes, erledigt oder vorbereitet ward. Während die Verbundeten in Lakonien standen, erfolgte das Hilfsgesuch der Spartaner an die Athener und der Auszug des Iphikrates. Er kam nach einigem Aufenthalt bis Arkadien und zog sich zurück, als die Thebaner Lakonien räumten. Dies zeigt, wie lange die Verbundeten dort verweilten. Xenophon Hell. VI 5, 33 ff. Wahrscheinlich haben sich die Thebaner, nachdem sie Lakonien verloren hatten, in Messene und Arkadien noch eine zeitlang aufgehalten und sind nicht unmittelbar von Lakonien nach Hause gezogen.

<sup>2)</sup> Dies ist also das zweite Jahr, in dem Pelopidas nicht Böotarch war, das erste ist 371 v. Chr. Sonst hat er von 378—364 v. Chr. das Amt alljährlich inne gehabt; Plut. Pelop. 34. Von dieser Seite steht also nichts im Wege, das böotische Ehrendecret für den Karthager Nobas ins Jahr 369 v. Chr. zu setzen; U. Köhler in dieser Zeitschr. XXIV 639.

<sup>3)</sup> Plutarch Pelop. 25. Apophth. 194 A und die S. 84 A. 3 citirten Stellen.

Der Verlauf des Feldzuges ist dann in Kürze folgender'): Die Spartaner und ihre Verbündeten sammeln sich in und bei Korint und suchen in einer befestigten Stellung auf den Eselsbergen ("Ονεια ὄρη) den Thebanern den Eintritt zu wehren. Jedech Epaminondas bricht durch und vereinigt sich mit seinen peloponesischen Verbündeten. Er wendet sich gegen Sikyon und Pellese und gewinnt wenigstens Sikvon, dann zieht er gegen Epidaure, dessen Gebiet verheert wird. Es folgen die Kämpfe um Koristh, die Ankunft der dionysischen Hülfstruppen und der Abzug des thebanisch-peloponnesischen Heeres.2) Die sicilischen Hülfstruppe bleiben noch eine Weile, unternehmen einen Zug gegen Sikre und fahren noch in der guten Jahreszeit3) nach Hause zurück; bekanntlich pflegte man die Seefahrt in den Wintermonaten n vermeiden. Das Ganze macht den Eindruck eines Sommerfeldzuge. dessen Dauer man auf einige Monate berechnen kann. Das feindliche Gebiet wird verwüstet; es ist bekannt, dass man dabei besonders das Getreide auf dem Halm zu vernichten oder abzuernten suchte, vermuthlich war also die Ernte noch nicht eingeheimst Die Thebaner haben sich rechtzeitig aufgemacht, während die sich lischen Truppen sich stark verspäteten.4) Epaminondas wird ake im Frühsommer ausgerückt sein, und zwar kann dies, wie aus des Bemerkten mit Nothwendigkeit folgt, nicht 369, sondern nur 368 v. Chr. gewesen sein.5)

Nach diesen Ereignissen, berichtet Xenophon<sup>6</sup>) weiter, begand die bisherige Eintracht zwischen den thebanischen Verbündeten sich zu lockern. Die Arkader in ihrem neu erwachten Selbstgefühl wollten sich den Thebanern nicht unterordnen und geriethen zugleich

<sup>1)</sup> Xenoph. Hellen. VII 1, 15ff. Diodor XV 68ff.

<sup>2)</sup> Nach Diodor XV 70 haben die sicilischen Truppen Sold auf 5 Monate bei sich. Es scheinen also 5 Monate das Maximum der ihnen gewährten Zeit mit Einschluss der Hin- und Rückreise darzustellen.

<sup>3)</sup> λήγοντος του θέρους Diodor a. O.

<sup>4)</sup> Schon bald nach der Ankunst der dionysischen Truppen ging das thebanisch-peloponnesische Heer aus einander, gewiss nicht aus Furcht vor den Kelten und Iberern, wie Beloch, Gr. Gesch. Il 265 andeutet, sondern weil die Zeit um war und die Bürgertruppen wieder nach Hause mussten. Xenoph. a. O. VII 1, 22.

<sup>5)</sup> In der That setzt Diodor den Feldzug ins Jahr 369/8 v. Chr., aber seine Anordnung ist hier ohne Werth. Er setzt in dasselbe Jahr den Feldzug von 370/69 v. Chr.

<sup>6)</sup> Hellen. VII 1, 22 ff.

mit Elis in Streit um Triphylien. Damals erfolgte zunächst eine persische Einmischung; im Auftrage des Ariobarzanes unternahm der Abydener Philiskos den Versuch, zwischen der thebanischen Partei und Sparta Frieden zu stiften.1) Allein die Versammlung in Delphi ging ohne Ergebniss aus einander, da die Thebaner auf der Anerkennung Messenes bestanden, von der Sparta nichts wissen wollte. Also ging der Krieg weiter, wozu Philiskos für Sparta Söldner warb. Der nächste Feldzug ward im Peloponnes ohne die Thebaner geführt. Damals schickte Dionysios sein zweites Hülfscorps nach Hellas, das zusammen mit den Lakedamoniern in der sogenannten thränenlosen Schlacht über Arkader und Argiver siegte.2) Dieser Feldzug gehört, darin sind alle einig, ins nächste Jahr nach dem zweiten Einrücken der Thebaner; denn, von anderen Gründen abgesehen, hat Dionysios, wie schon Dodwell bemerkte, schwerlich in einem Jahre zwei Expeditionen nach Hellas abgehn lassen. Die zweite fällt also nach richtiger Rechnung ins Jahr 367, nicht3), wie Sievers meinte, 368 v. Chr. Was die Versammlung in Delphi anlangt, so scheint sie kurz vor Beginne des Feldzuges gehalten worden zu sein; darauf führen die Worte Xenophons τούτων πραττομένων4), darauf führt auch der Umstand, dass Philiskos gleich nach dem Ende der Verhandlungen zur Unterstützung der Lakedämonier eine Söldnerschaar wirbt. Jene Versammlung gehört also etwa ins Frühjahr 367 v. Chr.5)

In die hier vorgetragene Zeitrechnung passt aufs Beste Alles, was wir sonst an Ereignissen aus dem Peloponnes kennen. Zunächst kommen die Thaten und Leiden der Phliasier in Betracht, wie sie Xenophon in einem besondern Capitel ) also darstellt:

- 1. Haben die Phliasier trotz aller Schwierigkeiten den Lakedämoniern beim Einbruch der Thebaner und ihrer Bundesgenossen in Lakonien im Winter 370/69 v. Chr. rechtzeitig Hülfe geleistet.
  - 2. Nach dem Abzuge der Feinde aus dem Peloponnes, also

<sup>1)</sup> Xenophon Hell. XII 1, 27. Diodor XV 70, 2.

<sup>2)</sup> Xenoph. Hell. VII 1, 28.

<sup>3)</sup> Richtig giebt Pomtow, Athen. Mitth. 14 (1889) S. 22 Anm. 2, dieses Jahr, desgleichen Fr. Reuss, N. Jahrb. f. Phil. 151 (1895), 543.

<sup>4)</sup> a. O. § 28.

<sup>5)</sup> Möglich ist, dass die Versammlung zur Zeit der Frühlingspyläa stattfand.

<sup>6)</sup> Hellen. VII 2, 1 ff.

Sommer 369 v. Chr., sind dann die Argiver verwüstend ins Phlissische eingefallen.

- 3. Als die Thebaner zum zweiten Male gegen den Peloponnes anrückten, die Lakedämonier noch die Uebergänge über die Eschberge besetzt hielten und die Arkader und Eleer (etwa von Argos her) durch Nemea zogen, um den Thebanern die Hand zu reichen, versuchten die phliasischen Verbannten mit Unterstützung der thebanischen Bundesgenossen Burg und Stadt von Phlius durch Ueberfall zu nehmen, was ihnen beinahe geglückt wäre, aber schliesslich doch misslang.
- 4. Im nächsten Jahre¹), zur Zeit wo das Korn noch auf den Felde stand, fielen die Argiver und Arkader in Phlius ein.

Wie das erste dieser Ereignisse in den Winter 370/69 v. Chr., das zweite in den Sommer 369 v. Chr. gehört, so vertheilen sich das dritte und vierte vollkommen sachgemäss auf die nächstes Jahre 368 und 367 v. Chr.

Ferner erzählt Xenophon im Anschluss an den zweiten pelononnesischen Feldzug einige arkadische Waffenthaten, durch die der arkadische Stolz zum Schaden ihres Einvernehmens mit des Thebanern mächtig gehoben worden sei. Von der ersten berichtst er folgendermaassen<sup>2</sup>): Die Argiver waren in Epidauros eingefallen, wurden aber von den Söldnern des Chabrias, von den Athenera und Korinthern abgeschnitten und eingeschlossen. Da erachienea die Arkader und retteten sie unter schwierigen Umständen aus ihrer gefährlichen Lage. Nach dem Zusammenhange gehört dieser Vorfall in die Zeit zwischen der Stiftung und Organisation des arkadischen Bundes (370/69 v. Chr.) und dem Ende des zweiten thebanischen Einfalls in den Peloponnes. Diesem letzteren jedoch kann er nicht angehören; denn es handelt sich nur um einen Angriff der Argiver, während Epaminondas bei der zweiten peloponnesischen Expedition mit allen Verbundeten vor Epidauros erschien und offenbar auf keinen Widerstand traf.3) Endlich wares, wie wir wissen, zur Zeit des zweiten thebanischen Feldzuges Chabriss, die Athener und Korinther nicht in Epidauros, sondern is und hei Korinth mit den Spartanern vereinigt.4) Jene arkadische

<sup>1)</sup> τω ύστέρω έτει Xenophon a. O. § 10. Oben S. 90 A. 3.

<sup>2)</sup> Xenophon Hellen. VII 1, 25.

<sup>3)</sup> Xen. Hell. VII 1, 18.

<sup>4)</sup> Vgl. Diodor XV 69.

eldenthat fällt also früher; sie gehört dem Sommer 369 v. Chr., in dieselbe Zeit wie der oben erwähnte argivische Angriff auf ilius, und der spätere Angriff des Epaminondas ist wohl als e Vergeltung für die damals geleistete glückliche Gegenwehr ansehn. In dieselbe Zeit, d. h. in den Sommer 369 v. Chr., fällt ihrscheinlich das zweite arkadische Stückchen bei Xenophon, der andstreich auf Asine.<sup>1</sup>)

Endlich gehört hieher die Eroberung der lakonischen Stadt ellana durch die Arkader unter Lykomedes, die von Diodor<sup>2</sup>) rischen dem ersten und zweiten thebanischen Feldzug erzählt rd.

Daraus folgt, dass der Abzug der Thebaner im Frühjahr 369 Chr. und ihr zweites Einrücken in den Peloponnes nicht so nahe einander liegen können, wie die herrschende Chronologie anmmt, es liegen vielmehr allerlei peloponnesische Kämpfe darischen, Angriffe der thebanischen Bundesgenossen auf ihre Widercher, von denen wir offenbar nur einiges wenige kennen. Diese impfe müssen den Sommer 369 v. Chr. eingenommen haben und enen der älteren Dodwellschen Chronologie zur erwünschten Beitigung. Zugleich helfen uns diese Ereignisse, das zweite Eincken der Thebaner besser zu erklären und zu begründen. Die rbündeten Arkader, Argiver und Eleer konnten allein, aus eigener aft den Widerstand der Gegner nicht brechen, so dass die Thener wieder eingreifen mussten. In der That bezeugt Diodor<sup>3</sup>), ss ihr Einrücken auf Ansuchen der peloponnesischen Bundesnossen erfolgte.

Wenn also die jetzt herrschende, von Sievers begründete ronologie den zweiten peloponnesischen Feldzug des Epaminons 369 v. Chr., die darauf folgenden kriegerischen Ereignisse mit zweiten Hülfsendung des Dionysios 368 v. Chr. geschehen sein set, so steht diese Rechnung nicht nur mit der Ueberlieferung m Processe der Böotarchen in schwer löslichem Widerspruch, vernachlässigt nicht nur die bestimmte Zeitangabe, das ὑσκέφψ

<sup>1)</sup> Xenophon Hell. VII 1, 25. Es ist ohne Zweisel, wie schon Grote ernnt hat, das später messenische Asine gemeint, das damals noch lakonisch r. Die Arkader werden von Messene ausgegangen sein. Vgl. meine Anerkung in dieser Zeitschr. XXVI S. 19. Beloch, Gr. Gesch. H 270 Ann. 3.

<sup>2)</sup> Diodor XV 67, 2.

<sup>3)</sup> Diodor XV 68.

Exel. Xenophons 1), sondern enthält auch starke Unwahrscheinlickkeiten und häuft auf den zur Verfügung stehenden Theil des Jahres 369 v. Chr. eine solche Fulle von Begebenheiten, dass die Zeit nicht ausreicht. Nach dem Feldherrnprocess in Theben, also Mai 369 v. Chr., und vor dem Beginn des neuen Feldzugs soll Rolgendes Platz finden: die Vorbereitung der Thebaner auf ein neues Einrücken, das Bündniss und die Verabredungen der Lakedamonier und Bundesgenossen mit Athen und Dionysios, der Angriff der Argiver auf Phlius, Einrücken derselben ins Gebiet von Epidaure. dem die Söldner des Chabrias. Korinther und Athener zur Hülk kommen, Befreiung der bedrängten Argiver durch die Arkader, die Eroberung von Pellana, das Eintreffen der Athener und Latedämonier in Korinth. Dann folgt der Feldzug, der wie gesigt, einige Monate gedauert haben muss, und doch zu guter Zeit ein Ende nahm; denn als die Heere auseinander gingen, war noch so viel vom Sommer übrig, dass die dionysischen Hülfstrupper für sich allein noch einen Angriff auf Sikyon unternehmen und dann zurücksegeln konnten. Wir sollen ferner glauben, dass die Thebaner sich gleich nach ihrer Rückkehr zu einem neuen Unternehmen entschlossen, während doch nach den Anstrengungen des Winterfeldzuges die Bürgerschaft der Ruhe bedurft hätte. hätten die Thebaner besser gethan, gleich im Peloponnes zu bleiben. Noch weniger glaublich ist, dass die Lakedamonier unmittelbar nach ihren ungeheuren Verlusten und der Ausplünderung ihres ganzen Landes im Stande gewesen sein sollten, ein Heer an den Isthmus zu senden, während es für sie vor Allem nöthig war, den Rest ihres Besitzes zusammenzuhalten und sich wieder im eigenen Lande einzurichten, wo Periöken und Heloten massenhast zum Feinde übergegangen waren. Es ist in der That sehr unwahrscheinlich, dass sich der zweite Feldzug so nahe an das Ende des ersten angehängt haben sollte. Sehr gut dagegen fügt sich alles, wenn wir ihn im Anschluss an die Ueberlieferung in das folgende Jahr 368 v. Chr. setzen. 369 v. Chr. waren nach dem Abzuge der Thebaner für den Rest des Jahres die Peloponnesier unter sich. Die thebanischen Bundesgenossen vertheilten die lakedamonische Beute<sup>1</sup>)

<sup>1)</sup> Oben S. 90 A) 3.

<sup>2)</sup> Aus dieser Zeit stammt das arkadische Weingeschenk in Delphi. Pausan. IX 9, 5. Pomtow, Athen. Mittheil. XIV 15.

und setzten allein den Krieg gegen Sparta und seine Bundesgenossen fort.

Was hat nun einen so verständigen und unterrichteten Mann. wie Sievers war, veranlasst, trotz alledem die Ereignisse so zu ordnen, wie er es gethan hat? Wenn er auch die entgegenstehenden Bedenken nicht genügend gewürdigt hat, so sind sie ihm doch nicht ganz entgangen, aber er hat sich darüber hinweggesetzt, weil er einen festen chronologischen Punkt zu haben glaubte, dem er alles andere unterordnete, das ist der Tod des alteren Dionysios. Für Sievers steht unanfechtbar fest, dass der Tyrann im Winter 368/7 v. Chr. gestorben ist, bald nach den in Athen geseierten Lenäen, die in den Gamelion, December oder Januar fallen.1) Dionysios hat den Lakedamoniern zweimal nach einander Hülfstruppen gesandt. Zur Zeit nun, wo die zweite Sendung heimkehren sollte, war er noch nicht gestorben oder wenigstens es scheint in Hellas sein Ende noch nicht bekannt gewesen zu sein.") Da ferner nach den Gewohnheiten der antiken Kriegführung Absendung und Heimkehr der Truppen in den Sommer fallen muss, so muss nach Sievers die zweite Sendung in den Sommer vor dem Tode des Tyrannen, d. h. 368 v. Chr. gehören, die erste und somit auch der zweite peloponnesische Feldzug des Epaminondas in das Jahr zuvor 369 v. Chr. Dieser Schluss würde unabweislich sein, wenn der Tod des Dionysios wirklich in den Winter 368/67 v. Chr. zu setzen wäre.3) Aber in Wahrheit beruht diese Rechnung auf sehr schwacher Grundlage, auf einer Erzählung Diodors, der den Tod des Tyrannen unmittelbar mit dem tragischen Siege desselben bei den Lenäen von 368/67 v. Chr. in folgender Weise verbindet4): Einer der Mitspieler, erzählt er, habe sich nach Verkündigung des Sieges schleunigst aufgemacht, um dem Tyrannen den Sieg zu melden und sich den Botenlohn zu verdienen. habe in Korinth ein reisefertiges Schiff gefunden (dabei ist es

<sup>1)</sup> Sievers, Gesch. 395.

<sup>2)</sup> Xen. Hellen. VII 1, 29.

<sup>3)</sup> Der Rechnung Dodwells (chronol. Xenoph. S. 76) macht dieser Punct natürlich Schwierigkeiten. Dodwell muss annehmen, dass Dionysios die zweite Hülfesendung auf dem Todtenbett im ersten Frühjahr 367 v. Chr. habe abgehen lassen, eine sehr unwahrscheinliche Auskunft; denn schwerlich würde die Hülfe abgegangen sein, wenn Dionysios dem Tode nahe gewesen wäre. Auch das in voriger Anm. angeführte Zeugniss Kenophons spricht dagegen.

<sup>4)</sup> Diodor XV 74.

Winterzeit) und sei rasch nach Syrakus gelangt. Der Tyrann babe sich über die Maassen gefreut und ein Festmahl gegeben, bei den er mehr getrunken, als er bei seinem Alter habe vertragen können. Darüber sei er in Krankheit gefallen und gestorben; ein früher missverstandenes Orakel habe sich so an ihm erfüllt. Diodor nennt nicht den Gewährsmann dieser Geschichte; er bringt sie vor, weil sie, wie er sagt, in sein Werk passt. Vielleicht geht sie auf Timaos zurück; jedenfalls scheint mir unzweiselhaft, dass sie unglaubbast ist und mit Fug in die Kategorie der litterarischen Anekdote gestellt werden kann.1) Ein Mann wie Dionysios, der den Gipfel des Glücks und der Macht längst erklommen hatte, den alle Genüsse des Lebens zu Gebote standen, wird sich bei der Feier des tragischen Sieges, der gewiss nicht unerwartet kam²), schwerlich so weit vergessen haben, wie die Geschichte will. Der Erzähler hat dabei die Eigenschaften des jungeren Dionysios, der bekanntlich trunkfällig war, auf den Vater übertragen; denn die beiden Dionysios sind oft in eine Person zusammengeflossen. Der ältere war nach glaubwürdiger Aussage und nach dem zu urtheilen, was er geleistet hat, nichts weniger als ein unmässiger Schwelger.3) Was der Anekdote zu Grunde liegt, ist die Thatsache, dass der tragische Sieg des Tyrannen in sein Todesjahr fällt und das letzte bemerkenswerthe Ereigniss seines Lebens war. Die Erzählung stellt daraus einen Causalnexus her und mischt zugleich die nöthige Würze hinein: Dionysios ist in Erfüllung eines räthselhaften Orakels an dem tragischen Siege und, wie es sich für einen Tyrannen schickt, an den Folgen seiner Unmässigkeit gestorben. Für die Chronologie hat diese Geschichte nur sehr bedingten Werth, und nichts steht der Annahme im Wege, dass Dionysios erst im Laufe des Sommers 367 v. Chr. starb und im Frühling des Jahres zum zweiten Male Hülfstruppen nach Hellas senden konnte.4) Alles was wir sonst

Vgl. Holm, Gesch. Sicil. Il 151. Uebrigens sagt Diodor über die Zeit des Todes eigentlich nichts genaues aus, da die Dauer der Krankheit unbestimmt bleibt.

<sup>2)</sup> Es ist anzunehmen, dass die Athener dem Dionysios, als er sich zur Bewerbung um den tragischen Preis entschloss, den Sieg in sichere Aussicht stellten.

<sup>3)</sup> Cicero Tusc. V 57. Pauly-Wissowa, Real-Encyklop. V 900, 46 ff.

<sup>4)</sup> Da die erste Hülfesendung aus Sicilien zu spät kam, so liegt die Vermuthung nahe, dass die zweite früher abging, demgemäss aber auch früher heimkehren musste.

über seine Regierungsdauer wissen oder schließen können, führt darauf hin, dass der Tyrann im Frühjahr 405 v. Chr. zur Gewalt gelangte und nach einer Herrschaft von 38 Jahren und einigen Monaten im Sommer 367 v. Chr. starb, wie schon Clinton richtig gesehen hat 1), dessen Rechnung durch die attische Inschrift ClA II 1, 52, nach Dittenbergers sicherer Ergänzung durchaus bestätigt wird. 3) Nach dieser Urkunde haben die Athener in den letzten Tagen der 7. Prytanie, also etwa im März 367 v. Chr., mit Dionysios ein Bündniss abgeschlossen. Keine Andeutung verräth, dass man damals, drei Monate nach den Lenäen, von der Krankheit oder dem nahen Ende des Tyrannen wusste. Das Bündniss muss der zweiten sicilischen Hülfsendung vorausgehen; denn es geschah

;

<sup>1)</sup> Clinton fasti hell. II unter 406. 367. 356 v. Chr. App. S. 325. Die Chronographen setzen seinen Anfang unter den attischen Archon Kallias 406/5 v. Chr. (Diodor XIII 91 ff. Dionys. Hal. VII 1), sein Ende unter Nausigenes 368/7 v. Chr. (Marmor Par. z. 86 cp. 74. Diodor XV 73) und geben ihm 38 Regierungsjahre. Seine Herrschaft begann mit dem Zeitpuncte, wo er (mit Hipparinos) einige Zeit nach dem Falle von Akragas (Xenoph. Hell. II 2, 24) sum bevollmächtigten Strategen erwählt ward. Da Akragas im Winter, Ende 406 v. Chr. fiel und nachher sich noch mancherlei ereignete (z. B. die Sendung des Dionysios nach Gela), so kann der Beginn der Tyrannis nicht wohl vor das Frühjahr 405 v. Chr. gesetzt werden, und da nach Thukyd. VI 96, 3 (vgl. Plutarch Dion, 38) die Strategen im Frühjahr oder zu Anfang des Sommers antraten, so ist nicht unwahrscheinlich, dass seine Tyrannis mit dem Strategenjahr im Frühling begann. Sein Ende müsste, wenn die Chronographen genau und wörtlich zu verstehen wären, noch vor Ablauf des attischen Archontenjahres 368/7 v. Chr. fallen, da jedoch hier der attische Archon vielleicht nicht originale Datirung, sondern nur Ausdruck chronographischer Berechnung ist, so ist möglich, dass die Zeit des Tyrannen sich noch in das nächste Amtsjahr hinein erstreckt hat, dass das Jahr des Nausigenes ihm also noch ganz gehört hat. In Betracht kommen schliesslich noch die Angaben. die über die Dauer der Tyrannis und die Jahre seines Nachfolgers vorliegen, Zur Zeit der Besreiung von Syrakus durch Dion hatte die Tyrannis 48 Jahre gedauert (Plut. Dio 28), hatte Dionysios II zehn Jahre lang regiert (Plut. Timol. 13). Nun rückte Dion gegen den Herbst, vielleicht Ende September 357 v. Chr., in Syrakus ein; diese Zeit wird durch die kurz vor seiner Abfahrt aus Hellas sich ereignende Mondfinsterniss vom 9. August 357 v. Chr. gesichert. Plut. Dion 24. Oppolzer, Kanon der Finsternisse 338. Diese verschiedenen Daten vereinigen sich am besten unter der Annahme, dass der Tod des Dionysios I in den Sommer 367 v. Chr. zu setzen ist, und dass der Tyrann 38 Jahre und noch etwas darüber geherrscht hat, wenn man ihn nicht etwa erst im Sommer 405 v. Chr. zur Herrschaft gelangt sein lassen will.

<sup>2)</sup> Dittenberger, Sylloge 1º n. 90.

ohne Zweifel auf Grund desselben, dass die Athener bei Ankunk der dionysischen Truppen ihre Verwendung in Thessalien verlangten.<sup>1</sup>) Es ergiebt sich also die Zeitfolge:

- 1. Bündniss der Athener mit Dionysios März 367 v. Chr.
- 2. Zweite Hülfsendung des Dionysios nach Hellas.
- 3. Tod des Dionysios.

Worsus weiter folgt, dass weder der Tod des Tyrannen in den Winter 368/7 v. Chr. noch die zweite Hülfsendung in den Sommer 368 v. Chr. gesetzt werden kann. Schwerlich würde Sievers überhaupt zu seiner Rechnung gekommen sein, wenn er die Inschrift gekannt hätte.

#### Thessalien 369-367 v. Chr.

Zur Vervollständigung und Sicherung meiner bisherigen Ausführungen müssen jetzt die gleichzeitigen Ereignisse im nördlichen Griechenland herangezogen werden, die auch für den Peloponnes von nicht geringer Wichtigkeit waren. Die Thebaner wurden in Thessalien so stark beschäftigt, dass sie dem Peloponnes nur einen Theil ihrer Kraft widmen konnten.

Anfangs waren die Thebaner mit den Thessalern verbündet, Iason von Pherä war ihr Freund, auch nach seinem Tode haben die Thebaner zu dem grossen peloponnesischen Feldzuge vom Winter 370/69 v. Chr. ihr Contingent gestellt.<sup>3</sup>) Als aber Alexander, Iasons Brudersohn, in Pherä die Herrschaft übernommen hatte, änderte sich das Verhältniss. Die Thessaler, von dem neuen Herrscher bedrängt, suchten Schutz bei den Thebanern, diese nahmen sich ihrer an und gerieten zu Alexander in Gegensatz und Feindschaft. Gleichzeitig mit dem zweiten peloponnesischen Feldzuge des Epaminondas ging Pelopidas zum ersten Male nach Thessalien, um den Thessalern gegen Alexander zu helfen.<sup>5</sup>) Diese Expedition, die nach Sievers 369 v. Chr. stattfand, kann in Wirklichkeit nicht vor den Sommer 368 v. Chr. gesetzt werden.

Auf lason, der im Sommer 370 v. Chr. kurz vor den Pythien ermordet ward, folgten zunächst nach einander seine Brüder Polydoros und Polyphron. Polydoros ward nach kurzer Herrschaft er-

<sup>1)</sup> Xenoph. Hell. VII 1, 28.

<sup>2)</sup> Xenoph. Hell. VI 5, 23. Agesil. 2, 24.

<sup>3)</sup> Plut. Pelop. 26. Vgl. Diodor XV 67 ff.

mordet'), Polyphron war ein Jahr lang Tagos'), um dann von Alexander beseitigt zu werden, der also reichlich ein Jahr nach Iasons Ende etwa Herbst 369 v. Chr. das Heerführeramt, die Tageia. übernahm.3) Seine Gewaltsamkeit führte sehr bald die Auflehnung der Thessaler und die Einmischung der Thebaner herbei. Aber erst einige Zeit nach Alexanders Amtsantritt kann das thessalische Hülfsgesuch in Theben angelangt sein; denn zunächst suchten Alexanders Widersacher, die Aleuaden, Schutz und Hülfe bei dem makedonischen Könige Alexander II., der in Thessalien einrückte, Larisa und Krannon besetzte und den Pheräer zurückdrängte, aber wider die Abrede jene Städte für sich behielt. Erst dann gingen die Thessaler zu den Thebanern. Pelopidas, so berichtet Plutarch ), entschloss sich, die Expedition nach Thessalien zu übernehmen. weil er fand, dass für den Peloponnes Enaminondas genüge\*). Daraus folgt, dass man in Theben anfangs beide Männer, Pelopidas und Epaminondas in den Peloponnes zu senden gedachte; also war zu der Zeit, wo das Hülfsgesuch der Thessaler eintraf, die Expedition in den Peloponnes noch nicht abgegangen, sondern erst in Vorbereitung 7); man entschloss sich dann, die Rollen so zu vertheilen, dass dem einen der Peloponnes, dem andern, Pelopidas, Thessalien zufiel.

Pelopidas drängte den makedonischen König, der auf seinem eigenen Throne nicht fest sass, ohne sonderliche Mühe aus Thessalien hinaus. Mit Alexander von Pherä versuchte er einen Aus-

<sup>1)</sup> Sievers S. 328 bezieht auf ihn, was Plutarch Galba 1 von dem thessalischen Tyrannen Pheraios erzählt, der nur 10 Monate regierte. Mir scheint dies wenig wahrscheinlich. Φεραΐος ist an der Stelle offenbar Eigenname, und 10 Monate sind für Polydoros zu viel.

<sup>2)</sup> Xenoph. Hell. VI 4, 34: o d' av Πολύφρων τρξε μέν ένιαυτόν.

<sup>3)</sup> Xenophon Hell. VI 4, 29 f. 33 f. Diodor XV 61, 2 lässt ihn Olymp. 102, 4 — 369/8 v. Chr. beginnen. Wer dem Polydoros 10 Monate giebt, muss Alexander in der ersten Hälfte 368 v. Chr. zur Herrschaft kommen lassen. Sievers (S. 328) und E. Meyer (Gesch. des Alt. 5, 439), die dieser Meinung zu sein scheinen, haben nicht bemerkt, dass sie alsdann den ersteu Feldzug des Pelopidas nicht 369 v. Chr. setzen dürfen.

<sup>4)</sup> Diodor XV 61. 67. Plutarch. Pelop. 26.

<sup>5)</sup> a. O. wobei zu bedenken ist, dass Plutarch nur das hervorhebt, was seinen Helden Pelopidas berührt. Diodor XV 67, 3.

<sup>6)</sup> Vgl. Diodor XV 71, 2.

<sup>7)</sup> Damit stimmt was oben S. 90f. über die längere Vorbereitung der zweiten peloponnesischen Expedition bemerkt wurde.

gleich zu schaffen, und als dies nicht gelang, schränkte er ihn wenigstens ein. Dann ward er nach Makedonien berufen, um zwischen König Alexander II. und seinem Rivalen Ptolemäos dem Aloriten zu vermitteln. Er brachte wirklich ein Abkommen zu Stande, machte beide zu Bundesgenossen Thebens, empfing makedonische Geiseln¹) und kehrte dann nach Hause zurück. Alles dieses, was sich nach dem Regierungsantritt Alexanders von Pheri ereignet hat, müsste nach der Sieversschen Rechnung im Sommer 369 v. Chr. untergebracht werden, wo Alexander überhaupt noch nicht zur Herrschaft gelangt war; es bedarf keines weiteren Beweises, dass dies unmöglich ist; der erste thessalische Feldzug des Pelopidas kann erst im Sommer 368 v. Chr. stattgefunden haben.

Da nach dem Abzuge des Pelopidas Alexander von Phera bald aufs neue um sich griff, so mussten die Thebaner wieder einschreiten. Pelopidas wurde in Begleitung des Ismenias zum zweites Male nach Thessalien geschickt, jedoch ohne Heer; die Thebaner rechneten auf die Unterstützung der Thessaler. 2) Von Thessalies aus ging Pelopidas ebenfalls wieder nach Makedonien, wo inzwischen Ptolemäos den Alexander beseitigt und sich selbst auf den Thron gesetzt hatte. Pelopidas konnte mit Gewalt gegen Ptolemaos nichts ausrichten, schloss aber mit ihm ein Bundnies) und kehrte dann nach Thessalien zurück, wo er bald darnach bei Pharsalos von Alexander von Pherä gefangen genommen ward. Um ihn zu befreien und den Tyrannen zu strafen, rüsteten die Thebaner einen Heerzug gegen Alexander, mit dem sich nun die Athener verbündeten 1), und als um diese Zeit die zweite Holfsendung des Dionysios in Korinth eintraf, verlangten die Athener mit Rücksicht auf den bevorstehenden Angriff der Thebaner, dass die sicilischen Truppen in Thessalien verwandt würden. 5) Sie

<sup>1)</sup> Darunter war Philipp, der spätere König. Nach Aeschines de fals. leg. (II) 26 ff. wird dies gegen das Zeugniss der Historiker von manchen Gelehrten, z. B. von Beloch (Gr. Gesch. II 268), E. Meyer (Gesch. des Alt. (5, 439), ins nächste Jahr gesetzt, aber mit Unrecht. Die Erzählung des Aeschines ist stark aufgeputzt und macht keinen zuverlässigen Eindruck.

<sup>2)</sup> Plut. Pelop. 27 ff. Pausan. IX 5, 1 f. Diodor XV.71. 75. Nepos Pelop. 5.

<sup>3)</sup> Vgl. Aeschines II 29.

<sup>4)</sup> Diodor a. O. Demosthenes XXIII (in Aristocrat.) 120. Plut. Pelop. 31. Alexander zahlte den Athenern Subsidien und erhielt von ihnen eine Statue.

<sup>5)</sup> Xen. Hell. VII 1, 28. Diesen Zusammenhang hat Sievers 8. 330 hervorgehoben. Vgl. U. Köhler, Athen. Mittheil. II 199 Anm.

drangen damit nicht durch, sandten aber ihrerseits dem pheräischen Tyrannen Hülfstruppen, als die Thebaner gegen ihn anrückten. Bekanntlich richteten die Thebaner zuerst nichts aus, sondern mussten den Rückzug antreten, bis Epaminondas die Führung übernahm und in einem neuen Feldzuge die Befreiung der Gefangenen erzwang.1) Beide Feldzüge zur Befreiung des Pelopidas und Ismenias gehören in dasselbe Jahr, folgen dicht auseinander und schliessen sich zugleich eng an die Gefangennahme der Beiden an. Dies folgt aus dem bisher Ermittelten, wie aus der Zeit der folgenden Ereignisse und entspricht zugleich am meisten der Wahrscheinlichkeit. Ueberlieferte Zeitbestimmungen giebt es nicht, unsere Berichte sind sehr mangelhaft und stark verkürzt; sie zeigen aber doch zur Genüge, dass die Thebaner nach dem ersten Zuge die unglücklichen Feldherren zur Rechenschaft zogen und ausserordentlicher Weise den Epaminondas an die Spitze des Heeres stellten, dass also dieser nicht, wie zuweilen angenommen wird, erst nach Ablauf des Amtsjahres auf dem Wege der ordentlichen Wahlen Böotarch wurde<sup>2</sup>).

Die Zeit dieser Ereignisse wird durch die zweite Hülfsendung des Dionysios bestimmt, die nach den obigen Aussührungen in den Frühsommer 367 v. Chr. zu setzen ist. Die Gesandtschaft des Pelopidas und Ismenias nach Thessalien, ebenso ihre Gefangennahme, geht dem Eintressen der sicilischen Truppen vorher; beides gehört ins Frühjahr, zum Theil vielleicht noch in den Winter des Jahres. Die übrigen Ereignisse bis zur Besreiung des Pelopidas können sich ohne Schwierigkeit in etwa zwei Monaten vollzogen haben; denn der Weg von Böotien nach Thessalien ist nicht weit und die Thebaner haben nach der Festnahme ihrer Gesandten zur Herstellung ihres Ansehens, wie begreislich, rasch gehandelt. Pelopidas wird also etwa Mittsommer 367 v. Chr. entlassen worden sein.

Zu dieser Rechnung steht wiederum die chronographische Ueberlieferung vom Tode des makedonischen Königs Alexander II. von Makedonien und der Thronbesteigung des Aloriten Ptolemäos

<sup>1)</sup> Plut. Pelop. 29. Diodor XV 71. Pausan. IX 15, 1 ff.

<sup>2)</sup> Irrthümlich vertheilen Beloch (Gr. Gesch. II 268) und E. Meyer (Gesch. des Alterthums V 440) die beiden Feldzüge auf zwei Jahre. Allerdings geschieht das Gleiche bei Diodor XV 75, der aber zugleich die Befreiung des Pelopidas hinter den 3. peloponnesischen Feldzug des Epaminondas setzt, also chronologisch unbrauchbar ist. Richtig Curtius, Gr. Gesch. III4 347.

in gutem Einklaug. Denn Alexander starb Olymp. 103, 1 — 368/1 v. Chr.¹) Als Pelopidas und Ismenias nach Thessalien kamen, war Ptolemäos schon König, Alexander muss also vorher, etwa im Winter 368/7 v. Chr., gefallen sein. Soviel ist klar, dass es schon mit Rücksicht auf die makedonische Regentenfolge nicht gestattet ist, den thebanischen Feldzug zur Befreiung des Pelopidas mit Sievers in den Sommer 369 v. Chr. zu setzen.

Die nachfolgenden Ereignisse bis 364 v. Chr.

Nachdem wir den Inhalt der Jahre 369, 368 und 367 v. Chr. bestimmt haben, soll das Spätere nur soweit behandelt werden, als es nöthig ist, um zu zeigen, dass darin nichts der soeben entwickelten Chronologie widerspricht, vielmehr sich ihr Alles auß Beste fügt.

Auf die zweite Hülfe des Dionysios, die thränenlose Schlacht und die gleichzeitigen thessalischen Ereignisse folgt das, was Xenophon Hellen, VII 1, 33-4, 12, Diodor XV 75 ff. darstellen, die Unterhandlungen der hellenischen Mächte mit dem persischen Hofe, der dritte Zug des Epaminondas in den Peloponnes, der Uebertritt der Achäer auf die thebanische Seite und ihre baldige Rückkehr zu den Spartanern, die Kämpfe der Phliasier mit ihren Nachbarn und die von Euphron ausgehenden Wirren in Sikyon, die Besetzung von Oropos, die Annäherung der Arkader an Athen, die Entfremdung zwischen Athen und Korinth, endlich der Friede, den Korinth und die übrigen Nordpeloponnesier mit Theben machten. Einige Zeit darnach begann der Krieg zwischen Elis und Arkadien. der eine neue Phase der peloponnesisch-thebanischen Geschichte einleitet. Es folgt der weitere Krieg der Thebaner mit Alexander von Pherä und der Untergang des Pelopidas, der Seezug des Epaminondas, die Spaltung Arkadiens und das neue Einrücken der Thebaner in den Peloponnes mit der Schlacht bei Mantineia. Ab-

<sup>1)</sup> Diodor XV 71 und damit übereinstimmend die (stark ergänzte) Parische Marmorchronik z. 86 ep. 74 (Inscr. Gr. XII 5, 1 p. 108). Die makedonische Königsliste ist von hier ab als gesichert anzusehen. Ptolemäos hat 3, Perdikkas 5 Jahre und Philipp II beginnt Olymp. 105, 1 — 360/59 v. Chr. Alexander, der nach Diodor XV 60, 3 (unter 370/69) nur ein Jahr regiert hat, muss länger geherrscht haben. Im Marmor Parium z. 84 ep. 72 wird sein Ansang schon 371/0 v. Chr. unter Phrasikleides gesetzt. Vgl. Abel, Makedonien vor K. Philipp 222.

gesehen von dieser Schlacht, die in der chronographischen Ueberlieferung unzweifelhaft richtig in den Sommer 362 v. Chr. gesetzt wird, giebt es hier nur zwei feste Punkte, die Sonnenfinsterniss vor dem Auszuge der Thebaner und dem Ende des Pelopidas, die sich den 13. Juli 364 v. Chr. ereignete<sup>1</sup>), und die Olympien von 364 v. Chr. (Olymp. 104), die nach der Einverleibung Olympias in den arkadischen Bund von den Arkadern und Pisaten begangen wurden.2) Der Ausbruch des arkadisch-eleischen Krieges kann darnach nicht später als das Frühjahr 364 v. Chr. fallen und gehört vielleicht schon ins Jahr zuvor. Diesem Kriege ging der Friede voraus, den Korinth und Nachbarn mit den Thebanern abschlossen, worin sie die Unabbängigkeit Messenes anerkannten.3) Diesen Frieden scheint auch Diodor XV 76 zu bezeichnen, wenn er berichtet, dass damals der Perserkönig die Hellenen bewogen habe, die Waffen niederzulegen, womit der lakonische oder bootische Krieg mehr als fünf Jahre nach der Schlacht bei Leuktra zu Ende gegangen sei. Fassung und Umgebung dieser Nachricht machen es wahrscheinlich, dass Diodor sie aus seiner chronographischen Ouelle entlehnt hat, dass also sein Datum Olymp. 103, 3 - 366/5 v. Chr. auf Ueberlieferung beruht und als beglaubigt angesehen Dem Frieden ging voran die Besetzung von werden darf.4) Oropos durch thebanische Parteigänger.5) Dieses für die attische Politik bedeutsame Ereigniss wird zwiefach datirt. Der Scholiast zu Aeschines ) setzt es unter den Archon Polyzelos 367/6 v. Chr., Diodor in das nächste Jahr 366/5 v. Chr.7) Da beide Zeugnisse etwa gleichwerthig sind 1), so ist die Entscheidung nicht leicht. Möglich ist, das beide Recht haben; denn der Streit um Oropos zog sich einige Zeit hin: die Athener versuchten, die Stadt wieder

<sup>1)</sup> Plutarch Pelop. 31. Oppolzer, Kanon der Finsternisse, Denkschr. der Wiener Akademie, Naturwiss.-Mathem. Kl. Bd. 52 (1887) S. 82.

<sup>2)</sup> Xenoph. Hell. VII 4, 28. Diodor XV 78. Euseb. chron. I 205.

<sup>3)</sup> Xen. Hell. VII 4, 6 ff. Auf die bei dieser Gelegenheit in Sparta geführten Verhandlungen geht der Archidamos des Isokrates.

<sup>4)</sup> Vgl. Beloch, Griech. Geschichte II 278 Anm. 1.

<sup>5)</sup> Xenoph. Hell, VII 4. 1.

<sup>6)</sup> Schol. Aeschin. III 85 p. 330 Schultz.

<sup>7)</sup> Diodor XV 76.

<sup>. 8)</sup> Oben S. 87 Anm. 4. Nicht alle Zeitangaben im Scholiasten sind vollwerthig, und auch Diodor hat nicht wenige richtige Daten. Doch scheint in diesem Falle das Datum des Scholiasten besser.

zu erobern, richteten aber nichts aus. Es kann also der Abfall unter Polyzelos, der Abzug der Athener und das vorläufige Abkommen unter seinem Nachfolger geschehen sein. Jedenfalls, was man auch darüber denkt, muss der Abfall von Oropos in der guten Jahreszeit, als der Krieg noch in vollem Gange war, also im Sommer 366 v. Chr. erfolgt sein.¹) Die Befestigung der Thyamia durch die Phliasier war damals noch nicht vollendet, dagegen gehörten die Achäer, oder wenigstens Pellene, wieder zur lakedämonischen Partei. Ihr Anschluss an Theben und der dritte peloponnesische Feldzug des Epaminondas muss also ins Frühjahr 366 v. Chr. fallen. Dieser Feldzug war nur kurz, da die Achäer angesichts der gegnerischen Uebermacht auf Widerstand verzichteten und Epaminondas ihnen den Übertritt leicht machte.²)

Epaminondas unternahm den genannten Feldzug nach der Rückkehr des Pelopidas und der übrigen hellenischen Gesandtes aus Persien. Demgemäss wird Pelopidas bald nach seiner Befreiung aus der Gefangenschaft in Pherä noch im Sommer 367 v. Chr. seine herühmte Gesandtschaftsreise nach Persien angetreten haben.<sup>3</sup>) Seine Rückkehr und die anschliessenden Verhandlungen in Hellas müssen in die ersten Monate 366 v. Chr. fallen.<sup>4</sup>) In den hier gestecktes Grenzen bewegen sich dann auch die sonstigen Ereignisse, von denen uns überliefert wird. Es handelt sich besonders um die Geschichte Euphrons von Sikyon und die Kämpse der Phliasier mit ihren Grenznachbarn.<sup>5</sup>) Euphron setzte um die Zeit, wo Epaminondas Achaia gewann, seine Revolution ins Werk<sup>5</sup>) und ward nach mancherlei Wechselfällen von seinen einheimischen Widersachern in Theben ermordet.<sup>7</sup>) Was Phlius angeht, so fällt der Angris

<sup>1)</sup> Xenoph. VII 4, 1.

<sup>2)</sup> Xenoph, Hell, VII 1, 41. Diodor XV 75.

<sup>3)</sup> Xenoph. Hell. VII 1, 33. Plutarch Pelop. 30. Artax. 22. Agesil. 34.

<sup>4)</sup> Die Gesandten, die natürlich mit Geleit und unter den günstigsten Bedingungen reisten, konnten den Weg nach Susa leicht in 1½ Monaten zurücklegen. In 4—5 Monaten konnte Pelopidas wieder zurück sein.

<sup>5)</sup> Xenoph. Hell. VII 1, 44. 2, 11 ff. 3, 1 ff.

<sup>6)</sup> Diodor XV 70, 3 lässt ihn schon Olymp. 102, 4. — 369/8 v. Chr. ser Herrschaft gelangen, also zur Zeit des zweiten Feldzuges des Epaminondes in den Peloponnes, als Sikyon sich den Thebanern anschloss. Es ist wahrscheinlich, dass Euphron schon damals eine bedeutende Rolle gespielt hat. Xenoph. Hell. VII 3, 2.8.

<sup>7)</sup> Ob Euphron vor dem Abfall von Oropos starb oder nachher, ist

auf die Stadt, an dem sich Euphron und Pellene betheiligten, in die kurze Zeit, wo die Achäer thebanisch waren. Als etwas später die Sikyonier an ihrer Grenze die Thyamia zu befestigen anfingen, waren die Achäer, wenigstens zum Theil, schon wieder zur lakedämonischen Partei zurückgekehrt und Pellene war den Phliasiern befreundet.¹) Daran schliesst sich der Ueberfall und die Besetzung des genannten Castells durch die Phliasier und den Athener Chares unmittelbar an; es sind Ereignisse, die zwischen dem dritten peloponnesischen Feldzuge des Epaminondas und dem Abfall von Oropos liegen, also einen Theil des Sommers 366 v. Chr. einnehmen müssen.

Zum Schluss fasse ich das Ergebniss der vorstehenden Untersuchungen kurz tabellarisch zusammen:

370/69 v. Chr. Winterfeldzug des Pelopidas und Epaminondas in den Peloponnes, Verheerung Lakoniens, Gründung Messenes, Einigung aller Arkader.

369 v. Chr. Rückkehr der Thebaner, Process der Böotarchen.

Die Argiver und Arkader setzen den Krieg gegen Sparta und Bundesgenossen fort.

Bündniss der Spartaner und Bundesgenossen mit Athen.

368 v. Chr. Epaminondas zum Pelopidas zweiten Mał in den Peloponnes. Makedonien.

Erste Hülfsendung des Dionysios, seine Gesandten in Athen. Vgl. unten.

367 v. Chr. Bündniss Athens mit Dionysios I.

Alexander von Pherä kommt zur Herrschaft.

Pelopidas in Thessalien und Makedonien.

Alexander II. von Makedonien ermordet, Ptolemäos folgt ihm.

t Dionysios I.

Pelopidas und Ismenias in Thes-Friedensversammlung in Delphi. salien und Makedonien. Ihre Ge-

aus Xenophon nicht klar ersichtlich. Kenophon greift mit seiner Erzählung vor. Hellen. VII 3, 4f.

<sup>1)</sup> Xenoph. Hell. VII 2, 18. Es ist möglich, dass die Rückkehr zur lakedämonischen Partei sich in Achaia nicht auf einmal vollzog. Jedenfalls ist bei Beginn des efeisch-arkadischen Krieges ganz Achaia wieder im spartanischen Lager.

pause im Peloponnes.

365/4 v. Chr. Beginn des Krieges zwischen Eleern und Arkadern.

Zweite Hülfsendung des Diony- | fangennahme durch Alexander von Pherä. Zweimaliger Feldzug der sios und die thränenlose Schlacht, Thebaner nach Thessalien. Beder bald die Gründung von Mefreiung des Pelopidas. galopolis folgt. Reise des Pelopidas nach Susa. 366 v. Chr. Rückkehr des Pelopidas. Vergebliche Friedensunterhandlungen. Dritter peloponnesischer Feldzug des Epaminondas. Beitritt der Achäer, die bald wieder abfallen. Euphrons Erhebung. Kämpfe bei Phlius. Abfall von Oropos. 366/5 v. Chr. Athen nähert sich den Arkadern, wird den Korinthern entfremdet. Korinth u. A. schliessen mit Theben Frieden und scheiden aus dem Kriege aus. Ruhe-

#### lason von Pherä.

Was man über lason von Pherä weiss und glaubt, stammt is der Hauptsache aus Xenophon.') Der Historiker schildert zuerst seine Macht und Hoffnungen, ehe er die Herrschaft über ganz Thessalien erlangte, in einer Rede, die er den Pharsalier Polydamas um 374 v. Chr.<sup>2</sup>) in Sparta halten lässt. Später berichtet

<sup>1)</sup> Womit nicht gesagt sein soll, dass alle über ihn erhaltenen Nachrichten aus Xenophon stammen; denn es giebt, abgesehen von Diodor, über ihn manche Notiz, besonders Anekdoten, die aus anderer Quelle genommen sind. Aber Xenophon hat sein Bild für das Alterthum wie für unsere Historiker geprägt. Ueber lason war mir die Schrift von L. Hamming (Diss. de Iasone Pheraeorum tyranno, Utrecht 1828) nicht zugänglich. Einzelne Fragea behandeln Pahle, N. Jahrb. f. Philol. 93 (1866) 530 ff. Giac. Tropea, Giasone il tago della Tessaglia, Rivista di Storia antica III (1890).

<sup>2)</sup> Beloch, Gr. Gesch. II 251 Anm. 3 will zwar die Rede des Polydamas ins Frühjahr 371 v. Chr. oder kurz zuvor setzen, aber jeder ausmerksame Leser Xenophons muss erkennen, dass diese Annahme unmöglich ist.

er, wie lason ganz Thessalien unter seiner Führung vereinigt und bringt zuletzt im Anschluss an die Schlacht bei Leuktra seine und seiner Nachfolger Geschichte zum Abschluss.') Schon vor der Unterwerfung von Pharsalos, berichtet Polydamas, ist Iason in Thessalien und Nachbarschaft sehr mächtig: er hält sich für den ersten Mann in Hellas 1), wenn er aber erst die Führung über ganz Thessalien hat, wird er noch weiter wachsen, auch die Umwohner und Nachbarn werden sich ihm dann unterwerfen. Theben ist ihm schon verbündet, die Athener möchten ihn wohl gern zum Bundesgenossen haben, aber er will sich ihnen nicht anschliessen, sondern denkt selbst die Seeherrschaft zu erwerben. Sogar nach Asien wendet er seine Blicke; mit den Persern getraut er sich leichter fertig zu werden als mit den Hellenen. Später, als Pharsalos ihm beitritt. gelingt es ihm, Tagos, Kriegsherr von ganz Thessalien zu werden. Xenophon berechnet damals seine Macht auf 8000 Reiter, 20000 Hopliten und noch mehr Peltasten, dazu bedeutende Einkunste. Was er endlich nach der Schlacht bei Leuktra vornimmt, weist darauf hin, dass er die Herrschaft über ganz Hellas im Auge hat. Er zerstört die Mauern Herakleias, nach Xenophons Meinung? aus keinem andern Grunde, als weil er für den Durchzug durch die Thermopylen kein Hinderniss haben will. Als 370 v. Chr. die Pythien nahen, lässt er in Thessalien die reichsten Opfer zurüsten und bietet die Thessaler zum Zuge nach Delphi auf. Man sagte. er habe die Leitung des Festes selbst übernehmen wollen. Was er dabei mit den Tempelgeldern in Delphi im Sinne gehabt, bemerkt Xenophon, wisse man auch jetzt noch nicht. Man erzähle. die Delphier hätten ihren Gott befragt, was zu thun sei, wenn Iason den Schatz antaste; der Gott habe geantwortet, das werde seine Sorge sein; und ehe es zum Zuge nach Delphi kam, ward Iason ermordet.

Zur Beurtheilung der xenophontischen Nachrichten und Ausführungen ist es wichtig, auf die Form zu achten, in der sie gegeben werden, und den Ort, an dem sie stehen. Polydamas redet in Sparta; er will den Spartanern bange machen, die von Iason drohende Gefahr recht eindringlich vorhalten und sie zur Hülfe ver-

<sup>1)</sup> Xenoph, Hell. VI 1, 2ff. 17ff. 4, 27ff.

<sup>2)</sup> Xen. a. O. VI 1, 8.

<sup>3)</sup> Xen. a. O. VI 1, 19.

<sup>4)</sup> Xenoph. a. O. VI 4, 27. vgl. 32.

anlassen. Dieser Absicht entspricht es, die Macht und Pläne lasons möglichst gefährlich zu schildern. Ferner die bedrohlichen Asschläge lasons gegen Delphi werden nur als ein Gerücht oder eine Befürchtung bezeichnet.1) Anderswo giebt Xenophon seine personliche Ansicht wieder, er deutet die Handlungen lasons in seinen Sinne.2) In specifisch xenophontischer Beleuchtung erscheinen die Pläne lasons gegen den Perserkönig. Nach den Erfahrungen des Feldzuges der 10000 und des Agesilaos, also der Kämpfe, an denes Xenophon theilnahm, schätzt lason die Macht des Grosskönigs nicht sehr hoch.3) Man darf also behaupten, dass die Nachrichten über lason und seine Absichten theils subjectiv gefärbt sind, theils auf Vermuthung oder Gerücht beruhen. Und was Polydamas aus lasons eignem Munde über sein Verhältniss zu Athen gehört haben will 4), ist mindestens ungenau und missverständlich und steht im Widerspruch zu gut bezeugten Thatsachen. Denn wir wissen, dass lason gerade um die Zeit, wo Polydamas in Sparta war, zu den attischen Bundesgenossen gehörte und im Herbste 373 v. Chr. beim Process des Timotheos zusammen mit dem Epiroten Alketas als Fürsprecher des Angeklagten in Athen war.<sup>5</sup>) Sein Name stand wahrscheinlich auf der Urkunde des zweiten attischen Seebundes.") Erst

<sup>1)</sup> ws Koasav, Liyeras. Xenoph. Hell. VI 4, 30.

<sup>2)</sup> Hell. VI 4, 27 bei der Entfestigung Herakleias.

<sup>3)</sup> Hell. VI 1, 12.

<sup>4)</sup> Xenoph. a. O. VI 1, 10.

<sup>5)</sup> Demosth. XLIX (in Timoth.) 10. 22. Etwa gleichzeitig mass lason bei der korkyräischen Expedition den Athenern hilfreiche Hand geleistet haben, und seine Reise nach Athen steht damit vielleicht im Zusammenhange. Nach Xenophon Hell. VI 2, 10 ersuchen die Athener den Alketas, die Schaar des Ktesikles nach Korkyra überzusetzen. Also hat Ktesikles zur Beschlesnigung den Landweg über Thessalien und Epirus gewählt, was nicht ohne Geleit und Förderung lasons geschehen konnte, den Xenophon auch hier absichtlich übergangen haben muss.

<sup>6)</sup> CIA (Inscript. Graecae) II 1, n. 17. Dittenberger, Syll. I \* 80. An der Seitenfläche im Verzeichniss der Bundesgenossen ist hinter Alketas und Neoptolemos ein etwa fünfstelliger Name ausgemeisselt, dessen letzter Buchstabe wohl ein N war. Hier stand wahrscheinlich, wie Fabricius (Rhein. Mus. N. F. 46, 589) scharfsinnig erkannt hat, der Name Iasons. Gegen Fabricius hat sich freilich Zingerle gewandt (Eranos Vindobonensis 365). Er glebt zz., dass nach der Grösse und Beschaffenheit der getilgten Stelle Iasons Name is der Urkunde gestanden haben könne, will aber statt seiner lieber die Nazier einsetzen; denn 375 v. Chr., wo der getilgte Name eingeschlagen sein müsse, könne nach Kenophons Zeugniss Iason noch nicht Athens Bundesgenosse

später ist er mit den Athenern zerfallen und hat sich den Thebanern zugewandt.¹) Xenophon hat es für gut befunden, die Freundschaft mit Athen zu verschweigen und ihn von Anfang an zu einem Gegner Athens zu machen.²) Seine Nachrichten erheischen auf jeden Fall gründliche Prüfung.

Nicht leicht ist zu glauben, dass Iason wirklich, wie Polydamas berichtet, im Jahre 374 v. Chr. schon an einen Feldzug gegen die Perser gedacht habe. Die unerlässliche Voraussetzung eines solchen Planes ist die Hegemonie oder doch freie Hand in Hellas und eine überlegene Seemacht, und von beiden war Iason damals weit entfernt. An eine Hegemonie konnte er, wie die Sachen lagen, erst

gewesen sein. Wenn aber Xenophon lasons Bündniss mit Athen absichtlich verschweigt, so hat sein Zeugniss für diese Frage keine Bedeutung, und in Wahrheit steht nichts der Annahme im Wege, dass lason, wie sein Freund Alketas, sich schon 375 v. Chr. an Athen angeschlossen habe. Noch weiter als Zingerle geht J. Beloch, Griech. Gesch. Il 251 Anm. 3. Er bezweifelt, dass lason überhaupt zu Athens Verbündeten gezählt habe. Wenn die in der vorigen Anm. angeführte Rede ihn Bundesgenossen nenne, so habe das kein Gewicht. Beloch will, wie seine eigene Darstellung (Gr. Gesch. II 246. Att. Polit. 144) lehrt, nicht etwa die von der Rede berichtete Thatsache, die Anwesenheit Iasons (mit Alketas) in Athen in Zweisel ziehen, sondern bemängelt nur den Ausdruck Bundesgenosse. Wirklich kommt auf diesen Ausdruck nicht viel an; denn schon die Reise lasons nach Athen beweist auf das unzweideutigste, dass er damals Athens Freund war. Fabricius' Ergänzung ist freilich nur eine Ergänzung, aber für ihre Richtigkeit sprechen die gewichtigsten Gründe, der Raum, die erhaltenen Reste und vor allem die Thatsache der absichtlichen Tilgung und Ausmeisselung. Alles passt am besten auf Iason. Vgl. Dittenberger a. O. p. 129 n. 41.

- 1) Ueber die Ursache der Entfremdung von Athen wissen wir nichts. Nach Xenophon erstrebte lason selbst die Seeherrschaft. In der That besass er Kriegschiffe. Xenoph. Hell. VI 4, 21. Wahrscheinlich ist er den Athenera auf Eubös oder den benachbarten Inseln in die Quere gekommen. Es kann wohl sein, dass Alexander von Pherä bei seinen maritimen Unternehmungen den Spuren lasons folgte.
- 2) Gerade wie er bei Alexander von Pherä nur die Feindschaft mit Athen erwähnt (Hellen. VI 4, 35),, aber nicht das frühere Bündniss, das durch mehrere Nachrichten und durch einen attischen Volksbeschluss bezeugt wird (CIA IV 2 n. 59 b. Dittenberger syll. 12 108). Wie in diesem Beschluss die Vernichtung des Bündnisses mit Alexander verordnet wird, so scheint ähnlich lason aus der Liste der attischen Bundesgenossen gestrichen zu sein. Wenn Xenophon hier wie dort das Bündniss mit Athen übergeht, so geschieht es vermuthlich mit Rücksicht auf seine Vaterstadt, um nicht merken zu lassen, dass die Athener eine Ze't lang mit so schlimmen Gesellen gemeinsame Sache gemacht haben.

nach dem Falle der spartanischen Macht denken, also nach der Schlacht bei Leuktra; Xenophon hat also Iasons Pläne zum mindesten verfrüht. Aber auch später hat der Tyrann ein solches Unternehmen schwerlich im Ernst vorgehabt, jedenfalls zur Ausführung nichts gethan und bei seinem baldigen Tode auch nichts thun können. Zunächst und vor Allem wäre es darauf angekommen, sich der Thebaner zu versichern. Iason war mit ihnen und mit ihren leitenden Männern bis an sein Ende befreundet und verbündet<sup>1</sup>), aber sie standen ihm mindestens ebenbürtig zur Seite; dass er je versucht hätte, sie seiner Führung zu unterwerfen, wird durch nichts angedeutet.<sup>2</sup>) Es handelt sich also bei Xenophon um Träumereien, um Zukunftsmusik, und es besteht der Verdacht, dass der Historiker ihm mehr zugeschrieben habe, als ihm zukommt.<sup>3</sup>

Ebenso hat Xenophon die Kriegsmacht Iasons weit überschätzt. Iason selbst berechnet die Streitkräste des gesammten Thessaliens abgesehen von den leichten Truppen aus über 10 000 Hopliten und 6000 Reiter; mit Einschluss der Bundesgenossen wird später das gesammte Ausgebot aus gegen 20 000 Hopliten und 8000 Reiter angegeben. 4) Aber dies ist nur eine Schätzung b) oder im besten Falle die versassungsmässige Sollstärke; in Wirklichkeit sind die Zahlen auch nicht entsernt erreicht worden. Bekannt ist die Güte der thessalischen Reiterei; sie ist die Hauptwasse der Thessaler, aber dass 6000 Reiter ausgebracht werden konnten, ist zu bezweiseln. Die höchste Zahl, die meines Wissens vorkommt, sind die 2000, die im lamischen Kriege 322 v. Chr. im eigenen Lande

<sup>1)</sup> Plutarch, Pelop. 28. Apophth. Epamin. 193 B.

<sup>2)</sup> Bald nach Iasons Tode leisteten die Thessaler den Thebanern in des Peloponnes Heeresfolge. Xenoph. Hell. VI 5, 23. Agesil. 2, 24. Die von Xenophon Hell. VI 4, 27 als Zeichen drohender Pläne Iasons gedeutete Eroberung Herakleias war im Sinne der thebanischen Politik und geschah ohne Zweisel im Einverständniss mit den Thebanern. Iason behielt die Stadt nicht selbst, sondern übergab sie den Oetäern und Maliern, die beide Bundesgenossen der Böoter waren. Diodor XV 57, 2. Xenophon Hellen. VI 5, 23.

<sup>3)</sup> Eine Uebertreibung ist es, wenn der Epirote Alketas Hellen. VI 1, 7 als Unterthan Iasons erscheint und eine ähnliche Abhängigkeit weiterhin (§ 11) bei Makedonien angedeutet wird. Alketas wie Amyntas sind in Wahrheit als Bundesgenossen der Thessaler zu bezeichnen (vgl. Diodor XV 60, 2). Xenophos selbst (Hellen. VI 2, 10) deutet an, dass Alketas ein autonomer Fürst blieb.

<sup>4)</sup> Xenoph. Hell. VI 1, 8. 19.

<sup>5)</sup> Xenophon sagt § 19 ὁπλῖται δὲ ἐλογίσθησαν σὸκ ἐλάττους δικμυρίων.

gegen Leonnatos fochten.1) Dagegen mit den Hopliten, dem Kern der griechischen Heere, war es in Thessalien schlecht bestellt; sie waren weder zahlreich noch tüchtig. 370 v. Chr. zogen daher mit den Thebanern nur Reiter und Peltasten in den Peloponnes?), und etwas später mussten Pelopidas und die Thebaner die Erfahrung machen, dass auf thessalisches Fussvolk nicht zu rechnen sei.8) Die 10 000 oder 20 000 Hopliten Xenophons können also nur auf dem Papier gestanden haben, und es ist wenig wahrscheinlich, dass sich lason darüber getäuscht und gehofft haben sollte, mit ihnen Hellas zu gewinnen und die Perser anzugreisen. Im Gegentheil hielt auch er, wie Xenophon erzählt4), nicht viel von den thessalischen Hopliten. sondern stützte sich auf seine 6000 Söldner, also Fremde; mit Söldnern hat er die thessalischen Städte unterworfen und in Abhängigkeit erhalten. Söldner nahm er mit, als er nach der Schlacht bei Leuktra den Thebanern zur Hülfe zog b, und das Gleiche gilt von seinen Nachfolgern. Hätten die thessalischen Städte eine Wehrverfassung besessen wie Sparta, Athen oder Theben, so würde lason schwerlich zur Gewalt gelangt sein.

Ueberhaupt war lasons Herrschaft nicht sehr fest gewurzelt. Seine Ansänge sind ja dunkel; er kam als Gegner der Lakedämonier, als Verbündeter der Athener und Thebaner zur Macht.<sup>6</sup>) In Thessalien hatte er viele Widersacher, denen er bekanntlich nach kurzer Herrschaft zum Opfer fiel. Polydamas behauptet, die Thessaler würden bereit sein, von ihm abzufallen, wenn ihnen nur von den Spartanern ausreichende Hülfe geschickt würde.<sup>7</sup>) Wahrschein-

<sup>1)</sup> Diodor XVIII 15, 2. Dieser Zahl am nächsten kommt das Kontingent der thessalischen Reiter im Heere Alexanders: 1500 Pferde, Diodor XVII 17, 4, 3000 zählt als Gesammtzahl Isokrates de pace (VIII) 118.

<sup>2)</sup> Xenoph. Hell. VI 5, 23. Aehnlich später 362 v. Chr. Diodor XV 85.

<sup>3)</sup> Plut. Pelop. 27. Diodor XV 71, 4. Vgl. unten S. 117 ff.

<sup>4)</sup> Xen. Hell. VI 1, 5.

<sup>5)</sup> Xenoph. Hell. VI 1, 5. 4, 21. 28.

<sup>6)</sup> Unsere Ueherlieferung nennt ihn zuerst 377/6 v. Chr. als Helfer des Tyrannen von Oreos. Diodor XV 30, 3. Mit seinem Vorgänger Lykophron hängt er wahrscheinlich zusammen, aber das nähere wissen wir nicht; vielleicht war er sein Sohn. Xen. Hell. VI 4, 24. Eine Anzahl Anekdoten von ihm finden sich bei Polyän VII. Sie bewegen sich meist in derselben Richtung und zeigen den lason als einen Mann, der zur Bestreitung seiner Kriegsbedürsnisse zeiner Mutter und seinen Brüdern mit allerlei Listen ihre Reichthümer zu entlocken weiss. Vielleicht waren seine Brüder älter als er.

<sup>7)</sup> Xen. Hell, VI 1, 14.

lich hat ihn das Bündniss mit Athen und Theben sehr wesentlich gefördert und gestützt, und schwerlich war seine Stellung derart, dass er daran hätte denken können, sich zum Hegemon der Hellenen, auch der Thebaner aufzuschwingen.

Was Xenophon zuletzt von den Vorbereitungen auf die Pythien von 370 v. Chr. berichtet, kommt, wenn man die Vermuthungen abstreift und nur das Thatsächliche ins Auge fasst, auf eine besonders prächtige und umfassende Beschickung des Festes durch Bei der hervorragenden Stellung der ganz Thessalien heraus. Thessaler in der Amphiktionie ist es ganz begreiflich, dass lason bei dieser Gelegenheit seine Macht zur Schau stellen wollte: andere baben es in ähnlichen Fällen ebenso gemacht. Daraus folgt nicht. dass er sich des Heiligthums zu bemächtigen gedachte. Dass er beabsichtigt oder gehofft hat, die Festleitung zu übernehmen, wie das Gerücht sagte, ist nicht unmöglich. Vielleicht war Iason einer der thessalischen Hieromnemonen und konnte als solcher den Vorsitz in der Amphiktionenversammlung beanspruchen; die Thessaler waren ja in der Amphiktionie die Ersten.1) Xenophon freilich traut ihm Schlimmes zu; er ist offenbar überzeugt, dass er es auf den heiligen Schatz abgesehen hatte, und er deutet sehr verständlich an, dass lasons Ermordung nach seiner Meinung die göttliche Rache für seine sacrilegischen Pläne sei. Aber es handelt sich lediglich um einen Argwohn; niemand wusste davon.2) Die wichtigste Frage, wie sich die Thebaner, die in Mittelgriechenland vor-

<sup>1)</sup> Die thessalischen Hieromnemonen stehen bekanntlich in den Amphiktionenverzeichnissen damals obenan und scheinen in der Versammlung regelmässig den Vorsitz geführt zu haben. Vgl. Pomtow in Pauly-Wissowas Real-Encykl. IV 2, 2679 ff. Aeschines Ill 124. 128.

<sup>2)</sup> Xen. VI 4, 30: παρὶ μέντοι τῶν ἱερῶν χρημάτων ὅπως μὰν διενεσῖτο, ἔτι καὶ νῦν ἄδηλον. Noch weniger können wir davon wissen; von dem was sich in Mittelhellas nach der Schlacht bei Leuktra begab, haben wir ja nur die allerdürstigste Kunde. Da jedoch dem von Xenophon geäusserten Argwohn vielleicht etwas thatsächliches zu Grunde liegt, so könnte man vermuthen, dass die Thebaner und ihre Verbündeten, mit deren Finanzen es nicht gut bestellt war, die Verwendung des delphischen Geldes zu Kriegszwecken etwa im Wege der Anleihe ins Auge fassten, wie es später die Arkader mit dem olympischen Gelde machten. Oder hat Xenophon, als er jene Worte schrieb, an die Benutzung des delphischen Schatzes durch die Phokier und die Ansänge des heiligen Krieges gedacht? Der Zeit nach ist es möglich; denn er erwähnt noch den kurz zuvor (357/6 v. Chr. Diodor XVI 14) erfolgtes Tod Alexanders von Pherä. Hellen. VI 4, 37.

waltende Macht, zu den Anschlägen Iasons auf Delphi verhalten haben würden, wird von Xenophon nicht berührt. Er redet so, als wenn Theben nichts bedeutete und Iason allein die Macht in Händen hätte, als wenn Iason und nicht Epaminondas bei Leuktra gesiegt hätte.

Ohne Zweisel war Iason eine bedeutende, machtvolle Persönlichkeit, ein Meteor, das am hellenischen Himmel vorüberzog und nach kurzem Glanze verlosch. Aber das Bild, das Xenophon uns von ihm gemalt hat, kann nicht getreu sein. Xenophon hat die wichtigsten Dinge verschwiegen, dafür seine Phantasie walten lassen und Iasons Gestalt gewaltig vergrössert, als wenn er nahe daran gewesen wäre, Hegemon von Hellas zu werden, und das versucht hätte was später Philipp von Makedonien vollbrachte. Wie immer lässt sich der Historiker dabei von seinen politischen und moralischen Anschauungen leiten. Maassgebend für ihn war, dass Iason der Freund Thebens war, der Stadt, die nach Xenophons Meinung .in Hellas so verhängnissvoll gewirkt hat. Er hält ihn für einen gefährlichen Mann, und wenn er ihn ins Grössere zeichnet, so geschieht es wohl, um die Thebaner zu drücken, als von lason abhängig darzustellen.1) Hätte der Thessaler auf spartanischer Seite gestanden, so würde Xenophons Urtheil und Darstellung wohl anders gelautet haben.

### Pelopidas in Thessalien.

Als Alexander von Pherä von dem ermordeten Polyphron, seinem Oheim, die Tageia übernommen hatte<sup>2</sup>), erhoben sich alsbald gegen ihn die Thessaler, um sich von seiner Herrschaft zu befreien.<sup>3</sup>) Den Anfang machten die Aleuaden, die ehemaligen Fürsten von Larisa; diese riefen den makedonischen König Alexander II. ins Land. Der König kam mit Heeresmacht, in Begleitung der Verbannten<sup>4</sup>), besetzte Larisa und Krannon und drängte den Tyrannen von Pherä zurück, aber er behielt die

<sup>1)</sup> Vgl. Xen. Hell. VI 4, 22.

<sup>2)</sup> Xenoph. Hell. VI 4, 35.

<sup>3)</sup> Diodor XV 61. 67. Plutarch Pelop. 26. Beide Berichte ergänzen sieh in wünschenswerther Weise.

<sup>4)</sup> Dies waren ohne Zweisel die von Polyphron, Alexanders Vorgänger, Verbannten (Xenophon Hell. VI 4, 34). Sie decken sich nicht mit den Aleuaden, wie Diodor zeigt, es können aber Aleuaden unter ihnen gewesen sein.

beiden Städte für sich, und jetzt suchten die Thessaler bei den Thebanern Schutz, sowohl gegen den Makedonier wie gegen den Pheräer. Wie oben bemerkt, erschien im Sommer 368 v. Chr. Pelopidas an der Spitze eines thebanischen Heeres, befreite zuerst Larisa und Krannon und hatte dann mit Alexander von Phera za thun, worüber Plutarch'), unsere beste Quelle, folgendermassea berichtet: Als Pelopidas in Larisa war, kam Alexander zu ihm mit der Bitte, ihn mit den Thessalern auszusöhnen. Pelopidas bemühte sich, ihn zu bekehren und zu einem milden, gesetzlichen Archon der Thessaler zu machen. Allein Alexander erwies sich als unverbesserlich, viele Klagen erhoben sich über seine Rohbeit, Sittenlosigkeit und Habsucht, Pelopidas trat zuletzt scharf gegen ihn auf, so dass Alexander für seine Sicherheit fürchtete und mit seinen Trabanten aus Larisa entfloh. Pelopidas hatte sich also un Alexander vergeblich bemüht. Er gab nunmehr den Thessalera die nothige Sicherheit gegen ihren Bedränger und stellte unter ihnen die Eintracht her; dann ging er nach Makedonien hinüber.

Was Plutarch hier erzählt, bedarf einiger Erläuterung. Wir ersehen daraus, dass in Larisa eine Versammlung gehalten ward. zu der Alexander und seine Widersacher sich einfanden. suchte Pelopidas zwischen den beiden Parteien zu vermitteln. Wir müssen dabei erwägen, dass Alexander Tagos oder Archon von Thessalien war und wahrscheinlich wie seine Vorgänger thebanischer Bundesgenosse.3) Er würde sicherlich bereit gewesen sein, weiterhin die Thebaner zu unterstützen, wenn man ihn in Thessalien hätte gewähren lassen. Auch scheint aus Plutarchs Worten hervorzugehen, dass Pelopidas ihn als Tagos anerkennen wollte, vorausgesetzt, dass er die Autonomie der thessalischen Gemeinden schone und sich mit den gesetzlichen Befugnissen der Tagen begnüge, die ein wesentlich militärisches Amt war. Es ward also wohl von ihm verlangt, dass er die gewaltsame Unterdrückung seiner Widersacher aufhebe. Verbannte zurückkehren lasse u. a. w. Hiezu wollte sich Alexander nicht verstehen, und so kam es in der erzählten Weise zum Bruch. Alexander verliess die Versammlung.

Was nun weiter geschah, wird nicht berichtet, lässt sich aber vielleicht aus den Andeutungen der Ueberlieferung errathen. Zu-

<sup>1)</sup> Pelop. 26.

<sup>2)</sup> Vgl. Pausan, IX 15, 1,

nächst ward Alexander nicht mehr als Tagos anerkannt, und die Thessaler, die sich um Pelopidas geschaart hatten, richteten sich ohne ihn ein. Es heisst, dass Pelopidas sie vor Alexander sicherte und zugleich die Eintracht unter ihnen herstellte. Beides wird zusammenfallen; durch engeren Zusammenschluss konnten sich die Thessaler am besten der Anfechtungen Alexanders erwehren. Vielleicht hat ihnen Pelopidas auch einige thebanische Truppen zurückgelassen.

Später existirt neben und im Gegensatz zu Alexander von Pherä ein thessalischer Bund, zorrör, von dem wir aus einer attischen Inschrift des Jahres 361/0 v. Chr. näheres erfahren, als die Athener mit den Thessalern gegen Alexander ein Bündnisse abschlossen. 1) Der Bund hatte an der Spitze einen Archon, für jede Tetrarchie einen Polemarchen, ausserdem Hipparchen und andre Beamte. Es liegt nahe, auf Grund der plutarchischen Erzählung zu vermuthen, dass dieser Bund damals, 368 v. Chr., durch Pelopidas eingerichtet worden ist. 3) Bestanden hat er bis zur Unterwerfung Thessaliens durch Philipp von Makedonien und dem Ende der pheräischen Tyrannis, aber zu einer bedeutenden Kraft und Thätigkeit hat er es nicht bringen können und hat die Erwartungen seines Stifters nicht erfüllt. Alexander von Pherä und seine Söldner waren stärker als der thessalische Bund.

Schon im nächsten Jahre (Frühjahr 367 v. Chr.) sahen sich die Thessaler genöthigt, um den Umtrieben Alexanders zu begegnen, die Hülfe der Thebaner aufs neue anzurufen.<sup>3</sup>) Pelopidas kam, begleitet von Ismenias, als Gesandter ohne Heer, weil er einen Krieg nicht erwartete und für den Nothfall auf die Thessaler und ihre Streitkräfte rechnete. Als er bei dieser Gelegenheit wieder nach Makedonien hinüberging, nahm er sich, vermuthlich im Einverständniss mit den Thessalern, einige Söldner mit, die bei

<sup>1)</sup> CIA IV 2 S. 20 n. 59b. Dittenberger syll. I 2 108. Vgl. CIA II 88. Schon früher, zur Zeit der Schlacht bei Mantineia, bestehen die beiden Gruppen in Thessalien. Xenoph. Hell. VII 5, 4.

<sup>2)</sup> So vermuthet mit Recht Köhler, Athen Mittheil. Il 205. Gilbert, Handbuch der griech. Staatsalterth. Il 12 setzt die Entstehung dieses Bundes erst 364 (363) v. Chr. Ich halte die Köhlersche Ausicht mit Rücksicht auf des Zeugniss Plutarchs für besser begründet, stimme aber Gilbert darin zu, dass es sich bei der Einrichtung des Bundes nicht um die Erneuerung einer älteren smphiktiosischen Verfassung handelt.

<sup>3)</sup> Plutarch Pelop. 27.

Pharsalos lagerten und im Dienste des thessalischen Bundes gestanden haben müssen.1) Die Leute erwiesen sich als höchst unzuverlässig; in Makedonien verliessen sie den Pelopidas und traten gegen eine Summe Geldes in den Dienst des Ptolemaos von Aloros über. Aus diesem Verhalten können wir mit einiger Sicherheit schliessen, dass diese Söldner, wie es oft begegnete, von ihren Dienstherren nicht zur Zufriedenheit bezahlt wurden. Pelopidas versuchte sich nachher an den ungetreuen Söldnern durch Beschlagnahme ihrer Familien und Habe, die bei Pharsalos zurückgeblieben waren, schadlos zu halten. Er sammelte einige thessalische Truppen und ging nach Pharsalos. Plötzlich aber erschien Alexander mit seiner Heeresmacht. Pelopidas und Ismenias konnten keinen Widerstand leisten und hielten es für das Gerathenste, ihm unbewassnet entgegenzugehen; sie glaubten, er wurde es nicht wagen, sich an ihnen zu vergreisen. 2) Aber er nahm sie sest und besetzte Pharsalos, was in Thessalien keinen geringen Eindruck machte.

Alles dieses hätte dem Pelopidas nicht begegnen können, wenn die Thessaler, seine Freunde, sich in leidlicher kriegerischer Verfassung befunden hätten. Eine Stadt wie Pharsalos ist bei der Annäherung Alexanders offenbar wehrlos und verzichtet auf Vertheidigung, so dass Pelopidas genöthigt ist, sich dem Tyrannen zu überliefern, und diesem die Stadt nachher ohne Schwertstreich in die Hand fällt. Solche Schwäche hat ihren Grund in den Zuständen

<sup>1)</sup> Plutarch a. O. sagt: iδίους δὲ στρατιώτας οὖκ έχων μισθοφόρους τινὰς αὐτόθεν προσλαβόμενος μετὰ τούτων ἐβάδιζεν ἐπὶ τὸν Πτολεμαΐον. Er faud also die Söldner schon vor und nahm sie mit sich; sie scheinen bei Pharsalos (nicht in Pharsalos, περὶ Φάρσαλον sagt Plutarch weiter unten) gelegen zu haben. Die Darstellung E. Meyers (Gesch. des Alterth. V 439), der den Pelopidas und Ismenias in Pharsalos ein Söldnercorps sammeln läset, entspricht also nicht der Ueberlieferung. Schon ſrüher, vor Issons Tyrannis, hielten die Thessaler Söldner. Vgl. Xenophon Anab. I 1, 9 ſ. Aristoteles hist. anim. X 31 p. 618 b 14.

<sup>2)</sup> Nach Pausanias IX 15, 1 war Alexander noch Thebens Freund, was in sofern richtig sein wird, als ein Kriegazustand nicht bestand und die frühere Bundesgenossenschaft nicht eigentlich gelöst war. Etwas ähnliches besagen wohl die Worte des Suidas s. παρ' οὐδὰν Θέμενος: τὰς σπονδὰς πατήσας καὶ τοὺς ὅρκους παρ' οὐδὰν Θέμενος Δλέξανδρος Πελοπίδαν καθείρξας ἐγρούρες, Worte, die einen rhetorischen Anstrich haben. Man kann schwerlich daraus entnehmen, dass Pelopidas im Jahre vorher mit Alexander einen Pakt schloss. Wahrscheinlich ist, dass die frühere Bundesgenossenschaft mit Thebes gemeint ist. Vgl. Köhler a. O.

des Landes. Thessalien wurde nicht durch Verfassung und Gesetze. sondern dynastisch, durch mächtige Männer und ihre Factionen regiert. 1) Von altersher zersiel das Land in zwei grosse Parteien. Dem entspricht die Kriegsverfassung; nur auf die aristokratische Waffe der Reiterei ward Sorgfalt verwandt, das Hoplitenheer, die bewassnete Bürgerschaft war, wie oben schon bemerkt wurde, nicht zur Ausbildung gelangt.2) Sie setzt eine feste, mehr demokratische Gemeindeordnung voraus, die den thessalischen Institutionen widersprach. Daraus ergab sich eine geringe militärische Leistungsfähigkeit, die sich im ganzen Laufe der thessalischen Geschichte zeigt. So reich das Land und Volk, so arm und schwach waren Gemeinwesen und Gemeinsinn. So waren auch in iener Zeit die Thessaler den Söldnern der Pheräischen Tyrannen, Iasons wie Alexanders, nicht gewachsen. Um sich zu vertheidigen, nahmen sie ebenfalls Söldner in Dienst, ohne sie, wie es scheint, genügend zu bezahlen. Das schwere Bürgerfussvolk fehlt nicht ganz, später haben sie es, vermuthlich unter dem Einflusse der Thebaner, zeitweilig vermehrt und verbessert, und im Feldzuge von 364 v. Chr. haben sich die thessalischen Hopliten, wie es scheint, nicht schlecht gehalten. Aber ihre Zahl war nicht gross, Alexander hatte das Doppelte, und ohne thebanische Hülfe wagten sie ihm nicht zu widerstehen.3)

Ueberdies waren die Thessaler, aus denen Pelopidas ein neues Gemeinwesen bildete, keineswegs einträchtig. Eine hesondere Stellung hatten die Aleuaden, die sich ja zuerst nicht an Theben, sondern an Makedonien angelehnt hatten. Wahrscheinlich hatte auch Alexander von Pherä vielfach Freunde, kurz das Volk hielt nicht fest zusammen. So ist es denn kein Wunder, wenn Alexander immer wieder Boden gewann. Den Thebanern, wenn sie mit ganzer Macht kamen, musste er weichen, aber sobald sie wieder abgezogen waren, drang er aufs neue vor.

Der erste Feldzug der Thebaner zur Befreiung des Pelopidas und Ismenias schlug fehl; unter Epaminondas kehrten sie noch in demselben Jahre mit besserem Erfolge zurück, Alexander ward

<sup>1)</sup> Thukyd. IV 78, 3.

Oben S. 113. Isokrates VIII 1176 kennt in Thessalien nur Reiter und Peltasten.

<sup>3)</sup> Plutarch Pelop. 32. In dem Treffen bei Kynoskephalä haben die Thebaner und die Reiter offenbar das Beste gethan.

stark in die Enge getrieben und verstand sich dazu, die Gefangenen freizugeben, und behielt dafür seine Herrschaft in Phera, Er gelangte nach dem Abzuge der Thebaner bald zu neuer Macht, unterwarf die Magneten. Phthioten und einzelne thessalische Städte. so dass 364 v. Chr. Pelopidas zu einer neuen Expedition auszog, aber mit unzureichenden Mitteln. Alexander ward zwar in einer Schlacht bei Kynoskephalä geschlagen, jedoch Pelopidas fiel.") Der thebanische Rachezug im nächsten Jahre, 363 v. Chr., 2) methigte den Tyrannen, sich zu fügen, er musste alle seine Eroberunges aufgeben und den Thebanern Heeresfolge geloben.3) aber seine Beseitigung gelang nicht; wenn er auch auf Pherä und dessen Gebiet beschränkt war, so blieb er doch Herrscher. Die Thebane, denen damals im Peloponnes ernste Verwickelungen drohten, konnten ihn nicht entsernen. Uebrigens blieb er zunächst Thebens Bundesgenosse, und sein Kontingent hat in der Schlacht bei Mantineia auf thebanischer Seite gesochten.4) Es mag sein, dass seis Zerwürsniss mit Athen ihn den Thebanern wieder näher brachte. 9 Auf alle Fälle behauptete er sich und war eine Macht, mit der gerechnet werden musste.

Wahrscheinlich betrachtete er sich immer noch als Tagos vos Thessalien. Das ganze Land hat er ja nie unterworfen; zeitweilig besitzt er einzelne thessalische Städte,<sup>6</sup>) und besonders herrscht er über Achäer und Magneten,<sup>7</sup>) die ja als Periöken nach thessalischem Recht dem Tagos untergeben waren.<sup>6</sup>) Der Umfang seines Gebietes wechselt nach Umständen; immer war er stark genug, das übrige Thessalien zu lähmen und von fremder Hülfe abhängig zu maches. Seine Mörder und Nachfolger, die Söhne Iasons, Tisiphonoa, Petholaos und Lykophron erbten seine Herrschaft und Politik, bis Philipp von Makedonien erschien, die Tyrannen von Pherä ver-

<sup>1)</sup> Plutarch Pelop. 31 f. Diodor XV 80.

<sup>2)</sup> Köhler, in dies. Ztschr. XXIV S. 638.

<sup>3)</sup> Plut. Pelop. 35. Diodor XV 80.

<sup>4)</sup> Xenophon Hell. VII 5, 4.

<sup>5)</sup> Diodor XV 95. Xenoph. Hell. VI 4, 35. Sievers, Gesch. Grieches-lands 334.

<sup>6)</sup> Pharsalos, das 367 v. Chr. Alexandern in die Hände Sel, war 3 Jahre später frei. Plut. Pelop. 27. 32. Sonst gehörte dem Tyrannen noch Skotusss. Plut. Pelop. 29. Diodor XV 75. Pausan. VI 5, 2.

<sup>7)</sup> Plut. Pelop. 31. 35. vgl. 28.

<sup>8)</sup> Xenoph. VI 1, 12, 19.

trieb und ihre Herrschaft einzog¹) und damit die Einheit Thesealiens wiederherstellte, als dessen Tagos nunmehr der makedonische König gelten konnte.

#### Die thränenlose Schlacht.

Was wir von dem sogenannten thränenlosen (ἄδακρυς) Siege der Lakedämonier wissen, beruht auf Xenophon. 3) Auch Diodor und Plutarch erwähnen ihn, 3) aber sie fügen nichts von Werthhinzu und haben sich Xenophons Auffassung angeeignet. Die Schlacht hat bei diesem eine besondere Bedeutung; sie ist die Vergeltung für Leuktra, die Wiederherstellung der spartanischen Waffenehre, ein um so größerer Triumph, als dabei kein Spartaner gefallen ist und der Sieg keine Thräne gekostet hat. Xenophon sieht das Ereigniss mit den Augen eines Spartaners an. Auch seine Erzählung ist einseitig und unvollständig, und um das Ereigniss richtig zu verstehen, wird es nöthig sein, den Hergang durch eine genauere Interpretation des Berichtes zu erläutern.

Als im Frühsommer 367 v. Chr. die Hülfstruppen des Dionysios in Korinth angelangt waren, entstand zunächst im Schosse der Bundesgenossen eine Erörterung über ihre Verwendung. Die Athener beantragten, sie nach Thessalien dem Alexander zur Hülfe zu senden, drangen aber nicht durch, sondern auf Wunsch der Lakedämonier wurden die sicilischen Truppen zu Schiff nach Lakonien geschafft, und hier führte sie Archidamos vereinigt mit der heimischen Streitmacht gegen Arkadien. Wahrscheinlich hatte aber Archidamos nicht nur das sicilische Hülfscorps bei sich, sondern auch die vor kurzem von Philiskos für die Lakedämonier geworbenen Söldner, ) nach Diodor 2000 Mann, vereinigte also

Es ist zu erwägen, ob nicht die Emancipation der Achäer und Magneten von der thessalischen Herrschaft durch Philipp auf ihrer Zugehörigkeit zur Tyrannis von Pherä beruht.

<sup>2)</sup> Hellen. VII 1, 28 ff.

<sup>3)</sup> Diodor XV 72, 3. Plut. Agesil. 33.

<sup>4)</sup> Wobei nicht ausgeschlossen ist, dass er vorher schon anderes unternommen hatte.

<sup>5)</sup> Xenoph. Hell. VII 1, 27: ξενικόν πολύ συνέλεγεν ὁ Φελίσκος, ὅπως πολεμοίη μετὰ Λακεδαιμονίων. Ζα πολεμοίη ist ξενικόν das Subject; denn Philiskos selbst ging nach Asien zurück. Diodor XV 70, 2: ὁ μὲν Φελίσκος καταλοπών τοῖς Λακεδαιμονίοις δισχελίους έπελέκτους μισθοφόρους έχοντας τοὺς μισθούς, ἀπῆλθεν εἰς τὴν Λοίων. Vgl. Grote, history of Greece X 24...

eine ansehnlichere Macht, die er nun benutzte, um einen Einfal in Arkadien zu unternehmen und den Arkadern die Raubzüge und Ueberfälle der letzten Jahre mit Zinsen zu vergelten.

Er zog zuerst nach Karyä<sup>1</sup>) und eroberte es, wobei alles was ihm lebend in die Hände siel, über die Klinge springen musste. Von hier wandte er sich gegen das westliche Arkadien und verheerte das Land der Parrhasier, das später zu Megalopolis gehörte. Bis Karya hatte Archidamos keinen erheblichen Widerstand gesusden, auch der Weg von da westwärts3) muss frei gewesen sein, erst als er in Parrhasien eingerückt war, erschienen die Arkader mit den Argivern im Felde, woraus wir schliessen können, dass der Zug des Archidamos den Feind unvorbereitet fand. Als das arkadisch-argivische Heer sich näherte, zog sich Archidamos aus der Parrhasia zurück und schlug sein Lager auf den Höhen oberhalb Mideas auf, έν τοῖς ὑπὲρ Μιδέας γηλόφοις, wie bei Xenophon') überliesert ist. Da ein Midea in dieser Gegend sonst unbekannt ist. so vermuthet O. Müller dafür Malea, den Ort, nach welchem die Maleatis im lakonisch-megalopolitischen Grenzbezirk ihren Names hat. 5) Jedenfalls muss sich Archidamos auf die lakonische Grenze zurückgezogen haben. Während er hier lag, lief die den Truppen des Dionysios bestimmte Zeit ab;6) sie mussten heimkehren, und

<sup>1)</sup> Das nicht, wie E. Meyer, Gesch. d. Alterth. 5, 434 sagt, in der Skiritis lag. Xenoph. Hell. VI 5, 24 ff.

Die Karyaten waren unter den ersten, die zu den Thebanern übergingen (Xenoph. Hell. V 15, 25); dafür nahm jetzt Archidamos seine Rache.

<sup>3)</sup> Der Weg von Karyā zu den Perrhasiern führt etwa über Eutais. Vgl. über diese Gegend und ihre antiken Verbindungen Loring, Journ. of Hell. stud. 15 (1895), 25 ff.

<sup>4)</sup> A. O. § 29.

<sup>5)</sup> O. Müller, Dorier II 448. 545. Curtius, Peloponu. I 293. 336 Anm. 9.

<sup>6)</sup> Xenoph. a. O. § 29. Δυταῦθα δ' ὅντος αὐτοῦ Κισσίδας ὁ ἄρχον τῆς παρὰ Διονυσίου βοηθείας Κλεγεν ὅτι ἐξήκοι αὐτοῦ ὁ χρόνος ὕς εἰρημένος ἦν παραμένειν, καὶ ἄμα ταῦτ' ἔλεγε καὶ ἀπήςι τὴν ἐπὶ Σπάρτης. Xenophon macht dem Kissidas aus seinem Verhalten offenbar einen Vorwurf, um zugleich den Archidamos um so höher zu preisen. Er will andeuten, dass dem Kissidas bange geworden sei und er sich deshalb davon gemacht und den Archidamos im Stiche gelassen habe, unter dem Vorwande, seine Zeit sei abgelaufen. Ganz anders Archidamos, der dem bedrängten Bandesgenossen trotz aller Gefahr sofort zur Hilfe eilt. Xenophon lässt deutlich erkennen, dass sich Archidamos in einer gefährlichen Lage befand. Wie weit der Vorwurf gegen Kissidas begründet ist, ist schwer zu erkennen. Es ist an sich sehr wahrscheinlich, dass die Truppen des Dionysios zu einer be-

Kissidas, ihr Führer, machte sich auf den Abzug nach Sparta, jedoch unterwegs verlegten ihm die Messenier an einem Engpasse<sup>1</sup>) den Weg, Kissidas konnte nicht durchkommen und erbat die Hülfe des Archidamos, der sich sofort aufmachte, um den bedrängten Bundesgenossen Luft zu machen. Als er heran kam, bemerkte er, dass die Arkader und Argiver folgten; sie waren im Anmarsch auf das lakonische Gebiet und schickten sich an, auch ihm den Weg zu verlegen.<sup>2</sup>) Um dies zu verhindern, musste er sich, was er ursprünglich nicht beabsichtigt hatte, zur Schlacht stellen, und zwar in einer Thalfläche, an der Stelle, wo der Weg zu den Eutresiern sich von der Strasse nach Midea (oder Malea) abzweigt. Er vereinigte sich mit Kissidas und griff den Feind an, der nicht lange Stand hielt und mit bedeutenden Verlusten geschlagen ward.

Dieser Erzählung können noch einige Erläuterungen beigegeben werden. Die Messenier, die den Engpass besetzen, sind ohne Zweisel den Arkadern zur Hülse gezogen und zwar von Messene aus. Sie mögen den Weg etwa bei Belmina besetzt haben. Es scheint, dass die Verbündeten in Verbindung mit den Messeniern dem eingedrungenen Archidamos den Rückzug abzuschneiden beabsichtigten. Während die Messenier den Pass sperrten, rückten die Arkader von der andern Seite heran, Archidamos ward in die Mitte genommen und besand sich offenbar in einer recht gesährlichen Lage, aus der er sich erst durch das glückliche Treffen besseniet.

Der Verlauf der Schlacht selbst ist keineswegs klar. Die Stärke der beiden Heere ist nicht bekannt. Archidamos hatte die lakedämonische Streitmacht, die sicilischen Hülfstruppen und wahrscheinlich auch die Söldner des Philiskos bei sich, letztere etwa 2000 Mann;<sup>4</sup>) von den Arkadern und ihren Bundesgenossen wissen

stimmten Zeit wieder in Syrakus sein mussten. Im Jahre zuvor waren ihnen nach Diodor XV 70 fünf Monate bewilligt. Mit Rücksicht auf die nicht ganz correcte Darstellung E. Meyers, Gesch. d. Alterth. 5, 534 bemerke ich, dass der Abzug der sicilischen Truppen erst erfolgte, nachdem sich Archidamos aus der Parrhasia bereits zurückgezogen hatte.

<sup>1)</sup> ἐπὶ στενῷ τῆς ὁδοῦ Xenophon a. O.

<sup>2)</sup> Xenoph. 2. 0. § 29: ω΄ς δὲ ἐγένοντο ἐν τῆ ἐπ' Εὐτρησίους ἐκτροκῆ, οἱ μὲν Ἀρκάδες καὶ Ἀργεῖοι προσέβαινον εἰς τὴν Λάκαιναν καὶ οὐτοι ὡς ἀποκλείσοντες αὐτὸν τῆς ἐπ' οἶκον ὁδοῦ.

<sup>3)</sup> Vgl. oben S. 122 Anm. 6.

<sup>4)</sup> Oben S. 121.

wir nichts näheres. Xenophon berichtet nur was man sich von Feuereiser der Spartaner erzählte: die Feinde hätten ihrem Angrif nur kurze Zeit standgehalten und sich bald zur Flucht gewandt: die meisten Verluste hätten sie auf der Flucht durch die Reiter Reiter scheinen die Arkader also nicht und die Kelten erlitten. gehabt zu haben. Da die Arkader sonst, wie Xenophon selbst rühmt, 1) sich gut schlugen, so wird ihre Niederlage wohl durch besondere Umstände sich erklären. Sehr möglich ist, dass Archidamos numerisch stark überlegen war. Ich wage ferner die Vermuthung, dass nur ein Theil des seindlichen Heeres ihm gezenüberstand. Vielleicht haben die Arkader und Argiver. als Archidamos seine Stellung bei Malea verliess und dem Kissidas zur Hülfe eilte, einen Theil ihrer Mannschaft vorausgesandt, um des Spartanern den Rückzug zu verlegen, und vielleicht war es dieser Theil, der dem Archidamos in den Weg kam. Die Messenier werden in der Schlacht nicht erwähnt, nur Arkader und Argiver.3 iene waren also nicht anwesend und vermuthlich am Engpes zurückgeblieben. Es scheint also, dass die Arkader an der Stelle. wo ihnen Archidamos begegnete, auf eine Schlacht nicht verbereitet waren; vielleicht also wurden sie von Archidamos überrascht. während sie die Umgehung oder Einschliessung ins Werk setzten. Das Verdienst des Archidamos wird bei dieser Vermuthung nicht geschmälert; er hat es verstanden, die gunstige Gelegenheit zu benutzen, sich aus der Gefahr der Umzingelung zu retten und den Feind empfindlich zu treffen.

Archidamos verlor nach Xenophon von seinen Leuten niemanden. Wahrscheinlich ist dies nur von den Spartiaten zu verstehen und zeigt, dass der Führer seine Bürger vorsichtig achonte.
Die Hauptarbeit wird also den Bundesgenossen zugefallen sein.
Von den Arkadern, behauptet Diodor, seien 10 000 Mann gefallen, eine offensichtige Uebertreibung, die keinen Werth hat.<sup>3</sup>) Denn wir dürfen uns den Erfolg des Archidamos nicht übermässig gross denken.
Die Schlacht ist eine glückliche, rühmliche Waffenthat und eine empfindliche Schlappe für die damals sehr zuversichtlichen Arkader, aber so viel wie Xenophon aus ihr macht, hat sie nicht bedeutet. Ieh halte es für sehr bezeichnend, dass Isokrates im bald darnach

<sup>1)</sup> A. O. § 25. Vgl. VII 4, 21 ff.

<sup>2)</sup> Xenoph. a. O. § 32. 35.

<sup>3)</sup> Diodor XV 72, 3.

geschriebenen Archidamos, wo alles hervorgeholt wird was die Lakedämonier ermuthigen könnte, von der thränenlosen Schlacht gänzlich schweigt. Ebenso zeigen die folgenden Ereignisse, dass ihr eine entscheidende Bedeutung nicht zukommt. Die Lakedämonier haben dadurch von ihren verlorenen Landestheilen nichts zurückgewonnen, ja wir finden bald darnach sogar Sellasia in den Händen der Arkader.<sup>1</sup>) Diese haben also ihre Rache genommen, sind in Lakonien eingesallen und haben jenen Ort dicht vor Spartas Thoren besetzt.

Jedoch hat die Schlacht eine andere dauernde und wichtige Folge gehabt. Der Einfall des Archidamos zeigte, dass an dieser Stelle Arkadien nicht genügend gesichert sei. Um daher ähnlichen Unternehmungen für die Zukunft vorzubeugen, gründeten die Arkader damals, wie Diodor berichtet,2) mit Unterstützung der Thebaner die neue Stadt Megalopolis. Dass Diodors Nachricht und Zeitbestimmung richtig ist, habe ich in einem früheren Bande dieser Zeitschrift2) gezeigt und wird durch das eben Gesagte bestätigt. Der Feldzug des Archidamos setzt voraus, dass in den angegriffenen Theilen Arkadiens eine größere Stadt noch nicht existirte. Unmöglich hätte er unbelästigt von Karyä in die Parrhasia ziehen können, wenn damals Megalopolis schon existirt hätte.

Die attischen Volksbeschlüsse für Dionysios I.

Es giebt aus der Zeit, die wir oben behandelt haben, zwei attische Volksbeschlüsse, die sich mit dem Tyrannen Dionysios befassen, CIA (Inscr. Gr.) II 1, nr. 51. und 52.4) Beide, besonders nr. 52, sind lückenhaft erhalten und müssen stark ergänzt werden. Aber ihre Bedeutung ist unzweifelhaft, und die Ergänzung, wie sie von kundiger Hand vorgenommen worden ist, darf in der Hauptsache als sicher gelten. Das erste stammt aus der 10. Prytanie des Archon Lysistratos 369/8 v. Chr., also etwa aus dem Juni 368 v. Chr. Es ist ein Ehrendecret, worin Dionysios und seine Söhne

<sup>1)</sup> Xenophon Heli, VII 4, 12. Vorher 370/69 v. Chr. war Sellasia von den Thebanern und Verbündeten verbrannt und geplündert, aber nicht besetzt worden. Xenoph. a. O. VI 5, 27.

<sup>2)</sup> Diodor XV 72, 4.

<sup>3)</sup> XXXIV 527 ff.

<sup>4)</sup> Dittenberger, Sylloge Iº 89. 90.

gelobt und mit dem attischen Bürgerrechte beschenkt werden.) Wie aus dem Wortlaute des Decrets hervorgeht, hat der Tyran den Athenern eine Gesandtschaft geschickt mit einem Schreiben, worin vom Aufbau des Tempels und vom Frieden die Rede war. Unter dem Tempel ist, wie U. Köhler gesehen hat, der delphische gemeint, der kurz zuvor zerstört war und dessen Aufbau durch alle Hellenen wahrscheinlich im Frieden von 371 v. Chr. vorgesehen war.<sup>2</sup>) Dionysios hat sich also um diesen Tempelbau und um die Herstellung des Friedens in Hellas bemüht. Es wird ferner gerühmt, dass er dem Königsfrieden, der 371 v. Chr. in Spartuerneuert war und für den Athen bald darnach noch besonders eingetreten war,<sup>3</sup>) unterstützt, ihn also anerkennt und für seine Durchführung wirkt. Ferner besagt die Urkunde, dass die Athener schon vorher dem Dionysios einen goldenen Kranz decretirt habes; die Absendung ist noch nicht erfolgt, wird aber jetzt angeordnet.

Die zweite Urkunde stammt nach Dittenbergers<sup>4</sup>) tiberzeugender Ergänzung aus der 7. Prytanie des nächstfolgenden Amtsjahres (des Archon Nausigenes), also aus dem Februar oder März 367 v. Chr. Sie ist ein Bündniss Athens und seiner Bundesgenossen mit Dionysios. Beide Theile versprechen, im Fall eines feindlichen Angriffs auf ihr Land einander nach Kräften beizusteben und sich aller Feindseligkeiten gegen einander zu enthalten. Zum Schlusse wird die Eidesleistung geregelt.

Um Verständniss und Erklärung der beiden Inschriften hat sich U. Köhler in einer bekannten Abhandlung die grössten Verdienste erworben. Nur in einem wichtigen Puncte bedürfes

<sup>1)</sup> Dass Dionysios das attische Bürgerrecht erhalten habe, bezeugt der Brief Philipps an die Athener (Demosthenes XII) § 10.

<sup>2)</sup> Xenophon Hell. VI 4, 2. Ueber die Zerstörung des Tempels, die in einer delphischen Inschrift erwähnt wird, vgl. Dittenberger Syll. 12 93 und die dort augeführte Litteratur. Dazu kommt jetzt noch das Zeugniss des Marmor Parium nach Munros einleuchtender Ergänzung Ep. 71 Z. 83 κατεκάς δὰ τότε καὶ [ὁ ἐν Δελφοῖς ναός]. Inscr. gr. XII 5, 1 n. 444 S. 108. Darnach fällt das Ereigniss unter den Archon Asteios 373/2 v. Chr. Der Aufbau des Heiligthums scheint ebenfalls später in dem allgemeinen Frieden von 362/4 v. Chr. vorgesehen worden zu sein; wenigstens haben nach einer delphischea Inschrift des Jahres 361/0 v. Chr. die Apolloniaten am ionischen Meer eines Beitrag dazu geliefert. Revue archéol. 4m° série 2 (1903), p. 25.

<sup>3)</sup> Xenoph. Hell. VI 5, 2.

<sup>4)</sup> Sylloge inscr. gr. I<sup>2</sup> 90.

<sup>5)</sup> Athen. Mittheil. I 13 ff.

seine Aussthrungen der Berichtigung. Bei der Einstigung in den Zusammenhang der Begebenheiten legt Köhler die Sieverssche Chronologie zu Grunde. Er muss daher die erste Inschrift, das Ehrendecret, mit der zweiten Hülssendung des Dionysios etwa gleichzeitig setzen 1) und combinirt es zugleich mit dem delphischen. von Philiskos berufenen Friedenscongress. Dionysios, glaubt er.3) habe daran nicht nur theilgenommen, sondern auch die Athener durch das in der Inschrift erwähnte Schreiben zur Beschickung eingeladen. Indess in der Urkunde ist von dem Congress keine Spur, ebenso wenig wie unsere Ueberlieserung von einer Theilnahme des Dionysios an den Verhandlungen in Delphi etwas weiss. Im Gegentheil, nach Xenophon, der sich ganz unzweideutig ausdrückt, kamen dort pur die Thebaner und thebanischen Bundesgenossen mit den Lakedamoniern zusammen, weder die Athener werden erwähnt noch sonst eine Macht, nicht einmal die lakedsmonischen Bundesgenossen aus dem Peloponnes, z. B. die Korinther. waren anwesend.5) Da zur Herstellung des Friedens alles auf die Haltung der Lakedamonier in der messenischen Frage ankam, so war ia bei den Verhandlungen ausserdem Niemand nöthig.4) Also ein Zusammenhang zwischen dem Ehrendecret und dem Congress in Delphi ist nicht nachweislich; wir brauchen ihn nicht, um die Friedensbemühungen des Dionysios oder die Erwähnung des delphischen Tempels zu verstehen. Es kann also die Inschrist nicht etwa als Beweis für die Richtigkeit der herrschenden Chronologie herangezogen werden, die den delphischen Congress ins Jahr 368 v. Chr. setzt. Vielmehr fügen sich beide Urkunden von selbst in die von mir versochtene ältere Rechnung. Das Ehrendecret fällt in die Zeit, wo

<sup>1)</sup> Oben S. 93.

<sup>2)</sup> A. O. S. 20.

<sup>3)</sup> Hellen. VII 1, 27. συνήγαγε περὶ εἰρήνης Θηβαίους καὶ τοὺς συμμάχους καὶ τοὺς Δακεδαιμονίους. Diodor XV 70, 2 ist genz confus und sagt über die Theilnehmer nichts aus. Aus dem Peloponnes waren ausser Sparta nur die thebanischen Bundesgenossen, darunter Messene, auf dem Congress vertreten. Man darf also nicht mit E. Meyer (Gesch. d. Alterth. 5, 442) behaupten, dass alle griechishhen Staaten ihre Bevollmächtigten schickten und Dionys' Gesandte eifrig mitwirkten.

<sup>4)</sup> Die spartanischen Bundesgenossen, wie Korinth, Epidauros und Phlius, wären mit der Anerkennung Messenes ganz einverstanden gewesen und haben bei den späteren Verhandlungen in Sparta dafür gewirkt. Isokrates Archid. 11. 58. 91. Auch für Athen dürfen wir das Gleiche annehmen. Vgl. Demosth. p. Megalop. (XVI) 9.

die erste dionysische Hülsesendung nach Hellas kam; die Gemadschaft wird mit den Truppen angelangt sein. Alle Andeutungen der Urkunde passen vollkommen dazu. Der Aufbau des delphisches Tempels war seit 371 v. Chr. Gegenstand panhellenischer Fürsorge, und nach Frieden sehnte sich Jedermann, es kam nur auf die Bedingungen an. Schon vor dem Versuche des Philiskos lagen deher Friedensbestrebungen in der Luft. Ganz wie die Athener hatte Dionysios ein wirkliches Interesse daran, dass die Spartaner, seine Freunde, nicht gänzlich entkräftet wurden, 1) bemühte sich daber, dem Kriege ein Ende zu machen und fand dabei die volle Zastimmung Athens. Auch dass in Athen schon vor dem Ehrendecret ein Kranz für Dionysios beschlossen war, ist angemessen; denn die Freundschaft zwischen Dionysios und Athen ergab sich ganz von selbst, seitdem dieses 370/69 v. Chr. auf die lakedamonische Seite getreten war und jener sich gewillt zeigte, die damalige .athenische Politik thatkrästig zu unterstützen.

Die athenisch-dionysische Freundschaft hat sich dann bald so dem erwähnten Bündnisse verdichtet, das in den Ansang 367 v. Chr. fallt. Es ist fast gleichzeitig mit dem delphischen Congress, ohne jedoch mit ihm in einem erkennbaren Zusammenhange zu stehs. Wie schon bemerkt,2) zeigt das Bundniss bald darnach seine erste Wirkung bei der Ankunst der zweiten sicilischen Hülfe, als die Athener diese für Thessalien verlangten. Im Uebrigen hält es sich ganz in der Form der damals üblichen Vertheidigungsbundnisse. . Die Athener dursten die Htlse des Dionysios in Anspruch nehmen, wenn z. B. die Böoter in Attika einstelen, und waren ihrerseits verpflichtet, nach Möglichkeit zur Hülfe zu kommen, wenn die Karthager das Gebiet des Dionysios angriffen. Dionysios stand damals mit den Karthagern in Krieg;3) allerdings ging der Angriff von ihm aus, aber das Blatt konnte sich wenden, und dann konnte Dionysios die Athener um Beistand ersuchen. Wenn er sie zu bezahlen bereit war, lag eine solche Hülseleistung im Bereiche der

<sup>1)</sup> Dionysios brauchte die Peloponnesier, insbesondere die Spartaner, weil er von da seine brauchbarsten Soldaten, Officiere und Beamten bezog. Er hatte am Frieden ein ähnliches Interesse wie der Perserkönig. Wenn der Krieg aufhörte, wurden die überschüssigen Kräfte der Hellenen frei und standen zu seiner Verfügung.

<sup>2)</sup> Oben S. 100.

<sup>3)</sup> Diodor XV 73.

Möglichkeit und konnte von Nutzen sein. Allzugrosse praktische Bedeutung hatte das Bündniss wohl nicht; es ist eins der vielen, die in jener Zeit geschlossen wurden und sich zuweilen gegenseitig aufhoben. Jedenfalls bezeugt das Bündniss freundschaftliche Annäherung und eine gewisse Gemeinsamkeit der Interessen und ist von Dionysios auf seinen gleichnamigen Sohn und Nachfolger übergegangen.

Der letzte Theil der Urkunde handelt von der Eidesleistung der beiden Paciscenten. Nach sicherer Ergänzung heisst es zunächst

[λαβεῖν δε τὸν] 35
δοχον τ]ὸ[μ] περὶ τῆς συμ[μαχίας τοὺς πρέσβ-]
[εις τοὺς] παρὰ Διονυσί[ου ἥχοντας, ὀμόσαι]
[δὲ τήν τε] βουλὴν καὶ τὸ[ς στρατηγοὺς καὶ τ-]
[οὺς ἱππά]ρχους καὶ τοὺ[ς ταξιάρχος]. 39

Was aber folgt, die Bestimmung über den Eid in Syrakus, ist begreiflicherweise nicht so leicht zu vervollständigen, und die Herausgeber Kirchhoff, 1) Köhler 2) und Dittenberger 2) weichen von einander ab. Vielleicht darf ich auch meinerseits einen Vorschlag zur Ergänzung machen.

Erhalten ist (z. 40 ff.) nur:

νυσιονχαιτου ωνσυραχοσι ραρχουσομνυ

woraus folgt, dass hier Dionysios und Vertreter der Syrakusaner genannt waren. Im übrigen wird die Ergänzung durch den Raum bedingt; die Inschrift ist στοιχηδόν geschrieben, und nach den sicheren Ergänzungen zählte jede Zeile 33 Buchstaben. Darnach giebt Kirchhoff folgende Herstellung:

| [δμοίως]                                       | 39 |
|------------------------------------------------|----|
| xaì Διον]ύσιον xal τοὺ[ς ἐχγόνους αὐτοῦ τόν τ- | 40 |
| ε δημον τ]ων Συρακοσί[ων καὶ τοὺς των πόλε     | 41 |
| ων φρου]ράρχους                                | 42 |
| Köhler schlägt vor:                            |    |
| [ὀμο <b>σ</b> α-                               | 39 |
| ι δὲ Διο]νύσιον καὶ τοὺ[ς ὑεῖς αὐτοῦ καὶ.      | 40 |

<sup>1)</sup> Philol. XII 571 ff.

<sup>2)</sup> Athen. Mitth. 1 (1876), 24 f.

<sup>3)</sup> Syll. inscr. gr. 12 n. 90.

und dies hat sich Dittenberger angeeignet.

Beiden Ergänzungen gemeinsam ist die Erwähnung der Sohne (oder Nachkommen) des Dionysios. Diese sind dem vorangebesden Ehrendecret entnommen, in denen sie ihren Theil an den Ehren des Vaters erhalten; es lag also nahe, sie auch hier zu suchen. Trotzdem halte ich die Ergänzung für unrichtig. Zunächst müsste man erwarten, dass wie im Ebrendecret so auch hier, die beiden Sohne, Dionysios und Hermokritos, mit Names genannt wären, aber dafür reicht der Platz nicht aus; denn dass schlechtweg die Söhne, deren Dionysios I eine ganze Anzahl hatte. ohne Unterschied in der Urkunde genannt wären, ist unwahrscheinlich. Nach meiner Meinung gehören die Söhne des Dionysics überhaupt nicht hieher: denn sie waren durchaus Privatnersonen. hatten keine amtliche Stellung, wurden vielmehr, wie vom jungeren Dionysios, dem nächsten Erben, ausdrücklich überliesert wird, t) vom eisersüchtigen Vater gestissentlich den Geschäften fern gebalten, woher es dann kam, dass sie mit sich und ihrer Zeit nichts anzusangen wussten und zu Taugenichtsen wurden. betrachtete sich als den einzigen Inhaber der Gewalt und theilte sie nicht mit seiner Familie. So passend es daher ist, wenn die Söhne und früher die Brüder oder Schwäger des Tyrannen in Ehrendecreten mit ihm genannt werden,3) so wenig gehören seine Familienmitglieder in unsere Bündnissurkunde, wo wir bei der Eidesleistung nur berufene amtliche Vertreter des syrakusischen Gemeinwesens zu erwarten haben, und zwar wie das Erhaltene zeigt, neben Dionysios die Behörden der Syrakusaner. ist an den Rath zu denken und der zweite Theil der Lücke wird mit την βουλην τ ων Συρακοσίων auszufüllen sein. muss ein Pluralis in der Urkunde gestanden haben. Ich habe eine Zeit lang sehr ernstlich an die Ritter gedacht, die in Athen und sonst in vielen hellenischen Gemeinden als stehende Truppe zu den Beamteten gerechnet werden, eine angesehene Korporation bilden und daher wiederholt Staatsverträge zu beschwören haben.\*) Auch

<sup>1)</sup> Plut. Dio 9.

<sup>2)</sup> CIA Il 1, 8. Dittenberger Syll. Iº 66.

<sup>3)</sup> CIA IV 2 p. 20 n. 59 b. Dittenberger Syll. 12 102.

in Syrakus müssen die Ritter eine ähnliche Stellung gehabt haben und treten als geschlossene Körperschaft wiederholt bedeutend hervor.¹) Aber die Ergänzung τοὺς ἱππέας καὶ τὴν βουλὴν τῶν Συρακοσίων füllt nicht den vorhandenen Raum aus, es fehlt ein Buchstabe, auch scheint die Zusammenstellung der Ritter mit dem Rathe weniger angemessen, und endlich gehören jene zu den Gegnern des Tyrannen, werden also unter ihm schwerlich eine politische Rolle gespielt haben. Vollkommen dagegen passt dasjenige, was auch dem Sinne nach am nächsten liegt, τοὺ[ς ἄρχοντας καὶ τὴν βουλὴν τ]ῶν Συρακοσίων, und ich glaube daher diese Ergänzung als wahrscheinlich empfehlen zu können.

<sup>1)</sup> Plut. Dio 42. 44. Vgl. Xenoph. Hell. II 3, 5. Diodor XIII 112, 3 ff. XIV 8, 1. 9, 5 f.

<sup>2)</sup> Polyan V 2, 12.

<sup>3)</sup> Was vor τριηράρχους ausgefallen ist, lässt sich nicht leicht errathen. Mir ist eingefallen πολιτικούς (πολιτικός). Πολιτικοί τριήραρχος würden Trierarchen aus der Bürgerschaft sein im Gegensatz zu den von Dionysios ernannten. Aber ich bitte, dies nur als einen flüchtigen Einfall zu betrachten. Auch Διονυσίου würde ja die erforderliche Anzahl Buchstaben liefern. Denken liesse sich endlich noch folgende Form der Ergänzung: Διο]νύσιον και τοὺς άρχοντας και τὴν βουλην τ]ῶν Συρακοσίων . . . . . . καὶ τοὺς τριη]ράρχους. Vor den Trierarchen müsste dann noch eine andere Behörde in der Inschrift genannt sein. Doch ist dies kaum möglich; denn man müsste alsdann, wie schon Köhler und Dittenberger andeuten, zunächst die Copula και und den Artikel, also wenigstens 6 Buchstaben einsetzen, und damit würde der verfügbare Raum bis auf einen unzureichenden Rest von 2—3 Buchstaben verzehrt sein. Eine so einsilbige Behörde wird sich in Syrakus kaum auftreiben lassen.

## 132 B. NIESE, BEITRAEGE ZUR GRIECH. GESCHICHTE

Von Interesse ist es, aus der Urkunde zu sehen, wie unter Dionysios die städtische Verfassung doch weiter besteht.<sup>1</sup>) Wir dürfen annehmen, dass die syrakusische Volksversammlung das Bündniss mit Athen durch einen Beschluss genehmigt hat.

| 1) Vgl. Pauly-Wissowa, Realencyklopādi | ie V | 899 |
|----------------------------------------|------|-----|
|----------------------------------------|------|-----|

Marburg.

BENEDICTUS NIESE.

# DIE HANDSCHRIFTLICHE GRUNDLAGE DER SCHRIFT ΠΕΡΙ ΑΕΡΩΝ ΥΔΑΤΩΝ ΤΟΠΩΝ <sup>9</sup>.

Die überaus interessanten Aufzeichnungen eines schriftstellerisch nicht sehr gewandten ionischen Wanderarztes<sup>2</sup>) aus der Mitte des 5. Jahrhunderts, die unter diesem nur für den ersten Theil zutreffenden Namen in die Hippokratische Sammlung aufgenommen sind, liegen griechisch in mehreren aber meist späten Handschriften vor und ausserdem in einer sehr alten lateinischen Uebersetzung, erhalten in cod. Paris. lat. 7027 saec. X.<sup>3</sup>) Die Uebersetzung wird in der neuen kritischen Ausgabe (Hippocratis opera quae feruntur omnia, vol. I, rec. H. Kühlewein, Lipsiae 1894, S. 31—71) nur selten berücksichtigt. Zu Grunde liegt ihr cod. Vatic. 276 saec. XII, neben dem nicht nur die Abschriften Paris. 2146 saec. XVI und Palat. gr. 192 saec. XV, sondern auch die wenigstens engverwandten Paris. 2255 saec. XV, Mutin. II H5 saec. XV, Monac. gr. 71 saec. XVI und Venet. Nanian. 248 (jetzt Append. cl. V nr. 14) saec. XV mit Recht fast vollständig zurücktreten.<sup>4</sup>) Ausserdem werden heran-

<sup>1)</sup> Dieser Aufsatz war ursprünglich für die Festschrift für Th. Gompera geschrieben, und das Manuscript war rechtzeitig von hier abgeschickt. Es muss aber auf dem Wege nach Wien verunglückt sein, und wegen anderer Arbeiten habe ich jetzt erst die Zeit gefunden es wieder herzustellen.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 33, 12 ώστε ές πόλεν ἐπειδαν ἀφίκηται τις, ἡς ἔπειρός ἐστε. Nach den Anfangsworten wollte er ein Vademecum für Fachgenossen schreiben über das Verhältniss zwischen Klima und Krankheiten (Capp. 1—11). Unterwegs streift er (S. 39, 4) den Einfluss des Klimas auf die geistigen Anlagen, und das giebt ihm Lust — das sagt er ganz naiv S. 53, 5 — eine Völkerpsychologie der beiden Welttheile anzuknüpfen, die theilweise in zwei sich kreuzenden Entwürfen vorliegt.

<sup>3)</sup> Dank der bekannten Liberalität der Pariser Bibliotheksverwaltung konnte ich die Hs. 1899 in Kopenhagen benutzen. Durch das Entgegenkommen Dr. Kühleweins hatte ich seine Abschrift zur Verfügung.

<sup>4)</sup> Sie haben alle die oben besprochene Umstellung, bzw. Lücke. Der cod. Nanian. scheint mir eher saec. XVI. Der Monac. ist 1531 geschrieben und "Calendis Maii 1577" von Adolphus Occo Afan "in topyovias čatos" (so) dem "serenissimo atque illustrissimo sacri Romani imperii principi Alberto comiti Palatino Rheni utriusque Bavariae duci" geschenkt "ex avita bibliotheca".

gezogen die von dem venezianischen Arzte Gadaldini (1515—75) aus einer "alten Handschrift" ausgeschriebenen Varianten, die Dietz 1830 in der Ambrosiana entdeckte,") und der Barberinus I,5 saec. XV, dem ein nicht unbedeutender Einfluss auf die Textgestaltung zugestanden wird.")

Durch eine Nachprüfung bin ich zu einer wesentlich verschiedenen Werthung dieser Textquellen gelangt.

Im Vatic, ist durch eine Blättervertauschung der Vorlage ein Stück des Werks in die Schrift Περί των έν κεφαλή τρωμάτων bineingerathen. Nach τω ελκει III S. 260, 2 Littre folgt nämlich (Ilberg in der Ausgabe S. XVII) S. 48, 1 ort vò morvτατον — 50, 22 ἐπιπίπτειν, S. 51, 9 καὶ λειεντερίαι — 11 δηιδίως, S. 50, 23 καὶ ὁχόσαι - 51, 8 ἐγγένηται, S. 35, 14 τοῦ δὲ χειμώνος — 48, 1 λιθιωντές, III S. 254, 17 Littre: πρός τὸ γινόμενον ὁρρόν, Schluss von Περὶ τ. έ. κ. τρωμάτων (III S. 260, 2 Littré) und Anfang unseres Werkes bis S. 35, 14 ψυγρά. Es muss nun sehr auffallen, dass Spuren dieser Verwirrung<sup>8</sup>) auch im Barberinus da sind. Darin folgt nämlich auf S. 35, 14 ψυχρά erst S. 51, 9 καὶ λειεντερίαι — 11 ξηιδίως, dann S. 50, 23 και ὁκόσαι — 51, 8 εγγένηται, dann (wenn ich den Apparat zu S. 35, 14 richtig verstehe) der Rest von S. 35, 14 an mit der Wiederholung τοῦ δὲ χειμώνος ύγροῦ vor τούς τε άνθρώπους (wie Vatic.). Dies kann doch nur so erklärt werden, dass auch Barberin, in seiner Vorlage die Umstellung hatte, aber der Schreiber wurde irgendwie darauf aufmerksam und berichtigte

In einem Exemplar der ed. Basil. (SQT VIII 9) und einem der Aldima (SQE VIII 14).

<sup>2)</sup> αῦρας S. 57, 19 ist nicht, wie man nach dem Apparat glauben könnte, handschriftliche Ueberlieferung; Foesius giebt es als eine Conjectur des Servious.

<sup>3)</sup> Ich bezweisle nicht, dass Ilbergs scharssinnige Erklärung der Verwirrung als entstanden durch Vertauschung des 2. und 7. Blattes eines Quaternio im wesentlichen richtig ist. Aber ganz geht die Rechnung nicht aus; es bleibt unerklärt, wie die Worte πρὸς τὸ γινόμενον ὁρρόν (Ili S. 254, 17 Littré) hinter λιθιώντες S. 48, 1 hineingerathen, und warum S. 51, 9—11 und S. 50, 23—51, 8 vertauscht sind. Die Uebersetzung, an deren Hand Littré nach früheren Versuchen von Foesius und Korais die Stelle endgültig eingerenkt hat, kennt die Umstellung nicht, ebensowenig die Hs. des Gadaldinus (s. seine Noten zu S. 48, 1 und 50, 23). Diese hatte dagegen S. 54, 21 παρί — 58, 1 εχες nach S. 53, 10 εχεςν (s. zu S. 53, 10; 54, 21; 57, 24), was doch wahrscheinlich irgendwie mit der anderen Blattversetzung zusammenhängt.

sie theilweise, aber mit einem kleinen Irrthum. Schon das spricht sehr gegen die Ursprünglichkeit der La. des Barberin.; wir müssen von vorn herein mit willkürlichen Besserungsversuchen des Schreibers rechnen.

Und dieser Eindruck wird durch eine Reihe von Stellen zur Gewissheit erhoben.

- S. 35, 13 ὑφαλυκά] Gadald., om. Paris., ὑφαλοι καὶ Vat., ὑφαλα καί Barb.
- S. 48, 3 τὰ μὲν πλειστα (sc. παιδία) οὖτω λιθιᾳ, γίνεται δὲ παισὶν καὶ ἀπὸ τοῦ γάλακτος] so Barb., offenbar verkehrt, da überhaupt nur von Steinleiden bei Kindern die Rede ist, und ein Subject zu γίνεται nur schwer aus λιθιᾳ hinzugedacht werden kann. Statt παισίν hat Vat. πρός, Gadald. πόρος, und hieraus ergiebt sich, wenn man die Wiedergabe des Paris. durch lapis beachtet, das richtige πῶρος (in der Vorlage des Vat. offenbar προς geschrieben).
- S. 52, 10 κατέ ταῦτά τις ἐννοεύμενος] ἐννοούμενος Gadald., ὁ νοσεύμενος Vat., ὁ νοεύμενος Barb.
- S. 52, 16 μέγισται δέ είσιν αΐ δε αί τέσσας ες καί] αί τέσσας ες Barb., αί δέκα Vat.; Paris. hat αΐ δε gehabt, aber nicht αί τέσσας ες; also: είσιν αΐ δε καί (-κα ist nur Dittographie von κα-ι).
- S. 55, 11 μέγα διαλλάσσουσιν] Gadald., μεγάλαι άλλάσσουσιν Vat. (ΔI in Al verschrieben), 1) μέγαλα άλλάσσουσιν Barb.
- S. 59, 26 at μητέρες χαλκίον τετεχνημένον  $[\mathring{\eta}]$  έπ' αὐτῷ τούτ $\psi$ ] so Vat.; das falsche  $\mathring{\eta}$ , aus -ν entstanden, fehlt in Paris. (fabricatum in eodem); χαλκίον  $\mathring{\delta}$  τετεχνημένον  $\mathring{\mathring{\eta}}$  έπ' Barb.

Ueberall ergiebt sich dasselbe Bild: Vatic. ist von einem verständnisslosen Copisten geschrieben, der, von gewöhnlichen Schreibfehlern abgesehen, das gab, was er in seiner Vorlage las oder zu lesen glaubte, ohne sich um den Sinn zu kümmern, höchstens ab

<sup>1)</sup> Solche Maiuskelfehler sind in Vat. aussallend häusig, s. S. 42, 12 γεηρών] τεηρών, S. 48, 9 λίθοι οἰ] αἰδοίου, S. 50, 18 ἐδει] ἔλη, S. 52, 8 οὐ πλαδώντες] ὑπ' ἄλλων τ' ἐς, S. 54, 14 ἔχρος] προσ-, S. 58, 15 αὐτόνομοι] αὐτόνομες, S. 61, 3 κρέα ἐφθά] κρεἰδεφθα, S. 66, 14 κεδμάτων] κελμάτων, S. 67, 5. 11 γόνου] τόνου, S. 69; 10 ἐλάδεα] ἐδώδεα. Mit andern S. 55, 10 κεδία] πελιά, S. 70, 9 πίειρα] πιθηρά. S. 64, 12 hat Vat. alleia das nur leicht verschriebene ἀνδριεῖε (d. h. ἀναριεῖε), Barb. mit den geringeren Hss. die Schlimmbesserung ἀνανδριεῖε.

und zu unwillkürlich bestrebt, aus den monstris vocabulorum griechische Wörter herauszubringen; Barberin. dagegen rührt von einem sprachkundigen, sachlich interessirten Gelehrten her, der viele Fehler richtig entdeckte und falsch emendirte, wie andere Philologen auch. Was er (allein) annehmbares bietet. 1) darf deher nur als Conjectur, nicht als Ueberlieferung, betrachtet werden, und die Emendatio muss von der Lesart des Vaticanus ausgehen unter Heranziehung der lateinischen Uebersetzung und des Gadal-So ist S. 39, 25 nicht oider yag mit Barb., sonden (xal) ovdév mit Paris. (et nihil) zu lesen (ovdév cett.), S. 66, 17 nicht διὰ ταύτας τὰς προφάσιας (Barb., διὰ τὰς προφάσιας cett.), sondern διά τάς προ(ειρημένας προ)φάσιας mit Paris. (propter predictas rationes), S. 70, 20 nicht to te koyatinov kreor mit Barb,, sondern τό τε έργατικον όξυ ένεον (όξυ nicht nur von Vatic. bezeugt, sondern zweimal von Galen, II S. 62, 12 ed. Iwan Müller, XVI S. 318 ed. Kühn, operatiū acutos Paris.; es steht pradicativ zu ένεόν), wie S. 57, 6 schon richtig αὐκόθι geleses wird mit Gadald. (ibidem Paris.), nicht αὐτέου2) mit Barb. (αὐτέοι Vat., d. b. EOI und OΘI verwechselt), S. 57, 7 καλ τεθηλυσμένοι mit Gadald., nicht κατατεθηλυσμένοι mit Barb. (κατεθηλυσμένοι Vat., et corrupti Paris.), S. 61, 14 δε πνεύματα, flatus autem Paris. (δειπνεύματα Vat., διαπνεύματα Barb.), S. 65, 2 έκατέρου mit Gadald. (post aurem utramque venam Paris.), nicht ξχατέραν mit Barb. (ξχάτερα Vat.).

Aber auch die Randnoten des Gadaldinus<sup>2</sup>) sind nur mit grösster Vorsicht zu benutzen.

<sup>1)</sup> Wie S. 44, 3 μον οὖν (μον cett., Paris. hat hier eine Lücke), S. 64, 5 ἀναγκάων (ἀναγκαίων cett., bestätigt durch Paris.: ex his nocessitatibus), S. 69, 10 λεμναῖα (κρηναῖα cett.; dem Sinne nach jedenfalls richtig und vielleicht durch Paris. bestätigt, der loca hat, d. h. lacuosa o. ā.), S. 70, 9 πίωρα (durch Vatic. bestätigt). Dagegen ist αί S. 70, 2 unnöthig (om. cett.).

<sup>2)</sup> Diese ,gelehrte' Unform liebt Barb. besonders, s. zu S. 47, 3; 50, 21; 64, 20.

<sup>3)</sup> Die beiden Quellen stimmen nicht ganz überein, s. Kühleweia S. 32. In SQT VIII 9 sind alle Randnoten von derselben Hand, finden sich aber nar zu dieser Schrift (auch zu dem versprengten Stück, auf welches verwieses wird). SQE VIII 14 ist durchgehends mit Randnoten versehen; von einer anderen Hand sind die zu S. 54, 3; 57, 23; 61, 23 (aber αὐτή, SQT VIII 9 qὐτή); 63, 9; 64, 6; 69, 1 (aber κὐμήκας). 5. 6; 70, 10, die alle auch in SQT VIII 9 stehen, ausserdem zu S. 61, 1-2 μετ', zu S. 69, 15 vor γνώμας eingeschaltet τούτων, die in SQT VIII 9 fehlen. Zu S. 69, 16 von dieser Hand

Erstens ist es klar, dass der gelehrte Arzt den Galen für die Textkritik verwerthet hat, und zwar die ed. Basil. 1538 fol.; denn in SQT VIII 9 wird zu S. 49, 15 auf , Γαλ. ε 254, 36' verwiesen, was zu der genannten Ausgabe stimmt (= XVII 2 S. 579 Kühn). Daher stammen die falschen Lesarten Eyovoa S. 70, 10. loelv 15. γίονι 18 (vor ὑπό); so hat nämlich die erwähnte Galenausgabe. aber nicht die Handschriften (bei Iw. Müller II S. 61, 17; 62, 2, 9). Die Umstellung von ἀνάγκη S. 40, 17-19 beruht auf Missverständniss von Galen XVI S. 364 Kühn, der ausdrücklich zu S. 40.17 angeführt wird, oder auf einem Schreibsehler der benutzten Handschrift (die Stelle findet sich in der ed. Basil. nicht). Ebenso ist der Zusatz νόμον S. 69,6 durch Missdeutung von Galen II S. 60, 15 Müller entstanden. Dem Galen ist auch die Variante mémperal S. 54. 3 entnommen (πέτται oder τέτται die Hss. II S. 58, 19 Müller), und wo Gadald, mit Galen stimmt, hat seine Lesart hiernach keinen Anspruch darauf, als besondere Ueberlieferung seiner .alten Handschrift' zu gelten.1) Aber auch sonst ist es deutlich, dass er sich nicht darauf beschränkt hat die Varianten dieser werthvollen Quelle anzumerken, sondern auch eigene Glossen und wohl auch Conjecturen beigemischt hat. Von der Art sind die Bemerkungen zu S. 34, 1 σχληροίς και άμεταβλήτοις και δυσεψήτοις (Glossem zu ἀτεράμνοισιν, vgl. S. 38, 7 ήγουν ἀμαλάκτου zu ἀτεραμνίης), S. 50, 18 ye. έλπίς η έδει (zum verschriebenen έλη), S. 69, 1 εθμηκέες zu κανονίαι, S. 38, 19 das ganz falsche θδατα nach θερμά, wohl auch δμοίως statt παραπλησίως S. 67, 19 und das überflüssige elvat S. 36, 9; dagegen findet xaropyoln S. 34, 24 statt des ungewöhnlichen aber an sich unverwerflichen xat' doBor φέροιτο eine Stütze in dem corrigat des Paris. Natürlich ist überhaupt, wo die Uebersetzung zustimmt, die Lesart des Gadaldinus als Ueberlieserung erwiesen und meist auch richtig, so S. 38, 13 τούτων] των ούτως κειμένων, sic positis Paris., S. 41, 3 καταλελεπτύσθαι] καταλελεπτύσθαι και κατασχάνθαι Gadald., extenuari [sed] et macilentos effici[t] Paris., also καταλελεπτύσθαι

οίκ εἴκριτα έχει, von der gewöhnlichen οὐκ εἴκρατα (= SQT VIII 9), zu S. 70, 9 πικρά von beiden Händen, zu S. 70, 14 τε ἐπεὶ τὸ πολύ (τε SQT VIII 9), zu S. 70, 15 ὑπνηλὸν ἕνεστιν ἐν αὐτοῖε ἰδεῖν (= SQT VIII 9) von der gewöhnlichen, ἰδεῖν von der seltenen Hand.

<sup>1)</sup> Aus Galen stammt u. a. die falsche Lesart ποκρά S. 70, 9; so hat ed. Basil. und einige Has. bei Iw. Müller II S. 61, 16.

καλ κατισγνάνθαι (λογνός giebt Paris. regelmässig mit macilentus wieder), 8.42.9 ολόν τε υδατα άγαθά γίνεσθαι] υδατα άναθά γίνεται Vat. Barb., οἴονται ὕδατα ἀγαθὰ γίνεσθαι Gadald., putant etc. Paris., also das Richtige nur (in beiden) durch einen gewöhnlichen orthographischen Fehler leicht entstellt. S. 46, 17 καὶ Ισγιάδων, καὶ κῆλαι γίνονται] καὶ Ισχιαδικοὶ καὶ κηλιτα glyoyras Gadald., ohne Zweisel richtig (bis auf die unbedeutende Verschreibung des schon von Korais vermutheten xnlnral), de Paris. et sciatici et celeste hat, S. 51, 22 συμφέρει] ξυμφέροι Vat. Barb., ούτως αν ξυμφέρη Gadald., sic convenit Paris., also ούτως α συμφέροι, S. 50, 1 έχτιτρώσκεσθαι] έχτιτρώσκεσθαι είκος Gadald. richtig, abortire convenit Paris. Zweiselhast sind mir S. 34, 14 περί έχαστου· τοῦ δὲ γρόνου προιόντος καὶ τοῦ ἐναυτοῦ λέγοι ἄν] Gadald., περί έχάστου δὲ χρόνου προ[σ]ιόντος καλ του ένιαυτου λέγοι αν Vat. Barb., und S. 34, 21 ούτως α τις έννοεύμενος] ούτως αν τις έρευνώμενος Vat. Barb., ούτως αὐτῆς ἐγγοούμενος Gadald. An der letzteren Stelle entscheide der Paris. sic enim si quis intelligens nicht gegen das an und für sich ansprechendere ἐρευνώμενος; an der ersteren herrscht einige Verwirrung, aber die Lesart: per unum quo(d)que tempus adveniente [singulas tempora getilgt] et ut de imminente anno dicat spricht doch eher für περί έχάστου δὲ χρόνου προ[σ]ιόντος.1)

Eine Garantie dagegen, eigene Bemerkungen des Gadaldinus mit Lesarten seiner Handschrift zu verwechseln, bieten solche Schreibsehler und Entstellungen, die nicht erst beim Ausschreiben entstanden sein können. So ist ἀεριχύμονες S. 39, 10 (ἐναριχύμονες Vat. Barb.) und εἰδείη S. 44, 22 (διίει Vat. Barb.) sicher der Handschrift entnommen und längst zur Herstellung des richtigen (ἀριχύμονες, ἰδίει) benutzt; vgl. S. 38, 23 καὶ ἐραπεινά] καὶ ἔρα τε μή Gadald. (ἢ ἐραπεινά Vat., et non difficiles Paris.).

Dass zwischen den Gadaldinischen Varianten und Barb. ein Zusammenhang besteht, ist unzweiselhaft; sie stimmen östers auffallend überein, nicht nur in richtigen Lesarten, die allenfalls von Barb. durch eigene Conjectur gefunden sein könnten,<sup>2</sup>) sondern

<sup>1)</sup> Das übrige ist unklar; vielleicht zai (driotamérov) toù driautoù drioù ar; aber so bleibt ut de unerklart.

<sup>2)</sup> So z. B. S. 37, 7 τάδε] Barb., τὰ δέ Gadeld., τά Vst., S. 69, 11 τὰ τοιαῦτα είδεα προγαστρότερα καὶ σπληνώδεα είναι] Gadeld. und Barb. (nur τοιάδε), bestätigt durch Paris. (nur ventrosas esse et), τὰ τοιαῦτα πρὸς

auch in Irrthumern, wie S. 34, 11 xoivwr] Vat., secundum naturam communis Paris., χοιλιών Gadald. Barb.; S. 53, 15 εὐοργητότερα] affectiores Paris., εὐεργότερα Vat., ἐνεργετικώτερα Gadald., ἐνεργητικότερα Barb. Schon die zuletzt angesührte Stelle, wo Barb. die falsche Lesart des Gadald. nur orthographisch richtig gestellt hat, beweist, dass Gadald, jedenfalls Barb, nicht benutzt hat (vgl. S. 35, 4 xaì ai vovooi xaì ai xoillai Barb, richtig, xaì ai νοῦσοι καὶ κοιλίαι Gadald., καὶ αἱ κοιλίαι Vat.). Wenn Barb. wirklich aus dem XV. Jahrh. ist, müsste seine Uebereinstimmung mit Gadaldinus also auf Benutzung seiner alten Handschrift beruhen. Aber bei dem vollständigen Mangel an objectiven Kriterien, um das XV. und XVI. Jahrhundert zu unterscheiden, wo man nicht den Ductus des Schreibers anderswoher kennt, muss es erlaubt sein, die Altersbestimmung des Barb. zu bezweiseln. Und in der That spricht wenigstens eine Stelle entschieden für die Annahme. dass Barb. von Gadaldinus selbst, nicht von seiner Handschrift, abhangig ist. Wenn zu S. 58, 8 Gadald. das sinnlose θυμιάσεως hat (Geomov Vat., fervidum Paris.) und dazu in SOE VIII 14 übergeschrieben θυμώδους, muss letzteres nach dem oben gesagten

γαστρὸς ἄτεα είναι καὶ σπλήνεα Vat., zu lesen τ. τ. ε. προγαστρότερα είναι καὶ σπληνώδεα. Auch die S. 48, 14 in Vat. fehlenden Worte οἱ δ' ἄνδρες οὖκ εὐθὺ τέτρηνται (εὐθὺς τετήρηνται Gadald.) sind echt, wie Z. 15 zeigt, ebenso ἐς — εὐρεῖς Z. 13—14, wo nur διότι verschrieben ist (in viris vero non patet, eo quod canalis urine non latus sit Paris.).

<sup>1)</sup> Ein Grund die Worte xal al xoellas zu streichen scheint mir nicht vorhanden zu sein; in Paris. sehlt zusällig S. 35, 3 αλλά — 5 ανθρώποισιν. Eine unrichtige Aenderung der Gadaldinischen Lesart hat Barb. S. 39, 2 μαλλον τ αλλη, ην μή τις νούσος κωλύη] Gadald. Paris. (magis quam albini, d. h. ahbi), μαλλον η άλλα, ην μή τις νούσος άλλη κωλίη Barb., μαλλον, ην μή τις νούσος άλλη κωλύη Vat. S. 56, 11 Ερχεται του σώματος, από τε των ύγιηρων ύγιηρός Gadald. Paris. (corporis dat - d. h. de - sanis sanum et), Κρχεται, από τε των ύγιηρων ύγιηρὸς του σώματος Barb., Κρχεται, ἀπό τε τῶν ὑγιηρῶν ὑγιηρὸς καὶ τοῦ σώματος Vat. ist Gadald. nicht berücksichtigt, sondern die Lesart des Vat. durch eine ungenügende Conjectur zugestutzt. S. 36, 3 xal a] Gadald. Barb., a Vat. hat Vat. das richtige (quem - das heisst que - putant pueris in Fruisse Paris.). πονέειν Z. 4 ist ein verunglückter Besserungsversuch des Barb., hervorgerusen durch die Verschreibung von Jeior in maidlor, die nicht nur Paris., sondern auch Galen XVII1 S. 827, 2 S. 289 hatte. Die von Gadald. Barb. weggelassenen Worte ου γάρ - πολυπότας S. 37, 14-15 sind schwerlich unecht; Paris. kennt sie (simul multum potare), und der Widerspruch mit S. 41, 4 ist doch mehr scheinbar.

eine Conjectur des Gadaldinus selbst sein (daher die Nichtberücksichtigung des Dialects), θυμιάσεως die Lesart seiner Handschriß. Wenn nun Barb. θυμοειδέος hat, ist das eine gelehrte Verbesstrung der Conjectur des Gadaldinus, die ganz zu der Art seines Schreibers stimmt. Jedenfalls darf Barb. nach seiner oben charkterisirten Beschaffenheit nicht als selbständiger Zeuge für die Lesart der alten Handschrift des Gadaldinus gelten.

Schon durch die bisherigen Erörterungen hat sich die grome Wichtigkeit der lateinischen Uebersetzung des Paris. herausgestellt, wie bei ihrem bedeutenden Altersvorsprung unseren sonstigen Oudlen gegenüber nicht anders zu erwarten war. Ausser dem Vorze. noch keine Blätterumstellung zu kennen, den sie (theilweise) mit Gadald, gemein hat, bietet sie allein östers vortreffliche Lesartes. Einige sind schon in der Ausgabe berücksichtigt (S. 33, 9; 40,11; **42, 4**; **45, 12**; **46, 18**; **48, 1**; **58, 23**; **61, 15, 20**; **62, 12**; **65, 10**; 70, 17); aber auch sonst werden einleuchtende Besserungsvorschläge durch sie bestätigt, so S. 47, 18 (xai) to uer mouser Wilamowitz, et primum quidem Paris. (xal om. cett.), S. 50,3 ζωσι] ζωειν Korais (CIN und EIN verwechselt), aut vivere Paris. S. 57, 23 [xal] της διαφορής] καί del. Korais, de natura ere diversorum et forma Paris. (also wohl των διαφορών). 24 zal  $\tau \tilde{j} = E \tilde{i} \rho \omega \pi \eta$  del. Septalius (vgl. Wilamowitz, Sitzungsber. der Berliner Akad. 1901 S. 18 Anm. 1), om. Paris., S. 62, 24 στή θεα (καὶ τά) loχία] Korais, et pectores et vertebras Paris. (loχία wird auch S. 64, 22 mit vertebra übersetzt), xaì rá om. codd., S. 65, 10 σφισιν [αὐταῖς]] uti ipsas Paris., also σφισιν mit Korais (αὐταῖς ist Glossem') dazu, wie sie in unserer Schrist östers vorkommen, s. S. 39, 15; 54, 7; 60, 22), S. 65, 20 enel eine Cobet, inquid Paris. (d. h. siquidem). S. 50, 10 hat sie allein den nothwendigen Accusativ obtalmias siccas (ὀφθαλμίαι ξηραί codd.).

Mit Gadald. stimmt sie S. 40, 18 ἐπιφερομένου] Gadald., influente Paris., ἐπιτρεφομένου cett., S. 58, 16 αὐτοζοιν ὁ λόγος ἐστίν] αὐτοζοίν ἐστιν ὁ λόγος Gadald., illis est ratio Paris., 21 γυναικός] γυναικῶν Gadald., coniugib. Paris., S. 63, 21 εἰκὸς ἄνδρα οἰόν τε λαγνεύειν] Gadald., ex quibus minime videtur virum posse cohire Paris., εἰκὸς εἶναι ἄνδρα οἰόν τε λ. cett., S. 64, 17 ἀλλὰ πάντα ὁμοζα καὶ πάντα Θεῖα] Gadald., sed em-

<sup>1)</sup> Von etwas anderer Art ist die Interpolation S. 56, 1 magel voncev; das ist eine Inhaltsangabe vom Rande, wie zu S. 58, 14. 18.

nia similia et omnia chia Paris., ἀλλὰ πάντα θεία cett., S. 65, 4 ἀνεγείρονται] Gadald., ⟨ε⟩riguntur Paris., ἀναγείρονται cett., S. 69, 16 οὐχ εὕχρητα] οὐχ εὕχρατα Gadald., ⟨non⟩ temperata Paris., οὐ κέκρηνται cett. An allen diesen Stellen kann kein Zweisel sein, dass die unseren beiden ältesten Quellen gemeinsame Lesart die Ueberlieserung darstellt und aufzunehmen ist.¹) Etwas zweiselhast ist das Verhältniss S. 69, 6, wo Gadald. allein nach ἄν hinzusugt: ὡσ⟨ε⟩ὶ τοῦ εἴδεος οὐχ ὑπάρχοντος und Paris. sicuti speciesm ⟨non⟩ constitutasm; die Worte sind an und sür sich richtig und verständlich (der νόμος kann die φύσει gegebene Gattung und ihre Eigenthümlichkeiten aus heben), sehen aber doch mehr wie ein Glossem aus.

Wo Paris. mit Vatic. gegen Gadald. geht, liegt deutlich in diesem entweder ein Schreibsehler vor, wie S. 34, 3 ἔγκοιλός ἐστι ἐγκοιλιά ἐστι Gadald., in concavo constituta est Paris., ἐν κοιλφ ἐστι Vat. richtig, oder eine willkürliche Aenderung des Gadaldinus selbst, wie S. 65, 1 τρόπφ τοιῷδε· ὁκόταν γὰρ ἄρ-χηται] Gadald., cum ceperint morbum Paris. (d. h. cum ceperit morbus), γάρ sehlt auch in Vat. und ist überslüssig, obgleich es in dieser Schrift sonst hinzugesetzt wird (S. 48, 1; 59, 5; 62, 22; 64, 7); β. 69, 5 ἐνείη] Vat., inhereret Paris., ἔχοιεν Gadald.; vgl. noch S. 64, 18 ἕκαστον δὲ αὐτῶν ἔχει φύσιν τῆν ἑωυτοῖ] ἕκαστον δὲ αὐτέων ἔχει φύσιν τῶν τοιουτέων Gadald., ἔκαστον δὲ ἔχει φύσιν τῶν τοιουτέων Gadald., ἐκαστον δὲ ἔχει φύσιν τῶν τοιούτων (d. h. ist in der Natur begründet, hat seine natürlichen Gesetze, wie Aristoteles, Metaphys. 1032 ° 23).

Aber die Bedeutung der Uebersetzung beschränkt sich keineswegs darauf, die Entscheidung herbeizuführen, wo Vat. und Gadald. gegen einander stehen; an mehreren Stellen zeigt sie allein den Weg zur Emendation, wie folgende Beispiele lehren.

S. 52, 14 φάρμαχον διδόναι έχόντα ὅ,τι ἐς χοιλίην μήτε τάμνειν μήτε χαίειν] φάρμαχον διδόναι ἐχίντα μήτε χαίειν ὅ, τι ἐς χοιλίην μήτε τάμνειν codd., antidotum dare volentibus

<sup>1)</sup> S. 60, 17 constricte vel solide (στενά oder σθενά codd.) scheint eine alte Variante anzudeuten, wahrscheinlich das richtige στεγνά.

<sup>2)</sup> Auch S. 44, 14 ist mit Cobet ὅταν (γὰρ) ἄνθρωπος zu schreiben, weil Paris. quando enim homo hat (ὅταν δ' ἄνθρ. Gadald.).

neque catarsin adhibere quem ad ventrem eunt 1) neque sicca (d. b. secare) Paris., also zu lesen: φ. δ. έχόντα μήτε καθαίρειν δ,τι ές χοιλίην μήτε τάμνειν.

- S. 62, 15 ἀλλὰ διὰ πιμελήν τε καὶ ψιλὴν τὴν σάραα τὰ τε εἴδεα] giebt weder Sinn noch Construction, und die schon von Cobet vorgeschlagene Tilgung von τε bringt nur äusserlich einen Zusammenhang zu Stande; weder kann die Fettleibigkeit Achalichkeit der Individuen bewirken, noch ist ein Gegensatz (ἀλλά) zum vorhergehenden da. Paris. hat sed semper pinguescunt et sie carne et (d. h. esse) specie(s) autem, und daraus ergiebt sich leich, was der Zusammenhang fordert: ἀλλ ἀεὶ πιμελήν τε καὶ ψιλὴν τὴν σάρκα (εἶναι), τὰ δὲ εἴδεα; zu εἶναι ist aus οἶέν τε Z. 13 ἀνάγκη hinzuzudenken.
- S. 36, 13 ἐχ μεταβολῆς μεγάλης] ἐχ μεταβολῆς Vat., ἐχ μεταβολῆς μεγάλης ἐν τῷ ἐγκεφάλῳ Gadald. mit einer offenbaren Interpolation, de magna metabula Paris., also ἐχ με(γάλης με)ταβολῆς. Gadaldinus hat offenbar aus seiner Hs. μεγάλης notiri, aber an falscher Stelle, und dann interpolirt.
- S. 34, 20  $\times \alpha \vartheta \acute{o}\tau \iota$ ] et que Paris., was auf  $\times \alpha \tau \acute{o}\tau \iota$  führt, verlesen als  $\times \alpha \iota$   $\acute{o}\tau \iota$ ; ebenfalls ist S. 43, 23  $\times \alpha \iota$   $\acute{o}\tau \iota$  mit Korais is  $\times \alpha \tau \acute{o}\tau \iota$  zu ändern. S. 33, 18  $\tau \alpha \check{v}\tau \alpha$   $\acute{o}\grave{e}$   $\times \alpha \check{e}$  [Gadald.,  $\tau \alpha \check{v}\tau \alpha$   $\acute{o}\grave{e}$  Vat., was mit Paris. hec oportet zusammengehalten eher auf  $\tau \alpha \acute{v}\tau \acute{e}$   $\acute{o}\epsilon \acute{e}$   $\acute{o}\epsilon \acute{e}$  führt ( $\tau \epsilon$  wird in Paris. Ofters nicht übersetzt).

Beeinträchtigt wird die Brauchbarkeit des Paris. nur durch die zahllosen Schreibsehler. Hierzu sind nicht zu rechnen die groben Verstösse gegen Formlehre und Syntax, die schon durch die angesührten Stellen zur Genüge illustrirt werden; denn schon das Original war offenbar in einem gänzlich zerrütteten Latein geschrieben. Aber manches lässt sich, wie gelegentlich schon angedeutet, durch Vergleich mit dem griechischen Text<sup>3</sup>) als blosse

<sup>1)</sup> Was ount ist, weiss ich nicht. Die Worte quom - ount sind von zweiter Hand getilgt; diese hat aber gar keine urkundliche Gewähr.

<sup>2)</sup> Zuweilen kann man zweiseln, ob eine Verwechselung des Ueber-

Schreibsehler des Paris. nachweisen, so S. 39, 3 λαμπρόφωνοί] dare voces erunt d. h. clarevoces¹) erunt, S. 39, 10 ἀρικύμονές εἰσι] pregnā cessunt d. h. pregnantes sunt, S. 39, 13 σκέπη] timendum d. h. tegimentum, S. 45, 22 χιόνος] nubibus d. h. nivibus, S. 49, 14 ἄπασιν] hominibus d. h. omnibus, S. 60, 12 Νομάδες} nodames, S. 61, 4 ἐππάκην τρώγουσι] in pace manducant, S. 67, 20 αί ἐρθυμίαι] plicitates d. h. placiditates; aus S. 57, 11 οἱ Φασιηνοί] suis enim (d. h. Fasieni) geht hervor, dass die Vorlage das oben ossen a benutzte.

Von dem Inhalt hat der Uebersetzer nicht allzu viel verstanden; er giebt meist Wort für Wort wieder, ebenso unbekümmert um den Zusammenhang als um die lateinische Casuslehre. Zuweilen begnügt er sich damit, das unverstandene griechische Wort zu geben, leicht zugestutzt oder einfach nachgemalt, wie S. 64, 16 θειότερον οὐδὲ ἀνθρωπινώτερον] thioteron neque antrinoterum, S. 65, 20 θειότερον] thitheoron, S. 64, 6 olxerlöeg] οιχετιδ. Welcher Irrthum die Uebersetzung τοῖς 'Ριπαίοισιν', precellentes S. 61, 11 veranlasst hat, ist mir unerklärlich. Comparativ und Superlativ werden unterschiedslos durcheinander geworfen.

Schon als sprachliche und culturgeschichtliche Erscheinung verdient daher die Uebersetzung sehr Beachtung. Und für die Textkritik²) von Περὶ ἀέρων ὑδάτων τόπων ist es eine uner-

setzers oder eine Variante seiner Vorlage vorliegt, so S. 56, 9 τὸν νόμον) unam (τὸν μόνον), S. 61, 23 ὅρεσιν] temporibus (ὥρησιν), S. 62, 17 τῶν γὰρ τοῦνον) montibus enim (ὅρεων), S. 62, 19 τοῦ γόνου] τοῦ τομοῦ Vat., austrini Paris. (τοῦ νότον). S. 59, 25 μαζόν] maxillam ist Schreibsehler statt mamillam, wie S. 60, 1 μαζόν] millam zeigt; aber sonst wird man gut thun, mit geringer Kenntniss des Griechischen bei dem Uebersetzer zu rechnen.

<sup>1)</sup> So heisst S. 39, 25 βαρυφώνους gravivoces.

<sup>2)</sup> Alle Schäden wird sie natürlich nicht heben. So hat sie S. 52, 9 dieselbe unbegreisliche Interpolation wie unsere Hss. und S. 59, 1 dieselben Fehler (desolare terra(m) propter bellum totius, d. h. et otium). Die grosse Lücke S. 54, 17 lag natürlich dem Uebersetzer vor (innasci quae alterinas gentes d. h. innasci (no)que (eiusdem neque) alterius gentis); schon Galen II S. 59, 2 (Müller) hatte sie. Aus Aristoteles 606b 18 ff. geht nicht nur hervor, dass von Libyen die Rede war, sondern auch, was unmittelbar vor der Lücke stand: wegen der Regenlosigkeit versammeln die verschiedensten Thiere sich an den Trinkstellen, und in der durch den Labetrunk gesteigerten Lebenslust und Geilheit enthalten sie sich weder von stammverwandten noch von stammfremden Thieren, und es entstehen die Mischgeschöpse. Die nöorn Z. 18 ist,

lässliche Forderung, dass sie vollständig herausgegeben wird, so weit möglich von den zufälligen Fehlern des Paris. gereinigt.

An ein paar Stellen ist verschmähten Lesarten des Vat. m ihrem Rechte zu verhelfen. S. 39. 9 giebt allein veroueroug (denen die entstehen) einen Sinn (yevouévois cett.); S. 64, 13 ist oéβονταί τε τούτους vorzuziehen (τε om. cett.); S. 58, 10 ist das richtige durch Combination der Ueberlieferung in Vat. (und Paris.) mit einer einfachen Verbesserung des Gadaldinus zu gewinnen: αί γὰρ μεταβολαί εἰσι τῶν πάντων (τῶν ist picht zu streichen: die der ganzen Umgebung, die durchgreifenden; alle μεταβολαί können doch unmöglich die angegebene Wirkung haben) af del τε έγειρουσαι κτλ. (αί έπεγειρουσαι Gadald.. αεί τε έγειρουσι Vat., semper pergentes Paris., d. h. semper erigentes). sind naturlich die Worte είναι τὰ άλυκά nach διαχωρητικά mit Vat. Gadald, aufzunehmen; sie fehlen wahrscheinlich nur durch Hanlographie in Barb.; Paris. hat hier eine grosse Lücke, von S. 42, 11 άριστα an bis S. 44, 9 κουφότητος. S. 62, 22 τοὺς πολλούς μάλιστα όσοι] ist μάλιστα nur ein willkürlicher Besserungsversuch des Barb.; wenn man von dem allein überlieferten anarτας (plerumque omnes Paris.) ausgeht, ergiebt sich leicht τοὶς πολλούς (καί) απαντας (und jedenfalls alle). S. 54, 3 ist die Ueberlieserung βεβιασμένη νοτία τε herzustellen (β. ούτε νοτία Korais, für voria te hat Paris. quem quidem, d. h. 8te te?); die Gegensätze sind: weder (over Z. 1 + over Z. 2) ist das Land von der Hitze ausgebrannt und von Wassermangel ausgetrocknet, noch (ovre Z. 3) wegen der Uebermacht der Kälte feucht und durchnässt von Regen und Schnee. Auch S. 54, 9 ist καὶ μάλιστα (et maxime Paris.) nicht mit Wilamowitz in μάλιστα xal zu ändern; ,es ist wahrscheinlich, dass das dort lebende Vieb gedeiht und namentlich (wie S. 52, 20) sowohl häufig wirst als' u. s. w. giebt einen vortrefflichen Sinn. S. 59, 22 ist θύσωσιν gewiss nicht richtig; das von Foesius I S. 331 aus ,exemplaris regia manu scripta' (d. h. aus Pariserhssn.) angeführte θύωσι ist nicht Ueberlieserung, und die Uebersetzung nisi ante sacra immolent (Paris.) widerspricht nicht entschieden dem allein überlieferten Svovoat. Nach dem Zusammenhang ist nicht davon die

was Aristoteles Z. 23 mit πρὸς ἄλληλα δὲ πραύνεται διὰ τὴν τοῦ ποτοῦ χρείαν ausdrückt. Damit fällt Bergers (Geschichte d. wiss. Erdkunde d. Gr. l S. 57 Anm.) Ausatz der Lücke fort.

Rede, dass die Jungfrauen der Sauromaten nicht heirathen dürsen, ehe sie die vorgeschriebenen Opser gebracht haben; sie dürsen nicht heirathen (unter Darbringung der gesetzmässigen Opser), ehe sie drei Feinde erschlagen haben; also ist τπαερ gedankenlose Interpolation (durch πρότερον hervorgerusen), und es ist zu lesen: οὐ πρότερον συνοικέουσιν τὰ ἐερὰ θύουσαι τὰ ἐν νόμφ (τὰ ἔννομα Gadald., τῷ ἐν νόμφ Vat., que in lege sunt Paris.). Z. 23 ist καὶ παύεται (auch sogleich) mit Gadald. und Paris. (et desinet) zu lesen. S. 57, 12 ist zu lesen τά τε γὰρ μεγέθεα (οὐ) μεγάλοι, wie sowohl das solgende τὰ πόχεα δέ als der Vergleich mit S. 68, 22 ff. beweist.

Kopenhagen.

J. L. HEIBERG.

# EIN NEUES ,URTHEIL SALOMONIS' UND DIE FRIESBILDER DER CASA TIBERINA.

Ueber das bekannte, am 21. Juni 1882 in Pompeji gefandene Wandgemälde, das gewöhnlich als "Urtheil Salomonis" bezeichset wird, sagt A. Mau in seinem "Pompeji in Leben und Kunst" S. 15: "Die Beziehung auf Salomon ist nicht ganz sicher. Derartige Geschichten wandern im Orient von einem Volke zum andern; se erzählte man ähnliche weise Urtheile von dem ägyptischen König Bocchoris. Indess die nächstliegende und wahrscheinlichste Annahme ist doch wohl die, dass hier Salomon gemeint ist, zumal es an Spuren des Judenthums (in Pompeji) auch sonst nicht fehlt.

Die Möglichkeit, dass wirklich das Urtheil Salomons gemeint ist, muss man zugeben, aber weiter darf man wohl kaum gehen, denn die "Spuren des Judenthums" sind doch sehr gering; die paar Namen, die in einer Liste von Sklavinnen erscheinen. Maria und Martha, genügen doch kaum, um die Annahme glaublich zu machen, ein freier Pompejaner, ein Hausbesitzer, habe den Stoff für die Ausschmückung seines Zimmers aus der jüdischen Sage entnommen. Und die Inschriften auf Thongefässen muria castal und gar[um] cast[um] oder cast[imoniale] beweisen wohl, dass in Pompeii auch koschere Fischsaucen für Juden (Plin. n. h. XXXI 95) bereitet wurden, aber nicht, dass diese Juden in Pompeji wohnten. Jene Gefässe lassen wohl mehr auf Export schliessen. - Aber auch Bocchoris dürfte kaum in Betracht kommen. trotz Lumbrosos (Mem. dell' Accad. dei Lincei XI 5; 303) und Loewys (Rendiconti dell' Accad. dei Lincei 1897 S. 27) Ausführungen. weise Urtheil, das uns von Bocchoris erhalten ist (Plut, Demetr. 27. Clem. Alex, Strom. p. 223. Arch. Anz. 1898 S. 49): "Ein Mann liebt eine Hetäre, träumt aber, sie habe ihm ihre Gunst gewährt, und trägt nun kein Verlangen mehr danach. Die Hetäre verlangt Bezahlung; Bocchoris entscheidet, der Mann solle sie mit des Schatten eines Geldstückes (mit dem leeren Klang) bezahlen, giebt uns noch nicht das Recht, auch den hier in Betracht kommenden

veisen Spruch ihm zuzuschreiben. Auch ob die Bezeichnung als Pygmäenbild', die man dem betr. Wandgemälde gewöhnlich giebt, ichtig ist, muss als fraglich bezeichnet werden, da der Umstand, dass lie Köpfe aller Figuren im Verhältniss etwas zu gross gebildet ind, auch auf andere Weise erklärt werden kann, z. B. durch die linweisung auf Theateraufführungen, wo die einzelnen Personen fasken trugen. Damit würde, so weit das pompejanische Bild in Betracht kommt, die Nöthigung beseitigt sein, alexandrinischen Irsprung ohne weiteres als selbstverständlich anzunehmen und von lieser Basis aus die Deutung zu versuchen.

Alexandrinischen Ursprung könnte man vielleicht mit mehr techt bei dem Bilde der Casa Farnesina annehmen, in dem von L. Lowy (Rendiconti dell' Accad. dei Lincei 1897 S. 27 ff.) und benso von Samter (Arch. Anz. 1898, S. 50) eine Variante des salomonsurtheils erkannt wird: "vor dem Könige, der seine Hand efeblend ausstreckt, steht ein Becken, über das ein Mann ein lind, den Kopf nach unten, hält, anscheinend um es hineinzuauchen. Eine Frau beugt sich über das Becken, mit der vorgetreckten Rechten darauf hinweisend, eine zweite blickt das Kind n, indem sie erstaunt oder bestürzt einen Schritt zurückweicht. Nie hier, wird auch auf einer späten Gemme aus Bukarest Compte rendu de l'Acad. des Inscr. 1880 S. 275. Rev. arch. 1880 H. Lucas. Ein Märchen bei Petron in der Festschrift u O. Hirschfelds 60 jähr. Geburtstag S. 262) das Kind an den Beinen über einem Gesäss gehalten, aber dort lehrt das Schwert n der Hand des Soldaten deutlich, dass es sich um ein Zerstückeln les Kindes handelt, während dies für das Gemälde der Casa Tibeina nicht mit gleicher Sicherheit angenommen werden darf, inofern dort kein schneidendes Werkzeug vorhanden ist. Dagegen timmt ein Bild der in der Villa Pamtili gefundenen Grabtammern wieder mit dem pompejanischen Gemälde überein 1): in Jüngling kommt mit eiligen Schritten (sein Mantel flattert m Winde) herbei, indem er mit dem rechten Arm weit aus-10lt. um durch einen krästigen Hieb mit dem Schlächterbeil 2)

<sup>1)</sup> Abh. d. Bayer. Akad. philos.-phil. Kl. VIII (1856—58) T. 3, 9. Röm. fittheil. V 1890 S. 260 Anm.; ebd. VIII 1893 S. 116. H. Lucas Festschrift lirschf. S. 260.

<sup>2)</sup> Vgl. das gleiche Werkzeug auf dem pompej. Wandgemälde bei Guhl ind Koner, 6. Aufl., S. 749 Fig. 963.

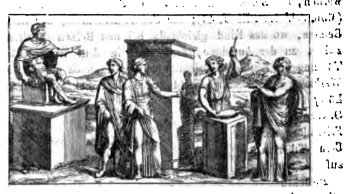
den von ihm auf einem Tisch liegenden Knaben zu zerhiert; eine Frau, die nach dem im Winde flatternden Gewande zu zerhiert, die nach dem im Winde flatternden Gewande zu zerhiert, gleichfalls in grosser Eile herzugelausen ist, hat sich sus die Knie niedergeworsen und fleht mit ausgestreckten Händen des Mann um Gnade an. Ob die Scene ursprünglich mehr Figuren hatte, ist nicht sicher. "Da auf dem Columbariumbilde links von den bei Jahn abgebildeten Figuren der Stuck abgesahlen ist", sog Samten im Arch. Anz. 1898 S. 49, "so ist es möglich, dass auch bier noch mehr Figuren vorhanden waren, da aber die mythologischen Bilder des Columbariums überhaupt sehr ungeschicht und roh sind, so ist es auch sehr möglich, dass der Maler, der sein Vorbild nicht recht verstand, willkürlich Figuren desselbes weggelassen hat". Hier ist wieder alexandrinischer Ursprung sehr möglich, da eine Reihe anderer in dem Columbarium vorhandener Bilder aicher auf Aegypten hindeuten.

Aber auch noch ein fünstes Bildwerk lässt sich anführen, des böchst wahrscheinlich das fragliche Urtheil (der Kürze wegen vorlaufig als "Urtheil Salomonis" bezeichnet), zur Darstellung bringt. Das ist ein Bild, das in dem Grabmal der Nasonier gefunden und bei Bartoli Bellori Pict. vet. in sepul. Nason. Tab. XVIII abgebildet ist; danach in beistehender Abbildung. Man erblickt dort laureatus Imperatorem, in suggestu sedentem, laeva manu extensa; auemdan pariter adolescentulum, qui super ara ollam detinet. autem mulier quaedam coronam porrigit, aliaque ex adverso, co caput fasciola circumligatur, aversa facie, laeva manu nescio quid is-Noch ist ein Jüngling zu bemerken, der nahe am Tribund steht, und den Kopf nach dem angeblichen Imperator hin wendet Quid sibi velit imperator, me latet, fahrt Bellori fort, und ihm schliessen sich die andern Erklärer an. Das liegt wohl zum Theil an der Abbildung. Zunachst muss das Bild herumgedreht werden, denn was uns jetzt vorliegt ist offenbar das Spiegelbild von dem Original, wie schon deutlich daraus hervorgeht, dass bei jeder Figur der linke Arm als der gesticulirende bezeichnet ist.1) Weiter, der Kranz, den die erste Frau in der Hand hält, gehört nicht ihr, son-

- 73

<sup>1)</sup> In älleren Abbildungen wird sehr häufig das Spiegelbild anstatt des richtigen gegeben; so ist z. B. dem Vasenbilde des Brit. Mus. mit der Darstellung der Iosage (Catalogue of Vases in the British Museum II S. 115, B 164) ératt im ider neuen Abbildung im Archaeolog. Jahrb. 1903 S. 53. die richtige Stellung gegeben.

dern er ist als Relief auf der Seite der hohen Stele in Manken. Urittens, der Stab, den der Jungling in, der linken Hand halt (bei der Umdrehung wird es natürlich die rechte), ungefähr so wie der Poseidon auf dem Petersburger Vasenbild (Sal. Reinach, Rap. des Vas. ant. I p. 37) den Dreizack, um nach unten zuzüstossed, ist hier, wo zu einem derartigen gewaltsamen Stoss gar kein Grund von liegt, nicht berechtigt, es ist kein Stab, sondern ein Beily wie auf dem Columbariumbilde der Villa Pamfili, und endlich, der brette



und flache, zusammengedrückte Krug ist kein Krug, sondern ein Körper, der Körper eines Kindes, das der Mann mit dem Beil in zwei Halften zu theilen im Begriff ist. Jetzt gewinnen auch die beiden Frauen Bedeutung, deren eine, wie in Pompeji, der vom Richter angeordneten Zerstückelung ruhig beiwohnt, während die andere, die wahre Mutter, mit der vorgestreckten Hand Einhalt gebietet, und bei dieser Deutung kommt auch der Richter auf dem Tribunal zur Geltung; es ist hier der weise Richter, welchen Namen sonst man auch ihm zu geben geneigt ist, und der junge Mann neben ihm ist sein Apparitor. Ich glaube, die Deutung ist so einleuchtend, dass sie auf allgemeine Annahme rechnen darf. wenngleich sie von der Voraussetzung ausgeht, dass die Zeichnung Bartolis an einer Reihe von Ungenauigkeiten krankt. Dass mit dieser Voraussetzung dem Bartoli kein Unrecht zugefügt wird, braucht wohl nicht erst erwiesen zu werden 1).

<sup>1) ,</sup>Dem grossen Meister mit der Radirnadel macht man es zum Vorwurf, dass er die auffälligsten Fehler jener Denkmäler verschwiegen und von ihrem Charakter willkürlich abgewichen sei'. E. Braun in Hyperbor. röm. Studien II S. 7.

Ist die Deutung richtig, dann ist das Bild aber such nech einer andern Seite wichtig, insofern als hier keine Andeutung wa ägyptischem oder alexandrinischem Wesen zu finden ist. Uebuhaupt, je zahlreicher der Kreis der Darstellungen wird, je weiter verbreitet sich der Stoff zeigt, um so weniger scheint es anglagig, den Ausgangspunct zu specialisiren.

Wie vorhin erwähnt, ist auch in dem Fries der Casa Tiberine, dessen traurige Ueberreste in dem Museo delle Terme auf bewährt werden, ein Seitenstück zum Urtheil Salomons gefunden worden (Mon. dell' Inst. XI T. 47); die Uebereinstimmung der Bukarester Gemme, wo das Kind gleichfalls bei den Beinen gehalten wird, zwingt zu der Annahme, dass auch in dem Wandgemälde die Tödtung des Kindes beabsichtigt war, wenngleich ein schneidendes Werkzeug augenblicklich nicht, oder nicht mehr sichtbar ist. —

Lowy hat a. a.
O. versucht, die
Friesbilder der
Casa Tiberina
auf Aegypten
zurückzuführen, indem
er annimmt,



dass es im Alterthum eine Sammlung der weisen Richtersprüche des Bocchoris gegeben habe, eine Boxxoonts, und dass auf Grund dieser die Gemälde entworfen seien. Dagegen wendet sich C. Robert in dies. Ztschr. XXXVI 1901 S. 364, indem er nachzuweisen aucht, dass die Bilder der Casa Tiberina fortlaufende Illustrationen zu einem Roman sind. "Der kluge Richter ist ein Mann gewöhnlichen Schlages, der nur zum Spass oder zur Probe mit dem Richteramt betraut ist, der aber durch den Mutterwitz seiner Sprüche die Weisheit des geschulten Richters in den Schatten stellt. - Die Helden des Romans sind also ahnlich wie hei Petron zwei Abenteurer, ohne dass allerdings zwischen ihnen ein erotisches Verhältniss zu bestehen scheint'. - Es ist möglich, dass Robert Recht hat, aber bevor man auf die Deutung des Ganzen ausgeht, wird man immer doch erst versuchen, die Deutung der einzelnen deutlich abgetrennten Scenen zu versuchen, und da dürste man, meiner Meinung nach, bei einzelnen weiter kommen, als man bis jetzt geglaubt hat kommen zu können.

Ich beginne mit dem oberen Streisen der Mon. ined. dell' Inst. XI T. 46 (danach bei E. Lowy Tsf. Ia, Guhl und Koner 6. Aus. S. 680 Fig. 892 und in beistehender Textabbildung). Links ist in stichtigen Umrissen, aber doch deutlich erkennbar, ein Kahn gezeichnet, und danaben eine Ziege, die am oberen Ende des Nachens beschäftigt ist; rechts davon solgt ein Baum, darauf zwei Männer, die in hestigem Streite begriffen scheinen; der eine, mit Speer, weist auf den Kahn hin, der andre, durch Grösse hervorragend, mit kurzem Stab in der linken Hand, ist in hestiger Bewegung nach rechts begriffen; neben ihm weidet eine Ziege. Dieselben beiden Männer, deutlich eherakterisirt durch die Kopsbedeckung, die Kleidung und die verschiedene Grösse, sinden wir daraus weiter rechts vor dem Richter, dem sie mit ausdrucksvollen Geberden ihre Sache vortragen. Bewassnete und



andere Männer füllen den Raum rechts und links von der Gerichtsscene; eine rohe Basis mit einer Priapherme bildet nach rechts die Grenze. Die Erklärung dieser Scene scheint mir, wie ich schen in Guhl und Koner 6. Aufl. S. 681 hervorgehoben habe, durch eine Erzählung des Longus II 13 ff. gegeben zu sein. Jünglinge aus Methymna, die, um zu fischen und zu jagen, in das Gebiet von Mitylene gekommen waren, banden ihren Kahn mit einem Geslecht aus Weidenruthen an, weil ihnen ihr Ankerstrick gestohlen war; darauf beginnen sie auf den Bergen zu jagen und scheuchen durch das Getose, das sie dabei verursachen, die Ziegenheerden zum Meeresgestade hinab. Da sie dort nichts zu fressen finden, macht sich eine der Ziegen über den Strick aus Weidengeslecht her und frisst ihn auf, so dass der Kahn frei wird und durch einen leichten Wind von der Küste ins Meer getrieben wird. Die zurückkommenden Jäger, die den Kahn mit aller ihrer Habe auf hohem Meere erblicken und keine Möglichkeit haben, ihn zurück zu holen, ergreifen den Hirten, der zum Meeresstrand hinab ge-

kommen war, um seine verscheuchten Ziegen zu sammeln: sie beschuldigen ihn, die Ursache ihres Unglücks zu sein, und sie würden noch schlimmer mit ihm umgesprungen sein, wenn nicht die zu Hilse herbeigerusenen Genossen des Hirten ein geregeltes Gerichtsverfahren erzwungen hätten. Einer der Hirten wird als Richter hingesetzt, ihm tragen die Parteien Anklage und Vertedigung vor, indem die einen aussühren, wie in Folge der Nachlässigkeit des Hirten die Ziege das Band abgesressen habe und sie dadurch nicht bloss des Schiffes, sondern auch der darin zufückgelassenen Kleider und anderer Besitzthümer berauht seien, während der andere ausführt, dass durch die Jäger die Heerden auseinandergetrieben und zum Meere hinabgescheucht seien; da dort nichts zu fressen ist, was Wunder, wenn die Ziege sich über den Weidenstrick hermacht! Aber wer wird auch ein mit Kostbarkeiten beladenes Schiff mit einem Weidenstrick anbinden? Richter Anklage und Vertheidigung gehört hat, erklärt er, dass den Hirten und die Ziegen keine Schuld treffe, sondern dass das Meer und der Wind die Schuld tragen; über sie aber sei ein anderer Richter.

Ich glaube, es bedarf nur des Hinweises auf diese Erzählung, um die Deutung des Bildes als richtig erkennen zu lassen; links baben wir den Kahn und die Ziege, die mit dem Abfressen des Taues beschäftigt ist, darauf folgt der Streit zwischen dem Jäger, der durch die Lanze charakterisirt ist, und dem Hirten, dem eine Ziege zur Seite steht, weiterhin erblicken wir dieselben beiden vor dem Richter, um ihm ihren Streitfall vorzutragen. Von der Erzählung des Longus unterscheidet sich die Darstellung darin, dass dort der jugendliche Daphnis der Hirt ist, dem die Schuld an dem Wegschwimmen des Kahns beigemessen wird, und als Richter Philetas fungirt, ein alter Hirt, während hier in dem Hirten naturlich nicht Daphnis zu sehen ist, sondern ein königlicher Richter mit seinem officiellen Gefolge erscheint. Die gemeinsame Quelle des Schriftstellers und des Malers kann nur eine Sammlung von weisen Urtheilssprüchen gewesen sein, die vielleicht nicht einmal alle an einen bestimmten Namen geknüpft waren.

Auch für die anderen Scenen wird sich eine Deutung findes lassen. Für den unteren Streisen von T. 46 (Mon. ined. dell' Inst. XI T. 46, 4. E. Löwy Rendiconti dell' Accad. dei Lincei 1897 T. 1d: ein Mann hüllt sich in einen Zipsel des Mantels eines

sitzenden Bettlers ein, und behauptet dann, dass der Mantel ihm gehöre; in den einen Mantel gehüllt erscheinen beide vor dem Richter) scheint mir die Deutung von Löwy gefunden zu sein, der auf eine tibetanische Geschichte hinweist (Dsanglun oder der Weise und der Thor II S. 345), wo der König, um den Streit um das Gewand zu entscheiden, besiehlt dass beide daran ziehen: der wahre Besitzer wird daran erkannt, dass er beim Ziehen geringere Krast anwendet, um sein Tuch nicht zu zerreissen. Nicht mit derselben Wahrscheinlichkeit, aber doch mit dem Schein der Möglichkeit lassen sich einige andere dieser Bilder deuten. So konnte z. B. T. 46, 3 (Lowy a. a. O. T. 1c), wo vor dem Richter ein runder Tisch mit undeutlichen Gegenständen steht, den bekannten juristischen Fall darstellen, dass der Eigenthümer eines verlorenen Schatzes sich weigert, dem Finder die versprochene Belohnung zu zahlen, indem er behauptet, dass dieser die versprochene Belohnung schon sich selbst genommen habe, worauf der Richter entscheidet. dass der vorliegende Schatz nicht derselbe sein könne, wie der yon dem Geizhals verlorene, weil der Inhalt nicht stimmt, und deshalb dem Finder zugesprochen werden müsse,

Bei T. 47, 8 konnte man ja an einen von einem Landsknecht erzählten Fall denken1): dieser hat von seinem Reisebegleiter. Sanct Petrus, drei Wünsche bewilligt erhalten: wünscht sich 1) vortrefflich singen zu können, 2) ein aldolor von hervorragender Grösse zu besitzen, und 3) einem andern nach Wunsch sich gleich machen zu können. Durch sein Singen erlangt er Zutritt zum Hofe eines Ritters, der gerade sein Maienbad nimmt; er springt zu ihm in die Wanne, indem er seine Gestalt annimmt, und wird dann von der Frau, die nach dem Erkennungszeichen fühlt (Wunsch No. 2), als der wirkliche Ehegatte anerkannt, während der eigentliche Ritter als armer Landsknecht davongejagt wird; doch spricht auch manches dagegen, und vor allem muss erst die Frage entschieden sein, ob die Gestalt in der Badewanne als todt oder als lebendig aufzufassen ist. Dass diese Geschichte von einem Landsknecht erzählt wird, kann natürlich nicht gegen die Deutung des Bildes vorgebracht werden. Es sind gerade solche Erzählungen von einem Volke zum andern gewandert und durch

<sup>1)</sup> Valten Schümann Nachtbüchlein 1559: Ein Fabel von eim Landsknecht, dem Sanct Peter drey wünsche erlaubt, und wie ers an leget, das sie ihm zu nutz kamen.

alle Jahrhunderte hindurch erhalten geblieben, indem sie nur je mach der Zeit und dem Volke, wo sie erzählt wurden, ihre Kleidung und ihr Colorit anderten. So ist Seneca controvers. VII 7 denom qui filio cessit uxorem die bekannte Geschichte von der Stratonike und dem Konigssohn. Auch die Geschichte X 5 (Parrhasius kant einen Olynthier, foltert ihn und malt nach ihm den Prometheus, un das Gemäkle in einem Tempel der Athena zu weihen) wird von asderen, so von einem Arzt erzählt, der einen Pilger tödten wolke, un die Bewegung des Blutes zu studiren, und dergleichen mehr. Auch in Bezug auf das Urtheil, von dem wir ausgingen, das meist an des Namen des jüdischen Königs Salomon angeknüpft wird, gilt dasselbe: wie H. Lucas in der Festschrift zu Otto Hirschfelds sechzigishrigen Geburtstag S. 269 "Ein Märchen bei Petron" ausführt (Petron 80 ege, inquit, nunc et puerum dividamus! locari putabam discedenten. et ille gladium parricidiali manu strinxit et mon frueris inquit. Le praeda, super quam solus incumbis. partem meam necesse est ud hoc gladio contemptus abscindam'), spielt auch hier das Urtheil Salemonis hinein; die Anspielung des Petronius erklärt sich leichter, wenn er eine Geschichte von der Art des Salomonischen Urtheilt im Auge hatte, als ein Märchen von dem dankbaren Todten. einmal kennen wir griechische Fassungen von letzterem nur is sehr vereinfachter Gestalt. Dann ist insbesondere die Theilang eines Kindes kein echter, ursprünglicher Bestandtheil derselbes. Somit haben wir eine neue Spur des Salomonisurtheils und sind zu der Annahme berechtigt, dass dasselbe nicht auf Aegypten und des Orient beschränkt war, sondern auch in der griechischen Volksüberlieserung lebt'.

Und das gilt, ebeuso wie vom Salomonisurtheil, auch von det anderen Friesbildern der Casa Tiberina. Trotzdem könnte C. Robert mit seiner Vermuthung, dass es sich hier um fortlaufende Illestrationen eines antiken Romans handelt, recht haben, wenigstess soweit der Roman den Faden liefert, an dem ursprünglich selbständige Geschichten aneinander gereiht werden, wie in "Tausend und eine Nacht" oder im Decamerone des Boccaccio u. a.

R. ENGELMANN.

### MISCELLEN.

#### ΤΑΝΗΛΕΓΗΣ.

Die Versuche, das Wort rannleyns zu deuten, haben weder in alter noch in unsrer Zeit zum Ziele gesührt. Das erste Compositionsglied lässt sich in der That nicht erklären. Sollte dies an der Mangelhastigkeit unsrer Kenntniss des alten Wortschatzes liegen, oder daran, dass uns nicht die Sprache, sondern die Homer-Oberlieserung ein Räthsel ausgiebt? Ich bin geneigt, diese Frage mach der zweiten Seite zu beantworten.

Es sind nur drei selbstständige Verse, in denen das Wort workemmt:

9 70. X 210:

έν δ' έτίθει δύο κῆρε τανηλεγέος θανάτοιο.

λ 171, 398:

τίς νύ σε κὴρ ἐδάμασσε τανηλεγέος θανάτοιο.

β 100, γ 238, τ 145, ω 138:

μοζο όλοή χαθέληισι τανηλεγέος θανάτοιο.

Allen dreien ist gemeinsam, dass die Verbindung  $\tau \alpha r \eta \lambda e \gamma e \rho c$   $\vartheta \alpha r \alpha - \tau o \iota o$  hinter der Cäsur nach dem Trochäus des dritten Fusses steht. In dieser Lage ist der Hiatus im Epos ebenso gewöhnlich wie das Bemühen der Diaskeussten ihn zu entfernen. Ueber die Mittel, mit denen das geschehen ist, hat zuerst Ahrens ausführlich gesprochen (jetzt Kleine Schriften I 123 (f.); Nauck hat dann die Beobachtung weiter fruchtbar gemacht (Mélanges Gréco-Romains IV 607 (f.). Zu diesen Mitteln gehört das Einslicken der Partikeln  $\tau e$ ,  $\gamma e$ ,  $\tilde{\alpha} \varrho \alpha$ , die Ersetzung der Duale auf  $-\epsilon$  durch Plurale auf  $-\epsilon g$  und  $\alpha g$ , die Vertauschung von Casus, die auf Vocale schliessen, mit solchen eensonantischen Ausgangs, die Einschwärzung von  $\sigma \varphi a g$  und  $\tilde{\tau} \mu a g$  an Stelle von  $\sigma \varphi e$  und  $\tilde{\alpha} \mu \mu e$ . Sollte  $\tau \alpha r \eta \lambda e \gamma r g$  seinen Anlaut nicht den nämlichen Kreisen verdanken, deren Wirksamkeit sich hier offenbart? Das Wort  $\tilde{\alpha} r \eta \lambda e \gamma r g$  hat Quintus Smyrnaeus aus

der epischen Tradition gekannt; er verbindet es mit πόλεμος. Setzen wir ἀνηλεγής an die Stelle des homerischen τανηλεγής, so erhalten wir ein Wort, das eines ist, ein Wort serner, das dem δυσηλεγής ganz nahe kommt, womit der Dichter des  $\chi$  den θάνατος charakterisirt hat (325).

Meine Zweisel an der Authenticität des Wortes τανηλεγής sind durch ein Gespräch mit Friedr. Blass hervorgerusen worden in dem er mir mittheilte, dass vor dem απηλεγέως, das die Handschristen I 309 und a 373 bieten, Herodians annleyéws den Vorzug verdiene (Schol. Apoll. Rhod, I 785, Il 17). Als ich ein Vierteljahr später Veranlassung hatte, mich mit der Etymologie von zoνηλεγής zu beschäftigen, regte die Erinnerung an die damalige Unterhaltung die Frage in mir an, ob die so zu Ehren kommende Zusammensetzung ανηλεγής nicht auch hinter dem τανηλεγής liege, an dem sich die 9vuoquot bisher vergeblich abgemüht haben Die Antwort darauf habe ich hier vorgetragen. Um sie glaubhaste zu machen, will ich berichten, dass Blass zu der selben Folgerung gekommen ist, wie ich, und ich muss, um ihm völlig gerecht zu werden, hinzusugen, dass er, wie sich aus einer spätern Unterhaltung über die Angelegenheit ergab, sie schon zur Zeit der früheren für sich gezogen hatte.

Halle a. d. Saale.

F. BECHTEL.

#### CONSTITUTIO ARAE.

In seinem schönen Aussatze "Die Familie des Augustus auf der Ara Pacis' (Jahresheste des österr. arch. Inst. VI 1903 S. 57s.) hat Alfred von Domaszewski einen wichtigen Grundbegriff des römischen Sacralrechts, den der consecratio, in einer Aussaung verwendet, die ich für unbedingt salsch halte und der ich um der Bedeutung sowohl des Versassers wie der Sache willen alsbald entr gegentreten möchte. Domaszewski sieht in dem auf dem Reliessries der Ara Pacis dargestellten Opserzuge nicht denjenigen, der im Jahre 745 — 9 v. Chr. die Einweihung des sertigen Altarhaus sertlich beging, sondern denjenigen, "welcher als erster an jene Stelle wandelte, als Augustus im Jahre 13 v. Chr. den Platz für die zwerbauende Ara Pacis weihte". Bekanntlich verzeichnen die Steiperkalender für die Ara Pacis zwei Festlichkeiten als ständige Jahressesta die eine (4. Juli) als constitutio, die andere (30. Januar) als dech

catio 1), und das Gleiche geschieht bei der Ara Fortunae Reducis. deren constitutio am 12, October 735 - 19 erfolgte, während von der dedicatio zwar das Tagesdatum (15. December), nicht aber das Jahr bekannt ist. ") Endlich ist nach Angabe der Steinkalender der 10. August unter die feriae publicae aufgenommen worden zur Erinnerung an die im Jahre 7 n. Chr. geschehene constitutie von Alfären der Ceres mater und Ops augusta im Vicus iugarius?); nach Analogie der beiden erstgenannten Fälle werden wir anzunehmen haben, dass auch der Tag der Dedication dieser Altare zu den feriae gehörte und uns nur zufällig das Zeugniss dafür fehlt: vielleicht war es der 6. August, der im Kalender von Amiternum, in dem die constitutio der beiden Altare bereits verzeichnet ist. noch als dies fastus (mit der Note F) erscheint, in dem jungeren Kalender von Antium aber das Zeichen der ferige publicae P trägt. ohne dass dessen Begründung beigesetzt wäre. Dafür, dass neben der Dedication auch die constitutio eines Heiligthums im Kalender verzeichnet worden wäre oder gar den sacralrechtlichen Charakter des Tages abgeändert hätte, giebt es kein weiteres Beispiel4), es ist dies eine Eigenthümlichkeit der augusteischen Zeit, ebenso wie auch erst diese die Stiftungstage einzelner Altare und Kapellen. dauernd unter die feriae versetzt, während das Sacralrecht der

<sup>1)</sup> Fasti Amit. 4. Juli: Feriae ex s(enatus) c(onsulto), q(uod) e(o) d(ie) ara Pacis Aug(ustae) in camp(o) Mar(tio) constituta est Nerone et Varo cos. Fast. Preen. 30. Januar: Feriae ex s(enatus) c(onsulto), quo[d eo] die ara Pacis Augusta[e in campo] Martio dedicata [e]st Druso et Crispino c[os.]; vgl. CIL 12 p. 320.

<sup>2)</sup> Fast. Amit. 12. October: For(iae) ex s(enatus) c(onsulto), q(uod) o(o) d(ie) imp. Caes(ar) Aug(ustus) ex transmarin(is) provinc(is) urbom intravit araq(ue) Fort(unae) Reduci constit(uta). 15. December: Ara Fortunae Reduci dedic(ata) est; vgl. CIL 12 p. 332.

<sup>3)</sup> Fast. Amit. 10. August: Feriae quod eo die arae Cereri matri et Opi Augustae ex voto suscepto constituta[e] sunt Cretico et Long(o) c[os.]; vgl. Cll 12 p. 324.

<sup>4)</sup> Ueber irrthümliche Annahmen solcher constitutiones habe ich gehandelt Analecta Romana topogr. p. 15 f. — Ges. Abhdl. z. röm. Relig. u. Stadt-Gesch. S. 272 f.

<sup>5)</sup> So der ara Victoriae in curia (28. Aug. 725 — 29), der aedicula Martis in Capitolio (12. Mai 734 — 20), der aedicula Vestae auf dem Palatin (28. April 742 — 12); dagegen lassen die Stiftungstage der eigentlichen aedes sacrae den Tagescharakter unberährt, z. B. der Tempel des Divus Iulius (18. August, C), des palatinischen Apollo (9. October, C), des luppiter Tonans auf dem Capitol (1. September, F).

Republik den natalis templi nur sozusagen als internes Fest (
betreffenden Heiligthums behandelt und ihm auf die Rechtsstellt
des Tages keinen Einfluss einräumt. Ein Urtheil über die I
deutung der constitutio und ihr Verhältniss zur dedicatie kön
wir also nur aus den genannten drei Beispielen gewinnen.

Nun ist Domaszewski der Ansicht, dass der Hauptact der constitutio gewesen sei, während die dedicatio ,nur die Aufnah des vollendeten Baues in die Zahl der opera publice' bedeute. H beginnt mein Widerspruch. Dass Augustus im Monumentum A cyranum sowohl für die Ara Pacis wie für die Ara Fortunee I ducis nur die Daten der Constitution giebt, beweist für die re tive Bedeutung dieser Tage gegenüber denen der Dedication nich da der Kaiser an der betreffenden Stelle (cap. XI. XII) die is vom Senate erwiesenen Ehren aufzählt und unter diese natürli die Senatsbeschlüsse gehörten, welche anordneten, dass die Rik kehr des Princeps aus dem Orient bezw. aus den westlichen Pr vinzen durch die Errichtung von Altären und die Einsetzung stä diger Festseiern im Gedächtpisse erhalten werden sollte. Dass ab für die auf Grund solcher Senatsbeschlüsse errichteten Altäre, w für jedes andere Heiligthum, der natalis nicht der Tag der es stitutio, sondern der der dedicatio war, geht zur Evidenz dare hervor, dass einerseits die Arvalbruder am 30. Januar 38 n. Cl in campo ad aram Pacis ein Opfer darbringen (CIL VI 2028b 10 d. h. am Tage der Dedication des Altars, andererseits im Festve zeichnisse des Augustustempels von Cumae (CIL X 8375) die Der cationstage sowohl der Ara Fortunae Reducis wie (nach Mommee überzeugender Ergänzung) der Ara Pacis durch supplicationes au gezeichnet sind, während der beiden constitutiones keine Erwä nung geschieht.

Weiterhin aber betrachtet Domaszewski den Act, für den de Steinkalender das Wort constituere gebrauchen, als die consecrat des Altars im Gegensatze zur dedicatio und beruft sich dafür at die entsprechende Stelle des Monum. Anc. 2, 39, auf Grund welcht er die Ausdrucksweise, des Kalenderschreibers' geradezu als fehlet haft bezeichnet. Dass diesem damit Unrecht geschieht (schon di Wiederkehr desselben Wortes mit Beziehung auch auf die Altare der Ceres und Ops hätte be denklich machen sollen), zeigt die Gegenüberstellung der beide Notizen:

Fasti Amitern. 4. Juli.

feriae ex s(enatus) c(onsulto), alund) e(0) d(ie) ara Pacis Au- sulibuls aram [Pacis A]u[g]ust[as g(ustae) in camp(o) Mar(tio) constituta est Nerone et Varo cos.

Mon. Apcyr. 2, 38-40.

Ti. Ne[r]one P. Qui ntilio consenatus pro] redi[t]u meo co[nsacrari censuit ad campun Martium (die Ergänzungen durch den griechischen Text völlig gesichert).

Es ist meines Erachtens evident, dass die Gleichung, auf der die Identität beider Fassungen beruht, nicht ist constituere - consecrare (dann hätte allerdings der Kalenderschreiber einen Schnitzer gemacht), sondern constituere - consecrari censere (άφιερωθήναι Ethnologo sagt der griechische Text). Consecratio ist der Act. darch den eine Sache, in diesem Falle der Altar, zur res sacra gemacht, d. h. aus Menschengut in Göttergut verwandelt wird; die consecratio kann also nicht stattsinden, ehe die zu consecrirende Sache selbst vorhanden ist, und ist untrennbar verbunden mit dem Acte der Auflassung dieser Sache durch ihren bisherigen Eigenthumer, d. h. der dedicatio. Nicht zwei verschiedene Handlungen sind das, auch nicht, wie man früher vielfach meinte, ein Hingeben der Sache an die Gottheit durch den dedicirenden Magistrat und eine Empsangnahme derselben durch den (consecrirenden) Pontifex im Namen der Gottheit, sondern zwei zusammengehörige Ausdrücke für die bei jeder Eigenthumsübertragung sich vollziehende Doppelwirkung, dass der eine Theil die Sache aufgiebt und diese nun Eigenthum des andern wird; wie in der dedicatio die eine, so tritt in der consecratio die andere Seite in den Vordergrund und daraus erklärt sich der häufige synonyme Gebrauch beider Worte. 1) Das von Domaszewski angezogene Zeugniss des Servius Aen. VIII 601 a Romanis . . . apud quos nihil tam sollemne quam dies consecrationis beweist also nicht für ihn, sondern gegen ihn, da es sich auf den natalis templi, den Dedicationstag, bezieht, nicht auf die constitutio, den die Dedication herbeiführenden Senatsbeschluss.

Soviel über die sacralrechtliche Terminologie. Domaszewskis Deutung der Friesreliefs würde durch meine Ausführungen in ihren wesentlichen Grundlagen nicht berührt werden, wenn nicht noch

<sup>1)</sup> Ich kann mich hier auf eigene ältere Ausführungen (in meiner Real-Encycl. 1V Sp. 896 ff. 2356 ff.) berufen, in denen ich das vollständige Beweismaterial beigebracht habe.

ein weiteres Bedenken vorläge, das ich hier nur in Form eine Frage geltend machen will. Sind wir zu der Annahme berechtet, class bereits die constitutio arae Pacis Augustae am 4. Juli des Jahris 741 = 13 durch eine seierliche Festprocession zu der Stelle, die später den Altar tragen sollte, begangen wurde? Die Möglichket will ich nicht unbedingt in Abrede stellen, aber sehr wahrscheislich dünkt mich die Sache nicht. Denn abgesehen davon, das uns von einer solchen (unserer Grundsteinlegung vergleichbaren) festlichen Einweihung des Platzes für ein künstiges Heiligthun sonst nirgendwo etwas überliefert ist, ist doch der 4. Juli der Tag an dem der Kaiser bei seiner Rückkehr aus Spanien und Gallies in Rom seinen Einzug hielt, und es liegt am nachsten aszunehmen, dass der Senat erst nachher beschloss, zum ewigen Gedächtnisse dieses denkwürdigen Tages eine alljährliche Opferseie an der neu zu errichtenden Ara Pacis anzuordnen, die naturgents erst dann ins Leben treten konnte, wenn der Altar erhaut wie dem Gebrauch übergeben war. Eines aber scheint mir ganz sicher: fand schon im Jahre 741 = 13 v. Chr. ein solcher Opferzug statt, so musste für ihn nothwendig dieselbe Festordnung gelten wie für seine späteren alljährlichen Wiederholungen, deren Vorbild er war, d. h. es mussen an diesem Zuge auch (u. zw. in erster Linie) die Magistrate theilgenommen haben, wie das ganz unzweideutige Zeugniss des Monum. Anc. a. a. O. (die Erganzungen sind auch hier völlig sicher) beweist: aram [Pacis A]u[a]ust[ae senatus . . .] co[ssacrari censuit] ad cam[pum Martium, in qua ma]gistratus et sc|erdotes et virgines] V[est]a[les anniversarium sacrific]ium facerfe iussit]: Domaszewskis Ansicht, nach der nur die Priester und die Matronen 1), nicht die Magistrate in der Procession mit aufgezoges wären, ist unhaltbar.

Halle a. d. Saale.

GEORG WISSOWA-

<sup>1)</sup> Die energische Anmerkung Domaszewskis (S. 61, 24) "Geres ist eine altrömische Gottheit. Dass ihr Cult griechisch sein soll, ist Gefasel", ist mit unverständlich. Dass es eine altrömische Göttin Geres gab, kann angesichts des Festes der Cerialia und des Flamen Cerialia niemand in Abrede stellen, aber eben so sicher ist es doch auch, dass die Göttin der Trias Geres Liber Libera griechischer Herkunst ist, und für das sacrum anniversarium Ceren im August, an das Domaszewski wegen der Erwähnung der Matronen well zunächst denkt, beweist schon das Datum die Verschiedenheit von den altrömischen Gerialia: hält Domaszewski die in meiner Real-Encycl. III Sp. 1976. ausgeführten Zeugnisse wirklich durchweg für Gefasel?

## TOGA UND TRABEA.

Die geläufige Annahme, dass die Trabea von Haus aus ein Militarmantel gewesen sei, 1) grundet sich darauf, dass dieses Gewand zu allen Zeiten dem römischen Consul vorgeschrieben war. wenn er vor dem Beginne eines Feldzuges die Pforten des lanustempels öffnete,2) und dass es von den Equites bei dem Aufzuge am 15. Juli und bei anderen feierlichen Gelegenheiten,3) wie von den Saliern bei ihren Wassentanzen ) getragen wurde. Doch widersprechen jener Auffassung Angaben, welche die Trabea gewissen Priestern, nämlich den Augurn,5) dem Flamen Dialis und dem Flamen Martialis, 6) zuschreiben. Allerdings schloss der Augurat eine militärische Thätigkeit keineswegs aus. Vielmehr scheint Bereits der Rex. der das imperium domi militiaeque ausübte, ständig Mitglied des collegium augurum gewesen zu sein.7) Jedenfalls Begegnen wir unter der Republik mancherlei Fällen, dass Bürger. die den Augurat bekleideten, zu Dictatoren oder Consuln ernannt wurden und als solche Heere besehligten.\*) Doch kann die Compatibilität dieses Priesterthums mit einer Feldherrawurde unmög-

<sup>1)</sup> Mommsen Römisches Staatsrecht 13 S. 421. 429; III S. 513 Ann. 1. Wissowa Religion und Kultus der Römer S. 428.

<sup>2)</sup> Die Hauptstelle Vergil Aen. VII 607 ff.

<sup>3)</sup> Mommsen a. s. O. III S. 513.

<sup>4)</sup> Wissowa a. a. O. S. 480.

<sup>5)</sup> Serv. ad Aen. VII 612: Suetonius (stegm. p. 266 Reisserscheid) in Libro de genere vestium dicit tria genera esse trabearum: unum dis sacra-tum, quod est tantum de purpura; aliud regum quod est purpureum, habet tamen album aliquid; tertium augurale de purpura et cocco; ad Aen. VII 188: succinctus trabea toga est augurum de cocco et purpura.

<sup>6)</sup> Serv. ad Aen. VII 190: . . . . bene autom supra ei (Pico) lituum eledit, quod est augurum proprium: nam ancile et trabea communia sunt eum Diali vel Martiali sacerdote,

<sup>7)</sup> Marquardt-Wissowa Rómische Staatsverwaltung III S. 241. 398.

<sup>8)</sup> Diese Fälle sind zusammengestellt bei De Ruggiero Dizionario epigrafico p. 791 ff.

lich einem militärischen Elemente in die Tracht der Augura E gang verschafft haben. Der Bürger, dem eine derartige Cumust zu Theil wurde, trug, wenn er als Augur thätig war, ohne Zwe die dieser Function entsprechende friedliche Kleidung, wenn das Heer anführte, die dem Feldherrn zukommende Kriegsrüste ehenso wie heut zu Tage ein deutscher Theologe, der zugk Reserveofficier ist, auf der Kanzel im Talare erscheint, hinge die Uniform anlegt, wenn er seinen militärischen Pflichten genügen hat.

Anders verhielt es sich mit dem Flamen Dialis und dem Fla Martialis. Der letztere durste zwar im J. 242 v. Chr. städtische Aen bekleiden, aber in den Krieg zu ziehen war ihm nicht erlaubt : noch im J. 131 v. Chr. verbot der Pontisex maximus P. Licis Crassus dem L. Valerius Flaccus, der Flamen Martialis und Cor war, ein Commando auf Sardinien zu übernehmen. 1) Der Flat Dialis war ursprünglich von allen Civil- wie Militärämtern aus schlossen; erst im J. 200 erhielt er Zutritt zur curulischen At lität, erst 183 zu der städtischen Prätur; eine Provinz zu v walten war ihm selbst während der Kaiserzeit nicht gestatte Zu den Vorschriften, welche dieser Priester zu beobachten be gehörte die, dass es ihm verboten war, ein unter Waffen stehen Heer auch nur anzusehen. (a) Hiermit würde es in schneidend Widerspruche gestanden haben, wenn der Flamen selbst in ein Kriegskleide aufgetreten wäre. Nach alledem scheint der Zwei berechtigt, ob die Trabea in der That zur Zeit, als die Attrik tionen der Augurn und der Flamines festgestellt wurden, ein al schliesslich militärisches Gewand war. Ehe wir jedoch zu die Untersuchung übergehen, gilt es die Glaubwürdigkeit der Zeugni zu prüsen, welche die Trabea zu den genannten Priestern in f ziehung setzen.

Während der historisch hellen Zeit war diesen Priestern nic die Trabea, sondern die Toga praetexta vorgeschrieben. Die letzte ist für die Augurn durch mehrere Stellen des Cicero<sup>4</sup>) wie dur

<sup>1)</sup> Marquardt-Wissowa Römische Staatsverwaltung III S. 64.

<sup>2)</sup> Marquardt-Wissowa III S. 65.

<sup>3)</sup> Festus ep. p. 249b, 29. Gellius X 15, 4.

<sup>4)</sup> Pro Sestio 69, 114: cui superior annus et virilem patris et pre textam populi iudicio togam dederit, womit nach den Scholien p. 113 d augurale Praetexta gemeint ist. Weiteres bei Mommsen Staatsr. 12 S. 421 A

ein officielles Document bezeugt, nämlich durch Caesars Municipalgesetz.1) welches den Pontifices und Augurn, wenn sie functionirten oder öffentlichen Spielen beiwohnten, die Praetexta zugestand. Hiermit stimmt es, dass die römischen Augurn auf den Bildwerken, von der Gravure eines Ringsteines an, die recht wohl noch in das 2. Jahrhundert v. Chr. hinaufreichen kann,3) bis in die späte Kaiserzeit herab,3) stets mit Umwürsen dargestellt sind, die hinsichtlich des Schnittes, des Umfanges und der Anordnung durchaus der gleichzeitigen Toga entsprechen. Was ferner die Flamines betrifft, so ergiebt sich aus der Weise, in welcher Livius XXXVII 8 die i. J. 209 erfolgte Wahl des C. Valerius Flaccus zum Flamen Dialis erzählt. dass die Toga praetexta schon lange Zeit vor jenem Jahre zu den Privilegien dieses Priesterthumes gehörte. Wenn sie im Municipalgesetze Caesars 4) den Pontifices gewährt wird, so sind hier offenbar unter den Pontifices die Flamines einbegriffen. Die Denkmäler stehen mit der schriftlichen Ueberlieferung im besten Ein-Bildliche Darstellungen von Flamines in ganzer Figur. welche einen klaren Ueberblick über die Trachten dieser Priester gestatten, sind uns auf den Reliefs der zwischen d. J. 13 und 9 v. Chr. aufgeführten Ara Pacis Augustae<sup>5</sup>) und in einer Statue erhalten, die sich gegenwärtig im Besitze des Kunsthändlers Capponi auf der Via di Fontanella Borghese befindet, eine Statue, deren Ausführung frühestens auf die Zeit der Antonine hinzuweisen scheint, jedoch zu flau und charakterlos ist, als dass sich darauf eine genauere chronologische Bestimmung gründen liesse. 6) Drei

<sup>1)</sup> Lex col. Genet. c. 66: eisque pontificib(us) auguribusque ludis, quot publice magistratus facient, et cum ei pontific(es) augures sacra publica c(oloniae) G(enetivae) I(uliae) facient, togas praetextas habendi ius potestasq(ue) esto. Vgl. Wissowa Religion und Kultus S. 428 Aum. 4.

<sup>2)</sup> Furtwängler Die antiken Gemmen I Taf. XXII 34; II S. 109.

<sup>3)</sup> Die wichtigsten Denkmäler aus der späteren Zeit sind zusammengestellt und zum Theil abgebildet bei Daremberg et Saglio Dictionnaire des antiquités 1 p. 556 ff. V p. 1278 ff.

<sup>4)</sup> Lex col. Genet. c. 66 (oben Anm. 1). Vgl. Wissowa a. a. 0. S. 432.

<sup>5)</sup> Petersen Ara Pacis Augustae Taf. VI 9. 14 15; S. 96—97. 100. 110. [Ich bemerke hier, dass die obige Ausführung bereits vor der Auffindung der neuen Platten der Ara niedergeschrieben ist, die daher nicht eingehend berücksichtigt werden konnten].

<sup>6)</sup> Clarac Musée de sculpture pl. 912 B n. 2301 A; Rôm. Mittheilungen XII, 1897, S. 74; Bull. della commissione archeol. comunale XXV, 1897, p. 301—306 (hier abgebildet p. 302 Fig. 1).

Figuren sind auf der Ara durch den Apex, der ihr Haupt bedeckt, als Flamines bezeichnet. Domaszewski') hat richtig in einer dieser Figuren, deren Kopf die Porträtzüge des Augustus zeigt, den Kaiser in seiner Eigenschaft als Flamen Divi Iulii erkannt. Wenn er die beiden anderen auf den Flamen Martialis und Quirinalis deutet, so ist diese Deutung nur als gesichert zu betrachten unter der Voraussetzung, dass die benachharte, verloren gegaugene Friesplatte keise weiteren Figuren von Flamines enthielt. Das Fehlen des Flamen Dialis erklärt er mit Recht daraus, dass der Künstler den Festzug darstellte, welcher im J. 13 v.Chr. abgehalten wurde, um den für die Ara bestimmten Platz einzuweihen, und dass es damals keinen Flamen Dialis gab, weil dieses Priesterthum vom J. 87—11 v.Chr. vacant war.

Die auf der Ara Pacis dargestellten Flamines tragen ihre Tog. die nach den im Obigen angesührten Zeugnissen nur die Practexta gewesen sein kann, in etwas anderer und zwar einfacherer Weise angeordnet, als es während der augusteischen Epoche gewöhnlich der Fall war. Ich wiederhole hier die Beschreibung. die Amelung<sup>2</sup>) von dieser Anordnung entworfen hat, eine Beschreibung, die sich sowohl durch ihre Klarheit wie ihre Kurze empfiehlt: "Der Flamen liess den einen Zipfel, wie bei der Tog, von der linken Schulter vorne bis zur Erde herabhängen; dann aber wurde das Uebrige um den Nacken und über die rechte Schulter gelegt, so dass der rechte Arm ganz davon bedeckt wurde; an der Vorderseite liess man das Ganze sich bogenförmig von einer Schulter zur anderen ziehen und warf nun, wieder wie bei der Toga, den zweiten Zipsel über die linke Schulter zurück, so dass er hinten, dem vorderen entsprechend, bis zur Erde herabhing.... Die Unterarme mussten ständig etwas erhoben getragen werden, damit der Stoff, den man so weit ausnehmen musste, dass er die Hände freiliess, nicht über diese heruntergleiten konnte'.

Da die Capponische Statue eine durchaus entsprechende Anordnung der Toga zeigt, hat sie Wüscher-Becchi<sup>3</sup>) mit Recht auf einen Flamen gedeutet. Er glaubt an der Toga derselben eine doppelte Stofflage wahrzunehmen und schliesst demnach auf einen der χλαϊνα διπλη oder δίπλαξ des homerischen Epos<sup>4</sup>) entsprechenden Mantel,

<sup>1)</sup> In den Jahresheften d. österreich. arch. Instituts VI (1903) S. 57-40.

<sup>2)</sup> Die Gewandung der alten Griechen und Römer S. 50.

<sup>3)</sup> Im Bull, della comm. arch. com. XXV (1897) p. 301-306.

<sup>4)</sup> Studniczka Beiträge zur Geschichte der altgriech. Tracht (Abhand.

der doppelt um den Körper gelegt war. Man könnte sich versucht fühlen, diese Auffassung durch Nachrichten zu stützen, nach welchen die Flamines eine auch laena genannte toos duplex trugen. 1) Doch muss ich bekennen, dass es mir bei einer genauen Untersuchung der Capponischen Statue nicht gelungen ist, irgendwelche Spur der von Wüscher-Becchi beobachteten doppelten Stofflage ausfindig zu machen. Das Gleiche gilt für die Umwürfe der auf der Ara Pacis dargestellten Flamines, ein Umstand, der besonders schwer ins Gewicht fällt, da die Reliess der Ara in der Aussührung der Einzelheiten eine grosse Sorgsalt und Sauberkeit bekunden. Hierzu kommt noch, dass Varro<sup>2</sup>) die toga duplex nicht als eine Toga bezeichnet, die doppelt um den Leib gelegt wurde, sondern deren Stoff doppelt so dick war wie derjenige der gewöhnlichen Toga. Ein solcher dicker, wir dürfen wohl sagen grober Stoff, erscheint für die Tracht der Flamines durchaus angemessen; denn alle auf diese Priester bezüglichen Verordnungen weisen auf eine urthümliche Culturphase zurück, und es ist ausdrücklich bezeugt, dass die Flaminica das Gewand ihres Gatten mit eigener Hand weben musste, ) eine Vorschrift, die auf die Feinheit des Stoffes keinen besonders günstigen Einfluse ausgeübt haben dürfte.

Die Laena wird in einer Geschichte, die Cicero<sup>4</sup>) von dem redegewandten M. Popillius erzählt, als Tracht des Flamen Carmentalis erwähnt. M. Popillius, Consul im J. 359 v. Chr., war zugleich Flamen Carmentalis. Als er in der letzteren Eigenschaft, mit der

des arch.-epigr. Seminars d. Universität Wien VI, 1886) S. 73 ff. Helbig Das homer. Epos aus den Denkmälern erläutert. 2. Aufl. S. 185 ff.

<sup>1)</sup> Paulus p. 117 Müller: laena vestimenti genus habitu duplicis. quidam appellatam existimant Tusce, quidam Graece, quam glarida dicunt. — Exc. ex libro gloss. (corp. gl. lat. V p. 215, 4, vgl. Goetz VI p. 620): laena amictus rotundus duplex, ut ait Iulius Suavis. Suotonius vero ait: toga duplex qua infibulati flamines sacrificant. — Servius ad Aen. IV 262: laena genus est vestis. est autem proprie toga duplex, amictus auguralis. alii amictum rotundum, alii togam duplicem, in qua flamines sacrificant (so die meisten Handschriften. Der Turonensis und Ambroslanus geben sacrificabent (wie lsidor in der oben angeführten Glosse, p. 216, 19) infibulati.

De lingus letins V 133: laena, quod de lana multa, duarum etiam togarum instar. ut antiquissimum mulierum ricinium, sie hoe duples virorum.

<sup>3)</sup> Servius ad Aen. IV 262.

<sup>4)</sup> Brutus 14, 56.

Laena angethan, ein Opfer darbrachte, wurde ihm ein Aufstaal der Plebs gegen den Senat gemeldet. Da eilte Popillius, bekleidt wie er war, mit der Laena, in die Volksversammlung und beschwichtigte die tobende Menge durch eine geschickte Rede. Diese Erzählung beweist, dass die Laena, d. i. die Toga praetexta des Flamen, anders aussah als die Praetexta des Consuls. wird dieser Unterschied nach dem oben Bemerkten nicht auf dem Schnitte oder dem Umfange der beiden Gewänder beruht haben, sondern darauf, dass die Toga des Flamen aus einem dickeren Wollstoffe bestand. Uebrigens wurde die Laena von gewissen römischen Gelehrten auch den Augurn¹) und nach einer Angabe? sogar dem Rex zugeschrieben, in welchem letzteren Falle sie, wie sich im Weiteren herausstellen wird (S. 174), als eine aus einen dicken Stoffe gearbeitete Trabea aufzusassen ware. Aus einer derartigen Qualität des Stoffes erklärt sich vielleicht die schlichtere Anordnung, welche für die Toga der Flamines im Vergleiche mit den Togen anders qualificirter Personen durch die Reliefs der Ara Pacis wie durch die Capponische Statue bezeugt wird; denn es leuchtet ein, dass ein derber Stoff ungleich weniger als ein feiner geeignet war, eine kunstvolle Drapirung und ein reiches Faltenspiel zu erzielen. Doch haben wir hierbei auch der Möglichkeit Rechnung zu tragen, dass man im Laufe der Zeit eine Verfeinerung des Stoffes zuliess, dabei aber an der von Alters her überlieserten Anordnung des Gewandes festhielt,

Wenn ferner die Flamines nach den bildlichen Darstellungen, um ihre Toga zu stützen, ihre Unterarme etwas erhoben halten mussten, so dürfen wir dies vielleicht zu dem Commetaculum<sup>3</sup>) in Beziehung setzen, dem Stäbchen, dessen sich diese Priester bedienten, um unreine Berührung von sich fern zu halten, und dessen Führung sie vielfach dazu nöthigte, wenigstens ein en Unterarm zu erheben. Wie dem aber auch sei, keinesfalls bekundet der Umwurf der Flamines einen principiellen Gegensatz zu der Toga praetexta, mit welcher die griechisch-römische Kunst auf den erhaltenen Denkmälern die Pontifices wie die curulischen Magistrate ausstattet. Er erscheint, was den Schnitt und den Umfang betrifft, als dasselbe Gewand und zeigt nur eine etwas weniger complicirte Anordnung.

<sup>1)</sup> Servius ad Aen. IV 262.

<sup>2)</sup> Plutarch Numa 7.

<sup>3)</sup> Festus ep. p. 64 (vgl. p. 56) Müller.

Wenn die S. 163 angeführten Zeugnisse heweisen, dass die Augurn wie die Flamines mindestens seit dem 3. Jahrh. v. Chr. die Toga praetexta trugen, dann haben wir anzunehmen, dass sich die Angaben, nach welchen diesen Priestern die Trabea zukam, auf eine frühere Zeit beziehen und dass sie demnach durch die Untersuchungen bestimmt sind, welche von den römischen Gelehrten seit dem letzten Jahrhunderte der Republik über die Alterthümer ihres Staates angestellt wurden. Es versteht sich von selbst, dass wir keineswegs genöthigt sind, den Resultaten dieser Untersuchungen unbedingten Glauben zu schenken. Was im Besonderen die auf die Trabea des Flamen Dialis und Martialis bezügliche Stelle des Servius1) betrifft, so nimmt Wissowa2) mit Recht Anstoss daran. dass die beiden Priester nicht wie gewöhnlich als Flamines, sondern als Sacerdotes bezeichnet sind. Doch scheint mir eine derartige Abweichung von dem classischen Sprachgebrauche in einem Commentare, der nachweislich zum Theil in ganz später Zeit redigirt ist, nicht hinreichend, um die Angabe als solche in Frage zu stellen. Auffällig ist es ferner, dass an derselben Stelle das Ancile als ein Attribut des Flamen Dialis und Martialis angeführt wird, eine Notiz, die vollständig vereinzelt dasteht. Aber ich werde in einem Aussatze Sur les attributs des Saliens, der demnachst in den Mémoires de l'Académie des Inscriptions erscheinen wird, Spuren nachweisen, welche darauf schliessen lassen, dass dereinst gewisse Priester der di indigites über eine Escorte von mit ancilia bewehrten ministri oder apparitores verfügten und dass demnach jener Schild in der That zu solchen Priestern in Beziehung gesetzt werden durfte. Sollte aber auch diese Vermuthung unbegründet sein, immerhin erscheinen die Angaben, dass die Trabea dereinst von den Augurn wie von den Flamines getragen wurde, so absonderlich und stehen sie mit dem nachmals obwaltenden Sachverhalte in so schroffem Widerspruch, dass sie unmöglich von den späteren Generationen ersunden sein können. Vielmehr müssen sie auf einer richtigen Ueberlieferung oder einer richtigen Combination beruhen. Jedenfalls werden sie durch die Thatsachen bestätigt, die sich mit Sicherheit hinsichtlich der ältesten römischen Manteltracht seststellen lassen.3)

<sup>1)</sup> Ad Aen. VII 190 (oben S. 161 Anm. 6).

<sup>2)</sup> Religion und Kultus der Romer S. 428 Anm. 6.

<sup>3)</sup> Um Missverständnisse zu vermeiden, halte ich es für angezeigt, die

Natürlich ist hierbei von der Toga Abstand zu nehmen, wie sie uns auf Denkmälern aus dem Ende der Republik und aus der Kaiserzeit entgegentritt. Diese Toga bestand aus einem Stäcke Zeug in Form eines Kreissegmentes, dessen geradlinige Basis etm 5,60—5,70 Meter lang war, also die menschliche Durchschnittstatur um mehr als das Dreifache überstieg, und dessen Bogen sich bis zu einer Höhe von 2—2,25 Metern emporwölbte. Sie bedurfte keiner Agrafe, sondern wurde lediglich durch die kunstvolle Weise zusammengehalten, in welcher der Stoff um des

Periode, auf welche sich meine Untersuchung bezieht, mit möglichster Schärk zu begrenzen. Es handelt sich um die Periode, welche dem Beginne des hellenischen Verkehres vorherging. Ihre Cultur wird im besonderen veranschaulicht durch den Inhalt der Tombe a posso und denjenigen unter den Tombe a fossa, in welchen sich noch keine hellenischen Importartikel findes. ausserdem durch die Vorschriften, denen die mit dem Cultus der di indigiter beauftragten romischen Priester unterlagen. Die neuerdings im Boden des Forums entdeckten Graber (Notizie degli scavi 1902 p. 96-111, 1903 p. 123 -164: Römische Mittheilungen XVII, 1902, S. 92-94) haben den schlagenden Beweis geliefert, dass die Niederlassung auf dem Palatin bis in die Periode der Tombe a posso binaufreicht und dass der συνοικισμός, aus dem die Stadt Rom erstand, erst erfolgte, nachdem man von den Tombe a posso su des Tombe a fossa übergegangen war. In der Periode, während deren die Latine die Asche ihrer Todten in den älteren Tombe a posso bargen, erfuhr die Bevölkerung der Apenninhalbinsel von der Seeseite aus nur den Einfluss der späten "mykenischen' Cultur - ich bediene mich absichtlich des neutralen Ausdruckes mykenisch', um der Frage aus dem Wege zu gehen, welches Volk dieses Einfluss vermittelte. Da sich eine italische Kunst, die imstande war, die Erscheinungen der Aussenwelt mit einiger Deutlichkeit wiederzugeben, erst seit dem Ende des 7. Jahrhunderts v. Chr. entwickelte, sind selbst die ältesten Deskmåler dieser Kunst bei unserer Untersuchung nur mit grosser Vorsicht zu beautzen. Wir sind vor der Hand fast ausschliesslich auf etruskische Bildwerke aus dem 6. Jahrhdt, angewiesen. Damals war aber die ganze etruskische Cultur bereits auf das vielseitigste von hellenischen Einflüssen durchdrungen und hatte hierdurch auch der ursprüngliche Charakter der Tracht, wie sich mit Bestimmtheit nachweisen lässt, mancherlei Modificationen erfahren. Wir darfes mit grosser Wahrscheinlichkeit denselben Sachverhalt in dem gleichzeitiges Rom voraussetzen, zumal während des 6. Jahrhunderts eine etruskische Dynastie den römischen Staat beherrschte. Demnach scheint es gerathen, die Bildwerke nur dann zu Rathe zu ziehen, wenn sie mit einiger Sicherheit Rackschlüsse auf die frühere Tracht gestatten. Alle diese Gesichtspunkte, die ich hier nur in aller Kürze andeuten kann, werden in dem oben S. 167 angekisdigten, für die Mémoires de l'Académie des Inscriptions bestimmten Aussis Sur les attributs des Saliens ausführliche Darlegung finden.

Körper gelegt war. 1) Es leuchtet ein, dass ein derartiges stoffreiches und nur durch die Drapirung gestütztes Gewand den freien Gebrauch der Arme, wie überhaupt jede hestigere Bewegung des Körpers ausschloss, dass es also nur als Civilkleid dienen konnte, ein Sachverhalt, der in den bekannten Worten Ciceros cedant arma togas einen bezeichnenden Ausdruck findet. Diese Toga. die ich im Weiteren der Kürze halber als die classische bezeichnen werde, war das Resultat eines langen Culturprocesses, hei dem im Besonderen zwei Factoren ihren Einfluss geltend machten. In ästhetischer Hinsicht wurde die Entwickelung der classischen Toga bestimmt durch eine Richtung des hellenischen Geschmackes, welche im Leben wie in der Kunst darauf ausging, bedeutende Wirkungen durch die Herstellung eines reichen Faltenspieles zu erzielen. Andererseits musste die Ausbildung der Toga zu einem Civilkleide in hohem Grade dadurch gefördert werden, dass das römische Staatsrecht seit dem Sturze des Königthums den Unterschied zwischen dem Friedens- und Kriegszustande scharf betonte und jegliches specifisch militärische Element von dem Pomerium fern zu halten suchte.

Ganz anders beschaffen war hingegen die Toga der Urzeit. Die Römer bedienten sich ihrer sowohl im Frieden wie im Kriege. Sie ordneten dereinst, wenn sie ins Feld rückten, die Toga mit dem cinctus Gabinus an, das heisst, sie nahmen den Zipfel, welcher sonst über die linke Schulter siel, über die Brust und gürteten damit das ganze Gewand um den Leib sest. Der Name cinctus Gabinus beweist, dass dieser Gebrauch bis zu den Ansängen des römischen Staates hinausreicht, bis in die Zeit, während die Römer vorwiegend gegen die kaum 15 Kilometer von ihren Thoren entsernte Stadt Gabii zu kämpsen hatten. Es bedarf keiner besonderen Auseinandersetzung, um zu begreisen, dass sich jene Gürtung nicht mit einem Mantel vornehmen liess, dessen Umsang auch nur annähernd an denjenigen der classischen Toga heranreichte; denn

<sup>1)</sup> Ueber die Togs in ihrer späteren Entwicklung sind wir im besonderen durch die Untersuchungen Heuzey's unterrichtet: Revue de l'art 1 p. 98 ff. 204 ff. Il p. 193 ff. 295 ff.

<sup>2)</sup> Ich darf hier einfach auf die vortreffliche Darlegung verweisen, die Otfried Müller Die Etrusker I (ed. Deecke) p. 250 ff. dem einetus Gabinus gewidmet hat. Die Hauptstellen: Cato bei Servius ad Aen. V 755 (fragm. I 18 Jordan et Peter). Servius ad Aen. VII 612. Isidor etym. XIX.24, 7.

der Körper des Kriegers wäre dann in colossale Wülste einzezwängt gewesen, die jegliche freie Bewegung unmöglich gemacht haben würden. Vielmehr muss die Toga damals aus einem beträchtlich knapperen Stücke Zeug bestanden haben. nahme wird durch den Inhalt der ältesten latinischen und etruskischen Gräber, der Tombe a pozzo und der Tombe a fossa, bestätigt. Beinah alle diese Gräber enthalten mindestens eine. häufig mehrere Fibulae. Und zwar gilt dies sowohl für die Männer- wie für die Frauengräber. Wir brauchen demnach nicht auf die Frage einzugehen, ob etwa die in den letzteren vorkommenden Utensilien dieser Art von Tunicae herrühren könnten, die dem dorischen Chiton entsprachen und demnach genestelt werden mussten. Vielmehr kommen für den bestimmten Zweck unserer Untersuchung nur diejenigen Exemplare in Betracht, die sich in Männergräbers finden und demnach mit Sicherheit zu den Umwürfen, das beiset den Togae, der Männer in Beziehung gesetzt werden dürfen.1) Sie beweisen, dass die damalige Toga ein knapper Mantel war und deshalb, wenn es den Körper frei zu bewegen galt, mit einer Hestnadel zusammengesteckt werden musste, während die umsangreichere spätere Toga überhaupt jede hestigere Bewegung ausschloss und nur durch die complicirte Weise zusammengehalten wurde, in der die Fülle des Stoffes um den Leib drapirt war.

Mit dem Schlusse, den ich aus den Fibulae der Tembe a posse und der Tombe a fossa gezogen, stimmen Nachrichten, die über die ursprüngliche Tracht der Flamines vorliegen. Wir lesen in

<sup>1)</sup> Wer einiger Maassen mit den Resultaten der Ausgrabungen vertraut ist, wird für die obigen Augaben keine besonderen Belege verlangen. Als Beispiele seien hier nur einige cornetaner Tombe a pozzo angeführt, welche durch die in ihnen gefundenen Waffen und Rüstungsstücke deutlich als Männergräber erkennbar sind. Tomba a pozzo beschrieben Notizie degli scavi 1882 p. 162 ff.: Helm p. 162 n. II, Schwert p. 165 n. III, Lanzenspitze und Saureter p. 168 n. IV, Fibula p. 170 n. VII. — Tomba a pozzo beschr. Notizie 1882 p. 171 ff.: Fibula p. 174 n. III, Lanzenspitze und Sauroter p. 174 n. V. — Tomba a pozzo beschr. Notizie 1882 p. 180 ff.: Helm p. 180 n. II, Fibula p. 180 n. IV, Schwert p. 180 n. V. — Tomba a pozzo beschr. Notizie 1882 p. 186—187: Schwert, Sauroter, sechs Fibulae. — Tomba a pozzo beschr. Notizie 1882 p. 188 ff.: Helm p. 188 n. II, zwei Fibulae p. 189 n. VII. — Tomba a pozzo beschr. Bull. dell' Inst. 1883 p. 118 ff.: Lanzenspitze und Sauroter p. 119 n. 8. 9 (Mon. dell' Inst. XI T. LX 10—12, Ann. 1883 p. 290), dreizehn Fibulae p. 120 n. 13. — Tomba a pozzo beschr. Bull. dell' Inst. 1884 p. 12 ff.: Lanzenspitze, zwei Fibulae p. 13.

den Excerpten des Paulus 1): Infibulati sacrificabant flamines propter usum geris antiquissimum gereis fibulis, eine Angabe, die ohne Zweifel auf Verrius Flaccus zurückgeht 2) und der wir auch in einem Fragmente des Sueton<sup>3</sup>) begegnen. Allerdings war jener Gebrauch in der Zeit, aus welcher die auf die Flamines bezuglichen Angaben datiren, bereits abgekommen; denn die Umwürse dieser Priester lassen hier nirgends eine Spur von der Anwendung einer Fibula erkennen. Doch dürsen wir mit Sicherheit annehmen, dass die Angaben, nach welchen die Flamines dereinst ihre Toga nestelten, der Wahrheit entsprachen. Sollte auch keine dahin lautende Notiz in der antiken Litteratur erhalten sein, immerhin würden die in den ältesten Gräbern vorkommenden Fibulae uns dazu nöthigen. diesen Gebrauch als während der vorclassischen Periode allgemein üblich vorauszusetzen. Wenn die Römer wider ihre Gewohnheit ein von Alters her überliefertes Motiv der Priestertracht in der späteren Zeit aufgaben, so werden sie ihr Gewissen damit beruhigt haben, dass die Hestnadel an der Toga der Flamines, nachdem diese allmählig einen weiteren Umfang erhalten hatte, vollständig überflüssig geworden war und daran sogar einen sehr sonderbaren Eindruck gemacht haben würde. Ein ähnlicher Vorgang ist durch die uns erhaltenen Porträts von Vestalinnen bezeugt: man vermisst an denselben die sex crines, von denen wir wissen, dass sie ursprunglich für die Haartracht dieser Priesterinnen bezeichnend waren.4)

Ferner muss ich in diesem Zusammenhange noch zweier Reiterstatuen gedenken, die gegen das Ende des 4. Jahrh. v. Chr. auf dem Forum zu Ehren zweier siegreicher Feldherrn errichtet wurden. Die eine stellte L. Furius Camillus dar, der i. J. 338 die Latiner besiegte, die andere Q. Marcius Tremulus, der 306 über die Herniker triumphirte. Beide entbehrten der Tunica und waren nur mit der Toga bekleidet. Die letztere kann unmög-

<sup>1)</sup> P. 113 Müller.

<sup>2)</sup> Reitzenstein Verrianische Forschungen, namentlich S. 13-22. 72 ff.

<sup>3)</sup> Oben S. 165 Anm. 1. Dieselbe Angabe auch bei Servius ad Aen. IV 262 (ebenda).

<sup>4)</sup> Helbig Führer II<sup>2</sup> S. 201.

<sup>5)</sup> Die Statue des Camillus: Liv. VIII 13. Plin. h. n. XXXIV 23. Ascon. ad or. in Scaurum p. 30 ed. Orelli. Diejenige des Tremulus: Liv. IX 42. Plin. h. n. XXXIV 23. Vgl. über beide Detlessen de Romanorum arte antiquissima II p. 16—17, Pais storia di Roma I 2 p. 372.

lich ein stoffreicher, nur durch die Drapirung zusammengehalten Umwurf gewesen sein, wie die uns aus den erhaltenen römisches Bildwerken bekannte Toga. Einerseits dürfen wir es als sicher betrachten, dass die Toga während des 4. Jhs. v. Chr. noch ungleich beschränktere Dimensionen hatte (vgl. oben S. 1691). Andererseits leuchtet ein, dass die Bewegungen und der Luftzug, die das Reiten mit sich brachte, eine Toga, wie sie uns auf des Denkmälern seit dem letzten Jahrhundert v. Chr. entgegentritt. auseinander gesegt haben wurden. Aber auch eine knappe Ten durste von einem Reiter unmöglich einsach über die Schulters gelegt getragen werden, da sie bei einer schärferen Gangart wie beim Pariren des Pferdes nothwendig herabgleiten musste. Vermuthung, dass die Togen an den beiden Statuen mit des cinctus Gabinus gegürtet und durch diesen zusammengehalten gewesen seien (vgl. oben S. 169), scheint aus zweierlei Granden unglaublich. Erstens stände zu erwarten, dass die Berichterstatter ein derartiges archaisches Motiv nicht mit Stillschweigen übergangen haben würden. Zweitens würde der cinclus Gabinus eines sonderbaren Gegensatz zu der sonstigen Nacktheit der ohne Tunie dargestellten Reiter dargeboten haben. Nach alledem bleibt nar die Annahme offen, dass die Gewänder der beiden Feldherrn genestelt waren. Wenn demnach ihre Bezeichnung als toese genn ist, dann ergiebt sich die Thatsache, dass die Römer noch in 4. Jahrh. v. Chr. unter Umständen die Fibula zur Festigung ihrer Togen benutzten.

Fragen wir nunmehr, welches Verhältniss zwischen der Tega und der Trabea ohwaltete, so haben bereits die Alten 1) die letztere richtig als eine Abart der ersteren aufgefasst. Die Trabea war, um es kurz zu fassen, eine vornehme Abart der unter der Monarchie üblichen Toga; sie unterschied sich von dieser Toga dadurch, dass sie mit einer trabs oder mehreren trabes verschen war, das ist mit einem oder mehreren Streifen, die sich durch ihre Farbe von der Grundfarbe des Stoffes abhoben. Wenn der König und nach dessen Vorbilde der Consul behufs der Eröffnung des lanustempels die Trabea anlegte und mit dem cinetus Gabinus gürtete, 2) so deutet dies auf ein Gewand, welches his-

<sup>1)</sup> Dionys. Halicarn. II 70. VI 13. Serv. ad Aen. VII, 188 (oben S. 181 Ann. 5). Isidor etym. XIX 24, 8.

<sup>2)</sup> Vergil. Aen. VII 611: has (belli pertas), ubi certa sedet patribus

chtlich des Umfanges wie des Schnittes der ältesten Toga entrach und wie diese mit dem cinctus Gabinus angeordnet als riegskleid, ohne diese Anordnung als Friedenstracht diente. In ergils Aeneis¹) bezeichnet der König Latinus als Insignien seines egnum die Sella (curulis) und die Trabea. Diese Bezeichnung scheint, da der Rex nach der römischen Verfassung das Impeum sowohl domi wie militiae ausübte, als vollständig zutreffend ar unter der Voraussetzung, dass die Trabea die ständige Tracht s Königs war, die Tracht, deren er sich im Kriege wie im rieden bediente.

Wie bei der primitiven Toga kam auch bei der Trabea die ibula zur Anwendung. Dionysios von Halikarnass\*) beschreibt e Salier als τηβέννας ξυπεπορπημένοι περιπορφύρους φοιχοπαρύφους, ας χαλούσι τραβέας. Dass die Equites ihre rabea<sup>3</sup>) nestelten, beweisen die Reliefs der im Giardino della igna besindlichen Basis, auf welcher die Saule stand, die Marc urel und L. Verus zum Andenken an ihren Adoptivvater Antonus Pius aufführen liessen. Auf der Vorderseite der Basis ist e Weihinschrist angebracht: die Reliess der hinteren Seite beehen sich auf die Apotheose des Kaisers und seiner Gattin, der teren Faustina; diejenigen der beiden Nebenseiten stellen die cursio dar, die bei der Leichenseier des Antoninus Pius abehalten wurde. ) Wir wissen, dass die Equites bei solchen Gegenheiten mit der Trabea austraten. 5) Sie tragen auf der Basis antel, die umfangreicher als das Sagum, aber knapper als die oga sind und in denen wir unbedenklich Trabene erkennen dürfen. iese Mäntel erscheinen, wo die Erhaltung der Figuren ein Urtheil per die Anordnung der Gewänder gestattet, auf der rechten chulter durch eine Agrase zusammengehalten.

Die Trabs oder die Trabes, welche die Trabes von der einchen Toga unterschieden, bezeichneten die erstere als Ehren-

ntentia pugnae, | ipse Quirinali trabea cinctuque Gabino | insignis reserat ridentia limina consul, | ipse vocat pugnas, sequitur tum cetera pubes | reaque adsensu conspirant cornua rauco. | hoc et tum Aeneadis indicere lla Latinus | more iubebatur tristisque recludere portas. Vgl. Servius z. d. St.

<sup>1)</sup> Aen. XI 334.

<sup>2)</sup> II 70.

<sup>3)</sup> Dionys. Halicarn. VI 13.

<sup>4)</sup> Visconti Museo Pio-Clem. V 30.

<sup>5)</sup> Tacitus ann. III 2.

tracht der Bürger, welche eine hervorragende Stellung in der Gemeinde einnahmen. An der Spitze der römischen Gemeinde stand der Rex. Die Trabea ist für ihn sicher dadurch besengt, dass sie bei Eröffnung des lanustempels dem Consul vorgeschrichen war, der hierbei als der staatsrechtliche Nachfolger des Königs auftrat.<sup>1</sup>) Nach der Ansicht der römischen Antiquare wurde sie nicht nur von den ältesten römischen,<sup>2</sup>) sondern bereits von den Königen getragen, die vor der Gründung der ältesten Niederlassung auf dem Palatin in den latinischen Städten herrschten.<sup>3</sup>) Wenn aber die Trabea, wie wir gesehen haben, ursprünglich kein specifisches Militärkleid, sondern eine Ehrentracht war, die im friedlichen Leben wie im Felde getragen wurde, dann erscheint es als ganz natürlich, dass die Römer, als sie das älteste, ihre Staatpriester betreffende Reglement entwarfen, die Trabea auch dieses Priestern zuerkannten.

Die trabea stellt sich somit als die Vorgängerin der togs praetexta, die trabs als diejenige des clavus purpureus heraus. Plinius schreibt (h. n. 1X 136): purpurae usum Romae semper fuisse video, sed Romulo in trabea; nam toga praetexta et latiere clavo Tullum Hostilium e regibus primum usum Etruscis devictis satis constat. Die Angabe, dass die Toga praetexta von Tullus Hostilius eingesührt worden sei, beruht natürlich auf einer willkürlichen Combination. Hingegen scheint die Auffassung, nach welcher diese Toga an die Stelle der Trabea trat, durchaus glaubwürdig. Der Vorgang, welcher sich hiermit ergiebt, entspricht dem Principe des römischen Staatsrechtes, auch in äusserlichen Dinges möglichst die Continuität der Entwickelung zu wahren.

Die angesührte Stelle des Plinius enthält zugleich eine Andeutung über die breitliche Ausdehnung des die Trabea verzierenden Streisens. Wenn sie nämlich der trabea die toga praetexta und den für die letztere bezeichnenden clavus gegenüberstellt, so beweist der Comparativ latiore clavo, dass der clavus der Praetexta mit einem anderen Streisen verglichen wird, der selbstverständlich derjenige der Trabea war. Es ergiebt sich somit, dass die trabes der Trabea schmäler waren als die clavi der Praetexta.

Ausserdem sind wir nunmehr im Stande, unser Urtheil über

<sup>1)</sup> Vergil, Aen. VII 611 ff. (oben S. 172 Anm. 2).

<sup>2)</sup> Die Stellen bei Mommsen Staatsrecht 13 S. 429-430 Anm. 6.

<sup>3)</sup> Vergil. Aen. VII 187 (S. 175 A. 2). 611-617 (S. 172 A. 2). XI 334.

die im Obigen berührte Angabe, dass die Flamines während der früheren Zeit infibulati opferten, schärfer zu fassen. Das Gewand, welches diese Priester damals trugen, kann kein anderes gewesen sein als die mit einer Heftnadel zusammengesteckte Trabea. Dass sich auch etruskische Priester einer derartigen Tracht bedienten. beweist eine mit einer etruskischen Inschrift versehene Bronzefigur fortgeschrittenen archaischen Stiles, die nach ihrer Kopfbedeckung. einem hohen, mit einem Sturmriemen versehenen Tutulus, einen Priester darstellt. 1) Sie trägt eine bis zur Mitte der Waden herabreichende Tunica und darüber einen symmetrisch umgelegten Mantel. dessen Ränder ein breiter ornamentirter Streifen überzieht und der in der Mitte der Brust durch eine Fibula zusammengehalten Ein Römer würde diesen Mantel, wie Vergil<sup>2</sup>) denjenigen des latinischen Königs Picus, als eine parva trabea bezeichnet Die Fibula entspricht dem Typus, den die Italiener tipo a navicella nennen, ein Typus, der bereits in den jüngeren Tombe a pozzo vorkommt.3)

Soweit die italischen Denkmäler, die allerdings erst mit dem 6. Jahrhundert beginnen und fast durchweg etruskischer Provenienz sind, ein Urtheil gestatten, vollzog sich die Umbildung der ursprünglichen toga und trabea zu der späteren toga pura und toga praetexta, was den Schnitt und den Umfang betrifft, ganz allmählich. Hingegen fand hinsichtlich der Farbe der Gewänder, wenigstens in Rom, ein urplötzlicher Abbruch der Entwickelung statt.

Ob die Toga von Anfang an stets die weisse Farbe der Wolle hatte, scheint zweiselhaft, da die Erfahrung lehrt, dass alle primitiven Völker eine entschiedene Vorliebe für grelle Farben haben. Ausserdem ist die Möglichkeit nicht abzuleugnen, dass die primi-

<sup>1)</sup> Museum Gregorianum I 43. Martha l'art étrusque p. 506 Fig. 340.

<sup>2)</sup> Aen. VII 187: ipse Quirinali lituo parvaque sedebat succinctus trabea laevaque ancile gerebat Picus. Wir begeguen solchen parvae trabeae nicht selten auf etruskischen Bildwerken, z. B. auf einer der bekannten caeretaner Thouplatten (Mon. dell' Inst. VI, 1859, T. XXX u. VI) und auf der Grabstele von S. Ansano (Milani Museo topografico dell' Etruria p. 127). Doch sind wir ausser Stande zu entscheiden, ob der Gebrauch dieses Gewandes auf der Apenninhalbinsel bis in die frühere Periode hinaufreicht, mit welcher es die vorliegende Untersuchung zu thun hat (s. o. S. 167 f. Anm. 3), oder ob es sich um Trabeae handelt, deren ursprüngliche Dimension unter hellenischem Einflusse Verkürzung erfahren hat.

<sup>3)</sup> Vgl. Bull. di paletn. italiana VI (1878) T. VII 2 p. 113 ff.

tive Toga, entsprechend dem Stile, welcher während der äkestes Phase der römischen Staatsentwickelung in Mittelitalien herrschte, mit geometrischen Ornamenten verziert war. Jedenfalls zeigte damals die Trabea, je nach den verschiedenen Qualificationen der Träger, verschiedene Grundfarben und verschiedene Farben der trabes. Die alteste Niederlassung auf dem Palatin muss ein sehr buntes Bild dargeboten haben, wenn daselbst der König, die Staatspriester und die Vollbürger versammelt waren. Die Angabe, dass die Könige eine Trabea trugen, deren Hauptfarbe purpurroth war, scheint an und für sich glaubwürdig und liess sich aus der Trabes abstrahiren, welche die Consuln trugen, wenn sie als Vortreter des Königs fungirten. Sueton 1) bezeichnet die königliche Traben als purpurn mit etwas Weiss, Wenn im Obigen mit Recht aus einer Stelle des Plinius der Schluss gezogen wurde, dass die trabs schmäler war als der clavus, der nachmals an ihre Stelle trat, dann konnte man unter dem album aliquid des Sueton eines schmalen, weissen Streisen verstehen, welcher den purpurnen Stof einfasste und als Analogie für diese Aussassung drei Figuren anführen, die auf den bekannten, gegenwärtig im Louvre befindliches Thouplatten gemalt sind. Diese Platten waren in einer caerelaner Grabkammer, die gewiss bis hoch in das 6. Jahrh. v. Chr. hipsufreicht, als Incrustationen der Wände angebracht. Man sieht darzuf zwei Greise und einen jungeren Mann, deren Mäntel eine dunkele, rothbraune Farbe zeigen und von einem schmalen, weissen Rande umgeben sind,2) Gewänder, die ein gleichzeitiger Römer ohne Zweisel als Trabea bezeichnet haben würde. Der Gedanke liegt nahe, dass der Maler durch das dunkele Rothbraun, das übrigens im Lause der Zeit seinen ursprünglichen Ton verändert haben kann, Purpur wiedergeben wollte. Wenn diese Vermuthung richtig

<sup>1)</sup> Bei Servius ad Aen. VII 612 (oben S. 161 Anm. 5). Wenn Isidorus etym. XIX 24, 8, abweichend von Sueton, die Trabea der römischen Könige als ew purpura et cocco bezeichnet, so müssen wir dem Sueton, der als Geheimschreiber Hadrians in Rom eingehende Studien über die altrömische Kleidung anstellte und Gelegenheit hatte, von den archaischen Gewänders Kenntniss zu nehmen, die in den dortigen Tempeln aufbewahrt waren (vgl. z. B. Plin. h. n. VIII 194. 197), eher Glauben schenken, als dem Bischof Isidorus, der während des 7. Jahrhunderts fern von Rom in seiner Diöcese Sevilla lebte.

<sup>2)</sup> Mon. dell' Inst. VI (1859) T. XXX n. V. VI, Ann. 1859 p. 328 ff. De Longpérier Musée Napoléon III pl. LXXXIII.

ist, dann würde es sich herausstellen, dass während des 6. Jahrhunderts vornehme Etrusker eine ähnliche Trabea trugen, wie wir sie für den römischen Rex voraussetzen dürfen, und würde diese Thatsache keineswegs befremden, da die Römer die Erinnerung daran bewahrt hatten, dass ihre Amtstracht von Alters her durch etruskischen Einfluss bestimmt wurde, und alle Wahrscheinlichkeit dafür spricht, dass dieser Einfluss besonders nachdrücklich im 6. Jahrhundert wirkte, während dessen eine etruskische Dynastieden römischen Staat beherrschte. 1)

Die drei Figuren auf den caeretaner Platten sind in durchaus friedlichen Situationen dargestellt. Die beiden Greise sitzen einander gegentber, in ein ernstes Gespräch vertieft; sie tragen unter den Umwürfen, die wir zu der Trabea in Beziehung gesetzt, lange, offenbar linnene Chitone, die, wenn die beiden Figuren stehend wiedergegeben wären, bis zu den Fussknöcheln herabgereicht haben würden, alse Chitone, die unmöglich als Kriegskleider dienen kennten. Der jüngere Mann sitzt, ein Scepter in der Linken, auf einem Klappstuhle und richtet seinen Blick aufmerksam auf die Handlung, welche durch die Malereien der benachbarten, verloren gegangenen Platten vergegenwärtigt wurde; er war, wie es scheint, mit der Leitung der Leichenspiele beschäftigt. Also beweisen die drei Figuren, dass ein der Trabea entsprechendes Gewand auch von den vornehmen Etruskern im friedlichen Leben getragen wurde.

Als Farben, die dereinst für die Trabea der Augurn vorgeschrieben waren, werden Purpur und Scharlachroth namhaft gemacht. Die Glaubwürdigkeit dieser Nachricht erhellt aus denselben Gründen, die im Obigen (S. 167) zu Gunsten der Ueberlieferung geltend gemacht wurden, nach welcher die Augurn, der Flamen Dialis und der Flamen Martialis dereinst die Trabea trugen. Keine Angabe liegt vor, wie jene beiden Farben auf dem Umwurfe der Augurn vertheilt waren, ob die Hauptfarbe purpurn und der Streifen scharlachroth war, oder ob das umgekehrte Verhältniss obwaltete. Doch spricht die grüssere Wahrscheinlichkeit für die erstere Annahme. Dionysios von Halikarnass beschreibt die Tra-

<sup>1)</sup> Vgl. Otfried Müller-Deecke Die Etrusker I p. 245-247. 341-342. 344-347.

<sup>2)</sup> Von Sueton bei Servius ad Aen. VII 612 (oben S. 161 Anm. 5). Vgl. Servius ad Aen. VII 188 (oben ebenda).

VI 13. Παρυφή kann hier nur die gleiche Bedeutung haben wie clavus.
 Vgl. Marquardt-Mau Das Privatleben der Römer I p. 345—347.

beae der Ritter als πορυφυράς φοινικοπαρίφους, das ist als purpurn mit scharlachrothem Streifen. Da die Ritter ursprüglich eine rein patricische Truppe bildeten und auch der August erst im J. 300 v. Chr. durch die Lex Ogulnia den Plebeiern zugänglich gemacht wurde, 1) liegt die Vermuthung nahe, dass die purpurne, mit dem scharlachrothen Streifen versehene Trabea von Haus aus die Ehrentracht der römischen Vollbürger war. Wenn sie sich von der königlichen Trabea nur durch die Farbe des Streisens unterschied, so hat dies nichts Auffallendes, da die den Familien der Vollbürger angehörigen Patres den Rex ernanten und ständig seinen Rath bildeten. Ist doch auch im homerischen Epos eine Spur vorhanden, dass das Purpurgewand nicht nur dem Volkskonige zustand, sondern auch von den véportes getragen werden durste, die damals wie der Volkskönig den Titel Bagileic führten.2) Odysseus tritt bei den Phäsken in einem purpurnen φάρος auf. 3) Nausikaa wurde eine grosse Tactlosigkeit begangen haben, wenn sie den schiffbrüchigen Fremden mit einem dem Monarchen vorbehaltenen Gewande ausgestattet hätte. Ebenso wenig wird es befremden, dass die Bürger, welche als Augurn fungirten. einer besonderen. für diese Function bezeichnenden Tracht entbehrten. Im Gegensatze zu den grossen Flamines, deren Thätigkeit auf ihre sacralen Obliegenheiten beschränkt und denen jede andere Wirksamkeit untersagt war, durften die Augurn sowohl Civil - wie Militärämter bekleiden. Es entsprach demnach ihrer staatsrechtlichen Stellung, wenn sie in der Tracht der Vollbürger austraten, als welche sie berechtigt waren sowohl Auspicien anzustellen wie im Austrage des Rex ein imperium zu übernehmen.

Da nichts darüber verlautet, dass die Trahea der Flamines andere Farben gehabt habe als die ihnen später vorgeschriebene Toga praetexta und es undenkbar scheint, dass die Römer die Tracht ihrer höchsten Staatspriester einer so durchgreifenden Umwandlung unterzogen, wie sie durch die Abänderung der Farben hervorgerufen worden wäre, so dürfen wir annehmen, dass die Trabea dieser Priester, wie nachmals ihre Praetexta, aus einem weissen, mit einem purpurnen Rande verzierten Wollstoffe bestand.

<sup>1)</sup> Liv. X 9. 10.

<sup>2)</sup> Od. a 394. 5 54. 7 49. 3 11. 390.

<sup>8)</sup> Od. 3 84.

Dionysios von Halikarnass') bezeichnet die Trabeae der Salier als περιπορφύρους φοινικοπαρύφους. Sie waren also mit einem purpurnen Rande und ausserdem mit scharlachrothen Streisen versehen, welche den Stoff in verticaler oder horizontaler oder in beiden Richtungen durchschnitten. Eine solche Decoration entsprach den Principien des geometrischen Stiles, welcher zur Zeit, als die sodalitates Salierum gegründet wurden, in Latium herrschte. Merkwürdiger Weise wird die Grundsarbe des Stoffes von Dionysios nicht angegeben. Vielleicht haben wir als solche wiederum die Natursarbe der Wolle vorauszusetzen und anzunehmen, dass der Schriststeller glaubte, den darauf bezüglichen Hinweis unterlassen zu dürsen, weil jene Farbe seinen Lesern durch die gleichzeitige Toga geläufig war.

Der Sturz der Monarchie hatte eine durchgreifende Aenderung der Amtstracht zur Folge. Die republikanische Regierung versagte den Consuln, ausser wenn ihnen sacrale Handlungen zufielen, die bisher vom Rex vollzogen worden waren, den königlichen Purpur und schrieb ihnen als Amtstracht die weisse, nur mit einem purpurnen Clavus versehene Toga praetexta vor. Die Farben dieser Toga entsprachen denjenigen der Trabea, die von Alters her die Flamines getragen hatten. Also gewährte die Regierung den Beamten, die nunmehr an der Spitze der Gemeinde standen, statt des königlichen Purpurs die Tracht, die bisher für die böchsten Staatspriester bezeichnend gewesen war. Es leuchtet ein, dass sich die Augurn, seitdem die Consuln in der Praetexta austraten, nicht mehr der purpurnen, mit dem scharlachrothen Streisen versehenen Trabea bedienen dursten; denn sie wurden durch ein solches farbenprächtiges Gewand die ungleich schlichter gekleideten Vorstände der Gemeinde überstrahlt haben. Desshalb schrieb die Regierung nunmehr auch den Augurn die Toga praetexta vor. Gleichzeitig wird sie auch im officiellen Sprachgebrauche den Namen Trabea als Bezeichnung der den Magistraten und Staatspriestern zustehenden Amtstracht, weilger allzusehr mit der monarchischen Ueberlieferung verknüpft war, abgeschafft und durch den Namen Toga praetexta ersetzt haben. Nur die Mäntel der

<sup>1)</sup> Il 70. Da der Hinweis auf den purpurnen Randstreifen (olavas) an dieser Stelle in dem Adjective παριπόρφυρος enthalten ist, müssen die παριφαί des zweiten Adjectives nothwendig andere die Grundfarbe des Steffes durchziehende Streifen bezeichnen. S. oben S. 177 Ann. 3.

Selier und der Ritter bewahrten zu allen Zeiten den Namer Trabea und mit ihm den beschränkten Umfang wie die Ferben, die ihnen von Haus aus zu eigen gewesen waren. Was den Umfang betrifft, so konnten diese Mäntel unmöglich die gleiche Enwickelung durchmachen wie die Toga, die im Laufe der Zeit immer stoffreicher wurde und in ihrer späteren Ausbildung jede heftigere Bewegung des Körpers ausschloss. Vielmehr mussten sie stets mehr oder minder ihre ursprüngliche knappe Dimension festhalten, da sie sonst für die Salier bei ihren Waffentänzen, für die Ritter beim Gefechte hinderlich gewesen sein würden.

Wenn die Trabea der Salier hinsichtlich ihrer Farbe von der nivellirenden Tendenz der republikanischen Kleiderordnung unberührt blieb, so wird dies einerseits daraus zu erklären sein. dass die Salier keine Staatspriester waren, sondern sodalitates bildeten, deren Institutionen anzurühren die Regierung kein Recht hatte, und andererseits daraus, dass man sich scheute, mit den Attributionen der das Bürgerheer vertretenden Sodales Aenderungen vorzunehmen. wie man auch für die Gewänder der Flamines nicht nur die von Alters her überlieserten Farben sesthielt, sondern dieselben soger auf die Amtstracht der höchsten Magistrate übertrug. Ritter betrifft, so bezeichnete ihre purpurne, mit einem scharlachrothen Streifen verbrämte Trabea weder ein Imperium noch ein Sacerdotium, sondern durste als eine Unisorm betrachtet werden. Ausserdem mochte die republikanische Regierung Bedenken tragen, das Princip, auf welchem ihre Kleiderreform beruhte, gegen-Ober einer Truppe geltend zu machen, die unter den primores civitatis ausgehoben wurde und gewiss mancherlei gegen die neue Staatsordnung aufsässige Elemente enthielt.

Schliesslich sei hier noch einer Analogie gedacht, die zwischen der Entwickelung der römischen und derjenigen der hellenischen Tracht bemerkbar ist. Thukydides ') berichtet in dem berühmten Abrisse, den er von der ältesten griechischen Geschichte entwirft, dass die Hellenen und zwar zuerst die Athener, nachdem geordnete Zustände eingetreten und der Gebrauch des ständigen Waffentragens abgekommen war, anfingen linnene Chitone zu tragen. Er meint hiermit die durch die archaischen Bildwerke bekannten Chitone, die, künstlich gefältelt, bis zu den Fussknöcheln herab-

<sup>1) 16, 2.</sup> 

reichten und nur im friedlichen Leben, nimmermehr im Felde getragen werden konnten.¹) Hiernach bezeichnet die Einführung dieses Chitons in der hellenischen Culturgeschichte einen ähnlichen Wendepunkt, wie die Ausbildung der Toga zu einem specifischen Civilkleide in der römischen. Hier wie dort haben dieselben Ursachen eine ähnliche Wirkung hervorgebracht. Die Bedingungen, welche es den Römern möglich machten, sich innerhalb ihrer Mauern einer ausschliesslich auf die friedliche Existenz berechneten Tracht zu bedienen, gediehen offenbar zur Reife, seitdem die letzten Zuckungen, welche der Sturz der Monarchie zur Folge hatte, vorüber gegangen waren und die republikanische Regierung als fest constituirt betrachtet werden durfte.

Vgl. Studniczka Beiträge zur Geschichte der altgriechischen Tracht (Abhandl. d. archäol.-epigraph. Seminars d. Universität Wien VI) p. 17 ff.
 Sorrent.

W. HELBIG.

## DIE GRUNDZUEGE DER HERAKLITISCHEN PHYSIK.

Dieser Aufsatz war in seiner ersten Gestalt nahezu abgeschlossen, als das kleine Buch von Hermann Diels "Herakleitos von Ephesos griechisch und deutsch" erschien. Sofort erkannte ich die Nothwendigkeit, meine Abhandlung umzuarbeiten und in mehr als einer Richtung zu erweitern. In zwiefacher Weise wurde ich dabei durch die treffliche kleine Schrift gefördert. Einerseits machte sie manches Zeugniss, das bis dahin als Ballast in der Heraklitforschung mitgeschleppt worden war, zu verwerthbarem Gut, und andererseits regte sie vielfach in fruchtbarster Weise Widerspruch an. Der Streit ist ja auch der Vater der Erkenntnis.

Viel beklagt ist Heraklits Dunkelheit. Diels findet diese nur im Stil. Dass sie zum Theil in diesem wurzelt, muss zugestanden werden, aber zum Theil rührt sie auch von der Unklarheit des Heraklitischen Denkens her. Diels selbst reiht Heraklit den alten Ioniern an, in denen sich wissenschaftliches Forschen und mystisches Schauen in wunderbarer Weise verbinden'. Nun, was wir mystisches Schauen nennen, ist zu allen Zeiten mehr tief als klar gewesen. Als unklarer Denker wird Heraklit auch von Aristoteles charakterisirt, wenn dieser Met. III 3, 1005 23 schreibt: ἀδύνατον γάρ όντινοῦν ταὐτὸν ὑπολαμβάνειν είναι καὶ μὴ είναι, καθ' απερ τινές οἴονται λέγειν Ἡράκλειτον (was Heraklit meint. S. 189)· οὐχ ἔστι γὰρ ἀναγχαῖον, ἄ τις λέγει ταῦτα καὶ ὑπολαμβάνειν. Ich meine, bei einem klar denkenden Menschen ist das allerdings nothwendig. Diese belastende Entschuldigung hindert tibrigens Aristoteles nicht, wegen des Satzes πάντα είναι καί un elvai, des von entgegengesetzten Eigenschaften desselben Dinges hergenommenen Hoanletrov lóyog, Met. III 7. 1012 24 und Phys. I 185<sup>b</sup> 20 - andere Stellen s. bei Zeller, Die Phil, der Gr. 1,4.Aufl., S. 600 1) — Heraklit denjenigen Philosophen einzureihen,

 <sup>1)</sup> Ich citire Zellers Phil. der Gr. B. 1 nach der vierten Auflage, weil auch der Besitzer der fünsten sich nach diesen Angaben zurechtfinden kann.

die er mit Unrecht beschuldigt, sie leugneten den Satz des Widerspruches. Auch Phys. I 1. 185° 6 und Eth. Nic. 1146° 29 zeigen die ungunstige Meinung, die Aristoteles von Heraklits Denken hat. Nun muss allerdings zugestanden werden, dass dem nüchternen Aristoteles das Organ für die mystische Seite des heraklitischen Denkens fehlte, aber das ist nicht zu leugnen, dass viele Sätze des Heraklit so, wie er sie ausspricht, dem Menschenverstande Hohn sprechen' (Gomperz, Griech, Denker I 47), und das ist doch nicht ein blosser Mangel des Stils.

Auch eine andere Behauptung von Diels mag hier angezweifelt werden, weil sie, soviel ich weiss, kein Recensent des Buches berücksichtigt hat. Heraklit soll ,innerlich mit seinem System längst fertig gewesen sein, als er den Griffel ansetzte, seine einsamen Selbstgespräche aufzuschreiben. So natürlich es ist, dass die durchdachte Weltanschauung eines bedeutenden Geistes sich beim Schreiben zum System verdichtet und ordnet. so unnatürlich wäre es, wenn sich ein System beim Niederschreiben in Aphorismen auflöste. Und Aphorismen, sonst die späte Frucht reifer Geistescultur, in jenem Zeitalter! Nicht glücklich ist der Hinweis auf die Hippokratischen Aphorismen, von denen Diels ja selbst zugesteht, dass sie als solche erst durch Excerpierung entstanden sind, S. VII 3. Natürlich bringt Diels allen Restitutionsversuchen, auch den neuerdings von kenntnissreichen und scharfsinnigen Gelehrten' unternommenen, ein entschiedenes Misstrauen entgegen. Ich meine doch, dass Alois Patin, ,Heraklits Einheitslehre' u. s. w. wenigstens so viel bewiesen hat, dass eine ganze Anzahl Heraklitischer Aussprüche sehr wohl einen zusammenhängenden Text gebildet haben können, womit die Aphorismenhypothese fiele. Zu ihren Gunsten macht Diels noch "die Gedankensprünge' geltend, die bereits den alten Lesern Heraklits aufgefallen seien, und die Theophrast auf die Melancholie ge-Theophrasts Ausspruch findet sich bei Diog. schoben habe. Laert. IX 6: Θεόφραστος δέ φησιν υπό μελαγχολίας τα μέν ημιτελή, τὰ δὲ ἄλλοτε ἄλλως ἔχοντα γράψαι. Ich mache diesen Ausspruch gegen Diels geltend. Dass Heraklit sich über denselben Gegenstand an verschiedenen Stellen verschieden äusserte, konnte auch in einer aphoristischen Schrift auffallen, aber das  $ilde{\eta}$ μετελ $ilde{\eta}$  doch nur in einer zusammenhängenden Darstellung. Es bezeichnet übrigens nicht sowohl "Gedankensprunge", als vielmehr abgebrochene Erörterungen und dadurch entstandene Lücken. wi kein anderer als Theophrast ist es, der auf solche mehrfach bisgewiesen hat; und dass wir als Urheber der betreffenden Austellungen den Theophrast kennen, hat kein anderer als Diels selbt nachgewiesen, der Dox, 163 zeigt, dass das Referat, welches Diez. IX 8-11 mit den Worten eingesührt wird, xai va uier eni uiρους αὐτῷ ὧδ' ἔχει τῶν δογμάτων, von Theophrast herruht. vgl. Dox. 103 sag. Diese Lücken, wiederhole ich, konnten nur is einer zusammenhängenden Darstellung auffallen. Sie haben sich sämmtlich da befunden, wo es sich um den Ausbau der Welt handelt. Die Einzelheiten, durch deren Feststellung der Naturfoscher den allgemeinen Gedanken eine Grundlage giebt und so zugleich ein einheitliches Weltbild möglich macht, interessirten Henklit zu wenig, dessen Geist einseitig auf jene grossen und unfassenden Gedanken gerichtet war, s. Gomperz a. a. O. S. 52 und Diels S. VI.

Nachdem Anaximander in seinem anespor ein nicht nu räumlich unbegrenztes, sondern auch unbestimmtes, d. h. seines Eigenschaften nach weder mit Erde noch mit Wasser noch mit Luk noch mit Feuer zusammenfallendes Urelement angenommen hatte, war es in gewissem Sinn ein Rückschritt, wenn Anaximenes seinen Urstoff Luft nannte. In Wahrheit hiess doch nur einer der Aggregatzustände des Urstoffes so, und es erscheint willkurlich, wenn gerade der mittlere von den verschiedenen Zuständen als der ursprüngliche und in gewissem Sinne normale gelten soll. Wenn die Lust diesen Vorzug ihrer Beweglichkeit verdankte, so kannten die Alten ja einen noch beweglicheren Stoff - für uns ist es kein Stoff - das Feuer, und so war es in gewissem Sinn ein Fortschritt, wenn Heraklit das Feuer als den Urgrund der Dinge bezeichnete, Kühnemann, Grundlehren der Philosophie, lässt freilich die eigentliche Philosophie erst mit Heraklit beginnen. Von diesem sagt er S. 6: "Er formulirte, was sie alle voraussetzten, in seiner Grundidee. Alles ist im Fluss. Grundannahme wird ins Bewusstsein erhoben. Das ist der Fortschritt.' Wenn Anaximenes seine Lust eben deshalb das Element der Dinge sein lässt, weil sie ewig bewegt ist, Gomperz I 47, Dox. 477, 4, hat er es da nicht erfasst, dass der Stoff der Dinge ewig bewegt sein muss? Von dieser Erkenntnis aus hat er ja eben die Lust zum Urstoff gemacht. Und bei Anaximander wird es ähnlich gewesen sein, s. S. 188. Ich würde also den Fortschritt des Heraklit darin finden, dass er die ewige Bewegung des Stoffes auß stärkste betont und diese Idee auf das fruchtbarste verwerthet hat.

Ehe wir nun tiefer in die Heraklitische Physik einzudringen unternehmen, ist eine unerlässliche Vorfrage zu beantworten. Diese lautet: Was ist der Stoff, den Heraklit mit dem Namen "Feuer" bezeichnet? Diese Frage, deren Wichtigkeit doch von vornherein einleuchten sollte, ist bisher noch von niemand eingehend behandelt worden; wichtige, in ihrer Gesammtheit entscheidende Zeugnisse sind theils übersehen, theils doch nicht genügend gewürdigt worden. Ausgangspunkt der Untersuchung ist natürlich Clemens Strom, V 105 p. 711, Fr. 30 (21): χόσμον (τόνδε), τὸν αὐτὸν ἁπάντων, αὕτε τις θεών ούτε ανθρώπων έποίησεν (sie ist überhaupt nicht gemacht), άλλ' ην άεὶ καὶ ἔστιν καὶ ἔσται πῦρ ἀείζωον, ἀπτόμενον μέτρα καὶ ἀποσβεννύμενον μέτρα. κόσμος heisst hier Welt, ungenau für All gesagt, nicht Weltordnung. Clemens sagt a. a. O., Heraklit lehre aufs bestimmteste die Feuerwerdung der Welt, τὸν μέν τινα κόσμον ἀίδιον είναι δοκιμάσας, τὸν δέ τινα φθειρόμενον, τὸν διὰ τὴν διακόσμησιν εἰδώς, οὐχ έτερον έχείνου πως έχοντος. Das All ist Feuer. άπτόμενον μέτρα καί αποσβεννύμενον μέτρα übersetzt Diels: ,Sein Entglimmen und sein Verlöschen sind ihre Maasse', wobei ich mir nichts Rechtes denken kann. "Nach maassen", wie man früher erklärte, giebt einen passenden Sinn. Es handelt sich vor Allem um das Maass der Die Weltwerdung des Feuers und die Feuerwerdung der Welt geschehen nach einem festen Gesetz in abgemessenen Zeitraumen, in der περίοδος μέτρον τεταγμένη, Dox. 3236 5, 8. S. 222. Bei Simpl, Phys. 23, 33 (Dox. 475 und Diels Her. S. 40, 6) heisst es: ποιεί δὲ τόξιν τινὰ καὶ χρόνον ώρισμένον τῆς τοῦ κόσμου μεταβολής κατά τινα είμαρμένην ανάγκην. Wenn nun die Weltwerdung des Feuers als ein Erlöschen bezeichnet wird. kann man dies wörtlich verstehen? Feuer erlischt, wenn sein Brennstoff verzehrt ist. Dann bleiben Asche und Rauch übrig. Die Welt müsste also aus diesen entstehen, dann entstände sie ja aber nicht aus dem Feuer und wäre nicht Feuer. Aber sie soll doch Feuer sein. Ist nun dieser Widerspruch ein solcher, den man Heraklit zutrauen kann? Wie sinnlos es ist, die Welt aus verzehrendem Feuer bestehen zu lassen, macht wider willen Teichmüller fühlbar, wenn er. Neue Stud. zur Gesch, der Begriffe II 47. sagt, das Feuer des Heraklit solle das wirkliche Feuer sein, das man sehe und prasseln höre und dessen Hitze man fühle.

Die Erben und Vollender der heraklitischen Physik, die Stoiker, unterschieden bekanntlich zwei Arten des Feuers: eins. auf anfector est et consumptor omnium, und eins, vitalis et salutaris, des omnia conservat, alit, auget, sustinet sensuque afficit. Dies ist des Urseuer, Cic. de nat. deor. II 15, 40, 41. Ersteres ist zò azerrer, letzteres tò texpixór, s. Zeller IV, 140f. Anm. 2 (Aufl. 3, 1880). Hatten nun die Stoiker diese Unterscheidung von Heraklit? A. a. 0. S. 142 bejaht Zeller diese Frage geradezu. In der 4. Aufl. von Bd.l (1876) S. 588 und wesentlich eben so im Texte der 5. Aufl. (1892) S. 647 lässt er das Heraklitische Feuer beides, τεχνικόν und ätervor sein - ebenso Gomperz I S. 53, dem der Urstoff des alles belebende, alles verzehrende' Feuer ist -, in der Anm. S. 649 aber sagt Zeller, es frage sich, ob die stoische Unterscheidung von Heraklit herrühre. Jedenfalls kann das Urfeuer, in seiner Sattigung, in seinem Frieden, s. S. 209, nicht, wie die Dinge in der Welt des Kampses, entgegengesetzte Eigenschaften vereinigen. Das einzig richtige, wie die Prüfung der Zeugnisse ergeben wird, lesen wir bei Ueberweg-Heinze, Grundriss S. 56. Das Heraklitische Feuer ist Warmstoff.

Chalcidius in Tim. 325 sagt: Fingamus enim - es ist die Rede vom Feuer als Grundstoff — esse hunc ignem sincerum & sine ullius materiae permixtione, was nicht heisst, "durch keine Beimischung von Theilen des Brennmaterials verunreinigt' (Zeller 592), sondern ,nicht durch Beimischung von irgend einem Brensstoff verunreinigt', ohne Brennstoff brennend und also kein verzehrendes Feuer. Aber, da "dieser Neuplatoniker kein sehr urkundlicher Zeuge ist' (Zeller), mag er unberücksichtigt bleiben. gut! Prodeat Aristoteles! De an. 1 2. 405° 25 heisst es: xal Hoaκλειτος δε την άρχην είναι φησι ψυχήν, είπερ αναθυμίασιν, έξ ης τάλλα συνίστηστιν κτλ. Zeller sagt 589, auf diese Stelle Bezug nehmend, Heraklit habe statt des Feuers auch geradezu den Hauch, ψυχή, gesetzt. Darin irrt er und zwar irrt er mit Aristoteles. Denn die hellen und trockenen Danste, s. S. 209, bilden die Seelen und bewirken die animalische Wärme, sie bilden auch des irdische Feuer so wie die Himmelslichter (s. u.), aber sie bildes nicht die Erde und das Meer, sie sind also nicht jener Stoff, and dem Heraklit das andere entstehen lässt'. Folglich hätte Aristo-

teles sie auch dann als  $\psi v \chi \dot{\eta}$ , als belebenden warmen Hauch bezeichnen können, wenn ihm Heraklits Urstoff brennendes Feuer war. Aber indem er irrthumlich diesen Hauch durch das EE nc τάλλα συνίστησι zum Urstoffe macht, zeigt er doch, dass er den Urstoff nicht für brennendes Feuer hält. Dass aber Aristoteles darin irre, ist um so unwahrscheinlicher, als er ja den Sprachgebrauch entschieden tadelt, nach dem man für Wärmestoff Feuer sagte. Meteor. I 3. 340 22: - 8 διά συνήθειαν καλούμεν πύο. ούκ ἔστι δὲ πῦρ. ὑπερβολή γὰρ θερμοῦ καὶ οἶον ζέσις ἐστὶ τὸ πῦρ, vgl. de gen. II 3. 330° 25. Ist es da nicht wahrscheinlich, dass er, trotz des "wir nennen", bei dem Tadel vorzugsweise an Heraklit und die Herakliteer gedacht hat? Und denselben Sprachgebrauch muss der Skeptiker Aenesidem, der in der Skepsis eine αγωγή έπι την ήρακλείτειον φιλοσοφίαν sah (Sext. Emp. I 210) und Heraklits Buch jedenfalls genau kannte, bei diesem angenommen haben, wenn er, trotz Heraklitischer Aussprüche wie Fr. 30 (s. S. 185), erklärte: τὸ ὂν κατὰ τὸν Ἡράκλειτον ἀήρ ἐστιν, Sext. X 233. Er hat natürlich warme Luft gemeint1). Dafür, dass Heraklits Urstoff wirkliches Feuer sei, kann man unmöglich Ausdrücke wie απτεσθαι und σβέγγυσθαι geltend machen, die ja mit dem "Feuer" implicite gegeben waren und sich noch dazu durch ihre Sinnlichkeit empfahlen. Lucr. I 690-697 legt allerdings dem Heraklit das sichtbare Feuer als Urstoff bei, aber bei der Auffassung konnte er eben den Gegner am besten lächerlich machen.

Noch ein paar aus der Natur der Sache genommene Gründe. Wäre der Urstoff wirkliches Feuer, so müsste auch die Seele solches sein, wenigstens die, welche ihr ursprüngliches Feuer bewahrt hätte. Aber dann würde sie ja nothwendiger Weise den Körper martern und verzehren. Und auch die oben schwebende Masse des Urseuers, s. S. 219, kann sich Heraklit nicht als brennend gedacht haben, weil wir ja sonst den Himmel als ein Feuermeer sehen würden. Und ferner: das Urseuer könnte doch nur dann brennen, wenn es sich von einem Stoffe nährte. Von diesem Stoffe aber müsste es, wie Chalcidius a. a. O. sagt, nothwendig verunreinigt werden. Vor Allem aber kann es, da das All Feuer ist, ursprünglich neben diesem gar keinen anderen Stoff geben und, auch davon abgesehen, ein verzehrendes Feuer könnte nicht

<sup>1)</sup> Lasalle II 89 hat das gesehen.

ewig sein. Also ist es vollkommen unmöglich, dass Heraklit, was er klar dachte, in seinem Urstoff brennendes Feuer sah. Den Philosophen war das Urfeuer der Wärmestoff, dem Dichter, der in dem Banne lebte, in dem die Sprache die unüberwachte Versielung hält, mag oft genug, wenn er vom Feuer sprach, das Bild der lodernden Flamme vorgeschwebt haben. Ueber den Urtaf Heraklits macht Zeller I 586 eine Bemerkung, die Teichmüller, a.a.0. 118, nicht verstanden hat. Zeller sagt: ,Das Gesetz der Veränderung, das er überall wahrnimmt, stellt sich ihm unter jener sysbolischen Anschauung als Feuer dar, dessen allgemeine Bedeutung er von der sinnlichen Form, in die sie gefasst ist, noch nicht trennen weiss'. Das ist ganz richtig. Wäre Heraklits Denken scharf, wie es geistreich ist, so hätte er erkannt, dass ihm in qualitativ Unbestimmtes vorschwebte, wie Anaximander es als Ur grund aller Dinge gelehrt hatte, ein Stoff, der in Folge gewiser Prozesse als Feuer. Wasser oder Erde erschiene, ohne dass in Grund vorläge, eine dieser Formen als die ursprüngliche zu bezeichnen. In gewissem Sinne ist also allerdings das Feuer nur ei Symbol für Heraklits Urstoff. Was Heraklit bestimmt hat, diese Stoff zu bevorzugen, spricht Arist. de an. 11 405° 27 ff. aus; es is ζσωματώτατον και δέον άεί.

Das Heraklitische Feuer ist aslzwor, also seiner Natur med ewig bewegt. Das kann aber nur dann von ihm ausgesagt werden, wenn es auch in seinen niedern Formen mehr oder minder diese Daher der berühmte ,ewige Fluss' des Eigenschaft bethätigt. Stoffes. Schon Anaximander und Anaximenes haben ihren Urstoffes ewige Bewegung beigelegt, Theophrast bei Simpl. in Phys. f. 6 r. 36 (Dox. 476, 13 ff. und 477, 1-5), aber Heraklit ist es gewesen, der diese Wahrheit wiederholt in verschiedenen Fassungen mit solcher Bestimmtheit und mit solchem Nachdruck ausgesprochen hat, dass sie zum Eigenthum der nach Erkenntniss des Wesens der Dinge strebenden und in ihr fortschreitenden Menschheit geworden ist. Von den betreffenden Zeugnissen hält Diels nur zwei, Fr. 12 (41 und 42 Bywater) und Fr. 91 (41 Anm.) für authentisch. Arius Didymus bei Euseb. Pr. Ev. XV 2 (Dox. 471, 1) sagt, Zenos erkläre die Seele für eine alodnrini avaduulagig, xadane Ήρακλειτος. Er fährt fort: βουλόμενος γαρ έμφανίσαι, ότι αί ψυχαὶ άναθυμιώμεναι νοεραὶ άεὶ γίνονται, εἴκασεν αὐτὸς τοῖς ποταμοίς, λέγων ουτως ποταμοίσι τοίσιν αυτοίσιν έμ-

βαίνουσιν έτερα καὶ έτερα θόατα έπιρρεί καὶ ψυγαὶ δὲ άπο των ύγρων άναθυμιωνται. Ueber diese am Schlusse verstammelte Stelle s. S. 211. Und Plut. de El 18. 392. Fr. 91 (41 Anm.) beginnt: ποταμώ γαρ ούκ έστιν έμβηναι δίς τω αὐτώ xa9' Hpaxleitor. Der zweite Ausspruch ist aus dem ersten zu erganzen. Heraklit hat gesagt: Wir können nicht zweimal in denselben Fluss steigen, weil immer nenes Wasser zuströmt und das fortströmende ersetzt. Wenn also der Name des bestimmten Flusses das Wasser bezeichnet, in das wir beim ersten Mal hineingestiegen sind, so steigen wir das zweite Mal in einen anderen Fluss. Ist das ein Beispiel oder ein Gleichniss? Insofern es sich um die unsichtbare Stoffbewegung handelt, das letztere. Bei Plutarch folgt eine Verallgemeinerung: oude Gunthe ovolue die αψασθαι καθ' έξιν. Dass θνητή οὐσία nicht hersklitisch sein konne, hat Zeller S. 576 nicht bewiesen. Diels übersetzt: "und micht zweimal eine vergängliche Substanz nach ihrer Individualität berühren'. Danach hätte z. B. der Apfel eine Individualität und zwar bei jeder Berührung eine andere. Heraklit meint: kein Ding besindet sich bei der zweiten Berührung genau in demselben Zustande oder: ist genau von derselhen Beschaffenheit, wie bei der ersten. Die Begrundung lautet: άλλα οξύτητι και τάγει μετα-Βολής σχίδνησι χαλ πάλιν συνάνει (dann Plutarchische Parenthese) καὶ πρόσεισι καὶ ἄπεισι. Diels hält nur die hier gesperrten Worte für heraklitisch. So hängen die Worte σκίδνησι-συνάγει und καὶ πρόσεισι καὶ ἄπεισι in der Laft, da sie, auf den Fluss bezogen, keinen Sinn geben. Einen Sinn erhält man erst, wenn man, bis auf die Parenthese, den ganzen Ausspruch als Heraklitisch ansieht. Heraklit meint, zwischen beiden Berührungen entschwinden Theile des Stoffes, andere kommen hinzu, und wieder andere verändern innerhalb desselben Körpers ihren Platz, wofür ,es zerstreut und sammelt sich 1)4 und noch mehr es kommt hinzu und geht fort' allerdings sonderbare Ausdrücke sind. Die Parenthese lautet: μαλλον δε ούδε πάλιν ούδ' υστερον άλλ' αμα συνίσταται και απολείπει. Diese Kratylisch klingende Kritik ist absurd.

Mindestens dem Sinne nach Heraklitisch ist auch ποταμοίς τοξς αὐτοίς ἐμβαίνομέν τε καὶ οὐκ ἐμβαίνομεν, εἶμέν τε καὶ οὐκ εἶ-

<sup>1)</sup> συνάγει intransitiv wie συμφέρον und διαφερόντων Fr. 8 neben συμφερόμενον διαφερόμενον Fr. 10, letzteres auch Fr. 51.

μεν, Her. Alleg. Hom. 24, 51. Wir haben hier das ταὐτὸν εἶναικὶ οὐκ εἶναι, was nach Aristoteles Heraklit gesagt, aber nicht so gemeint haben soll, S. 182. Ein jeder ist nach einiger Zeit, in Folge der rastlosen Stoffbewegung, der εξις nach etwas verändet, also ,ein anderer', da aber diese Veränderung nichts Wesentliches betrifft, so ist er doch wieder derselbe. Wenn er nun als sin anderer betrachtet wird, so ist der erste nicht (mehr), wenn als derselbe, so ist der erste (noch). Also: er ist und ist nicht. Was Heraklit mit diesem Oxymoron meint, ist also kein Verstoss gegen die Logik. Dem Bilde des Flusses entsprechen auch vielfach sie von Heraklit oder von den Zeugen gewählten Ausdrücke wie des berühmte πάντα φεῖ, Arist. Met. I 6, 987° 33, XIII 4. 1078° 14. Andere Ausdrücke s. bei Zeller I 576 A 1.

Theaet. 160 D sagt Plato λέναι τὰ πάντα καὶ μένω ούδέν und Crat. 402 A: λέγει Ἡράκλειτος δτι πάντα χωρί καὶ μένει οὐδέν. Hier widerlegt Zeller I 577 den Irrthm Schusters, als bezeichne léval und zweelv den Grundgedanka Heraklits als den der allgemeinen Vergänglichkeit. Von diese verstanden würden λέναι und χωρείν bildlich sein. Wenn it aber eigentlich zu verstehen sind, was besagen sie dann? Nicht mehr und nicht weniger, als dass der Heraklitische Fluss der Materie eine örtliche Bewegung ist. Wenn Heraklit diese ewige Bewegung als für den Bestand der Welt nothwendig durch ein Bild veranschaulichend sagt: καὶ ὁ κυκεών διίσταται (μὴ) κινούusyoc, Fr. 125 (84), d. h. die festen Bestandtheile des Mischtrankes sinken zu Boden, wenn er nicht umgerührt wird, so ist das eben auch ein von einer örtlichen Bewegung hergenommenes Bild. Wir kommen auf diesen mechanischen Charakter der Heraklitischen Stoffbewegung später zurück, s. S. 205.

Bedeutet nun die Ewigkeit dieser Bewegung auch ihre absolnte Continuität, d. h. den Ausschluss auch der kleinsten Pause? Arist phys. VIII 3. 258<sup>b</sup> 9 sagt: φασί τινες κινεῖσθαι τῶν ὅντων οὐ τὰ μέν, τὰ δὲ οῦ, ἀλλὰ πάντα καὶ ἀεί, ἀλλὰ λανθάνειν τὴν ἡμετέραν αἴσθησιν. Dass hier die Herakliteer gemeint sind, oder wenigstens mitgemeint, und die φάσκοντες ἡρακλειτίζειν, Met. III 5. 1010<sup>a</sup> 11, ist keine Frage, ob aber die Behauptung des πάντα καὶ ἀεί auch von Heraklit selbst gelten soll, und zwar im strengsten Sinne des Wortes, bleibt zunächst dahingestellt. Sasemihl nimmt dies als feststehend an, wenn er, Neue Jahrb. 1873

S. 726, auf Aristoteles sich beziehend, sagt. Heraklit habe zwar nicht geleugnet, dass der Stoffwechsel mit sehr verschiedener Schnelligkeit erfolgen könne, aber auch anerkannt, dass auch die langsamste Umwandlung eine rastlos von Augenblick zu Augenblick sich vollziehende sei. Das klingt, wenn man es zuerst hört, deutlicher, als es in Wahrheit ist. Soll es heissen, dass jeder kleinste Theil der Materie nur in jedem kleinsten Theil der Zeit an einem Ort, im nächsten schon an einem andern sei? Man sieht, welche Schwierigkeiten sich hier ergeben würden. Jedenfalls liegt eine solche Auffassung dem poetischen Geist Heraklits durchaus fern. Entscheidend aber ist gegen Susemihl die bekannte Stelle Met. III 5. 1010 10 ff. έκ ταύτης της υπολήψεως έξήνθησεν ή ακροτάτη των φασκόντων ήρακλειτίζειν - nicht των ήρακλειτιζόντων - καὶ οξαν Κρατύλος είγεν, ος ... Ήρακλείτω έπετίμα λέγοντι, ότι δίς τῷ αὐτῷ ποταμῷ οὐκ ἔστιν ἐμβῆναι. αυτὸς γὰρ ψετο οὐδ' ἄπαξ. Wenn Susemihl Recht hätte, dann hatte Kratylos den Gedanken Heraklits ja gar nicht auf die Spitze treiben können, weil dieser schon die απροτάτη υπόληψις gewesen ware, namlich die des πάντα καὶ άεί, was Kratylos eben mit dem οὐδ' ἀπαξ sagen will. Aber auch ohne jene Zuspitzung konnte Heraklit doch glauben, eine ewige Bewegung zu lehren, die ein Ausruhen nur im Wechsel kannte, μεταβάλλον άναπαύεται, Fr. 84.

Die umfassendste und in gewissem Sinne wichtigste Bewegung ist nun die, in welcher sich der Kreislauf der Wandlungen des Urstoffes vollzieht. Ohne diese Wandlungen, durch welche die sekundaren Elemente entstehen (s. S. 208 ff.), ware die Welt mit ihrer Mannigfaltigkeit der Dinge nicht möglich, denn Heraklit kann diese nur aus der Verschiedenheit der die Dinge bildenden Stoffe und Stoffmischungen erklärt haben. Eine Folge der ewigen, sich durch das All erstreckenden und einen Austausch von Stoffen bewirkenden Bewegung ist nun die dass die zusammengesetzten Dinge vielfach mit der Zeit ihre Beschaffenheit andern. Lebendes wird entseelt und Lebloses wird beseelt. Aus Tag wird Nacht u. s. w., s. S. 194. Diese Vorgange sind von denen wohl zu unterscheiden, bei denen wir von einer Relativität der Eigenschaften sprechen. Die Einwirkung eines Dinges auf ein anderes hängt nicht nur von der Beschaffenheit des ersteren, sondern auch von der des letzteren ab, und so bethätigt ein Ding verschieden gearteten anderen gegenüber verschiedene Eigenschaften.

λασσα έδωρ χαθαρώτατον χαὶ μιαρώτατον, Ιγθύσι μέν πόπο μον καὶ σωτήριον, ανθρώποις δὲ αποτον καὶ ολέθριον. Dieser Ausspruch - Fr. 61 (52) - den uns Hippol. IX 10 erhalten bet, bietet uns ein Beispiel für eine Thatsache, deren Beobachtung s alt sein muss, wie die menschliche Erfahrung. Der erste Mensch. der seinen Hunger mit der Nahrung des Wildes stillen wollte, bet sie gemacht. Aus der Verallgemeinerung solcher Erfahrunges musste dann eine Erkenntniss entapringen, aus der später der Begriff der Relativität der Eigenschaften entwickelt ward. Gompers 56 sagt, in den Ueberresten von Heraklits Werke werde die Leire von der Relativität der Eigenschaften zuerst verkundet und von im, wie es seine Art sei, sofort bis in ihre ausserste Consequenz verfolgt. ,Gut und Schlecht ist dasselbe'. Wir werden an jest paradoxe: Wir sind und wir sind nicht' (S. 189) erinnert. Und in der That, die Flusslehre auf der einen, die Relativitätslehre auf der andern Seite führen zu dem gleichen Ergebniss: die successives Zustände eines Dinges, seine gleichzeitigen Eigenschaften, beides trägt oft den Stempel tiefgreifender Verschiedenheit, in nicht selten voller Gegensätzlichkeit.

Die Relativität der Eigenschaften findet nicht nur verschiedens Dingen gegenüber, sondern auch in verschiedenen Beziehungen auf dasselbe Ding statt. Der Kranke empfindet es als ein Uebe, wenn der Arzt ihn schneidet und brennt, er weiss aber, dass s etwas Gutes ist, indem es ihm Genesung bringt. Fr. 58 (57, 58) sagt dies freilich nicht, aber Heraklit hat dies sagen wolles. \* \* \* xai ayador xai xaxor (und Gutes und Schlechtes is eins', Diels). of your largol, removes, xalores, reaven base νίζοντες κακώς τους άρρωστούντας, and nun sollte felgen: the ihnen dennoch Gutes, insofern u. s. w., es folgt aber: Erreier ésται (Bernays) μηδέν άξιοι μισθόν λαμβάνειν (παρά των άρρωστοίντων) ταὐτά (Sauppe: ταῖτα Hdschr.) ἐργαζόμενοι (τῆ νόσφ), and nicht, wie Hippolytos hinzusugt, τάγαθά καὶ τὰς νόσους (). Heraklit soll die Aerzte gehasst haben, s. Pseudohipp. Ep. III 54, und dieser Hass kann es gewesen sein, was ihn vom richtigen Cedankengange abbrachte. Da hätten wir eine Spur, die auf Harklits sebhastes, ihn seicht fortreissendes Temperament hinwisse.

Entgegengesetzte Prädikate werden vor Allem dem All in gelegt, und zwar nach seinen beiden Seiten bin, als All and als Gott.

Vom All heisst es bei Hippol. IX 9. Fr. 50 (1): Ἡράκλειτος μὲν οὖν ⟨ἔν (?) Bernays, Diels⟩ φησιν εἶναι τὸ πῶν διαιρετὸν ἀδιαίρετον, γενητὸν ἀγένητον, θνητὸν ἀθάνατον, λόγον αἰῶνα, πατέρα υἱόν, [θεόν,] δίκαιον ⟨ἄδικον⟩. οὐκ ἐμοῦ ἀλλὰ τοῦ λόγου (Bergk: δόγματος Hdschr.) ἀκούσαντας δμολογεῖν σοφόν ἐστιν ἕν πάντα εἶναι. Θεόν scheint aus einer Glosse zu stammen, hinter δίκαιον ist ἄδικον ausgefallen. Hier handelt es sich theils um Verschiedenheit der Beziehung, theils um einen Wechsel in der Zeit. Heraklit hält beide Fälle nicht auseinander, er ist also nicht zu begrifflicher Klarheit gelangt.

Nun die Erklärung des ersten Satzes: Das All muss trennbar sein, denn sonst gäbe es keine Einzelexistenzen, aber auch untrennbar, denn, wie es im zweiten Satze heisst, δν πέντα. Es ist geboren als Welt und ungeboren als All, sterblich als Welt, unsterblich als All. Es ist Weltvernunft, λόγος, s. S. 200 ff., und erscheint den Unvernünftigen als unvernünftig spielend, s. S. 204 Fr. 52. Es ist Vater, insofern es die Welt erzeugt, Sohn, insofern es aus der Welt wieder, als reines Feuer, hervorgeht, gerecht, wenn man seine Gesetze erkennt, ungerecht, wenn es nach menschlichem Maassestabe gemessen wird. S. Fr. 102 und S. 194.

Von Gott heisst es bei demselben Hippol. a. a. O. Fr. 67 (36): δ Θεὸς ἡμέρη εὐφρόνη, χειμών Θέρος (s. S. 210), πόλεμος εἰ-ρήνη (S. 207), κόρος λιμός, τἀναντία πάντα. Hier könnte der Schluss folgen: also ist Tag und Nacht und überhaupt alles Entgegengesetzte dasselbe, und die Identität von Tag und Nacht wird auch wirklich ausgesprochen, Fr. 57 (35). Das ist natürlich ein falscher Schluss, denn Tag und Nacht sind zwar Zustände desselben Dinges, aber entgegengesetzte.

Es heisst weiter: (οὖτος ὁ νοῦς \* \* \*, wohl nicht Heraklitisch) ἀλλοιοῦται δέ, ὅκωσ⟨περ⟩ ⟨οἶνος⟩ (Schuster: πῦρ Diels), ὁπόταν συμμιγῆ θυώμασι, ὀνομάζεται καθ' ἡδονὴν ἐκάστου. Er, der Gott, also das Feuer, wandelt sich aber, wie der Wein sich wandelt (ohne dass er doch aufhörte Wein zu sein), 'der, wenn er mit Gewürzen vermischt ist, nach eines jeden Geschmack so oder so genannt wird. Jeder erkennt einen Beigeschmack, aber nur der, dessen Zunge feiner ist, erkennt, was beigemischt ist. Diels nimmt θύωμα im Sinne von Räucherwerk und schiebt dementsprechend πῦρ ein. καθ' ἡδονὴν ἐκάστοῦ übersetzt er 'nach eines jeglichen Wohlgefallen'; aber wer benennt Hermes XXXIX.

das Feuer nach dem Stoff, den es verzehrt, und was heisst er benennt es nach seinem Wohlgefallen'? Dieser Zusatz ist freilich in beiden Fällen gleich überstüssig. Dagegen ist der Vergleich sonst bis auf einen Punkt richtig. Der Zustand des Alls, der Friede und Sättigung heisst, entsteht nicht durch Beimischung, s. S. 209.

Um entgegengesetzte Eigenschaften des einen Gottes handelt es sich auch Fr. 15 (127), das endet: ωντὸς δὲ ἀλίδης καὶ Δι-όνυσος κτλ. Gott ist ja Eins und Alles, und so sind auch Tod und Leben nur zwei Seiten von 'Gott-Natur' (Goethe, Bei Betrachtung von Schillers Schädel). Dem Gedanken, dass Gott Alles in Allem ist, entspricht es auch, wenn Fr. 102 (61) gesagt wird: τᾳ μὲν θεῷ καλὰ πάντα καὶ ἀγαθὰ καὶ δίκαια, ἄνθωποι δὲ ἃ μὲν ἄδικα ὑπειλήφασιν ἃ δὲ δίκαια. Da alles Gestaltung und Bethätigung des einen Gottes ist, so ist es unmöglich, dass es für ihn nicht schön, gut und gerecht wäre, doch ist hier das menschliche Thun in gewissem Sinne ausgenommen, s. S. 207 f. Vgl. auch Fr. 110 (104°).

Wie der Gottheit, so können auch der Seele (dem Menschen) nach ihren verschiedenen Zuständen entgegengesetzte Prädikate beigelegt und diese Zustände dann mit Heraklitischer Logik als ideatisch bezeichnet werden, s. unten. In Fr. 88 (78) finden wir die Behauptung, Lebendes und Todtes u. s. w. sei dasselbe, und finden ihr eine besremdliche Begründung beigefügt: ταὐτό τ' ἐστὶν (für ένι, das keinen Sinn giebt) ζων καὶ τεθνηκός καὶ τὸ έγρηγορός και τὸ καθεῦδον και νέον και γηραιόν. τάδε γὰρ μεταπεσόντα έχεινά έστι χάχεινα πάλιν μεταπεσόντα ταύτα. Mir scheint, Heraklit will dies sagen: da das Lebende zu einem Todten und das Todte wieder zu einem Lebenden werden kann (s. u.), so ist es ziemlich gleichgültig, was etwas augenblicklich ist. auch das άθάνατοι θνητοί, θνητοί άθάνατοι, Fr. 62 (67) erklärt. Leben schlägt in Tod um; aus den sogenannten Unsterblichen, den präexistirenden Seelen (s. S. 210), werden durch die Geburt Sterbliche, und Sterbliche können im Tode zu Unsterblichen werden. ,Also', schliesst Heraklit ohne Weiteres, ,sind Unsterbliche Sterbliche, Sterbliche Unsterbliche'. Das ist freilich formell so unlogisch wie möglich, denn was etwas ist, kann es doch nicht werden, aber was Heraklit meint, hat einen Sinn').

zweite Hälste des Fragments, ζωντες τὸν ἐκείνων Θάνατον κτλ. s. S. 217.

Beiläufig bemerke ich hier, dass, wie die ewige Bewegung, so auch die Relativität der Eigenschaften sich, als Heraklitisches Erbe, bei Demokrit findet, bei dem sie freilich in dem  $o\dot{v}$   $\mu\tilde{\alpha}\lambda$ - $\lambda o\nu$   $\tau o lov$   $\tilde{\eta}$   $\tau o lov$  einen missverständlichen Ausdruck gefunden hat. S. meine Abhhandlung "Demokrits Leugnung der Sinneswahrheit", Bd. 37 dieser Zeitschrift S. 70.

Ein ganz anderer Fall als die bisher erörterten ist der, wo neben einander existirende, sich in ihren Bewegungen begegnende und zusammenstossende Stofftheile und Stoffgebilde mit entgegengesetzten Eigenschaften ausgestattet sind. Hier entsteht ein Ringen, dessen nie erreichtes Ziel die Vernichtung des Gegners. dessen Erfolg Bildung, Gestaltung und neues Leben ist. Das ist der Krieg der Elementarkräfte, πόλεμος oder ξρις (s. u.). Von ihm wollte Heraklit wohl im Fr. 53 (44) sprechen, das beginnt: πόλεμος πάντων μέν πατήρ έστιν, πάντων δε βασιλεύς. aber alsbald schweift er zu menschlichen Verhältnissen ab. Die Worte τους μέν θεους έδειξεν τους δε άνθρώπους haben zu einem Missverständniss Anlass gegeben. Neben dem einen Gott, der das All ist, kann Heraklit, ohne lächerlich inconsequent zu sein, keinen andern Gott haben. Hier meint er die Menschen gewesenen edleren Geister, die er sonst Heroen oder Dämonen nennt, s. S. 203.

Wenn Fr. 80 (62) der gewöhnliche Text jetzt lautet: εἰδέναι δὲ (Schleiermacher: εἰ δὲ Hdschr.) χρὴ τὸν πόλεμον ἐόντα ξυνόν, καὶ δίκην ἔριν (Schleiermacher: ἐρεῖν Hdschr.) καὶ γινόμενα .πάντα κατ ἔριν καὶ † χρεώμενα (dafür vermuthet Diels χρεών), so ist diese Gestaltung freilich unsicher, aber das steht doch fest, dass der Krieg hier als ξυνός bezeichnet worden ist. Gomperz, ,zu Heraklits Lehre u. s. w.', Sitzungsberichte d. k. Akad. d. Wissensch., Wien Bd. 113 S. 1012, weist darauf hin, dass τὸ κοινόν die stehende Bezeichnung für die staatliche Gemeinschaft ist. Hier sollte gesagt werden, dass der Krieg die menschliche Gemeinschaft erst schaffe. Dass er das soll, ist ja durchaus richtig, aber damit stimmt es auch, wenn ich von Fr. 2 (92) δεῖ ἕπεσθαι τῷ ξυνῷ, ,dem Vernünftigen', ,der Weltvernunft', s. u., ausgehend, erkläre: ,Der indem die Seele des Greises im Hades zu neuem, höherem Leben erwacht, s. S. 201.

Krieg ist das Vernünstige', das ist er nämlich, weil nur aus die Harmonie kommt, s. u.

Deshalb ist es thöricht, den Streit zu verwünschen, wie Ho das Il. ∑ 107 thut, Eudem. Eth. VII 1. 1235° 25. Der Veri fügt die Heraklitische Begründung binzu: ov yao ar strat μονίαν μη όντος όξέος και βαρέος ούτε τα ζώα άνευ 3ή xal apperoc evartler orter. s. Diels Her. B 22. Diese H monie, in der sich die entgegengesetzten Bewegungen fruch ausgleichen, ist auch Laert. IX 7 gemeint, wenn es dort be πάντα γίνεσθαι καθ' είμαρμένην (ε. S. 199) καὶ διὰ τῆς ἐι τιστροπής, durch die Gegeneinanderwendung', was ungefähr selbe sagt, wie das noch deutlichere erarriodgoula. Stob. E 12. 29. Dox. 303 9f. beisst es: είμαρμένην λόγον έκ τῆς & τιοδρομίας δημιουργόν των όντων. Indem die Gegensätze fe lich wider einander stürmen, bewirken sie, statt der Vernicht des einen Theils, den von der Nothwendigkeit und Weltvern gesorderten positiven Effect, der ein Glied in der Kette des W lebens ist.

Indem Heraklit den Begriff der Harmonie eingeführt hat, w er auch vielleicht noch nicht im Stande gewesen ist, ihn ge und scharf zu bestimmen, hat er die denkende Menschheit der kenntniss des Wesens der Dinge um einen Riesenschritt näher bracht. Man konnte früher glauben, er habe sich mit dieser f deckung auch den Beifall des Aristoteles erworben, der ihn se wenig zu schätzen scheint, s. S. 182; aber man bat ja längst kannt, dass die Schrist de mundo, die die betreffende Stelle halt, c. 5. 3964 33b 22, kein Werk des Aristoteles ist. verliert aber jene Stelle nur wenig an Bedeutung. Es heiset b 7 ίσως δε εναντίων ή φύσις γλίχεται και έκ τούτων άποτι τὸ σίμφωνον, οἰκ ἐκ τῶν ὁμοίων, wie sie z. B. das Manali immer zum Weiblichen sühre und nicht zum Gleichgeschlechtlich Die Kunste ahmten der Natur darin nach, die Malerei, die Mt und die "Kunst der Sprachbildung", was γραμματική hier bedeu s. Wilamowitz-Moellendorff, Griech, Leseb. II 2 S. 229. Der H weis auf die Zusammengehörigkeit der beiden verschiedenen schlechter und auf die musikalische Harmonie rührt, wie wir sehen haben, von Heraklit selbst her. Und nun citirt Pseu aristot. diesen wortlich, Fr. 10 (59): (ταὐτὸ đề τοῦτο ην καλ παρά τῷ σχοτεινῷ λεγόμενον Ἡραχλείτω) συνάψιες (Di

συνάψειας Hdechr.) ούλα [και] ούγι ούλα (όλα και ούγ όλα Diels). συμφερόμενον διαφερόμενον, συνάδον διάδον, καλ έκ πάντων er καὶ ἐξ ἐνὸς πάντα. Verhindungen sind: Ganzes und Nichtganzes' übersetzt Diels. "Ganzes und Nichtganzes' bilden zwar einen Gegensatz, aber keinen solchen, der sich in eine Harmonie auflösen konnte. Pseudohippokr. de victu (Diels Her. C 17) olxodóuge ex decφόρων σύμφορον ξργάζονται, τὰ μέν ξηρά ύγραίνοντες καὶ τὰ ύγρα ξηραίνοντες, τὰ μὲν δλα διαιρέοντες τὰ δὲ διηρημένα συνredérres spricht ja gar nicht von einer Verbindung von Ganzem und Nichtganzem. Zeller I 597 durste die Stelle also nicht zur Rechtfertigung von ovlor in der Bedeutung Ganzes' anführen. Dass eine Hs. δλα καὶ οὐχ δλα hat, will nichts besagen. Ein unaufmerksamer Abschreiber glaubte den Atticismus herzustellen. Schuster fasst ovla in der Bedeutung wollig', dicht'. Dann hätte Heraklit einen recht bedeutungslosen Gegensatz vorangestellt. Ein bedeutender aber wäre: Verderbliches und Nichtverderbliches. Eine solche σύναψις hätten wir in dem Zusammeneintreten von verderblichen Blitzen und befruchtendem Regen.

Von der Harmonie der Gegensätze ist ferner Fr. 8 (46), Aristot. Eth. Nic. VIII 2. 11556 4, die Rede: τὸ ἀντίξοον συμφέρον καί έχ των διαφερόντων καλλίστην άρμονίαν και πάντα κατ έριν γίνεσθαι, vgl. Fr. 80 (62). Was heisst αντίξοον? .Das Auseinanderstrebende' (Diels)? Unmöglich, Es bedeutet: .das feindlich Gegeneinanderstrebende'; man denke an die Ausdrücke evavτιοτροπή und έγαντιοδρομία, S. 197. Und was heisst συμφέρος? Die Moglichkeit, dass συμφέρειν hier, im eigentlichen Sinne, intransitiv gebraucht sei, ist gegenüber dem dabeistehenden deameοόντων nicht zu bestreiten. Ich sehe nämlich keinen Grund, mit Diels dem Heraklit nur die Worte τὸ ἀντίξοον συμφέρον, άρμοrlay und κατ' ξριγ beizulegen. Aber die Uebersetzung ,vereinigt sich' kann nicht richtig sein. Heraklit sagt: ,das feindlich Gegeneinanderstrebende ist (zugleich) ein Zusammenstrebendes' u. s. w. Vielleicht hat Zeller S. 597 Recht, wenn er annimmt, es schwebten dem Philosophen die λαβδοειδή ξύλα vor, für welche Dachsparren ein Beispiel geben. Und nun der berühmte - oder soll ich sagen: berüchtigte? - Ausspruch bei Hippol. refut. IX 9, Fr. 51 (45) ov ξυνιάσιν όχως διαφερόμενον έωυτω δμολογέει παλίντροπος (andere Zeugnisse richtig παλίντονος) άρμονίη δχωσπερ τόξου καὶ λύρης, vgl. Zeller I 598. δμολογέει hat wohl als Erklärung

das echte Worte verdrängt. Plato sagt Soph. 242 D, es sei die gemeinsame Anschauung des Empedokles und des Heraklit: 🕳 🕏 ον πολλά τε καὶ εν έστι — διαφερόμενον γαρ αελ ξυμ**φίρ**ται, φασίν αί συντονώτεραι των μουσων, die Ic δες. d. h. Heraklit, und Symp. p. 187 A lesen wir: τὸ દેν γάρ φησι (Heraklit) διαφερόμενον έαυτω ξυμφέρεσθαι ωσπερ άρμονίαν τόξου κά λύοης. Der eigentliche Gegensatz zu διαφέρεσθαι ist offenbar das anschauliche ξυμφέρεσθαι: sollte Heraklit nicht διαφερόμενον ξημ φέρεται geschrieben haben? Zeller sagt S. 597 unter Verweisung auf unsere Stelle: ,Was auseinander geht, geht mit sich zusammen'. Nun: παλίντονος oder παλίντροπος? Letzteres wird von Diek und andern deshalb vorgezogen, weil Parm. Fr. 6, 8 von denes, ,οίς τὸ πέλειν τε καὶ οὖκ είναι ταὐτὸν νενόμισται κοὐ ταὐτώ, also doch vor allem von Heraklit, sagt: πάγτων δὲ παλίγτροπός έστι χέλευθος. Patin rechtfertigt a. a. O. 525 in Wahrheit nicht παλίντροπος άρμονία, sondern παλίντροπος κέλευθος. de keiner Rechtsertigung bedurfte. Es bezeichnet einen Denkproces, nach dem man nicht weiter ist als vorher, wie Patin den Ausdruck ia auch auffasst. Aber was hat eine Harmonie mit einer Wegschleife, die zu ihrem Ausgangspunkte zurückführt, gemein? Von den Erklärungen hat die von Bernays, Ges. Abh. I 41, nach der die Harmonie auf die Gestalt des Bogens und der Leier gehen soll, sast allgemeine Zustimmung gesunden, obgleich sie die schlechteste von allen ist. Eine geschweiste Linie soll eine Harmonie oder doch das Symbol einer solchen sein! Das Richtige hat, nach J. Caesar, Susemihl ausgesprochen, Genet. Entw. der Plat. Phil. I 379: Herakleitos denkt offenbar an das Spannen' (missverständlich) und Nachlassen der Bogensehne und der Saiten der Leier. durch welches beide Gegenstände erst ihre eigentlich lebenskräftige Gestaltung als schiessender Bogen und tonende Leier annehmen'. Die Bogensehne wird nach der Brust zurückgezogen νεύρην μέν μαζώ πέλασεν II. Δ 123 — und dann losgelassen, und das Resultat dieser beiden entgegengesetzten Bewegungen ist der Flug des Pfeils. Wie beim Schiessen, handelt es sich auch beim Leierspiel um zwei entgegengesetzte Bewegungen: die Saite wird durch den Schlag des Plektrons zurückgedrängt und schnellt wieder in ihre ursprüngliche Lage vor, und das Resultat ist der Ton. Den beiden Werkzeugen, deren Fügung durch Zurückschnellen den betreffenden Effect bewirkt, wird mit Recht eine

, zurückschnellende Fügung', παλίντονος άρμονία beigelegt. Ich erwarte den Einwurf, dass es sich hier ja gar nicht um den Kampf gleichzeitig wirkender Kräste handele, von dem S. 195 zuerst die Rede war, sondern um auseinandersolgende Krastwirkungen. Der erstere Fall läge vor, wenn seuchte Kälte mit der, an sich trockenen, Wärme zusammenstiesse und so seuchte Wärme entstände. Der Einwurf wäre ganz richtig, wenn das in den Worten unseres Fragments liegende Beispiel sür jede Art der Harmonie typisch sein müsste. Aber Heraklit ist sicherlich nicht über die verschiedenen Arten, wie im Kampf der Elemente eine Harmonie entstehen kann, im Klaren gewesen, und so hat er sich auch nicht klar gemacht, dass er hier nicht schlechthin den Typus der Harmonie gab¹).

Diese Harmonie ist überall im Leben der Natur vorhanden, aber da die Natur es liebt, sich zu verstecken Fr. 123 (10), so ist ihre Harmonie natürlich vielfach auch verborgen. Die Unverständigen sehen da, wo sie waltet, oft Disharmonie und sehen in dem Harmonie, was in Wahrheit keine ist. So wird der Ausspruch Heraklits Fr. 54 (47) δομονίη ἀφανής φανεφῆς κοείττων ohne Weiteres verständlich, vgl. Plut. de an. procr. 27, 5. p. 1026.

Ein Beispiel für die Heraklitische Harmonie habe ich oben angeführt, ein anderes, bei dem es sich um ein Nacheinander handelt, hatten wir in der Entstehung des Schusses und des Tones. Auch die Wirkung der auf den befruchtenden Regen folgenden Hitze, die das Getreide reift, bietet ein solches.

Die Ursache der Harmonie ist, von der einen Seite betrachtet, die Nothwendigkeit, είμαρμένη oder ἀνάγκη, s. ausser der verstümmelten Stelle Dox. 322° 1 und b 1, Dox. 323° und b: Ἡράκλειτος οὐσίαν είμαρμένης ἀπεφαίνετο λόγον διὰ [τῆς οὐσίας] τοῦ παντὸς διήκοντα. Das Folgende ist nicht frei von stoischer Beimischung.

Da aber die Nothwendigkeit, indem sie Harmonie bewirkt, einen Zweck verwirklicht, Zwecke aber nur die Vernunft setzt, so musste für Heraklit das, was auf der einen Seite als Nothwendigkeit erschien, auf der andern als Weltvernunft erscheinen. Da aber nichts als das Feuer existirt, so kann die Weltvernunft nicht von diesem

1.1

<sup>1)</sup> Ich sehe soeben, dass die richtige Erklärung der Harmonie des Bogens und der Leier neuesterdings widergesunden ist von Wilamowitz-Möllendorff a. a. O. S. 129, der freilich παλίντροπος vorzieht. Auch Kühnemann a. a. Ö. S. 28 versteht das Bild.

gesondert existiren, sondern Feuer und Vernunft muss deselbe sein: Hippol. refut. IX 10 (Fr. 64) sagt: λέγει δὲ καὶ φρόνιμον τοῦτο εἶναι τὸ πῦρ καὶ τῆς διοικήσεως τῶν δλων αἴτιν. Geist und Feuer sind — ich darf den Spinozistischen Ausdruck gebrauchen — nur zwei Attribute derselben Substanz.

Der Weltvernunft ist nichts verborgen; für diese Sonne zieht es keine Nacht, Fr. 16 (27): τὸ μὴ δῦνόν ποτε πῶς ἄν τις λάθει; Da sie aber mit dem Feuer identisch ist, so kann man sich nicht wundern, wenn das vernünftige Wirken - denn die Weltvernust ist natürlich auch Wille und den Willen vollziehende Kraft - auch einmal dem Feuer zugeschrieben wird, Fr. 64 (28) marsa elακίζει κεραυνός und Fr. 66 (48) πάντα τὸ πῦρ ἐπελθὸν κανεί και καταλήψεται. Der letztere Ausspruch, der dem Feue Richt- und Strafgewalt beilegt, zeigt eine nahe Verwandtschaft der Heraklitischen Anschauung mit der des Anaximanderscher Fragments, Dox. 476, 8 ff., nach dem die Einzelexistenzen Strek und Busse für ihre Ungerechtigkeit zahlen nach der Ordnung der Zeit 1). Auch bei Heraklit werden die Dinge für ihre Sonderexistem gestraft.

Die Weltvernunst wird verschieden genannt: To opporair, δπως χυβερνάται τὸ σύμπαν Plut. de Is. 76, γνώμη, ότέη έχνβέονησε πάντα δια πάντων Fr. 41; die einzelnen Bethätigungen dieser γνώμη sind γνωμαι 78 (96). Θετον ήθος Fr. 78 ist gleichfalls die Weltvernunft, vielleicht auch σοφον πάντων κετωρισμένον 108. Ihr Hauptname aber ist λόγος. Schuster hat dies bestritten und neuerdings auch J. Burnet in seiner Besprechung von Diels' Herakleitos, Class, Rev. 1902 VIII 422. Letzterer sagt, er warte noch darauf, dass ihm bei einem eigentlichen (strictly secalled) Philosophen eine Stelle nachgewiesen werde, die ein unzweideutiges Beispiel eines solchen Gebrauches enthielte. Nan, ich will ihm an mehr als einer Heraklitstelle die Bedeutung Weltvernunft sicher nachweisen. Nicht ohne Weiteres ist das im Fr. 1 (2), Sext. VII 132, möglich, aber möglich ist es auch hier: (200 02) λόγου τοῦδ' ἐόντος (ἀεὶ) ἀξύνετοι γίγνονται ἄνθρωποι καὶ πρόσθεν η ακούσαι και ακούσαντες το πρώτον γινομένων γας ζπάντων) κατά τὸν λόγον τόνδε ἀπείροισιν ἐοίκασι, πειρώμενοι καλ έπεων καλ έργων τοιούτων, δκοίων έγω διηγεύμαι διαιρίων

<sup>1)</sup> διδόναι — δίκην και τίσιν [άλλήλοιε]. Nur das ἄπειφον hat deck Anspruch auf Genugthuung.

ξιαστον κατά φύσιν καὶ φράζων δκως έγει, τοὺς δὲ ἄλλους άνθρώπους λανθάνει όχόσα έγερθέντες ποιούσιν, δκωσπερ όχόσα ευδοντες ἐπιλανθάνονται. Was λόγος betrifft, so bemerkt Zeller a. a. O. 573, bei diesen Worten sei, seiner Ansicht nach, zunächst zwar an die Rede' - dies schon wegen vovds - zugleich aber auch an den Inhalt der Rede zu denken'. Die Rede Heraklits war aber doch nicht vorhanden, ehe er sein Buch geschrieben hatte. Also kann åel, über dessen Beziehung Aristoteles im Unklaren war Rhet. III 5. 1407 16 f., wenn bei lóyog an Heraklits Lehre gedacht wird, nicht mit kórrog verbunden werden. Ebensowenig kann aber auch gesagt werden sollen, die Menschen ständen einer erst jetzt erfolgenden Verkündigung verständnisslos gegenüber und zwar auch. ehe sie sie gehört hätten. Dagegen konnten sie dem Gegenstande der Verkundigung, auch schon ehe diese erfolgte, verständnisslos gegenüberstehen, und dieser ist kein anderer als die Weltordnung, die Weltvernunft. Sollte übrigens nicht hinter (del) und vor ἀξύνετοι: ξυνοῦ ausgefallen sein, das dann in Fr. 2 wieder aufgenommen wäre?

Die Weltvernunft ist allen Seelen in gleicher Weise zugänglich, Fr. 113 (91) ξυνόν ἐστι πᾶσι τὸ φρονεῖν — wie und wodurch, wird in der Psychologie erklärt werden —, aber dennoch gelangen die meisten nicht zur Theilnahme an ihr, zur Erkenntniss der Wahrheit; 'denn während alles nach diesem λόγος geschieht, geberden sie sich (Diels) wie die Unerfahrenen, während sie Worte und Werke erproben (so übersetze ich. Heraklit meint: Worte vernehmen und Werke wahrnehmen. Das weniger passende πειρώμενοι wegen ἄπειροι, vgl. Diels zu Fr. 26), 'wie ich sie verkünde, jedes nach seiner Natur darlegend und erklärend, wie es sich damit verhält.

Der Schluss des Fragments ist leicht verständlich; zu vergleichen ist 17, 34, 71, 72 (s. u.), 95. An Fr. 1 schliesse ich mit Patin das bei Diels folgende: διὸ δεῖ ἔπεσθαι τῷ ⟨ξυνῷ⟩ — τοῦ λόγου δὲ ἐόντος ξυνοῦ ζώουσιν οἱ πολλοὶ ὡς ἰδίαν ἔχοντες φρόνησιν. Hier zeigt der Gegensatz ἰδία φρόνησις klar, dass λόγος (ξυνός) gleichfalls eine φρόνησις bezeichnet, die allgemeine Vernunft im Gegensatz zur Privatvernunft, die in Wahrheit Unvernunft ist. Um die Abwendung von der Allvernunft handelt es sich auch bei Marc. Ant. IV 46. Fr. 72 (93): ῷ μάλιστα διηνεκῶς ὁμιλοῦσι λόγω τῷ τὰ ὅλα διοικοῦντι τούτω

διαφέρονται, wo τ $ilde{\psi}$  τ. δ. δ., wenn es von Marc. Ant. hinzagesetzt ist (Diels), durchaus im Sinne Heraklits hinzugesetzt ist Abyoc allein bezeichnet die Weltvernunst in Fr. 50 (1), wen Bergks Conjectur richtig ist, In Fr. 1 (2), 2 (92), 72 (93) (and 115) Obersetzt Diels Lóyog mit Wort', das an keiner dieser Stelles passt. Wenn Luther Ev. Joh. 1, 1 ,das Wort' schrieb, so konnte er sich auf Gen. 1, 3, auf Ps. 33, 9 u. s. w. berufen; aber Henklit hat keinen personlichen Gott, der durch das Wort seines Mundes schafft. Fr. 72 (93) heisst es weiter: xal olg xa9' nutραν έγχυροῖσι, ταῦτα αὐτοῖς ξένα φαίνεται. Das heisst doch wohl: sie erkennen Gleichartiges nicht wieder, wenn es auch nu Das Verständniss des Wesens der leicht modificirt erscheint. Dinge ist nur aus der Weltvernunft zu schöpfen, von der sich de Menge ja feindlich abwendet. Aus einem ähnlichen Zusammerhange muss Fr. 17 (5) stammen: où yào woovéouge τοιαῦτα (οί) πολλοί, δχοίοις έγχυρεύσιν, οὐδε μαθόντες γινώσχουσιν, έαντοΐοι δὲ δοχέουσι. Diels' Uebersetzung "keineswegs denken sich die meisten solches, wie es ihnen gerade aufstösst, ist mir ebense unverständlich wie der griechische Text. µa3óvreg möchte ich verstehen, wenn man sie belehrt hat. Es scheint übrigens, dass Heraklit auch eine entschuldbare Mangelhastigkeit der Erkenntniss hat geltes lassen. Fr. 28 (118): δοχέοντα δ δοχιμώτατος γινώσχει, συλάσσει και μέντοι ή Δίκη καταλήψεται ψευδών τέκτονας και μάοτυρας. .Nur Meinung (also unsicher) ist, was der Erprobteste' (unter den Nichtphilosophen) ,erkennt und festhält, doch trifft ihn, da bona fides vorhanden ist, keine Strafe. Wie freilich ein unverschuldeter Irrthum möglich ist, da die Erkenntniss der Wahrheit doch allen zugänglich sein soll, Fr. 113, s. o., begreift man nicht. "Jedoch die Lugenschmiede (Diels) und falschen Zeugen", die Philosophen, die mit Bewusstsein Falsches lehren, wird Dike strafen'. Jetzt ist der Zusammenhang zwischen beiden Sätzen klar.

Die Weltvernunst, im Feuer sozusagen verkörpert, ist zugleich allweise und allmächtig, vgl. S. 200. Wenn man nun schon kaum begreist, dass die verwässerten Seelen, s. S. 218, sich in ihrem Denken von ihr ablösen, so ist es doch erst recht nicht ohne Weiteres klar, wie sie gegen den Willen der Allmacht handeln können. Im Fr. 114 (91b) heisst es, das göttliche Gesetz herrsche, soweit es wolle. Wir haben hier also eine Anschauung, die dem Begriffe der "Zulassung" in der christlichen Theologie entspricht.

Wie der Teusel in Goethes "Faust", der alles zu vernichten strebt. doch als Teufel schaffen muss', so müssen die widerstrebenden Geister doch zuletzt die Zwecke der Weltvernunft verwirklichen helfen, mitwirken zur allgemeinen Harmonie. Was die physikalische Seite der Sache betrifft, so nimmt die entartete Seele aus dem Wasserdunste, s. S. 213, die Kraft, sich dem vernünftigen Feuer zu widersetzen.

Die entarteten Seelen haben mit den höheren die Erkenntniss durch die Sinne gemein. Sext. VII 126 behauptet: δ Ἡράκλειτος - την μέν αἴσθησιν ἄπιστον είναι νενόμικεν, τον δέ λόγον υποτίθεται κριτήριον, und Pascal in seinen Studi critici sul poema di Lucrezio p. 74 glaubt ihm und citirt zum Beweise Heraklits eigene Worte, die Sextus a. a. O. gedankenloser Weise selbst citirt, obwohl sie ihn widerlegen, aber Pascal citirt sie falsch. Sie lauten Fr. 109 (4) κακοὶ μάρτυρες άνθρώποισιν δφθαλμοί (καὶ ὧτα βαρβάρους ψυχὰς ἐχόντων). Die eingeklammerten Worte lässt Pascal weg. Heraklit hat also über die Bedeutung der Sinneswahrnehmung genau so gedacht wie Goethe. der in seinem .Testament' schreibt:

> Den Sinnen bast du dann zu trauen. Kein Falsches lassen sie dich schauen. Wenn dein Verstand dich wach erhält.

der Verstand, den eben die βάρβαροι ψυχαί nicht haben. Und wenn derselbe Heraklit, nach Sext. VII 131, gesagt hat: τὸ μέν κοινή πασι φαινόμενον, τουτ' είναι πιστόν (τῷ κοινῷ γὰρ καὶ θείω λόγω λαμβάνεται), τὸ δέ τινι μόνω προσπίπτον άπιστον υπάρχειν διά την αυτήν αίτίαν, d. h. weil es nicht durch den xouvos λόγος aufgenommen wird, so stimmt er darin mit Goethe und überhaupt mit allen vernünstigen Menschen überein. die ja an die Existenz der nur von Deliranten gesehenen Mäuse nicht glauben¹).

Ich habe oben S. 195, behauptet, Heraklit kenne keine Götter neben der allwaltenden Weltvernunft. Er spricht aber mehrsach von Seol und braucht auch das Wort Selog einmal so, dass man glauben könnte, er erkenne Nebengötter an. Prüsen wir

<sup>1)</sup> Dass auch Demokrit nicht anders über das Verhältniss von Sinneswahrheit und Vernunst geurtheilt hat, habe ich in dem Aussatz ,Demokrits angebliche Leugnung der Sinneswahrheit', Bd. XXXVII dieser Zeitschrift, S. 57-83, bewiesen.

nun die in Betracht kommenden Stellen, um zu sehen, eb air von ihnen auf Nebengötter gedeutet werden muss. Fr. 5 (126) ούτι γινώσκοντες (H. Weil) θεούς οὐδ' ηρωας οίτινές είσι besagt nichts, als: sie sprechen von Göttern und Heroen, ohne m wissen. was sie damit sagen wollen. "Der Gott, der die Sibylk inspirirt Fr. 92 (12) und δ αναξ οῦ τὸ μαντείον ἐστι τὸ b Δελφοίς Fr. 93 (11) meinen, auf Götternamen des Volkes hisdeutend, doch nur die allwissende Vernunft. Fr. 30 (20) beist ούτε τις θεών ούτε ανθρώπων einfach ,niemand' vgl. Fr. 14 Direkt mit Götternamen wird das Eine mehrfach bezeichnet: bedeuten Hades und Dionysos, s. S. 194, die zwei entgegengesetze Seiten des Allumfassenden. Charakteristisch ist die Vorsicht, mit der Heraklit den Namen des Zeus anwendet, Fr. 32 (65): Er vo ceen μούνον λέγεσθαι ούκ έθέλει καλ έθέλει Ζηγός ούνομα. Mit Natdruck ist die Verneinung vorangestellt. Dike ist die Weltvernust als Rächerin menschlichen Unrechts Fr. 28 (118), S. 202, und a Wahrerin des Naturgesetzes Fr. 94 (29). Dagegen kann der zweilos spielende alwy Fr. 52 (79): alwy mals έστι παίζων, πετεύων παιδός ή βασιληίη unmöglich in Heraklite Sinne de Weltvernunft bezeichnen. Diels erklärt richtig "Weltregiment me als Kinderspiel erscheinen für jeden, der nicht den Schlüssel der Logostheorie besitzt'. Dagegen befriedigt er, beiläufig, nicht bei Fr. 124, Theophr. Metaph. 15 p. 7 10 Usen., we er worken vapue (σάρξ Hdschr.) είκη κεχυμένον δ κάλλιστος — [δ] κόσμος übersetzt: ,Die schönste Weltordnung - vielmehr: ,Welt' - ist wie ein auß Gerathewohl hingeworfener Kehrichthaufe', während er bemerkt: Sinn wohl wie Fr. 52', Aber der Ausspruch ist ein Widerspruch in sich selbst. Heraklitisch ist wohl nur δ κάλλιστος κόσμες, aber damit ist die Schwierigkeit der Theophraststelle nicht gehoben, denn der zóouog ist doch nicht die dozal.

Durch welche Processe geht nun das Urseuer, von dessen Beseelung wir hier zunächst absehen wollen, in die se cundären Elemente über? Wir haben auf diese Frage eine Antwort, die von Autoritäten ersten Ranges herrührt, aber dadurch doch nicht vor Anzweislung geschützt worden ist.

Der auf Theophrast zurückgehende Bericht bei Diogenes IX 8—11 (s. S. 184) beginnt: πῦρ εἶναι στοιχεῖον καὶ πυρὸς ἀμοιβὴν τὰ πάντα. — ἀμοιβήν weist auf das berühmte heraklitische Wort hin: πυρός τε ἀνταμοιβὴ (Diels) τὰ πάντα καὶ πῦρ ἀπάντων

- όχωσπερ χουσοῦ χρήματα καὶ χρημάτων χρυσός Fr. 90 (22). In den Vergleich braucht man keine Schwierigkeiten hinein zu - tragen. — (πυράς αμοιβήν τα πάντα), αραιώσει και πυκνώσει γενόμενα. σαφώς δε ουδέν έκτίθεται. — Und weiter unten 9 heisst es von der Bildung der secundären Elemente: muzνούμενον γαρ το πυρ έξυγραίνεσθαι συνιστάμενον τε γίνεσθαι ύδως, πηγνύμενον δε το ύδως είς γην τρέπεσθαι. Simplicius schreibt in Phys. 23. 33: Imnagoc de o Meranortivoc xal Ηράκλειτος δ Εφέσιος ... πυρ εποίησαν την αρχήν και έκ πυοὸς ποιοῦσι τὰ ὄντα πυκνώσει καὶ μανώσει. Die Angabe, dass Heraklit die secundären Elemente durch Verdichtung oder Verdünnung habe entstehen lassen, bekämpst nun Diels Dox. 164. indem er einen bei Diogenes a. a. O. einschränkenden Satz (s. o.) mit willkürlicher Deutung gegen sie geltend macht: sed mirs est opinio, qua πύχνωσις καὶ μάνωσις Heraclito tribuitur. notitiae erigine cum testibus consentientibus dubitandi nullus sit locus, hic certe Theophrasti adonoscenda est coniectura. tellegis our velut ab excusante addatur, quod Laertius feliciter retimuit, σαφώς δε οὐδεν έπτίθεται? Aber mussen diese Worte denn nothwendig heissen: "Er spricht es nicht direct aus. deutet es nur an? Viel einsacher ist doch, die Worte so zu verstehen: Er sagt nichts darüber, wie die Verdichtung und Verdünnung zu Stande kommt. Diels berücksichtigt hier den Aristoteles nicht, was der Zusammenhang entschuldigen mag. Zeller aber berücksichtigt ihn, doch ohne ihm gerecht zu werden. Er gesteht jetzt zu (5. Aufl. 1892, S. 652 ff.), was er früher bezweifelte, dass Aristoteles Phys. I 4, 187° 12 Heraklit stillschweigend zu denen rechne. welche die übrigen Stoffe aus dem Urstoff durch Verdünnung und Verdichtung hervorgehen liessen', und ebenso I 6. 189<sup>b</sup> 8, wo Aristoteles über die, welche eines der vier Elemente oder ein mittleres von ihnen als Urstoff setzten, bemerkt: πάντες γε τὸ εν τούτο τοίς έναντίοις στηματίζουσιν, οίον πυχνότητι καί μανότητι καί τω μαλλον και τω ήττον. Doch ist es immerhin möglich, dass sich Aristoteles an diesen Stellen nur ungenau ausgedrückt, und das, was von der Mehrzahl richtig war, auf alle ausgedehnt bat, wenn ihm auch von einzelnen keine Erklärungen darüber vorlagen'. Ferner gesteht er zu, dass Theophrast diese Auffassung der heraklitischen Lehre bestimmter ausspreche. Er hält aber gegenüber diesen Zeugnissen die Annahme für zulässig, dass zwar bei dem Wechsel

der Formen des Urstoffes eine Verdünnung und Verdichtung statfinde, dass jedoch diese nicht der Grund, sondern die Folge der Substanzveränderung sei, und deshalb soll, .um das Feuer aus den andern Stoffen wiederherzustellen, eine neue Umwandlung, eine qualitative Veränderung, der Theile so gut wie des Ganzen. nothig sein. Natürlich müsste dann auch die Wandlung des Posen in Wasser und weiter in Erde denselben Charakter haben. Ale Aristoteles muss sich zweimal einer groben Nachlässigkeit schulde machen und Theophrast muss aufs Schlimmste irren, damit traditionelle Aussaung, nach der der Wandlungsprocess der herklitischen Materie ein qualitativer ist, aufrecht erhalten werde kann. Wo ist denn sein qualitativer Charakter bezeugt oder auch nur angedeutet? Ich behaupte, nirgends. Und wie darf ma die vorgefasste Meinung gegen Aristoteles geltend machen, der die Art der Wandlung indirect, aber unzweideutig als eine mechnische bezeichnet? Phys. VIII 7. 260b 11 heisst es: πύχτωσες ... xei μάνωσις σύγχρισις καὶ διάκρισις ... συγκρινόμενα δὲ καὶ δισ χρινόμενα άγάγχη κατά τόπον μεταβάλλειν. Naturlich be haupte ich nicht, dass Heraklit in jenem Process einen mechanisches Vorgang gesehen hätte, den er mit klarem Bewussstsein qualitatives Wandlungen entgegensetzte. Wir müssen annehmen, ihm sei die scharfe Unterscheidung qualitativer und mechanischer Processe noch nicht gegeben gewesen. Doch dass wir die Wandlung, die er gelehrt hat, nur als eine mechanische denken können, soll mas nicht bestreiten.

Neusterdings hat Carlo Pascal a. a. O. sich in der erörterten Frage gegen Diels und Zeller erklärt. Er irrt aber, wenn er Dox. 284° 1 ff. heranzieht. Mit dem πρώτον — γη γίνεται wird dem Heraklit untergeschoben was er nie gelehrt hat, s. S. 208.

Wie sollen nun aus den nur durch ihre Dichtigkeit unterschiedenen Stoffen Metalle, Pflanzen, Thiere u. s. w. entstehen? Man vergleiche Lucr. II 381—729, und es wird ohne Weiteres klar werden, dass bei solchen Urstoffen der Versuch, die Eigenschaften der Dinge aus ihnen zu erklären, zur Erkenntniss der Unmöglichkeit bätte führen müssen. So natürlich auch schon bei Anaximenes. Mas kann also kaum zweifeln, dass Heraklit den Versuch überhaupt nicht gemacht hat. Daher die klaffende Lücke, die grösste, die man in Heraklits Physik gefunden haben dürfte. So bricht der Bau der heraklitischen Welt schon im Fundament zusammen.

Nach den Worten σαφώς - έχτιθεται (S. 205) heisst es bei Diogenes weiter: γίνεσθαί τε πάντα κατ' έναντιότητα (s. S. 196) - καὶ φεῖν τὰ όλα ποταμοῦ δίκην, πεπεράνθαι τε τὸ πᾶν καὶ Ενα είναι κόσμον γεννασθαί τε αὐτὸν έκ πυρὸς καὶ πάλιν έκπυροῦσθαι κατά τινας περιόδους έναλλάξ τον σύμπαντα alura (über den Kreislauf des Weltentstehens und Weltvergehens und die Feuerwerdung des Alls s. u. Näheres). τοῦτο δὲ γίνεσθαι καθ' είμαρμένην (s. S. 199), των δε εναντίων (von den beiden entgegengesetzten Zuständen) τὸ μέν ἐπὶ τὴν γένεσιν ἄγον καλείσθαι πόλεμον και έριν, τὸ δὲ ἐπὶ τὴν ἐκπύρωσιν ὁμολογίαν zal elonyny. Dieser ganze Abschnitt, auf dessen luhalt noch mehrfach Bezug zu nehmen sein wird, macht sprachlich keine Schwierigkeiten. Dass Hersklit selbst es ausgesprochen hat, dass das All begrenzt sei und es nur eine Welt gebe, bezweifle ich nicht. Nach Theophrasts Zeugniss Phys. opinion. 2 (Dox. 476, 7ff.) hatte Anaximander ja gelehrt, aus der σύσις απειρος απαντας γίνεσθαι τοὺς οὐρανοὺς καὶ τοὺς ἐν αὐτοῖς κόσμους. Dem musste Heraklit nach seinem Grundprincip nothwendig widersprechen.

Was über Krieg und Streit gesagt wird, ist richtig (s. S. 195 und unten), aber das formell entsprechend über Eintracht und Frieden Gesagte falsch. Nicht das zur ἐκπύρωσις Führende ist Eintracht und Frieden, sondern nur die έκπύρωσις selbst, wenn das Wort zugleich den Zustand bezeichnet, wo alles Feuer ist, darf so genannt werden. Hippol. IX 10 (Fr. 65) drückt sich freilich ungeschickt aus, wenn er sagt: καλεί δὲ αὐτὸ (τὸ πῦρ) γρησμοσύνην και κόρον γρησμοσύνη δέ έστιν ή διακόσμησις κατ' αὐτόν, ή δὲ ἐκπύρωσις κόρος, vgl. Fr. 67. Nun ist aber der Zustand der Sättigung, wo das Feuer Alles in Allem ist, und also keine Gegensätze sich mehr bekämpfen, der des Friedens, ελοήνη, ὁμολογία. Woher der Irrthum bei Diogenes stammt, ist nicht zu ermitteln. Der Zustand der Sättigung und des Friedens ist natürlich der der Vollkommenheit. Alles ist dann Gott. allherrschende Vernunft und befriedigter göttlicher Wille, der, wenn ich hier ein Dichterwort leicht modeln darf, sein selbst geniesst in Himmelsglanz und Klarheit'.

Weiter heisst es: καὶ τὴν μεταβολὴν ὁδὸν ἄνω κάτω (formelhaft) τόν τε κόσμον γίνεσθαι κατ' αὐτήν. Das ist richtig, aber unvollständig; zur μεταβολή gehört auch das φθείρεσθαι.

Ist xal whelpenhat ausgefallen? Die Ausführung der Komlogie, passend mit yap angeknupft, haben wir nun in 9-11: πυχνούμενον γὰς τὸ πῦς ἐξυγραίνεσθαι συνιστάμενόν τε γ νεσθαι θδωρ, πηγνύμενον δὲ τὸ θδωρ εἰς γῆν τρέπεσθαι κά ταύτην έδον έπὶ τὸ κάτω είναι λέγει, τὰ λοιπὰ σχεδον πάπε έπὶ τὴν ἀναθυμίασιν ἀνάγων τὴν ἀπὸ θαλάσσης. Das Wane und, zum Theil wenigstens, die Erde (Meeresboden) bilden sich auf den Wege nach unten, die atmosphärischen und astronomischen Gebilde, τὰ λοιπὰ σχεδὸν πάντα, auf dem nach oben, daher felgt: αθτη δέ έστιν ή έπὶ τὸ ἄνω όδός. Nun ist in den Mss. der Passus von der Rückbildung der Welt (s. S. 218) maker se την γην γείσθαι (verflussige sich), έξ ής τὸ υδωρ γίνεσθαι, k δε τούτου (το πυρ Schuster) hinter λέγει eingeschoben. Dedurch irregeführt, verschmäht Zeller das so muo und lässt ve πυκνούμενον γάρ an von den Vorgängen in der gewordenes. nicht in der werdenden Welt die Rede sein, eine bei Heraklit usmögliche Unterscheidung. Wir müssen hier Theophrasts Berick aus Heraklits eigenen Worten ergänzen. Fr. 31 (21) Clem. Stres. V 101 p. 711 lautet: πυρός τροπαί πρώτον θάλασσα, θαλάτ σης δε το μεν ημισυ γη, το δε ημισυ πρηστήρ. Ueber diese Ergänzung später. Es wäre aber noch eine andere nöthig, went wir Clemens und anderen Zeugen (s. Diels zu Fr. 76) glaubes durften. Clemens sagt a. a. O.: δυνάμει γαο λέγει ότι τὸ κός . . . δι' άέρος τρέπεται είς ύγρόν κτλ, und führt damit die Lust als drittes secundares Element ein. Das ist stoisch. Die Lust als Zwischenstuse, durch die das Feuer hindurchginge, un Wasser zu werden, ist deshalb bei Heraklit unmöglich, weil er die Dünste, welche die Lust bilden, ja erst ans dem Wasser und der Erde kommen läset, S. 209. Wir werden also, wenn wir Herskit nicht ohne Beweis des schlimmsten Irrthums beziehtigen wolles, alle Fragmente, wo die Luft als secundares Element erscheint, als stoisch gefälscht ansehen.

Auch nach der Ergänzung der von Diogenes referierten Darstellung durch jenes Heraklitische Fragment bleibt eine Schwierigkeit übrig, die man längst hätte sehen sollen. Das zu Wasser gewordene Feuer fällt. Warum hört es je auf zu fallen? Es fällt ja recht eigentlich ins Bodenlose, denn die Erde — bei den Steikern zu erst gebildet, s. Dox. 333° 15 — soll hier erst aus dem Meer eststehen. Noch giebt es ja keine Sphäre, denn das Feuer ist nur oben

und es kann also auch von keiner Ruhe im Centrum die Rede So stürzte Heraklits Welthau schon im ersten Anfang ins . Bodenlose.

Diogenes fährt a. a. O., indem er das shr and snc Jahasσης berichtigend erganzt, fort: γίνεσθαι δε άναθυμιάσεις άπό τε τῆς και θαλάττης, ας μεν λαμπράς και καθαράς, ας δε σποτεινάς αύξεσθαι δε το μεν πύρ υπο των λαμπρών, τε όδ ύγρον ύπο των έτέρων. Mit Unrocht widerspricht Zeller Lessalle, der behauptet, die hellen Dünste kamen aus dem Wasser, und aur aus dem Wasser. Dieses steht ja, als Verwandlungsproduct des Feuers, dem Feuer paher als die Erde, und von den Seelen. die ursprünglich Feuerdunst sind, lesen wir in Fr. 12 S. 13: άπὸ τῶν ὑγρῶν ἀναθυμιῶνται, vgl. Dex. 389° 3. Auch Aristoteles lässt die hellen Dünste aus dem Meere kommen. s. Zeller Diese sind eben, was Teichmüller nicht begriffen hat, die im höchsten Grade durchsichtigen und deshalb unsichtbaren Dünste, in deren Aufsteigen sich die Verdunstung des Wassers vollzieht. Die hellen Danste für sich allein erhalten die Himmelslichter und bilden Blitze, und was übrig bleibt, ergänzt das Urseuer, s. o. Aus den dunkeln Dünsten entstehen die Wolken und die wässerigen atmosphärischen Gebilde. Zusammen aber bilden beide die Atmosphäre. Wenn Theophrast sagt τὸ περιέχον ὁποϊόν EGELY où onlot, so ist das nur dem Wortlaute nach richtig, wie Theophrast selbst beweist. Er sagt bei Diog. a. a. O. IX 10, am hellsten und warmsten sei der Sonne Flamme; die Sterne leuchteten weniger, weil sie entfernter sejen, der Mond, der der Erde nähersei, schwebe nicht in der reinen Region (μή διά τοῦ καθαροῦ φέρεσθαι τόπου). Die Sonne aber έν διαυγεί και άμιγεί κινείσθαι (Bywater, κείσθαι Hoschr.) καὶ σύμμετρον ἀφ' ἡμῶν ἔχειν διάστημα ατλ. Also näher der Erde überwiegen die trüben Dünste, in der mittleren Region müssen die hellen schon ein bedeutendes Uebergewicht haben, während in der obersten die Feuerlust zum Siege gelangt. Wie dann freilich zwischen dieser Region und dem oberen Feuer eine seste Grenze bestehen soll, bekenne ich nicht zu wissen. Schwerlich hat Heraklit darüber nachgedacht.

Von der Astronomie Heraklits — sie ist kindisch und nicht einmal originell - sei hier nur erwähnt, dass die Himmelslichter in runden Gefässen (σχάφαι) brennen sollen, genährt vom lichten Dunst, aber auch über diese Geftiese, wie über die Erde, melai Hermes XXXIX. 14

τινές εἰσιν οὐδὲν ἀποφαίνεται Diog. IX 11; also sagt er weier. woran die Gefässe der Fixsterne befestigt sind, noch was die kreisenden Sterne bewegt. Die im Runde (ἐν τῷ χύκλφ) der Sonne brennende helle ἀναθυμίασις macht Tag, die entgegesgesetzte bewirkt, wenn sie zur Herrschaft gelangt ist, Nacht. Ebenso ist es mit den andern atmosphärischen und astronomischen Erscheinungen; 10: ἡμέραν τε καὶ νύκτα γίνεσθαι καὶ μήνας (natürlich die Mondmonate) καὶ ἄρας ἐτείους καὶ ἐνιαυτοὺς ὑετούς τε καὶ πνεύματα καὶ τὰ τούτοις δμοια κατὰ τὰς διαφόρους ἀναθυμιάσεις. Jetzt ist es klar, in wiefern Gott, der in der Atmosphäre, einem Theil von ihm, den Menschen sinnlich wahrnehmbar ist, als Tag und Nacht, Sommer und Winter bezeichnet werden kann, S. 193.

Dieselben trockenen und hellen Dünste, welche, in Brand gerathen, in den Gestirnen leuchten, bilden auch die Seele Philoponos bemerkt zu der S. 186 citirten Stelle de an. II 405' 25 ff. πῦρ ἔλεγεν (Her.) τὴν ἔηρὰν ἀναθυμίασιν ἐκ ταύτης οὖν εἶναι καὶ τὴν ψυχήν. Er irrt freilich insofern, als er vos der Menschenseele versteht, was von der Weltseele gesagt ist, s. unten¹). Jedoch die andern von Zeller I 643 A. 4 angeführtes Stellen und Fr. 36 (s. S. 213) beweisen zur Genüge, dass die Menschenseele, wenn sie normal ist, Feuer ist.

Die Einzelseele hat eine Geschichte von drei Perioden. Die erste ist die ihrer Präexistenz. Zeller meint I 647, Heraklit habe mit der Annahme einer Präexistenz, auf die Einzelseelen übertragen, was folgerichtig allerdings nur von der allgemeinen Seele oder dem beseelenden göttlichen Feuer gesagt werden konntet. Warum? Das Urseuer bildet in seinen niedrigeren Formen — als Wasser und Erde — Steine, Psianzen, Thierleiber u. s. w. Wenn es in seiner Sättigung Alles in Allem ist, kann es allerdings nichts aus sich schaffen. Das wird ja aber auch garnicht behauptet, sondern nur, dass es, wenn es als heller Feuerdunst, vom Meer

<sup>1)</sup> Fr. 45 (71), Diog. IX 7, ist die Sache mindestens zweiselhast. Der Auspruch lautet: ψυχῆς πείρατα μἐν οὖν ἄν ἐξεῦροιο πᾶσαν ἐπιπορευόμενες ὁδόν οὖνα βαθὰν λόγον ἔχει. Wenn die Einzelseele gemeint ist, was sich aus dem Zusammenhang ergeben musste, so kann das nur die körperlose Seele sein. Eher möchte ich glauben, dass die alldurchdringende Weltseele gemeint sei. Heraklits οὖνα βαθὰν λόγον ἔχει verstehe ich allerdings ebensewenig wie Diels' Uebersetzung: "so tiesen Grund hat sie".

entsendet, nach oben steigt, Theile aus sich absondere, die an seiner Vernunft Antheil haben und die einerseits, als Seelen, selbständig sind, und andererseits doch den Zusammenhang mit ihm bewahren. Das All ist ja diaiperóv und adiaiperov zugleich s. S. 193.

lch gehe, um das hier Behauptete zu beweisen, von einer Stelle aus, wo nicht von der Entstehung, sondern von der Ergänzung der Seelen die Rede ist. Euseb. Praep. ev. 20, 2. Fr. 12 (42) heisst es: Ζήνων την ψυγην λέγει αλοθητικήν άναθυμλασιν. καθάπεο Ἡράκλειτος (naturlich lichte ἀναθυμίασις, s. o.) βουλόμενος γαρ έμφανίσαι, δτι αί ψυγαί αναθυμιώμεναι νοεραί αξί γίνονται, είχασεν αὐτὰς τοις ποταμοίς, λέγων οὕτως ποταμοίσι τοῖσιν αὐτοῖσιν ἐμβαίνουσιν Ετερα καὶ Ετερα θόατα ἐπιρρεί (8. S. 189) καὶ ψυγαὶ δὲ ἀπὸ τῶν ὑγρῶν ἀναθυμιῶνται. Merkwurdig ist nun, dass vor Jan Woltier, Feestbundel for Prof. Boot. 1901, p. 140, niemand gesehen hat, dass zwar ein Vergleich angekundigt wird, aber keiner folgt. Woltjer glaubt mit αναθυμιώμεναι für ἀναθυμιῶνται auskommen zu können, indem er ergänzt in corpus, aber einmal müsste auch ein Verbum finitum erganzt werden - aber welches? und dann läge es, wegen des Part, praes. αναθυμιώμεναι, doch näher, an die körperlosen Seelen zu denken. Die Aehnlichkeit besteht darin, dass wie der Strom, so die Seele ihren Stoff fortwährend ändert und doch dieselbe bleibt.

Es ist nun nicht anders denkbar, als dass die Seele auch entstanden ist aus dem, woraus sie sich erganzt. Sie muss sich also aus der Feuerlust im meolégor gebildet haben. Diese oder. ungenauer gesprochen, dieses ist ja vernünftig. Heraklit durfte also sagen, wie Sext. VIII 286 ihn ausdrücklich (δητώς) sagen lässt, μη είναι λογικόν τὸν ἄνθρωπον, μόνον δὲ ὑπάρχειν φρενῆρες τὸ περιέγον. Hier ist ἄνθρωπος offenbar der Leib. Genaueres über die noch freien Seelen berichten lambl, bei Stob. Ecl. I 906 (s. u.) und Aeneas von Gaza (bei Porphyr. Theophr. p. 5. Boiss.). Der letztere sagt, (τὰς ψυχὰς) τῷ δημιουργῷ (das Wort wohl nicht Heraklitisch) συνέπεσθαι καὶ ἄνω μετὰ τοῦ θεοῦ τόδε τὸ πᾶν συμπεριπολεῖν. Andere Zeugnisse bei Zeller I 647. Dieser meint, dem Aeneas habe die Platonische Darstellung im Phaedrus, doch wohl vor Allem p. 246 A-247 A, vorgeschwebt. Wenn das heissen soll, er habe sachlich Unheraklitisches eingemischt, so sehe ich keinen Grund für diese Annahme. Die Thätigkeit der

den Gott begleitenden Seelen, die bei Platon mit den Worten bezeichnet wird:  $\pi \tilde{a} \sigma \alpha$  [ $\tilde{\eta}$ ]  $\psi \nu \chi \tilde{\eta}$   $\pi \alpha \nu \tau \tilde{\nu} \tilde{c}$   $\tilde{c} \pi \iota \mu \nu \lambda \tilde{c} \tilde{c} \tau \alpha \iota \nu \sigma \tilde{\nu}$  åther darsus, den die Seelen begleiten, in ihnen Diener hat, also Gehülfen seines weltwaltenden Berufes. An ein ruhiges Zuschwes zu denken verbietet schon die Angabe, dass auch in Körper eingegangene Seelen wenigstens im Schlafe an der Weltverwaltung theilnehmen (s. S. 214), und dass eine nützliche Thätigkeit auch den Seelen der Gestorbenen beigelegt wird (s. S. 216). Was ist also hier unheraklitisch? Allerdings haben wir hier ein Moment des Mythischen. Das würde der verkennen, der einwendete, die Getheit könne nicht im All umherschweben, weil sie selbet des All sei.

Aber dieses so erhabene Wirken der freien Seele ist nicht von Dauer. In diesem Reiche der ewigen Bewegung herrscht des Gesetz des Zustandswechsels, und auch die Seelen unterliegen ihr lamblich sagt a. a. O. Ho. μέν γαρ αμοιβάς αναγκαίας τίθεται in των έναντίων - aus dem Zustande des Freiseins und aus dem des Imleibeseins - δδόν τε ἄνω καὶ κάτω τὰς ψυχάς διαπορείεσθαι ύπείληφε, και το μέν τοῖς αὐτοῖς ἐπιμένειν κάματοι είναι, τὸ δὲ μεταβάλλειν φέρειν ἀνάπαυσιν, vgl. ebendas. 896 und Plotin. Enn. IV 8, 1. Ueber dieselbe Sache sagt Aeneas von Gaza, bei Porphyr. a. a. O. Ho. διαδοχήν αναγκαίαν ειθέμενος ανω και κάτω της ψυχής την πορείαν έφη γίνεσθαι. Επεί κάματος αὐτή τῷ δημιουργῷ συνέπεσθαι καὶ ἄνω μετά τοῦ θεου τόδε τὸ πῶν συμπεριπολείν καὶ ὑπ' ἐκείνω τετάχθαι και άρχεσθαι· διά τούτο τη του έρεμειν έπιθυμία (vergl. chenda p. 6) και άρχης ελπίδι κάτω φησί την ψυχην φίpeg-Sat. Also der Wechselgang der Seelen nach oben und nach unter und ihr Wechselleben in diesen entgegengesetzten Sphären ist Schickselsbestimmung; aber beides erfolgt doch zugleich durch Schuld der Seelen. Ob Heraklit hier eine Schwierigkeit geabat hat?

Die Seele wird es müde, der Gottheit zu dienen, denn μετεβάλλον ἀναπαύεται und κάματός ἐστι τοῖς αὐτοῖς μαχθείν καὶ ἄσχεσθαι Fr. 84 (83, 82), und sie müchte selbst herrschen — die Herrschaft, auf die sie hofft, s. d. Aeneasstelle, ist natürlich die über einen Leib. Die Seelen senken sich also, aus Ruhebedürinies, und zugleich ihrer Herrschbegierde nachgebend, zur Erke

hinab und treten in Leiber ein. Welche Schwierigkeiten sich hier ergeben, zeigt Lucret. III 668-710. Durch das Eintreten in den Leib geräth nun die Seele in Gefahr, ihr Feuer oder doch einen Theil desselben zu verlieren und also schlechter zu werden. Auf diesen Punkt komme ich unten zurück. Deshalb erscheint Heraklit das, was die Menschen Geburt nennen, als der wahre Tod, Fr. 36 (66). ψυχήσι θάνατος έδωρ γενέσθαι.') Wenn also die Seele geboren zu werden wünscht, so wünscht sie das, was in Wahrheit ihr Tod ist. Die Stelle, wo dies ausgesprochen wird, bei Porphyr. de antro Nymph. c. 10. Fr. 77 (72). ist verderbt so überliefert: δθεν καὶ Ἡράκλειτον ψυχῆσι φάναι τέρψιν μη θάνατον ύγρησι γενέσθαι, τέρψιν δε είναι αὐταίς την είς γένεσιν πτωσιν. Mit Diels' Conjectur ή für μή gewinnen wir nichts, denn es handelt sich nicht um ein "oder", sondern um ein ,und' (zugleich). Den richtigen Gedanken erhalten wir, wenn wir schreiben: ψυχῆσι φάναι [τέρψιν μη] θάνατον (μέν?) υγρήσι γενέσθαι, τέρψιν δε την είς γένεσιν πτώσιν. Das Eintreten in einen Leib ist für die Seelen mit einem angenehmen Gefühl verbunden, oder: seine Vorstellung ist angenehm; aber im Leibe wird sie dann leicht verwässert, und das ist ihr Tod.

Genau genommen wird die Seele übrigens nicht zu Wasser, sondern zu wässerigem Dunst, der sich zum Wasser etwa so verhalten mag wie der Feuerdunst (s. S. 209) zum Feuer. Das Wie wissen wir freilich in beiden Fällen nicht.

Trüber, wässeriger Dunst entwickelt sich einerseits aus dem Körper selbst, dessen feste Bestandtheile Heraklit ja nur als erdartig gedacht haben kann, und andererseits ist er ein Bestandtheil der Atmosphäre. Beide liefern Beiträge zur Verwässerung der Seele. Aber auf der andern Seite strömt ihr auch Feuerlust zu. theils aus den Flüssigkeiten im Körper, theils aus dem mepiexov. s. S. 209. Nur von der Feuerluft spricht Pseudoplut. Dox. 389° 5 ff. την μέν του κόσμου ψυχην, heisst es dort, αναθυμίασιν έκ

<sup>1)</sup> Zu dem echten ψυχήσι θάνατος ύδωρ γενέσθαι hat ein Leser, der nicht bedachte, dass das Urfeuer wohl ψυχή, aber doch nicht ψυχαί heissen kann, hinzugelügt: υδατι δε θάνατος γην γονόσθαι, und, wahrscheinlich ein anderer, der nicht einmal das beachtete, dass es sich doch darum handelt, die Wandlung als , Tod' zu bezeichnen, beigeschrieben, ex yne de vowe yiveras, έξ υδατος δε ψυχή. Gomperz, Verhandl. 1015, hält das ganze Fragment für unecht.

τῶν ἐν αὐτῷ ὑγρῶν, τὴν δὲ ἐν τοῖς ζώοις ἀπὸ τῆς ἐκτὸς κά τῆς ἐν αὐτοῖς ἀναθυμιάσεως, ὁμογενῆ. Nemes. 28 A p. 67 (Dm. 389b) hat für του κόσμου falsch του παντός und fügt meguning hinzu, das mindestens für die Menschenseele falsch ist, s. S. 211. Es musste heissen roémeo dat. Da nun auf die im Lake wohnende Secle von innen wie von aussen ebenso helle wie trabe Dunste eindringen, so entsteht nothwendiger Weise ein Kampf, der zugleich ein physischer und ein moralischer ist. Die Seele bat einen λόγος ξαυτόν αύξων Fr. 115, eine Vernunstkraft, die sich selbst vermehrt, und dies geschieht, indem der lovos der Seele, die Feuerluft in ihr, so viel sie irgend kann aus dem vernunftigen Feuer der Atmosphäre an sich rafft, und dieser Kampf ruht keinen Augenblick, so lange die Seele im Leibe weit, denn πάντα δεί, und deshalb ist eine beständige Ergänzung nöthig. wie der Sauerstoff des Blutes beständig durch die Athmung ergant werden muss. Derselbe Kampf ist aber, wie gesagt, zugleich eis moralischer. Die Seele vermehrt, so kann man sich die Sache denken, ihren Wassergehalt, indem sie sich der Sinnenlust hisgiebt, Fr. 4, 9. 29. 13, 117, oder dem Frevelmuth: 43, 72, 46. Sie vermehrt ihren Feuergehalt, indem sie den Trieben widersteht Der Preis, den die Seele für die Befriedigung ihrer Gelüste zahlt, ist schliesslich sie selbst. Fr. 85 (105) θυμώ μάχεσθαι χαλεπόν ο τι γάρ αν θέλη, ψυχής ωνείται.

Die Angabe, auf die S. 212 hingewiesen wurde, Marc. Ant. VII 42 τους καθείδοντας οίμαι δ Ήράκλειτος έργάτας λέγει καὶ συνεργούς των έν τῷ κόσμω γινομένων Fr. 75 (90), wo ich in dem oluat nicht den Ausdruck einer wirklichen Unsicherheit sehe, steht im Widerspruch mit dem Heraklitischen Ausspruch bei Clem. Strom. III 14 p. 520, Fr. 21: 3 ανατός έστιν δχόσα έγερθέντες δρέομεν, δχόσα δὲ εῦδοντες ὕπνος. Diels vermuthet scharfsingig. es konne verloren gegangen sein: ὁχόσα δὲ τεθνηχότες ζωή. Noch entschiedener aber widerspricht, was Sext. VII 129 lehrt: τοῦτον (den in einem Euripidesvers erwähnten νοῦς βροτών) δη τον Βείον λόγον καθ' Ήρ. δι' άναπνοῆς σπάσαντες νοεροί γινόμεθα. (das ,nachdem wir eingeathmet haben' ist verkehrt, s. S. 213) xai έν μέν υπνοις ληθείοι, κατά δὲ ἔγερσιν πάλιν ἔμφρονες. Ετ erklärt: im Schlase wird der vovc in uns durch den Verschluss der Sinneswege von der Verbindung mit dem neglégor abgespertt (χωρίζεται), indem nur der Zusammenhang mit ihm erhalten

bleibt, der durch den Athem wie durch eine Wurzel hergestellt wird, und so verliert er die Gedächtnisekrast (μνημονικήν δύνα-- μιν). Dann heisst es weiter (130): ἐν δὲ ἐγρηγορόσι πάλιν - δια των αίσθητικών πόρων ώσπερ διά τινων θυρίδων προκύψας καὶ τῷ περιέγοντι συμβαλών λογικὴν ἐνδύεται δύναμιν. Das schöne Bild von der wie durch ein Fensterchen hervorlugenden Seele, so wie das folgende von den Kohlen, die sich in der Nähe des Feuers entzunden, sind sicher Heraklitisch und so auch, in . der Hauptsache, das über das Erlöschen und Wiedererwachen der Vernunst Gesagte. So haben wir hier eine neue Widerlegung des Irrthums, dass Heraklit die Bedeutung der Sinneswahrnehmung verkannt habe, s. S. 203. Auch der Widerspruch mit jenem von Marc Aurel bewahrten Ausspruch lässt sich leicht beseitigen; in ihm ist nicht, wie bei Sextus, von den gewöhnlichen, sondern von den rein gebliebenen Feuerseelen die Rede.

Nun der Tod! Das Fr. 20 (86) lautet: (Ho. your xaulzwr φαίνεται την γένεσιν, έπειδαν φη ) γενόμενοι ζάειν έθέλουσι μόρους τ' έχειν, μαλλον δε άναπαύεσθαι, και παίδας καταλείπουσι μόρους γενέσθαι. Diels übersetzt ζώειν έθέλουσι sie schicken sich an zu leben'. Nein, die Menschen wollen leben, und da mit dem Leben der Tod nothwendig verknüpst ist, so mussen sie dann auch den Tod hinnehmen. So hat das &36-Lovor eine stark sarkastische Färbung. In Wahrheit fürchten sie ja den Tod, aber sie fürchten ihn nur aus Unverstand, deshalb fügt Heraklit hinzu "oder vielmehr ausruhen", denn jeder Wechsel des Zustandes ist ja ein Ausruhen Fr. 84, ,und sie hinterlassen Kinder, damit weiter ein Sterben stattfinden könne', so Diels.

Was bewirkt nun den Tod? Rohde Psyche II 125 meint, der Tod trete ein, wenn die Seele den Verlust an Lebensseuer nicht mehr ersetzen könne. Wäre das richtig, so müsste der Mensch mit ganz verwässerter Seele, also der ganz schlechte Mensch, an seiner Schlechtigkeit sterben. Warum soll Heraklit den Tod nicht so wie alle andern Menschen erklärt haben, nämlich aus dem Verfall des Leibes?

Was wird nun nach dem Tode des Menschen aus seiner Seele? Zeller, I 646, meint, consequenter Weise hätte Heraklit die Seelen nicht unsterhlich sein lassen dürsen. Aus Heraklits philosophischen Voraussetzungen könnte man nur schliessen, - da der Seelenstoff aus den warmen Dünsten bestehe, die theils aus dem Körper sich entwickelten theils durch den Athem eingesaugt würden, sich die Seele den Leib nicht überleben. Nun, es ist nicht about weshalb die Seelen, die ja vor der Geburt ausserhalb des In existirt haben, nicht auch nach dem Tode sollen ausserhalt Körpers existiren können, wenigstens wenn sie wesentlich gebie sind, was sie vor der Geburt waren, nämlich Fenersedes. verwässerten Seelen, die, welche überwiegend feuchter Dust in hat Heraklit vielleicht in der Atmosphäre zerfliessen lasse. Merkwürdig ist freilich, dass Theodorst h iedoch S. 217. Heraklit auch etwas von dem Erlöschen aller Seelen al oder wenigstens das Gelesene so verstanden zu baben schick wenn auch nur vom Aufgehen der gewöhnlichen Seelen im W wandten Elemente die Rede gewesen sein mag. Er sagt de Gant aff, curat. V 23. Dox. 392 u. o de Hoonlestog rag omallant μένας τοῦ σώματος (ψυχάς) εἰς τὴν τοῦ παντὸς ἀναγυρό ψυχήν έφησεν οία δή όμογενή τε ούσαν και όμοιούσιον. 🗷 🗽 🔹 aber Heraklit wirklich irgendwo gesagt, dass alle Einzelseelen i liter die Allseele zurückgingen und also als Einzelexistenzen ausberten. und diese Auffassung liegt am nächsten, so haben wir auch bie einen Widerspruch, der Theophrasts Erstaunen erregen konnt Denn anderswo hat Heraklit die individuelle Unsterblichkeit der rein gebliebenen Seele unzweifelhaft gelehrt.

Auf eine persönliche Unsterblichkeit deuten schon Aussprüche hin wie Clem. Strom. IV 143 p. 630 Fr. 27 (122), wo von den Ungehofften die Rede ist, das die Menschen nach dem Tode erwarte, und auch Fr. 24 (102), wo es heisst, dass Götter und Measchen die in der Schlacht Gesallenen ehrten. Hier ware allerdings auch eine andere Aussaung wenigstens möglich, ganz unzweideutig bezeugt aber Fr. 25 (101): μόροι μέζονες μέζονας μοίρας λαγzávovos die Annahme einer personlichen Unsterblichkeit. Und ganz dasselbe bezeugen, freilich in mystischer Sprache, Fr. 63 (123) und 26 (77). Das erstere lautet: Er 3a d' corri emarios as Jai καί φύλακας γενέσθαι έγερτι ζώντων και νεκρών; das zweite: άνθρωπος εν ευφρόνη φάος δπτεται έαυτφ άποθανών [άποσβεσθείς όψεις, Diels klammert nur das zweite Wort ein], ζων δε απτεται τεθνεώτος εύδων, αποσβεσθείς όψεις, έγρηγορώς anteral evoortog. (Beiläufig, das Wortspiel mit antendal erscheint als eine ebenso bedeutungslose Spielerei, wie wenn im Deutschen jemand eine Blume anstecken' und ein Haus anstecken'

inem Satz vorbrächte.) Diels hat den Zusammenhang beider en erkannt und erklärt, indem er auf einen Mysterienbrauch veist, "Der Todte, nach Heraklit nun erst lebendig Gewordene, 26. zündet in der Nacht seine Fackel an; erhebt sich vor dem Be der Unterwelt und wird als Wiedergeborener, als Heros oder Don. Wächter der Menschheit's, u. Mit Recht beschränkt Diels auf .die nicht verwilderten', es könnte auch beissen: nicht wässerten, Seelen. Sie gewinnen, jetzt in ihrem Medium lebend, Weltseuer, und Weltvernunst ist ihre volle Erkenntniss wieder. bedeutet das Anzünden der Fackel. Der, vor dem das geeht, Hades, ist für den Wissenden zugleich Dionysos, der Gett Lebens, und von der Allvernunst nicht verschieden, s. S. 194. e gewisse Schwierigkeit machen die "Lebenden und Todten". 1 die Ausdrücke im gewöhnlichen oder im heraklitischen Sinne geucht? Doch das kommt is zuletzt auf eins hinaus. Jedenfalls ist es ausgesprochen, dass die Wiedergeborenen nicht nur die auf len lebenden Menschen, sondern auch Seelen, natürlich solche deren Grades, beschützen sollen. Daraus folgt offenbar, dass enfalls nicht alle niederen Seelen in Dunst zerfliessen sollten, S. 216.

Das Verhältniss, das zwischen dem Lebendigsein und dem Itsein derselben Seele besteht, drückt Heraklit in eigenartiger ise aus. Fr. 62 (67) ἀθάνατοι θνητοί, θνητοὶ ἀθάνατοι 5. 194) ζῶντος τὸν ἐκείνων θάνατον τὸν δὲ ἐκείνων βίον ἐνεῶνες, und Fr. 77 (72), (s. S. 213) ζῆν ἡμᾶς τὸν ἐκείνων mlich τῶν ψυχῶν) θάνατον καὶ ζῆν ἐκείνας τὸν ἡμέτερον νατον. Wenn der Unsterbliche, d. h. die körperlose Seele,, so ist dadurch der entsprechende Sterbliche, d. h. der Mensch, früher diese Seele gehabt hat oder sie später haben wird, todt: lebt der eine den Tod des andern. In dem zweiten Ausspruch der auf Erden lebende Mensch Subject. Er lebt den Tod der reffenden Seele, d. h., die Folge davon, dass diese in seinem be wohnt, ist, dass sie als körperlose, reine und freie Seele ht existirt¹).

Die Fortdauer der besseren Seelen als gottähnlich wirkender sen passt vortrefflich zu ihrem Vordasein, ja man könnte verthen, dieses sei ersonnen, um die Unsterblichkeit glaublich zu

<sup>1)</sup> Analog ist Fr. 76 (25) \$\(\tilde{\gamma}\) \(\tilde{\gamma}\) \(\ti

machen, doch wäre das nicht richtig. Die sogenanste Usterblichkeit, sollte ich sagen, denn es ist ganz undenkbar, des die Einzelseelen die Feuerwerdung des Alls überdauern. Im Schlusse dieses Abschnittes noch eine Frage: Soll sich nach Henklits Ansicht der Fall in die Sterblichkeit wiederholen könne! Dafür spricht, dass seine Ursache ja auch später wieder eintreten mus. S. 212, und dann natürlich auch die Wirkung eintreten mus.

-1

Eine Welt, in der Meer, Erde, Luft, Wolken, Gesting, Pflanzen, Thiere, Menschen und freie Seelen bestehen, durfen w als eine vollständige bezeichnen, womit freilich nicht gesagt werte soll, daas nicht in ihr ein beständiges Werden und Vergehen auf finde. In irgend einem Zeitpunkte aber muss die Rückbilden der Welt anfangen wahrnehmbar zu werden. Die Worte, mit dens der Theophrastische Bericht, kurz genug, die Rückbildung en den Untergang der Welt abmacht, lauten: πάλεν δε αυ την πί γείσθαι, έξ ής τὸ ύδωρ γίνεσθαι, έκ δὲ τούτου τὸ πύρ, ι S. 208. Wie sich die Erde aus dem Wasser bildete durch Vefestigung (πηγνύμενον), so entsteht, bei der Ruckbildent der Welt, Wasser durch das Flüssigwerden der Erde, aller Eris, wie wir gleich sehen werden, und das zweite Meer hangt ale, wie das erste, im Nichts. Das Heraklitische Zeugniss dafer it in dem Fr. 31 (23) enthalten: θάλασσα διαγέσται και μετρίεται είς τον αυτον λόγον, όποιος πρόσθεν ήν η γενέσθαι γήν. So Schuster für  $\gamma \tilde{\eta}$ . Diese von Zeller und Diels verschmitte Aenderung ist durchaus nothwendig. Heraklit sagt nämlich dies: Das Meer breitet sich aus (verbreitet sich fliessend und zunehmest nach allen Seiten) und misst sich nach demselben Verhältnis (eigentlich: in dasselbe Verhältniss hinein', d. h. ,nimmt denselbes Umfang an'; so richtig Diels, der aber, mir unverständlich. vos einer ersten und zweiten "Ueberschwemmung" spricht), "den es hatte, ehe Erde entstand', nicht: ,ehe es Erde ward', denn niemak ist alles Wasser zu Erde geworden. Hier haben wir nun wieder, wie Diog. IX 9 Anf., den Fall, dass eine weit klaffende Lucke übersehen worden ist. Es fehlt dem Sinne nach: "Dies Meer aber geht in lichten Dunst über, und als solcher geht der Res der Welt ins Urfeuer zurtick'. Einen solchen Satz hat Clemess a. a. O. bei Heraklit gelesen, denn er führt das Citat so ein: 8nes δε πάλιν αναλαμβάνεται (τὰ σύμπαντα) καὶ ἐκπυροῦται, σε φως διά τούτων δηλοί, und das hier Angekundigte wird dans is

Heraklits Worten nicht nur nicht deutlich, sondern überhaupt -gar nicht ausgesprochen.

Heraklit hat also nach dem Zeugniss des Clemens hier gelehrt, was wir ja auch sonst als seine Lehre bezeugt gefunden haben (S. 200), dass zuletzt die Welt in das Allfeuer zurückgenommen Macben wir nun hier Halt und schauen uns um, so können wir uns kaum der Erkenniniss entziehen, dass der Verlauf der Wandlung des Alls, wie wir ihn durch bestimmte Stationen sich haben bewegen sehen, keineswegs so einfach ist, wie er zuerst erschienen sein mag. Es drängt sich eine Reihe von Fragen auf, eine aus der Beantwortung der andern oder aus dem Versuch ihrer Beantwortung erwachsend, die in manchen Darstellungen des Heraklitischen Systems noch nicht einmal aufgeworfen sind. Die erste ist die: Weshalb hört das aus dem Feuer entstandene Wasser irgendwo zu fallen auf? Wir haben schon gesehen, dass es auf diese Frage keine Antwort giebt. Andere sich aufdrängende Fragen sind folgende: Wird das Urfeuer mit einem Male zu Wasser? Ferner: Wenn das der Fall ist, und auch wenn es nicht der Fall ist, von wann an und in welchem Maasse wird das Feuer wiederhergestellt? Wenn es sich fortwährend ergänzt, giebt es dann nicht auch fortwährend Wasser an das Meer ab? Und wenn das der Fall ist, wie kann es jemals geschehen, dass das Feuer Alles in Allem wird? Fragen sollen hier kurz erörtert werden. Da die Erd- und Dunstwerdung des Wassers, wie Heraklit auf Grund seiner Erfahrung annehmen musste, nach und nach erfolgt, so hatte er keinen Grund, sich die Wasserwerdung des Feuers als ein plötzliches Ereigniss zu denken. Wenn es ferner in der Natur des Wassers liegt, Feuerdunst zu entsenden, so musste die Ergänzung des Feuers beginnen, sobald der Feuerdunst neben seinen nächsten Functionen (s. S. 209) auch diese zu üben im Stande war. Diog. IX 9 avξεσθαι τὸ μὲν πῦρ (nicht πύρινον) ὑπὸ τῶν λαμπρῶν (ἀναθυμιάσεων). So kann das Urseuer nie ganz verschwinden, aber es muss seine Ernährung so lange eine unzureichende sein, als noch nicht alle Erde in Wasser zurückgegangen ist und so nichts mehr als heller Dunst nach oben steigt. Wollte Heraklit sein Prinzip des márra fet ganz durchführen, dann musste er den grossen Process des Kreislaufes so darstellen, dass jedes secundare Element von seinem ersten Anfang an sich weiter umzuwandeln. bezw. sich zurückzuwandeln, anfing, und dann hätte er eine in

beständigem Wechsel kreisende ewige Welt bekommen. Wenn das zweite Meer nur lichten Dunst, nicht Erde ausscheidet, www. wird jetzt allerdings der Feuerwerdungsprocess beschleunigt, aber auch diese Annahme ist ja willkürlich.

Dem Scharfsinn Zellers ist die Willkur in Heraklits Komegonie keineswegs entgangen. Er sagt S. 639, Heraklit wurde seine 1 leitende Idee reiner durchgeführt haben, wenn er die Welt bi ewiger Veränderung der Theile hätte anfangslos und endles sin lassen. Und, merkwürdig genug, es weist in der That eine Ser darauf hin, dass Heraklit einmal ein solcher katastrophenless Kreislauf vorgeschweht hat. Es heisst an der meines Wissen noch von niemand verwertheten Stelle der Placita. Doz. 331 51 Ήρ. οὐ κατὰ χρόνον γενητὸν τὸν κόσμον άλλὰ κατ' ἐπίνοια. Bezeichnete hier xóouog das All (S. 185), so konnte auch nicht einmal mit willkurlicher Setzung von einem Anfange gesproches werden. Es bedeutet also Welt, und die Welt hat in jedem Weltjahr (s. Diels, Her. 41) einen zeitlich ganz hestimmten Anfanz. wenn sie mit einer Katastrophe endigt, nach der alles Feuer ist. Sie beginnt dann, wenn dieses Feuer ansängt, sich wieder in Wasser zu verwandeln. Findet aber keine Katastrophe statt, se liegt in der Sache kein Grund, irgend einen Punkt in dem Kreislaufe des Weltgeschehens als Anfang zu bezeichnen, wohl aber kann man willkürlich aus einem Bedürfnisse des Denkens einen Anfang setzen. So erhalt auch das Wort: ξυνόν γὰρ ἀρχή καὶ πέρας έπὶ χύχλου περιφερείας, Fr. 103 (70), eine sinnvolle Beziehung. So sind diejenigen Stoiker, welche die Ewigkeit der Welt lehrten - vor Allem thaten das Boethus und Panaetius Zeller IV 555 f. und 556 - in der Consequenz des ursprünglichen Heraklitischen Gedankens geblieben.

Wenn aber dem Heraklit auch zuweilen ein solcher Kreislauf vorgeschwebt haben muss, so hat Zeller I 627—630 doch geges Schleiermacher und Lassalle darin Recht, dass Heraklit keine ewige Welt gelehrt hat. Er lässt unzweifelhaft alles Seiende zu Feuer werden. Aber natürlich muss das nicht bedeuten, dass es in Flammen aufgehe. Wenn, wie ich bewiesen habe, das Urfeuer Wärmestoff ist (s. S. 185 f.), so ist die Feuerwerdung nothwendiger Weise nichts anderes als eine Wärmestoffwerdung. Es ist klar, dass das Wort vom richtenden Feuer (s. S. 200) dem nicht widerspricht. Denn wenn das zu Wärmestoff wird, was vorher etwas

■nderes war, so gilt doch unzweiselhast auch hier das Wort des 

pikureischen Dichters (Lucr. I 664 s.):

nam quodcumque suis mutatum finibus exit, continuo hoc mors est illius quod fuit ante.

Zeller bemerkt I 630 zu den Worten des Aristoteles Phys. III 5. 205 3 ώσπες Ήρακλειτός φησιν απαντα γίνεσθαί ποτε vo. Die stoische Schule hat Heraklit ohnedem nicht anders rerstanden', nämlich als so, dass er die Welt Feuer werden liess. Wenn Zeller damit behaupten will, die Stoiker hätten den Heraklit verstanden, dass er die Welt in Flammen aufgehen liesse, so behauptet er etwas völlig Unerweisbares. Jedenfalls haben die Stoiker im Allgemeinen selbst nicht an eine Weltverbrennung geglaubt (Zeller I 636, 5. Aust. 698), ja zum grossen Theil sind sie der Meinung gewesen, dass das All ohne plötzliche Katastrophe zu Aetherseuer würde, s. u. Die ihnen gewöhnlich beigelegte Lehre ist folgende: Die Welt geht durch einen Weltbrand unter; diesem geht um wenige Monate eine Sintsuth (κατακλυσμός) voran (Seneca Nat. quaest. III 27-30, Cens. de die nat. 18, 11, vgl. Zeller IV 157 f.). Für das Eintreten beider Katastrophen weiss Seneca als Ursache nur den fatalis dies, die necessitas temporum anzugeben. Sie sollen aber dabei einen moralischen Zweck haben, s. u. Nun ist uns aber bezeugt, dass mindestens die Lehre von der Feuerkatastrophe nicht die wahre Meinung der meisten Stoiker war. und zwar von einem durchaus glaubwürdigen Zeugen, s. Zeller IV 613. Arius Didymus bei Euseb, Praep. ev. XVI 8, Dox. 468, 36, sagt, Chrysippus verstehe unter ἐκπύρωσις nicht die diesem Worte entsprechende σύγχυσις, άλλὰ την ἀντὶ τῆς μεταβολῆς λεγομένην. οὐ γὰρ ἐπὶ τῆς τοῦ κόσμου κατὰ περιόδους τὰς μεγίστας γινομένης φθοράς χυρίως παραλαμβάνουσι την φθοραν οί την είς πύρ ανάλυσιν των δλων δογματίζοντες, τη δή καλοῦσιν ἐκπύρωσιν, ἀλλ' ἀντὶ τῆς κατὰ φύσιν μεταβολῆς χρῶνται τη προσηγορία της φθοράς. Ebenso musste Heraklit, wenn er consequent dachte, die Welt nicht plötzlich zu Feuer, sondern allmählich zu warmer Lust werden lassen, s. S. 185 f.

Wenn Heraklit eine Sättigung des Feuers annahm, so durfte er diese, darin hat Diels ganz recht, nur einen Moment dauern lassen. Aber ist es wahrscheinlich, dass Heraklit das eingesehen hat? Zeller 4. Aufl. S. 638, meint, es stehe mit der schöpferischen Lebendigkeit des Feuers im Widerspruch, dass eine lange Zeit

12

rae Mil

fer Ini

4

sein solle, wo nichts als das Urfeuer vorhanden wäre; aber in Frage sei, in welchem Umfange Heraklit die Consequenz seiner Grundsätze gezogen habe, und er führt Beispiele dafür an, dass in nicht immer geschehen sei. Später meint er (5. Aufl. 698), Henklit habe den Zustand, wo alles in Feuer aufgelöst sein solle, doch nicht als einen Zustand absolut gegensatzloser Einheit betrachten brauchen. Ja, warum denn Frieden und Sättigung! Schwerlich ist Heraklit über die Seligkeit seines Gottes zur Karheit gelangt, so wenig, wie später andere Gottgläubige. Aber wist nicht unmöglich, dass er dem Zustande, den er doch abden höheren ansah, ebensolange Dauer gegeben hat wie den niedrigeren. Non liquet; dagegen steht das fest, dass Heraklit is Zeit von einem Weltanfang zum andern, das Weltjahr, hat 1080 Sonnenjahre dauern lassen: Diels, Her. Anh. B 13.

Hat nun der Leser der voranstehenden Erörterungen oder irgend einer anderen Darstellung der Heraklitischen Kosmogosie ein auch nur in den wesentlichsten Punkten vollständiges un einigermaassen klares Bild von der Welt, wie sie sich im Kopk Heraklits malte, erhalten? Ich bezweisle es, und wenn ein so versichtiger Gelehrter wie Patin ein solches zu haben glaubt. wundere ich mich. Dieser sagt nämlich, Parmenides im Kamsk gegen Heraklit S. 621: "Wir sahen, wie ihm" (dem Verfasser der Schrift de victu) ,bestimmt die drei Stusen vorschwebten, in desen jeder naive Mensch mit Heraklit die Welt aufbaut: unten die Erdhöhle (warum ,Höhle'?) mit Lustmeer und Mond, das seste Gewölbe mit den fernen Gestirnen droben, dazwischen ein lebenspendendes göttliches Feuer'. Ich frage, woher Patin zu wissen glaubt, dass Heraklit die Welt so aufgebaut habe? Wir haben gesehen, dass nur das über die Erde und die Luft Gesagte. das selbstverständliche, richtig ist. Wenn auch Heraklit menl me νῆς οὐδὲν ἀποφαίνεται ποία τίς ἐστιν. Laert. IX 11. so stebt doch fest, dass sie unten ist, weiter aber auch nichts; nicht ob sie von irgend etwas getragen wird, ob sie schwebt, und was sie in diesem Falle schwebend erbält. Die Lust kann das nicht thus, weil ja das Dunstgemisch von der Erde nach oben strebt. Auch kans diese nicht in eine seste Weltsphäre eingeklemmt sein, denn es ist ein Irrthum, was Patin von dem ,festen Gewölbe' sagt; nur der Erdstoff konnte ein solches bilden und dieser findet oben keine Statte. Auch die Stoiker haben, soviel ich sehen kann, keine feste

elthülle, sondern eine Feuersphäre, vom Centrum festgehalten, ischliesst das All, s. Zeller IV 185. So ist also auch das, was tin über den Sitz des lebenspendenden Feuers sagt, falsch. as Heraklits Himmel' betrifft, so ist er nach Dox. 340<sup>b</sup> πύοινος. s weiter nichts besagt, als dass das Feuer das Oberste ist. türlich sah auch Heraklit das, was wir Himmel nennen, als ein wölbe, aber er hat nichts über dieses gesagt. Er hätte das nicht in können, ohne von der Gestalt und Lage der Erde zu sprechen. uer oben, Dünstemischung und Himmelslichter in der Mitte, le und Meer unten - giebt das ein Weltbild? Vgl. Zeller 623.

Habe ich nun, indem ich die Werthlosigkeit der heraklitischen smologie nachgewiesen habe, dem Ephesier etwas von seiner Isse genommen? Nicht das Mindeste. Er ist unter allen vorratischen Philosophen derjenige, dessen umfassende und tiefe danken das Geistesleben der Folgezeit am meisten befruchtet en. Ich brauche hier für das Alterthum nur auf Demokrit ızuweisen, dessen Weltbau das πάντα δεί in einem anderen undstoffe zur Wahrheit macht, auf Plato, der das Wechselleben · Geister, wie es sich im Diesseit und Jenseit vollzieht, von raklit entlehnt hat, und auf die Stoiker, seine durch die Aristoische Zucht hindurchgegangenen Jünger. In der modernen Welt er ist Spinoza ihm innig verwandt; darauf vielfach hingewiesen haben ist Ed. Psleiderers Verdienst, und von unseren grossen chtern zeigt Goethe die tiessten Spuren Heraklitischer Einrkung.

ADOLF BRIEGER.

## DIE

## ENTSTEHUNG DER OLYMPIONIKENLISTE

ĸ

Im Alterthum gab es eine Eintheilung der gesammten Zeit wi der Entstehung des Menschengeschlechts in drei Theile 1), die am Epoche bis zur ersten grossen Fluth propter ignorentiem von άδηλον. die zweite von der Fluth bis zur ersten Olympiade at in eo multa fabulosa referuntur, uv Jixóy nominatur, die dritte va der ersten Olympiade an dicitur εστορικόν, quia res in ee a veris historiis continentur. Von dieser Eintheilung hat aich bis is unsere Tage hinein ein Rest fast widerspruchslos behauptet. Geltung der ersten Olympinde als Markstein der griechischen Geschichte. Zwar glaubt niemand mehr, dass wir von 776 an ciet gesicherte Ueberlieserung der historischen Vorgange besitzen, aber dass in diesem Jahre zum ersten Male ein olympischer Sieger verzeichnet sei, und von nun an die Liste der Olympioniken eis festes Rückgrat für die Chronologie ergebe, ist noch immer die herrschende Meinung. Im Jahre 776 hat man begonnen, des Namen des Siegers im Laufe aufzuzeichnen: das ist das erste aufs Jahr bestimmte Ereigniss auf unserm Erdtheil' sagt der führende Mann unter den Alterthumsforschern<sup>2</sup>) und ganz ähnlich aussern sich so kritische Historiker wie Eduard Meyer\*) und Otto Seeck4). Der Versuch, den Mahaffy vor 23 Jahren unternahm4), die erste Olympiade von ihrem Ehrenplatz als erstem sicheren Datum der hellenischen Geschichte zu verdrängen, ist kaum beachtet worden, zugestimmt hat ihm meines Wissens nur Beloch'), der in einer kurzen Anmerkung die Beweismittel seines Vorgängers

<sup>1)</sup> Censorinus de die nat. 21 führt sie auf Varro zuräck, sie stammt aber offenbar aus griechischer Quelle.

<sup>2)</sup> Wilamowitz, Reden und Vorträge S. 179.

<sup>3)</sup> Geschichte des Alterthums II & 3.

<sup>4)</sup> Die Entwicklung der Geschichtswissenschaft S. 14.

<sup>5)</sup> Journal of Hellenic studies II 164 ff.

<sup>6)</sup> Griechische Geschichte I 10.

noch zu erweitern sucht. Inzwischen haben Steine und Papyri neues werthvolles Material zur Entscheidung dieser wichtigen Frage geliesert, und es scheint mir um so gebotener, sie von neuem energisch anzupacken, als Diels am Schlusse seines ergebnissreichen Aussatzes über die Olympionikenliste aus Oxyrhynchos ausdrücklich erklärt<sup>1</sup>), er theile den Skepticismus Mahaffys nicht. Es liess sich bei der Untersuchung nicht vermeiden, dass ich manches von Mahaffy Angesührte wieder vorbringe, so sehr ich auch in vielen Punkten von ihm abweiche.

Das günstige Urtheil über die Güte unserer Ueberlieferung beruht hauptsächlich wohl auf ihrer Geschlossenheit. Wo wir unsere Hauptquelle, des Iulius Africanus zusammenhängende Liste der Stadionsieger von Ol. 1-249 (776 v. Chr. - 217 n. Chr.), mit anderen Zeugen, vor Allem mit Pausanias, Diodor und Dionys von Halikarnass vergleichen können, herrscht fast ausnahmslos die schönste Uebereinstimmung.3) Auch die genauen Angaben über die Geschichte der Spiele bei Pausanias V 8, im Gymnastikos des Philostrat und in der Liste des sulius Africanus decken sich von Ol. 1 an durchaus. Wie eng nun die traditionelle Liste mit der Geschichte der Spiele schon im Alterthum verbunden war, zeigt recht deutlich der leider arg zerstörte Stein CIA II 978 - SIG2 669, auf dem eine mit unsern litterarischen Quellen völlig übereinstimmende Aufzählung der bis Ol. 99 eingeführten Agone der Liste olympischer Sieger vorangeschickt wird. Die Liste der Stadionsieger und die Geschichte der Agone bilden in der Ueberlieferung eine feste Einheit, und wenn sich einer der beiden Bestandtheile als unzuverlässig erweisen lässt, so ist damit auch die fides des anderen zum Mindesten erschüttert.

Ich beginne mit der Geschichte der Spiele. Nach unseren Gewährsmännern gab es in Olympia ursprünglich nur eine einzige Kampfesart, den einfachen Stadionlauf. Erst Ol. 14 trat der

<sup>1)</sup> In dieser Zeitschr. XXXVI 80.

<sup>2)</sup> In der älteren Zeit (vor 400) sind die einzigen wirklichen Abweichungen, dass Pausanias 4 Stadionsiege des Chionis kennt, während Africanus den ersten Sieg (Ol. 28) dem Charmis giebt, und dass Africanus nichts von den Anolympiaden der Eleer weiss, die Paus. VI 4, 2. 22, 2 und Diod. XV 78 erwähnt. Des macht aber nichts aus, denn mitgezählt werden die Anolympiaden (Ol. 8. 34. 104) doch von allen Gewährsmännern, vgl. besonders Diod. 1. 1. Die sonstigen Abweichungen, die Mie Quaestiones agonist. 18 Anm. zusammenstellt, sind belanglose Schwankungen in den Namensformen.

Doppellauf (δίανλος), Ol. 15 der Dauerlauf (δόλιχος) hinzu, dan kamen Ol. 18 Ringen und Fünfkampf, Ol. 23 Faustkampf, Ol. 25 Wagenrennen mit Viergespann, Ol. 33 Pankration und Wettreites (χέλης). Ol. 37 Stadionlauf und Ringkampf der Knaben. Ol. 38 Knabenfünfkampf, der aber pur in dieser einen Olympiade staufand. Ol. 41 Knabenfaustkampf, Ol. 65 Waffenlauf, Ol. 93 Wagenrennen mit Zweigespann. Die noch später, d. h. im 4. und 3. Jahrhundert hiszugefügten Kampfarten kann ich für meine Zwecke übergehen. Za bemerken ist dagegen, dass Pausanias V 9 zwei Kampfspiele kennt, die sich nicht lange behaupteten und auf dem attischen Stein sowie in Africanus' Liste fehlen: Von Ol. 70-84 (500-444) gab es die ἀπήνη, ein Rennen mit dem Maulthiergespann, von Ol. 71-84 (496-444) die κάλπη, ein Reiten auf Stuten mit Abspringes. Diese Angaben über die allmähliche Ausgestaltung der Spiele sind ganz bestimmt, aber bei näherem Zusehen im höchsten Grade us-Wo wir im Epos von Wettspielen hören, sind wahrscheinlich. stets die verschiedensten Kampfarten vertreten. Bei dem berühntesten Agon, den Leichenspielen des Patroklos II. XXIII giebt es Wagenrennen, Faustkampf, Ringkampf, Wettlauf, Speerkampf, Soloswurf, Bogenschuss, Lanzenwurf, bei den Leichenspielen des Amaryakeus, von denen Nestor (\P630) erzählt, finden wir Faustkampf, Ringkampf, Wettlauf, Speerkampf, Wagenrennen'). Diese einmaligen Leichenkämpfe sind aber keineswegs etwas anderes als die periodischen Agone in Olympia, Delphi, Nemea und am Isthmos, dens auch diese sind ursprünglich alle Spiele zu Ehren von Heroen, von todten Ahnen gewesen, wie man im Alterthum mit Recht behauptet hat2).

Auf den sepulcralen Charakter des Eppichkranzes bei Nemeen und Isthmien, auf das Trauerkleid der nemeischen Kampfrichter und auf den Ersatz des von Pindar<sup>3</sup>) noch genannten Heros Tlepolemos bei den rhodischen Spielen durch den Gott Helios hat Rohde<sup>4</sup>) hingewiesen, aber auch bei Pythien und

<sup>1)</sup> Auch bei den Uebungen der Phaisken 3 87 ff. haben wir einen ähnlichen Reichthum der Formen. Agone im eigentlichen Sinne sind diese Uebungen nicht, denn es fehlen die Preise.

<sup>2)</sup> Schol. lathm. p. 349 Ab. éreloïvro oi nalasol návres àyaives éni reseleurquéosev.

<sup>3)</sup> Pind. Ol. VII 77 schol. 145.

<sup>4)</sup> Psyche<sup>3</sup> I 152 A. 1.

Olympien sind Spuren des Ursprungs aus dem Todtencult noch nachweisbar. In Delphi sind die ersten gymnischen und hippischen Agone nach dem ersten heiligen Kriege von dem Thessaler Eurylochos abgehalten worden¹), und dass sie zunächst als Leichenspiele für die Gefallenen des wesentlich thessalischen Amphiktionenheeres gedacht waren, scheint mir aus der Thatsache hervorzugehen, dass der Lorbeer für die Sieger noch lange aus dem thessalischen Tempe-Thal geholt wurde 3). In Olympia hat ein Heros ältere Anrechte an die Spiele als Zeus: der Achäer Pelops hat in der Altis sein Heiligthum, das als sein Grab gilt, und die ihm dargebrachten Opfer\*), ein schwarzer Widder, von dem weder der Seher einen Theil erhalt noch jemand essen darf, sind echte Todtenopfer. Aus einem Pindarscholion (zu Ol. I 149) erfahren wir nun, dass die Eleer dem Pelops vor dem Zeus opferten. Das ist wichtig, denn wenn der Heros vor dem Götterkönig die Opfer der Kämpfer empfängt, ist er eben früher dagewesen als der Götterkönig und die Spiele haben einst ihm gegolten. Das klingt noch durch, wenn Pindar den Herakles des Zeus αγών grunden lässt αρχαίω σάματι πάο Πέλοπος (O. X 24), und derselbe Pindar konnte sogar O. l 90 ff. die Spiele δρόμοι Πέλοπος nennen:

νῦν δ' ἐν αίμαχουρίαις ἀγλααῖσι μέμιχται, ᾿Αλφεοῦ πόρψ κλιθείς, τύμβον ἀμφίπολον ἔχων πολυξενωτάτψ παρὰ βωμζ' τὸ δὲ κλέος

τηλόθεν δέδοςκε τῶν Ὀλυμπιάδων ἐν δρόμοις 55 Πέλοπος, ἵνα ταχυτὰς ποδῶν ἐρίζεται ἀκμαί τ' ἰσχύος θρασύπονοι.

Da hier selbst Schroeder geneigt ist, die δρόμοι Πέλοπος durch Verbindung des Namens mit dem voranstehenden κλέος zu beseitigen, führe ich eine noch beweiskräftigere Stelle aus Bakchylides' siebentem Gedicht an, wo es von dem olympischen Sieger heisst 50 ff. περλ κ[ρᾶτί τ' ὄ]πασσας

γλαυκὸν Αἰτωλίδος ἄνδημ' ἐλαίας

<sup>1)</sup> Schol. Pind. Pyth. S. 298 ed. Boeckh.

<sup>2)</sup> Schol. Pind. Pyth. a. a. O.

<sup>3)</sup> Paus. V 13, 2.

## έν Πέλοπος Φουγίου κλεινοίς ἀέθλοις,

während Pelops sonst in dem ganzen Gedicht nicht vorkommt,

Dass die grossen Agone nicht nur einmal abgehalten werden wie die Leichenspiele des Patroklos, Amarynkeus, Oidipus u. a., sondern periodisch wiederkehren, macht keinen principiellen Unterschied aus, regelmässig wiederholte Leichenspiele hat man im 6. Jahrh. nach Herodot VI 38 dem älteren Miltiades auf dem thrakischen Chersones, im 5. Jahrh. nach Thuk. V 11 in Amphipolis dem Brasidas gestiftet<sup>1</sup>), und die Athener ehren die Seelen ihrer im Kriege gefallenen Bürger jahraus jahrein mit gymnischen und und hippischen Agonen<sup>2</sup>).

Also die olympischen Spiele sind grundsätzlich von den Leicherspielen nicht zu trennen, und da bei diesen seit den ältesten Zeites eine grosse Mannigfaltigkeit der Kampfarten Sitte ist, erscheint die anfängliche Durstigkeit der Olympien sehr ausfallend: 68 Jahre sollen nur Lausspiele gepslegt worden sein, den grössten Theil dieser Zeit sogar nur der einfache Stadionlauf, und doch solles diese Spiele damals bereits Kämpfer aus dem ganzen Peloponses und selbst aus Megara angelockt haben? Das ist schwer zu glauben, und das hieraus erwachsende Misstrauen gegen die traditionelle Geschichte der Spiele lässt sich durch eine archäologische Beobachtung als nur zu berechtigt erweisen.

Bei den Ausgrabungen in Olympia wurden stidlich vom Heraion starke Schichten von Kohle und Asche gefunden, die ganz durchsetzt waren mit sehr alterthümlichen Thierfiguren und andern Votivgaben aus Thon und Bronce, in einer Woche wurden einmel allein gegen 700 Broncethiere gesammelt<sup>3</sup>). Die tiefste dieser Schichten ist älter als das Heraion, denn sie setzte sich unter dessen Fussboden zwischen den Fundamentmauern fort <sup>9</sup>). Das Alter dieses ältesten griechischen Tempels ist ja freilich umstritten, und man wird ihn schwerlich mit Dörpfeld<sup>5</sup>) in das 11. Jahrhus-

<sup>1)</sup> Selbst die ἀγῶνες ἐπιτάφιοι, die Dio Chrys. XLIV 4 unter den seinen Vorsahren von der Stadt erwiesenen Ehren aufführt, scheinen wiederholt worden zu sein.

<sup>2)</sup> Vgl. bes. Plat. Menex. 249 B.

<sup>3)</sup> Furtwängler, Die Broncen von Olympia S. 2.

<sup>4)</sup> Furtwängler S. 2.

<sup>&#</sup>x27; 5) Olympia II 35.

dert zurückschieben dürsen, dass er aber nicht jünger sein kann, als das Jahr 700, scheint mir auch nach Puchsteins lehrreichen Ausführungen 1) sicher. Die ihm vorangehende Fundschicht muss also mindestens dem 8. Jahrhundert angehören, und eine jungere Datierung gestatten auch die Funde selbst keinenfalls. Ihre grosse Masse fällt vor die Ausbildung des geometrischen Stils2), nur ganz vereinzelt kommt geometrische Decoration an Diademen<sup>2</sup>) und vielleicht an einem Pserde vor 1), und dass die Ansange des geometrischen Stils älter sind als das 7. Jahrhundert bedarf keines Beweises. Unter den Funden dieser Schicht giebt es nun sehr zahlreiche Pferde aus Thon und Bronce, und Furtwängler bemerkt bei acht Stücken ausdrücklich, sie seien innerhalb des Heraions gefunden<sup>5</sup>). Manche von ihnen zeigen deutliche Reste des Halfters und Jochs (z. B. 270), und zu ihnen gehören die ebenfalls häufig vorkommenden Fragmente kleiner Wagen). Nach Furtwänglers Beobachtungen weisen die Reste der Bespannung an Pferden und Wagen ausschliesslich auf Zweigespanne. Dass man Rosse und Wagen mit solcher Vorliebe als Weihegaben darbrachte, ist aber nur verständlich, wenn beides in Olympia eine Rolle spielte, d. h. wenn es damals dort Wagenrennen gab. Damit verträgt sich nun die traditionelle Festgeschichte gar nicht, denn sie lässt Wagenrennen mit Viergespannen erst 680, mit Zweigespannen gar erst 408 eingeführt werden. Entgegen der Spielgeschichte giebt uns der archäologische Befund ein Bild der Entwicklung, wie wir es aus allgemeinen Erwägungen heraus erwarten dursten: die Wagenrennen sind in Olympia so alt wie die Spiele, und ursprünglich liefen nur Zweigespanne, die auch im Epos ausschliesslich verwendet werden 7). Allmählich werden die Zweigespanne von den prächtigeren Viergespannen verdrängt und erst 408 wieder

<sup>1)</sup> Arch. Jahrb. XI 70 ff.

<sup>2)</sup> Furtwängler S. 28.

<sup>3)</sup> Furtwängler S. 46.

<sup>4)</sup> Furtwängler S. 28 Anm., vgl. Puchstein S. 71.

<sup>5)</sup> Furtwängler Nr. 114. 116. 139. 144. 145. 269. 270. 273.

<sup>6)</sup> Furtwängler S. 40.

<sup>7) \$\</sup>mathbb{Y}\$ 270 ff. Auch in der Darstellung der Leichenspiele des Pelias auf dem Kypseloskasten kommen nur Zweigespanne vor, Paus. V 17, 9, während auf der dem Kypseloskasten so nahestehenden korinthischen Amphiaraos-Vase Viergespanne auftreten, vgl. Furtwängler, Vasensammlung des Berl. Mus. Nr. 1655.

als besondere Kampfart eingeführt. Unsere litterarische Traditien hat also in dem einen Falle, wo eine Nachprüfung möglich ist, die Probe schlecht bestanden, und das erschüttert auch das Zatrauen in die Glaubwürdigkeit der Stadionikenliste, die, wie wir sahen, mit der Geschichte der Spiele so eng verbunden ist.

Wir besitzen aber noch anderes, meiner Ueberzeugung nach schlechthin erdrückendes Material gegen die Siegerliste. Zunschst das ausdrückliche Zeugniss des Plutarch, der offenbar gute Quellen benutzt, wenn er Num. 1 sagt τους μέν ουν χρόνους έξακριβῶσαι γαλεπόν ἐστι, καὶ μάλιστα τοὺς ἐκ τῶν ὀλυμπιονικῶν άναγομένους, ών την άναγραφην όψε φασιν Ιππίαν εκδούναι τὸν Ήλεῖον, ἀπ' οὐδενὸς δρμώμενον ἀναγκαίου πρὸς πίστιν. Man hat diese Stelle entweder ganz bei Seite geschoben oder gemeint, es handele sich bei Hippias, dem im letzten Drittel des 5, Jahrhunderts blühenden Sophisten 1), nur um eine wissenschaftliche Bearbeitung des Aktenmaterials der Eleer, aber dem widerstreitet der Schlusssatz Plutarchs durchaus an' ovderoc ogμώμενον αναγκαίου πρός πίστιν. Hatte Hippias nur die in Archiven aufbewahrten Listen zusammengefasst und herausgegebes. so etwa wie Aristoteles in den Didaskalien das Urkundenmaterial der dionysischen Agone Athens herausgab, dann hätte er doch eine sehr glaubwürdige Grundlage gehabt, und diese gerade spricht ihm Plutarch ab. Man muss also schliessen, vor Hippias gab es überhaupt keine Olympionikenliste. Das wird weniger auffallend, weas wir entsprechende Zustände in Delphi beobachten. Die gymnischen und hippischen Agone der Pythien sind in ihrer späteren Form 582 gestiftet, also in einer Zeit, wo die regelmässige Aufzeichnung der Sieger viel selbstverständlicher erscheint als rund 200 Jahre früher, und doch hat man in Delphi bis etwa 340 v. Chr. keine Siegerliste gehabt. Das delphische von Homolle mit glänzendem Scharfsinn behandelte Ehrendecret für Kallisthenes und Aristoteles2) lässt meines Erachtens darüber keinen Zweifel. Reide werden belobt und bekränzt, weil sie συνέταξαν πίνακα των άπὸ Γυλίδα νενικηκότων τὰ Πύθια καὶ τῶν ἐξ ἀρχῆς τὸν

Er ist nach eigener Angabe bei Plat. Hipp. mai. 282 Ε πολύ ναίνει als Protagoras, dessen ἀκμή Apollodor in das Jahr 444/3 setzt, vgl. Jacoby, Apollodors Chronik 266 ff.

<sup>2)</sup> BCH XXII 260 - Dittenberger SIG 2 915.

άγῶνα κατασκευασάντων') und man beschliesst ἀναθείναι δὲ τὸν πίνακα τοὺς ταμίας ἐν τῷ ἱερῷ μεταγεγραμμένον εἰς στήλην'). Nach dem Wortlaut des Decrets muss man annehmen, dass die Geehrten etwas leisteten, was bisher den Delphiern fehlte, eben die Zusammenstellung der Sieger zu einer Liste. Freilich erfahren wir aus Hesychios, dass schon vor Aristoteles der Sikyonier Menaichmos eine solche Liste aufgestellt hatte, aber die Wendung, mit der sie erwähnt wird, zeigt, dass sie den Delphiern nicht genügt hatte'). Zu beachten ist, dass in Aristoteles' und Kallisthenes' Schrift eine ähnliche Verbindung von Siegerliste und Festgeschichte hergestellt zu sein scheint, wie wir sie in Africanus' Stadionikenliste haben.

Die späte Entstehung der Olympionikenliste wird ferner bestätigt durch das Verhalten der Historiker des 5. Jahrhunderts, vor Allem des Thukydides. Wenn dieser sich im Anfang des zweiten Buchs (II 2) bemüht, den Beginn des peloponnesischen Krieges mit aller erreichbaren Genauigkeit festzulegen, so datirt er nach der Herapriesterin von Argos, nach den Ephoren in Sparts, und nach dem athenischen Archon, die Olympiaden benutzt er nicht. Ja noch mehr, er kennt in den Fällen, wo er Olympia betreffende Ereignisse berührt und deren Zeit durch einen Sieger genauer zu bestimmen sucht, weder eine Zählung der Olympiaden noch den Stadionläuser als Eponym. V 49 heiset es 'Ολύμπια δ' έγένετο τοῦ θέρους τοίτου, οἰς Ανδροσθένης Αρχάς παγκράτιον τὸ πρώτον ένίκα (Ol. 90 - 420 v. Chr.), und noch kürzer drückt er sich III 8 aus την δε 'Ολυμπιάς η Δωριεύς 'Ρόδιος το δεύτερον ένίκα (Ol. 83 = 428). Dass auch Dorieus ein Pankratiast, kein Stadionläufer war, wissen wir aus Paus. VI 7, 14), Thukydides giebt über die Kampfart, in der Dorieus siegte, gar nichts an. Hätte es damals Olympionikenlisten gegeben, in denen der Stadionläuser als

<sup>1)</sup> Die Ergänzungen sind in allem wesentlichen sicher.

<sup>2)</sup> Der Wortlaut des Schlusses ist nicht sicher, aber Homolies Ergänzung von με ......... ον zu μεταγεγφαμμένον doch sehr wahrscheinlich, vgl. SIG 2608.

<sup>3)</sup> Hesychios fügt im Katalog der Aristotelischen Schriften dem Titel Πυθιονίκας βιβλίον α die Notiz bei ἐν ῷ Μέναιχμον ἐνίκησεν. Das kann nur bedeuten, dass die Delphier nicht Menaichmos', sondern Aristoteles' Werk officiell annahmen.

<sup>4)</sup> Vgl. G. H. Förster, Die olympischen Sieger (Programm des Gymnasiums zu Zwickau, 1891) S. 19 Nr. 258.

Eponym aufgeführt war, so wäre es doch geradezu unsinnig gewesen, wenn Thukydides ein beliebiges anderes Kampfspiel zu Bezeichnung herausgegriffen hätte. Vermuthlich galt ihm und seinen Lesern ein Sieg im Pankration für besonders ehrenvoll und von der später kanonischen Geltung des Stadionlaufs als älteste Kampfspiels wusste er noch nichts. Auch bei Pindar hat der Stadionläuser nicht etwa einen besonderen Nimbus, das einzige Mal. wo der Dichter einen olympischen Stadioniken feiert. O. XIII. hat der Besungene zugleich im Fünskamps gesiegt, und diesen Agon stellt Pindar voran (30 f.). Die Thukydideische Manier, das Pankration zum eponymen Agon zu machen, kehrt merkwärdiger Weise wieder in der ältesten Steinurkunde, die nach Olympiades datirt ist, einer Inschrift aus Magnesia am Maiander 1). Hier wird der erste verunglückte Versuch der Magneten, einen grossen mahellenischen Agon für ihre Artemis Leukophryene zu stiften, datirt nach dem magnesischen Jahresbeamten, dem athenischen Archen. dem Kitharoedensieger in Delphi vom Jahre vorher und dem Pankrationsieger in Olympia vom folgenden Jahr: Z. 14 'Ολύμπια δέ τῷ ὑστέρω ἔτει τὴν ἐκατοστὴν καὶ τετταρακοστὴν 'Ολυμπιάδα (220 v. Chr.) νικώντος [ανδρών π]αγκράτιον Αγησιδάμου Mesσηνίου.

Also selbst damals ist die Vorherrschaft des Stadions nech nicht unbestritten, das Pankration wird zur Benennung vorgezogen, obwohl es nach der officiellen Tradition einer der jüngstes Agone ist.

Von grosser Wichtigkeit für die Entstehungszeit der Liste ist sodann die Behandlung, welche die beiden nur vorübergehend gepflegten Agone, Apene und Kalpe, erfahren haben. Beide Agone eind in ganz historischer Zeit gestistet, der eine 500, der andere 496, und sie sind zusammen abgeschasst 444, aber ihre Sieger haben nie in den Olympionikenlisten gestanden. Bezeugt ist des zunächst durch das Scholion zu Pind. O. VI inser. αποφον δὲ τὴν πόστην 'Ολυμπιάδα ἐνίκησεν'). Wäre der Agon in den Listen ver-

<sup>1)</sup> Kern, Inschristen von Magnesia Nr. 16 — Dittenberger SIG 2 256. Auf die Uebereinstimmung mit Thukydides hat bereits Erich Preuner, Ein del-phisches Weihgeschenk S. 80 Ann. 26, hingewiesen.

<sup>2)</sup> Wenn der Apenesieg des Psaumis schol. Pind. O. V inser. doch datirt ist, so beruht das auf einer Combination, und zwar einer (alschen. Aus V.7 schloss man, dass Psaumis mit Viergespann, Maulthiergespann und Renapferd

zeichnet gewesen, so hätte jeder, der die Frage nach der Datirung des Gedichtes aufwarf, sie auch durch einen Blick in die Listen lösen können. Noch ausdrücklicher bezeugt dasselbe von der κάλπτ Paus. VI 9, 2 μετὰ δὲ τὴν εἰκόνα τοῦ ἀνδρὸς ὃν Ἡλεῖοί φασιν ου γραφηναι μετά των άλλων, ότι έπι κάλπης άνηγορεύθη δρόμω ατέ. Woher die erhaltenen Nachrichten über απήνη und κάλπη stammen, lehren ebenfalls die Pindarscholien 1). Polemon von llion hatte, wohl in seinen Ἡλιακό, festgestellt, von wann bis wann diese Agone, für die man sich schon Pindars wegen in hellenistischer Zeit interessiren mochte, bestanden hatten, und aus Paus. V 9 ergiebt sich, daes der στηλοχόπας das Decret aufgestöbert hatte, durch das die Eleer in der 84. Olympiade (444) bestimmten μήτε κάλπης του λοιπού μήτε απήτης έσεσθαι δρόuov. Also ermitteln liess sich im 2. Jahrhundert noch allerlei tiber diese Agone, aber die Sieger der einzelnen Olympiaden hat auch Polemon nicht festgestellt2) - weil sie in Hippias' Liste nicht standen und es sur die altere Zeit officielle Listen der Eleer nicht gab. Dies Resultat wird zur Gewissheit, wenn man unser übriges litterarisches Material durchmustert. Iulius Africanus sagt weder über die Einsetzung noch über die Abschaffung beider Spiele ein Wort, der athenische Stein lässt sie ebenfalls aus, und in dem Bruchstück der Olympionikenliste aus Oxyrhynchos, das uns gerade für die Olympiaden 73-78 und 81-83 die Sieger aller Agone mittheilt, fehlen sie auch. Wie sollten die Eleer darauf verfallen, gerade diese beiden Kampfspiele, die doch, so lange sie geübt wurden, genau so hoch in Ehren standen wie alle andern<sup>3</sup>), aus ihren Listen auszuschliessen? Ahnten sie vielleicht schon im Jahre 480, dass sie diese Agone 444 wieder abschaffen würden? Dagegen ist es sehr wohl begreiflich, dass Hippias, als er um 400 die Siegerliste zusammenstellte, ein paar seit etwa 40 Jahren

in derselben Olympiade gesiegt habe, und da Ol. 82 (452) wirklich ein Viergespannsieg in den Listen verzeichnet war (vgl. die Siegerliste von Oxyrhynchos, am bequemsten jetzt in dieser Zeitschr. XXXV Beilage zu S. 141), setzte man auch den Sieg mit dem Maulthiergespann in dieselbe Olympiade.

<sup>1)</sup> Zu O. V inscr.

<sup>2)</sup> Nur die ersten Sieger in beiden Spielen kannte man, wohl aus ihren Weihgeschenken.

<sup>3)</sup> Ich brauche nur an die vollen Tone der Bewunderung im Eingang von Pindars 6 tem olympischen Gedicht zu erinnern. Auch die Darstellung der anien auf sicilischen Münzen dieser Zeit zeigt, wie hoch man sie schätzte.

ausser Gebrauch gekommene Agone übersalı oder selbst absichtica fortliess.

Das Fehlen elischer Siegerverzeichnisse noch im 5. Jahrkundert wird weiter erhärtet durch die merkwürdigen Notizen in dem Oxyrhynchos-Fragment, deren Bedeutung Diels ermittelt hat 1). Dem Waffenlaussieger von Ol. 76 (476) ist beigeschrieben o(υτως) Κοστης, dem Sieger im Fünskamps der 78. Olympiade (468) ο(υτως) Κολλισ(τος), dem Knabenringer derselben Olympiade ο(υτως) Κολλισ(θένης). Diese Namen waren also von dem pergamenischen Grammatiker, dem sicilischen Historiker und dem Neffen des Aristoteles in die Liste gesetzt, um srühere irrige Ansätze zu berichtigen?). Auf 44 ganz erhaltene Siegerangaben kommen 3 Berichtigungen, das ist m. E. nur verständlich, wenn es noch für des 5. Jahrhundert keine urkundlich gesicherten Listen der Eleer, sondern nur die vielsach verbesserungsbedürstige Zusammenstellung des Hippias gab.

Endlich folgt die späte Construction der Listen aus der Fiction der sogenannten Anolympiaden. Pausanias erzählt VI 22, 2, die Pisaten hatten in der 8. Olympiade mit Hulfe des Pheidon von Argos und in der 34. unter ihrem Könige Pantaleon die Leitung der Spiele an sich gerissen, und fährt dann fort: ταύτας τὰς όλυμπιάδας και έπ' αύταις την τετάρτην τε και έκατοστήν, τεθείσαν δὲ ὑπὸ ᾿Αρχάδων, ἀνολυμπιάδας οἱ Ἡλείοι καλοίπες οῦ σφᾶς ἐν καταλόγω τῶν ὀλυμπιάδων γράφουσιν. Eleer das von Pheidon geleitete Fest nicht gerechnet hätten (of μην τούς γε Ήλείους αναγράψαι την θέσιν ταύτην), erzibil bereits Ephoros bei Strabo VIII 358. Dies hat aber nicht gehindert, dass wir den Stadionsieger der 8. und 34. so gut wie des der 104. Olympiade in der Siegerliste bei Iulius Africanus verzeichnet finden<sup>3</sup>). Wie ist das möglich, wenn die Siegerliste auf den Aufzeichnungen der Eleer beruht? Wenn die von Pheidon und Pantaleon geleiteten Feste in den Augen der Eleer keine Olympiaden waren, so konnten sie doch erst das auf Pheidon folgende Fest als 8. Olympiade zählen, oder wenn man die Zählung für etwas nachträglich Hinzugekommenes halten will, so konnte in

<sup>1)</sup> In dieser Zeitschr. XXXVI 72 ff.

Dass diese Autoritäten nur für ganz unwesentliche Kleinigkeiten, etwi orthographischer Art herangezogen werden, vermag ich nicht zu glauben.

<sup>3)</sup> Den Sieger von Ol. 104 giebt auch Diodor XV 78 an.

ihrer Anagraphe zu ienen Jahren nur vermerkt sein, was die didaskalischen Inschriften Athens für das zweite Jahrhundert so oft angeben (CIA II 975), ἐπὶ τοῦ δεῖνα οὐχ ἐγένετο. Hatten vielleicht Pheidon und Pantaleon besondere Urkunden tiber die von ihnen geleiteten Feste in Olympia deponirt, die von den Eleern zwar ignorirt, aber doch pietätvoll aufgehoben wurden, so dass spätere Gelehrte sie nur abzuschreiben und in die Eleerliste einzuschieben brauchten? Es scheint mir evident, dass Hippias, als er die Olympionikenliste aufstellte, von Anolympiaden noch gar nichts wusste. Erst als im Jahre 364 Pisaten und Arkader das Fest abhielten und die angreisenden Eleer mit blutigen Köpsen heimschickten, haben die Eleer das Fest für ungültig erklärt und sich nach früheren Vorkommnissen der Art umgesehen. Da war denn freilich Pheidons Usurpation leicht bei Herodot zu finden, dem sie als eine arge Ruchlosigkeit gilt1); woher die Angabe über den Pisatenkönig Pantaleon stammt, lässt sich nicht mehr sagen. Mochten nun die Eleer auch jene illegitimen Feste für Anolympiaden erklären, die Sieger der 8. und 34. Olympiade standen einmal in Hippias' Liste, deren Brauchbarkeit für die Datirung sehr bald nach ihrem Erscheinen von den Historikern anerkannt wurde 2), und den Sieger der 104. Olympiade liessen sich die Zeitgenossen auch nicht rauben, eben weil die Olympionikenliste ein so werthvolles Hülfsmittel zur Zeitbestimmung geworden war. Die Eleer hätten freilich noch viel mehr Anolympiaden statuiren können, wenn sie der Ansicht jener Forscher gefolgt wären, die wie Strabon VIII 355 die Spiele von der 27. Olympiade bis zum Schluss des zweiten messenischen Krieges von den Pisaten geleitet sein liessen<sup>3</sup>).

Also die verschiedensten Faktoren, die falsche Angabe in der Geschichte der Spiele, die Analogie der Pythien, das Verhalten des Thukydides, die Ueberlieferung von Apene und Kalpe, die Notizen der Oxyrhynchos-Liste, die Sieger der Anolympiaden vereinigen sich zu einer glänzenden Rechtfertigung des Plutarchischen Urtheils über die Entstehung der Olympionikenliste. Wenn man dem einen

<sup>1)</sup> Her. VI 127 Φείδωνος... ὑβρίσαντος μέγιστα δη Ἑλλήνων ἀπάντων, δε έξαναστήσας τοὺς Ἡλείων ἀγωνοθέτας αὐτὸς τὸν ἐν Ὀλυμπίη ἀγῶνα ἔθηκε.

<sup>2)</sup> Zuerst benutzt hat sie Philistos nach Steph. Byz. s. v. Δύμη.

<sup>3)</sup> Iulius Africanus bestimmt die Zeit der pisatischen Leitung auf die Olympiaden 28, 30-52.

Historiker nicht hat glauben wollen, wenn man vielleicht jein einzelnen der übrigen Zeugen als nicht vollwerthig in einer swichtigen Sache bemängeln könnte, ihrer Gesammtheit kann m. E. den Glauben unmöglich versagen — die olympische Siegeliste ist die Construction eines elischen Sophisten aus dem Enk des 5. Jahrhunderts.

ěc.

Es entsteht nun die doppelte Frage, welche Bausteine standa Hippias zur Ausführung seines Werkes zur Verfügung, und wie wird er sie verwerthet haben? So wenig eine sichere Antwert hierauf möglich ist, so muss man doch versuchen, sich eine ungefähre Vorstellung von Material und Methode zu machen.

Dass es vor Hippias kein geschlossenes, vollständiges Urkundesmaterial in Olympia gab, haben wir geseben, immerhin mochtes aber schon in früherer Zeit einzelne Hellanodiken auf den verstisdigen Gedanken gekommen sein, die Sieger in den von ihnen geleiteten Spielen aufzuzeichnen. Beweisen lässt sich das freilich in keinem Einzelfalle; denn die beiden Manner, von denen Parsanias solche Aufzeichnungen erwähnt, sind kaum, wie man früher meist annahm'), älter als Hippias, sondern gehören aller Wahrscheinlichkeit nach erst in hellenistische Zeit. Für Paraballon, des Vater des Lastrateidas, ergiebt sich ein später Ansatz 2) ziemlich sicher aus Pausanias' Worten VI 6, 3 υπελίπετο δε καὶ ές τους Επεισ φιλοτιμίαν, των νικησάντων 'Ολυμπίασι τὰ ὀνόματα άναγράψας έν τῷ γυμνασίω τῷ έν Όλυμπία. Das Gymnasion in Olympia, das Pausanias sah, ist erst in hellenistischer Zeit gebaut worden, von einem älteren Bau derselben Bestimmung sied keinerlei Reste gefunden worden, also ist auch Paraballon nicht alter anzusetzen als das einzige bekannte Gymnasion. Aehnlich steht es mit dem Eleer Euanoridas, dessen Aufzeichnungen als Hellanodike Pausanias VI 8, 1 mit deutlichem Hinblick auf die Thätigkeit des Paraballon erwähnt yevousvog de Ellavoding Eyeate xal ofτος τὰ ὀνόματα ἐν Ὀλυμπία τῶν νενικηκότων. Ihn hat bereits C. Müller (Fr. H. Gr. IV S. 407) sehr ansprechend mit einem angesehenen Eleer dieses Namens gleichgesetzt, der nach Pol. V 94 im Jahre 218 v. Chr. von den Achaeern gefangen genommen wurde, und Dittenberger hat seinen Namen auf einer fragmentirtes

<sup>1)</sup> So noch Mahaffy S. 171.

<sup>2)</sup> Hyde de Olympionicarum statuis S. 36 will ihn der benachbartes Statuen wegen an das Ende des 5. oder den Ansang des 4. Jahrh. setses-

sis (Inschr. von Ol. 299) mit Wahrscheinlichkeit ergänzt'). Ischeinend haben beide Männer eine μεταγραφή der damaligen Iciellen elischen Siegerliste in Stein oder Erz vorgenommen.

Etwas mehr Stoff als etwaige Aufzeichnungen vereinzelter illanodiken wird dem Hippias die Fülle der Weihgeschenke geten haben, die er in der Altis sah. Wie hoch dies Material naufreicht, wissen wir freilich nicht, Siegerstatuen, deren Aufhriften und gegenseitige Lage für die chronologische Folge manerlei lehrten, hat es ja erst seit der zweiten Hälfte des 6. Jahrinderts gegeben<sup>2</sup>), aber im Heraion mochten ältere Anatheme iderer Form vorhanden sein. Zu beachten bleibt dabei aber, dass rade die ältesten Weihinschriften sehr wortkarg sind, fehlt doch if den Statuenbasen oft sogar der Agon, in welchem der Sieg rungen war<sup>2</sup>), Listen aller vom Sieger gewonnenen Kränze wurden ir ganz ausnahmsweise beigefügt (Paus. VI 13, 2 und Inschr. v. l. 153) und genaue Datirungen kommen nicht vor dem 1. Jahrindert v. Chr. vor (Inschr. v. Ol. 222, 530).

Ungleich wichtiger aber als das Material, das Olympia selbst at, konnte für Hippias' Werk die ausserelische Tradition werden. In den grossen Familien, deren Mitglieder viele enerationen hindurch an den olympischen Spielen theilgenommen atten, mit eifersüchtiger Sorgfalt die Erinnerung an jeden agostischen Erfolg gehütet, wie wir besonders aus Pindars Gedichten raiginetische Sieger erkennen. Ferner waren aber auch die adte wegen der jedem Olympioniken zustehenden Ehrenrechte rradezu gezwungen, Buch über die Siege ihrer Mithürger zu führen. enn in Athen nach Solons Gesetz (Plut. Sol. 23) dem Olympioken 500 Drachmen gezahlt wurden, wenn ihm nach CIA I auch die Speisung im Prytaneion auf Lebenszeit zukam, so ussten beide Auszeichnungen doch von Amtswegen verzeichnet erden. Staatliche Listen der Sieger in den grossen Festspielen

<sup>1)</sup> So auch Hyde S. 38 Nr. 73.

<sup>2)</sup> Paus. VI 18, 7 setzt die beiden ältesten Siegerstatuen, die des Aigiten Praxidamas und des Opuntiers Rexibios in die 59. und 61. Ol. (544 id 536 v. Chr.). Wenn er an anderer Stelle VI 15, 8 eine Statue des Sparners Eutelidas aus der 38. Olympiade (628 v. Chr.) erwähnt, so werden wir die Entstehung des Bildwerks im VII. Jahrhundert doch kauss auben dürsen.

<sup>3)</sup> S. die Beispiele bei Dittenberger-Purgold Inschr. von Ol. S. 238.

<sup>4)</sup> Vgl. R. Schoell in dieser Zeitschr. VI (1872) 37 ff.

sind für Keos ja schon durch Bakchylides bezeugt, der II 10 seinen Landsmann Argeios zuruft, er sei der 70. keische Sieger am isch mos. Die Aufzeichnung dieser Liste auf Stein, deren Reste Priffi (de Cei insulae rebus 160) veröffentlicht hat, ist natürlich erst später erfolgt<sup>1</sup>).

Also Material der verschiedensten Art stand gegen Ende des 5. Jahrhunderts gewiss für eine Reconstruction der Siegerliste zu Verfügung und wenigstens für die letzten 100 Jahre wird dies Material einen durchaus soliden Bau ermöglicht haben, aber an die Sisyphosarbeit, die Siegerliste und Geschichte der Spiele von Asbeginn herzustellen, konnte sich doch nur ein Mann von den Selbstvertrauen und der Scrupellosigkeit des Hippias wagen. In den beiden platonischen Dialogen, die seinen Namen tragen? besitzen wir eine höchst lebendige Schilderung des Mannes, der Alles versucht und Alles versteht. Als politischer Gesandter seiner Vaterstadt und als Wanderredner durchzieht er die ganze griechische Welt, selbst die kleinsten sicilischen Nester werden von ihm gebrandschatzt (Hipp. mai. 282 E), er ist im Stande, Alles, was er am Leibe trägt, bis zum geschnittenen Siegelring selbst zu verfertigen (Hipp. min, 368 B), Poesie und Prosa, Astronomie, Geometrie, Dialektik, Grammatik und Musik beherrscht er gleichmässig, und von seinem wunderbaren Gedächtniss unterstützt ist er völlig is der Geschichte der Heroen und Menschen, der Geschlechter und Städtegründungen zu Hause. In dies letzte Gebiet seines Wissens, das die Spartaner besonders schätzen (Hipp. mai. 285 D), die doracoloría, gehört auch die Geschichte der olympischen Spiele und die Liste ihrer Sieger. Ausgebreitete Kenntniss des verschiedensten Materials und gewandte Benutzung desselben dürfen wir bei dem πολυμαθής sicher voraussetzen, aber hingebende Sorgfalt und kritische Strenge, kurz wahrhaft wissenschaftlichen Sinn kann man ibm gewiss nicht zutrauen. So mochte er für die letzten 100-150 Jahre eine leidlich genaue Liste herstellen, aber in der früheren Zeit musste die reine Construction einen ebenso weiten Raum einnehmen wie in den Königslisten der Genealogen.

Die verführerische Annahme, dass CIA II 978 der Rest einer ähnlichen attischen Liste sei, lässt sich leider nicht halten, vgl. Dittenberger zu SIG<sup>2</sup> 669 n. 12.

<sup>2)</sup> Die, Echtheitsfrage kann hier unbeachtet bleiben, denn auch der verdächtige Innias unlich ja sicherlich alt.

Wie er dabei vorging, können wir im Einzelnen natürlich nicht - mehr erkennen, aber einige Punkte lassen sich doch vielleicht aufklaren, so die besonders wichtige Frage, wie Hippias zu dem Datum der ersten Olympiade (776 v. Chr.) gelangte. Beloch (Griech. Gesch. I 10 Anm. 2) hat die Vermuthung geäussert, eine Reorganisation des Festes im Jahre 480 habe den Ausgangspunkt gebildet. - die Vermehrung der Hellanodiken auf 2 sei 25 Olympiaden (ein Jahrhundert) früher angesetzt und dies Datum als 50. Olympiade betrachtet worden; aber wenn jene Reorganisation, die doch von geringer Bedeutung war, wirklich den Angelpunkt der Chronologie des Hippias ausmachte, hätte er ihr gewiss eine rundere Olympiaden-, zahl gegeben als 75 1). Viel näher liegt es, das Datum durch Genealogie ermittelt zu denken. Für Iphitos, den Eleerkonig, der die erste Olympiade feierte, versagte die Genealogie freilich, Pausanias bemerkt ausdrücklich V 4, 5, Iphitos gehöre zwar zu Oxylos' Geschlecht, aber dessen Nachkommen seien keine Könige gewesen3). So musste Iphitos' Zeit auf andere Weise ermittelt werden, und das geschah dann wohl mit Hülfe des berühmten Diskos des Iphitos, der die Bestimmungen über die Exexelpla und als Garanten den Namen des Lykurg enthielt. Die Echtheit dieses Diskos, den noch Pausanias im Heraion sah, hat Aristoteles bekanntlich geglaubt und die Zeit des Lykurg danach bestimmt. Der Synchronismus des Iphitos mit Lykurg ist auch für die späteren Historiker und Chronographen ein Dogma, an dem sie nicht zu rütteln wagen, so unbequem es ihnen auch ist 1). Da ihnen auch die erste gezählte Olympiade 776 ein unantastbares Datum war, suchten sie ihre abweichenden Ansätze des Gesetzgebers Lykurg durch verschiedene Ausstüchte zu ermöglichen. Timaios 5) nahm zwei Lykurge

<sup>1)</sup> Von einer Reorganisation des Festes im Jahr 480 ist mir überhaupt nichts bekannt, Paus. V 9, 3 verlegt die Neuordnung in die 77. Ol. — 472 v. Chr.

Deshalb kann ich Mahaffys Vermuthung S. 177, die Berechnung der Generation des Iphitos habe zu dem Ansatz der ersten Olympiade geführt, nicht zustimmen.

<sup>3)</sup> Paus. V 20, 1, Plut. Lyk. 1. Dass dieser Diskos von Aristoteles zuerst benutzt worden sei, wie Eduard Meyer Forschungen I 240 f. behauptet, geht aus Plutarchs Worten m. E. nicht hervor.

<sup>4)</sup> Vgl. die vortrefflichen Auseinandersetzungen bei Jacoby, Apollodors Chronik 122 ff.

<sup>5)</sup> Bei Plut. Lyk. 1. Ihm schloss sich, wie Jacoby zeigt, auch Apollodor an.

an, von denen der jüngere Iphitos' Zeitgenosse war, und konsts Inhitos in der 1. Olympiade belassen, andere hielten an dem 871chronismus des Gesetzgebers mit Iphitos fest, schoben aber zwische die von diesem geseierte Olympiade und jene erste, in der Koribos siegte, eine Anzahl nicht gezählter Olympiaden ein, Kallimachos 13, Polybios und Aristodemos von Elis 271). Die ganza Schwierigkeiten entstanden also, sobald einerseits Iphitos und die erste Olympiade, andererseits Lykurgs Platz in der spartanischen Königsliste feste Geltung gewonnen hatten, das war aber in 5. Jahrhundert bei beiden Factoren keineswegs der Fall. weiss bekanntlich weder von Iphitos etwas noch von einer Unterbrechung der Spiele und ihrer Neugründung in historischer Zeit, was die Scholiasten so befremdet, dass sie wenigstens Ol. III 11 (20) eine Anspielung auf Iphitos herauszufinden suchen. Lykurg Genealogie und Zeitbestimmung vollends schwankt bis ins 4. Jahrhundert durchaus<sup>5</sup>). Für Simonides<sup>3</sup>) ist er nicht Sohn, sonder Bruder des Eunomos und Sohn des Prytanis, Herodot I 65 macht ihn zum Oheim des Labotas, also zum Sohne des Agis, Xenophos setzt ihn in die Zeit der Herakliden (pol. Lac. 10, 8), Aristoteles dagegegen trägt kein Bedenken, ihn 776 anzusetzen. Fest wurde Lykurgs Zeitbestimmung erst, als Ephoros seine Construction der ältesten spartanischen Geschichte zum Mittelpunkt seiner ganzen Darstellung der griechischen Vorzeit machte<sup>4</sup>). Da wir nun wissen. dass Hippias gerade die Lakedaimonier durch seine Kenntnisse in der ältesten Geschichte und Genealogie erfreute 3) und ihnen 20 Liebe vornehmlich solche Studien trieb, so scheint mir die Annahme nicht zu kühn, dass für ihn ein Ansatz des Lykurgos des Anhalt zur Bestimmung des sonst undatirbaren Iphitos und damit der ersten Olympiade war. Wie er zu seinem Ansatz des Lykurg gekommen ist, können wir natürlich nicht ahnen, weil er damit

<sup>1)</sup> Eus. chron. I 194.

<sup>2)</sup> Vgl. Eduard Meyer, Forschungen zur alten Geschichte I 223 ff.

<sup>3)</sup> Plut. Lyk. 1.

<sup>4)</sup> Vgl. E. Schwartz, Abh. d. Gött. Ges. der Wiss. Bd. 40 (1895) S. 69.

<sup>5)</sup> Plat. Hipp. mai. 285 D περί τών γενών, ε Σώπρατες, τών τε ήρώων και τών ἀνθρώπων, και τών κατοαισεων, ώς τὸ ἀγχαϊον έκτισθησαν αι πόλεις, και συλλήβθην πάσης τῆς ἀρχαιολογίας ἥδιστα ἐπροώνται ἄστ' έγωγε δι' αὐτοὺς ἡνάγκασμαι έπμεμαθηκέναι τε και έκμεμελετηκέναι πάντα τὰ τοιαῦτα.

bei den Späteren kein Glück gemacht hat, während die auf jenem aufgebaute Datirung des Iphitos zum Eckstein der griechischen Chronologie wurde.

Aus der genauen Bekanntschaft des Hippias mit der spartanischen Geschichte erklärt sich auch eine Eigenthümlichkeit der Liste, die meist als stärkstes Kriterium ihrer Glaubwürdigkeit auch in den ältesten Theilen angesehen wird: während unter den Siegern der ersten 11 Olympiaden nicht weniger als 7 Messenier vorkommen, verschwinden sie vollständig aus ihr bis zur Wiederherstellung Messeniens durch Epameinondas 1). Gerade 20 Jahre nach dem letzten messenischen Sieger tritt der erste spartanische in der Liste auf (Ol. 16 = 716), zwischen beide Daten legte der Redactor der Liste also, wie Beloch mit Recht hervorhebt<sup>2</sup>), den 20 jährigen Krieg, der Messenien vernichtete und Sparta in die Höhe brachte. Unleughar hat Hippias einen gewissen historischen Tact in der Anordnung der Siegernamen bewiesen, zunächst kommen nur Eleer und Messenier vor, dann andere Peloponnesier, hierauf Megarer und Athener, Ol. 23 der erste Kleinasiate, Ol. 27 der erste Westgrieche; so ähnlich muss sich die allmähliche Entwickelung der olympischen Spiele von localer zu panhellenischer Geltung ja wirklich vollzogen haben.

Die einzelnen Agone lässt er dann entstanden sein, wann er sie zuerst nachweisen zu können glaubte, und zwar die gymnischen in der Reihenfolge, in der sie zu seiner Zeit abgehalten wurden. Auf die verschiedenen Laufspiele lässt er zuerst die gymnischen Spiele der Männer, dann die der Knaben folgen und der einzige Männeragon, der in historisch heller Zeit (Ol. 65 — 520) hinzugetreten ist, der Waffenlauf der Männer, bildet den Schluss aller gymnischen Kämpfe. Die hippischen Agone konnte er freilich nicht bis unter die Knabenagone hinabrücken, er setzt — wie wir sahen irrthümlich — das Viergespann in die 25., das Rennpferd in die 33. Olympiade. Dass gegen Ende des 5. Jahrhunderts, zur Zeit als die Olympionikenliste entstand, die von Phlegon und der Ozyrhynchoaliste bezeugte Reihenfolge der Spiele thatsächlich galt,

<sup>1)</sup> Paus. VI 2, 10.

<sup>2)</sup> Griech. Gesch. I 284 Anm. 2.

<sup>3)</sup> Auf die einzige Durchbrechung dieses Princips durch das πένταθλον παίδων gehe ich unten noch ein.

halte ich mit Robert<sup>1</sup>), wenn auch aus etwas anderen Gründen, für so gut wie sicher<sup>2</sup>).

Dass Hippias' Liste von der bei Iulius Africanus erhaltese vielfach abwich, ist selbstverständlich, viele Generationen von Gelehrten, vor Allen Aristoteles, Timaios, Eratosthenes hatten dama gearbeitet, bis sie ihre für die Folgezeit maassgebende Gestalt gewann, und wir sehen ja noch an den Bruchstücken aus Oxyrhyachos, wie zahlreiche Punkte einst strittig waren. Aber diese Thitigkeit der Nachfolger ist doch nur ein Ausslicken; mit dem Respect, den das Alterthum für jede zusammenfassende Leistung hat, selbst wenn sie schlecht ist 3). lässt man die Mauern stehen und ersetzt nur brüchige Steine durch neues Material. Einen solchen Flicken glaube ich noch aufzeigen zu können. Zwischen dem Knabenringkampf (Ol. 37) und dem Knabenfaustkampf (Ol. 41) finden wir das Pentathlon der Knaben mit dem Zusatz xal nywylgarzo zóze uéνον, ένικα δ' Εὐτελίδας Δάκων'). Es ware in hohem Masse auffallend, wenn Hippias, der die beiden viele Jahre lang bestehenden Agone Apene und Kalpe völlig ignorirte, einen nur einmal geübten Agon berücksichtigt hätte; ich möchte deshalb glauben, dass diese Notiz von einem Späteren nachgetragen ist, der sie aus dem Epigramm der Bildsäule des Eutelidas erschlossen batte. sagt von ihm Paus. VI 15, 8 Σπαρτιάτη δὲ Εὐτελίδα γεγόνασιν έν παισί νίκαι δύο έπὶ τῆς ὀγδόης καὶ τριακοστῆς ὀλυμπιάδος πάλης, ή δὲ ἐτέρα πεντάθλου, πρῶτον γὰρ δὴ τότε οἰ παίδες και θστατον πενταθλήσοντες έσεκλήθησαν έστι δὲ ή τε είχων άρχαια του Εύτελιδα και τὰ έπι τῷ βάθρω γράμματα άμυδοὰ ὑπὸ τοῦ χοόνου. Ein altes, wenn auch gewiss nicht 628 verfertigtes, Bild des Eutelidas war also da, und Hippias hatte den Sieg im Knabenringkampf in die 38. Olympiade gesetzt; dass Eutelidas aber in derselben Olympiade, als Knabe, auch im Pentathlon gesiegt hatte, kann sehr wohl irrige Inter-

4

<sup>1)</sup> In dieser Zeitschr. XXXV 147 ff.

<sup>2)</sup> Der Widerspruch von Lipsius Ber. der sächs. Ges. der Wiss. Bd. 52 (1900) S. 16 ff. und Mie Philol. Lx (1901) S. 161 ff. gegen Roberts Erklärung der Xenophonstelle Hell. VII 4, 29 scheint freilich auch mir begründet, man wird im IV. Jahrhundert zeitweise eine andere Reihenfolge angewandt haben.

<sup>3)</sup> Vgl. die seinen Bemerkungen von E. Schwartz, Abh. der Gött. Ges. der Wiss, Bd. 40 S, 69.

<sup>4)</sup> Dasselbe berichten Paus. V 9, 1; VI 15, 8, Philostr. Gymn. p. 22 D.

pretation der alterthümlich knappen Inschrift sein. So scheint mir die ganze Nachricht von dem ein einziges Mal probirten Knabenfünfkampf sehr verdächtig, mag sie nun von Hippias oder einem späteren Gelehrten aufgebracht sein.

Aussührlicher als mir selbst lieb ist, bin ich auf Material und Methode der Olympionikenliste des Hippias eingegangen, denn ich fühle sehr wohl, dass meine positiven Aussührungen hierüber der zwingenden Beweiskrast vielsach entbehren. Bessere Kenner der griechischen Chronographie werden bestimmtere Vorstellungen davon geben können, mir kam es nur darauf an, die Möglichkeit der Construction durch den Sophisten des 5. Jahrhunderts darzuthun. Das eigentliche Ziel dieser Arbeit ist der Nachweis, dass es bis zum Ende des 5. Jahrhunderts keine zusammenhängende Siegerliste und keine Geschichte der olympischen Spiele gegeben hat, und dass wir deshalb das Datum: ,776 die erste Olympiade' genau so zu beurtheilen haben wie die berühmte Jahreszahl: .1068 Kodros stirbt fürs Vaterland'.

Basel.

ALFRED KOERTE.

## DER HISTORISCHE KERN DES III. MAKKABAEERBUCHES.

Das sogenannte dritte Makkabäerbuch gilt mit Recht ziemlich allgemein als das am tiefsten stehende Erzeugniss der hellenistisch-jüdischen Litteratur. Es giebt kaum noch Gelehrte, die geneigt sind, an eine von Ptolemaios Philopator ausgehende Verfolgung der ägyptischen Juden zu glauben¹). Schürer²) meint, die bei Iosephus g. Apion II 51—56 in kurzem Auszug mitgetheilte Legende von einer durch Ptolemaios Physkon beabsichtigten Vernichtung der Alexandrinischen Judenschaft scheine die einzige Basis für die Dichtung des Verfassers gebildet zu haben. Die Physkonlegende sei für die ältere Fassung zu halten, da in ihr Alles noch viel einfacher und psychologisch begreiflicher zugeht. Dieses Urtheil wird

<sup>1)</sup> Abrahams, Jewish Quaterly Review IX 39-58 und Büchler, Tobiaden und Oniaden, S. 172 ff. werden mit ihren Rettungsversuchen schwerlich Erfolg haben. Sie bemühen sich nachzuweisen, dass in III. Makk, gute Quellen verarbeitet seien und dass thatsächlich Philopator einen Anschlag gegen die Juden des Fajjum geplant habe. Den Grundpseiler des ganzen Hypothesengebäudes bildet Abrahams Erklärung von III. Makk. 7, 20, wo es heisst dia τε γής και θαλάσσης και ποταμού seien die Juden heimgekehrt. Es liegt auf der Hand, dass sich der Verfasser bei dem Ausdruck ,über Land und Meer' garnichts besonderes gedacht hat, Abrahams behauptet aber, unter der Jáλασσα sei der Moeris-See zu verstehen, und Büchler stimmt ihm zn; leider erbringt keiner von beiden den Beweis, dass man diese künstliche Mury als Büchler kommt ferner in die unangenehme Lage, alle die Stellen, welche deutlich zeigen, dass man sich alle Juden des ganzen Landes, nicht bloss die des Fajjum, nach Alexandreia zusammengeschleppt zu denken hat, für spätere Einschübe in die gute alte Quelle erklären zu müssen. Am merkwürdigsten ist sein Einfall, die in c. 3, 8 genannte molles sei nicht Alexandreia, sondern eine andere, wahrscheinlich Arsinoë-Krokodilopolis. Iosephus weiss garnichts böses von Philopator su berichten, sondern sagt ausdrücklich, dass die Feindschaft gegen die Juden erst begann, als die Alexandriner aus Makedonen und Griechen zu Aegyptern degenerirt waren, g. Ap. II 69. Das kam aber erst unter Euergetes II.

<sup>2)</sup> Geschichte des jüdischen Volkes III 365.

man als communis opinio bezeichnen dürfen, und es ist zweiselsohne richtig. Einer der Hauptunterschiede zwischen den beiden Legenden liegt darin, dass im III. Makk, ein Religionsconflict zwischen den glaubenstreuen Juden und dem rasenden König entsteht, während es sich in der Physkonlegende nur um einen politischen Kampf handelt. Wäre die letztere junger, so müssten wir annehmen, dass ihr Verfasser den erbaulichsten Theil seiner Vorlage einsach hätte fallen lassen, das ist natürlich ein Unding bei einem solchen Tendenzschriftsteller, der gerade erbaulich wirken will. Ueberhaupt ist es nicht glaublich, dass ein jüdischer Schriftsteller eine ursprünglich auf Philopator lautende Geschichte auf Physkon umgestempelt haben sollte, denn so häufig solche Autoren zeitlich näher stehende Ereignisse in eine frühere Periode zu transponiren pflegen¹), so unerhört würde das umgekehrte Verfahren bei ihnen sein. Zu diesen allgemeinen Erwägungen kommt hinzu, dass der Verfasser vom III. Makk, bei seiner Umarbeitung der Physkonlegende einige Züge derselben nur halb verwischt hat, die für seinen Zweck ganz hätten getilgt werden müssen; dem ungeschickten Flickarbeiter ist es nicht gelungen, den neuen Lappen glatt an das alte Kleid zu setzen. In c. 2, 28 bestimmt Philopator, dass alle Juden der λαογραφία unterworfen sein sollen, in 3, 1 wird er nicht nur gegen die Juden in Alexandreia erzürnt, sondern will auch die auf dem Lande vernichten. Danach galt sein Zorn also ursprünglich den Alexandrinischen. Aber in 4, 12 heisst es plötzlich, er entbrannte gegen die Alexandrinischen, weil diese das Loos ihrer im Hippodrom zusammengepferchten Glaubensgenossen aus dem Lande beklagten, und nun wollte er auch die Juden der Hauptstadt umbringen. Dieser natürlich längst bemerkte Widerspruch ist so stark, dass man ihn selbst einem so ungeschickten Scribenten wie dem Versasser vom III. Makk. nicht gern zutrauen mag, falls er die ganze Geschichte frei erfunden hätte.

<sup>1)</sup> Darin gleichen die jüdischen Schriststeller den römischen Annalisten. Ich kann es mir nicht versagen, an dieser Stelle auf den Aufsatz von Eduard Schwartz, Notae de Romanorum annalibus, Göttinger Universitätsprogramm 1903, hinzuweisen. Dort wird das schönste aller dieser Kukukseier nachgewiesen. Ein mit Bosheiten gegen Cicero gespickter Bericht über die Catilinarische Verschwörung, verkappt als Erzählung von einer Revolution gegen die vor kurzem begründete römische Republik. Diesen Aufsatz sollte jeder Iosephussorscher emsig studiren, so mancher Verehrer der von Iosephus gebotenen Ueberlieserung würde ungemein viel von Schwartz profitiren können.

Es liegt auf der Hand, dass in c. 4, 12 dieselbe Vorstelling herrscht wie in Ios. g. Ap. II 53, dass nämlich der König des Alexandrinischen Juden gram wird, weil sie im Begriff stehn, mit ihren Brüdern vor den Thoren in Verbindung zu treten. Diese Juden vom Lande sollen nach der Absicht des Verfassers von III. Makk, als ganz harmlose unschuldige Lämmer erscheinen, aber sie tragen doch noch einige zu dieser Rolle nicht passende Zeg von den kriegerischen Oniasjuden der Physkonlegende an sich. In c. 3. 7 heisst es, die Juden hielten weder mit dem König nech mit seinen Truppen Tischgemeinschaft, in 4, 11 sollen sie nicht mit den Truppen des Königs verkehren, beides hat nur des rechten Sinn, wenn sie eben selber Soldaten waren. In c. 3, 21 ist von ihren Kriegsdiensten die Rede, 6, 25 haben sie treulich die Landessestungen gehütet. 3, 24 wird ihre Gestährlichkeit st den Fall eines Aufstandes betont, auch die Furcht vor einem Aufstand in der Stadt 5, 41 stimmt sehr viel besser zu den Voransetzungen der Physkonlegende als zu den übrigen Voraussetzunges des III. Makkabäerbuches. Soviel über das Verhältniss der beides Legenden zu einander.

Wir müssen nun zunächst versuchen zu ermitteln, ob der älteren von ihnen eine geschichtliche Thatsache zu Grunde liegt. losephus verquickt die Physkonlegende mit einigen Angabes Apions über Onias und Dositheos, wir müssen aber scharf scheiden zwischen der judischen und der griechischen Tradition und jede für sich behandeln. Die Legende besagt: Ptolemaios Physkon kam nach dem Tode seines Bruders Philometor aus Kyrene herbei, am Kleopatra und die Kinder des Verstorbenen des Thrones zu berauben; der treue Onias übernimmt es, die Sache der ungerecht Angegriffenen zu vertheidigen. Physkon (der inzwischen Alexandreia gewonnen hat) muss sich zum Kampf gegen das Heer des Onias rüsten, zuvor will er alle Juden der Hauptstadt (offenbar der Sicherheit halber) von wüthend gemachten Elephanten zertreten lassen. Doch im entscheidenden Moment wenden sich die Bestien gegen die Freunde des Königs und tödten viele von ihnen. Das brachte den Wütherich zur Einkehr und da seine Lieblingsconcubine, welche von den einen Ithaca, von den andern Eirene genannt wird, ihm gleichsalls ins Gewissen redete, so bereute er sein grausames Unterfangen. Zum Gedächtniss dieser wunderbaren Errettung aus der Todespoth seiern die Juden fortab ein Fest.

Es ist wichtig, dass schon losephus verschiedene Angaben über den Namen der Concubine vorfand, denn das zeigt, dass die Legende bereits damals in Variationen umlief.

Wie stimmen nun ihre Voraussetzungen zu dem, was wir sonst über den Regierungsantritt des Physkon, d. h. Euergetes II., erfahren')? Dieser wurde nach dem Tode seines Bruders Philometor durch eine Gesandtschaft aus Alexandreia aufgefordert, als Gemahl seiner Schwester Kleopatra II. den Thron Aegyptens zu besteigen. Er freute sich sehr darüber, dass er ohne Kampf das Reich erhalten sollte, umsomehr, da er gehört hatte, dass eine Partei der Grosswürdenträger und Kleopatra selber den Sohn des Verstorbenen an seiner Stelle zum König machen wollten. So kam er, und als er das Hest in der Hand hatte, liess er zunächst die Anhänger seines Nessen, dann diesen selbst, und zwar angeblich gerade am Tage der Hochzeit mit Kleopatra, in deren Gegenwart ermorden. Von den übrigen Kindern des Philometor war eine Tochter damals Königin von Syrien, die andere Tochter Kleopatra III, hat Euergetes später selbst geheirathet und in schönster Harmonie mit ihr gegen Kleopatra II. zusammengehalten. Auch mit Kleopatra II. hat er einstweilen trotz der Ermordung ihres Sohnes ruhig zusammenregiert, erst viel später kam es zum Kriege zwischen beiden, und damals vertrieb sie ihn aus Alexandreia und die Alexandriner standen auf ihrer Seite. Allerdings bat einmal jemand für einen angeblichen Sohn des Philometor die Waffen gegen Euergetes II. erhoben, aber das geschah nicht im Anfang seiner Regierung und nicht von Onias, sondern von Galaistes'), dem Sohn des Athamanenkönigs Amynandros. Auch die Eirene ist eine historische Persönlichkeit, sie hat den König einmal zu einem grossen Blutbad unter seinen Kyrenäischen Freunden veranlasst<sup>3</sup>). Wir sehen also, dass die Legende allerdings einzelne Motive aus der Zeit des Euergetes II, verwendet, aber doch in ihren Hauptzügen derselben nicht angehören kann, denn Onias hatte keine Gelegenheit, im Anfang jener Regierung die Sache der Kinder des Philometor zu versechten, die Ermordung des Prinzen kam ganz überraschend, und überhaupt hat es in jener Zeit keinen

<sup>1)</sup> Zum solgenden vergl. man meine ludaica 8-14. Justin XXXVIII 8.

<sup>2)</sup> Diodor XXXIII 20-22. Niese, Geschichte der griech. und makedon. Staaten III 268 setzt des Ereigniss 140/39.

<sup>3)</sup> Diodor XXXIII 13.

Krieg zwischen Kleopatra II. und ihrem Brudergemahl gegebes. In Abgesehen davon ist eine Verfolgung der Juden unter Euergete I. an und für sich unwahrscheinlich, gerade unter diesem Könige haben sie vielmehr in Aegypten eine besonders günstige Stellag gewonnen'), die unter seiner gleichgesinnten Gattin Kleopatra III. sich noch wesentlich verstärkte. Das hängt zusammen mit der ganzen inneren Politik jenes Herrschers, der darauf ausging, da ihm feindlich gesinnte makedonische Element der Bevolkerung Alexandreias zu vernichten, und sich auf die Aegypter und die ausländischen Söldner stützte2). Es scheint demnach, als hätte die Legende, falls überhaupt etwas Thatsächliches ihr zu Grunde liegt, was man doch annehmen möchte, ein Ereigniss aus anderer Zeit auf Euergetes II. übertragen, und natürlich müsste dieses dann den Wesen der Legende entsprechend aus späterer Zeit sein. Wir hören, dass die letzte Kleopatra sich gewünscht hat, eigenhändig alle Juden des Landes umhringen zu können, als diese zu Octavia abgefallen waren 3), aber das blieb ein Wunsch ohnmächtiger Wath und kann schwerlich zur Entstehung einer solchen Legende geführt haben. Als Gabinius den Ptolemaios Auletes auf den agyptischen Thron zurücksührte und im Alexandrinischen Kriege Caesars sind die Juden beidemal rechtzeitig zur stärkeren Partei übergelausea, ohne sich dabei in Gefahr zu begeben.4) So bleibt uns nur die Zeit der inneren Kämpfe unter Ptolemaios Soter II. übrig. ia denen die Juden gegen diesen Herrscher gestanden haben und also mehrfach zu der unterliegenden Partei gehörten.

Es ist bekannt, dass in dem auf Kypros geführten Kriege der Kleopatra III. gegen jenen Sohn alle ihre Truppen zu Soter II. abfielen bis auf die Oniasjuden, deren Häupter Chelkias und Ananias eine grosse Rolle bei Kleopatra spielten. Es ist ferner bekannt, dass die Königin jenen jüdischen Generalen das Commando üher ihr Heer in Syrien gegen Soter II. anvertraute, dass dieser König entsetzlich unter der jüdischen Bevölkerung Palästinas gewütet hat, dass er plötzlich von Syrien aus nach Alexandreia eilte und, da der ihn verfolgende Chelkias unterwegs starb, auch sein

<sup>1)</sup> Wilcken, Berliner philologische Wochenschrift 1896 Sp. 1494 und Ostraka passim.

<sup>2)</sup> P. M. Meyer, Heerwesen der Ptolemäer u. Römer in Aegypten S. 76ff.

<sup>3)</sup> los. g. Ap. II 60.

<sup>4)</sup> Ios. bell. I 175 und 190 ff. ant. XIV 99 und 131 ff.

A erreichte, und für den Augenblick die Hauptstadt gewann 1). ist aber nicht bekannt, oder mindestens nicht genügend behtet, dass Soters definitive Rückkehr auf den Thron mit einer denverfolgung in Alexandreia, der ersten, von der wir zuversiges wissen, zusammenhing.

Eine anscheinend gänzlich übersehene Stelle in Iordanis römiver Geschichte<sup>2</sup>) lautet: Ptolomeus qui et Alexander anno X, quo nante mulia Iudaeorum populus tam ab Alexandrinis quam etiam Anthiocensibus tolerabat. Diese Nachricht stammt aus einer xandrinischen Chronik\*) und verdiente also schon an und für wenn sie nicht noch anderweitig gestützt rde. Lassen wir die Judenverfolgung in Antiocheia4) hier bei te: befremdlich ist sie in einer Zeit, wo die letzten Seleukiden den Hasmonäern permanent kämpsten, keineswegs. Für Aledreia nennt unsere Stelle nicht den König als den Verfolger. dern das Volk. Das entspricht durchaus dem, was wir aus ephus über das Verhältniss das Alexander zu den Juden entnehn müssen. Aber wann fand jene Verfolgung statt? Porphy-35) erzählt zum Jahre 88 v. Chr., Alexander sei durch eine itarrevolution vertrieben worden und habe sich nach einer verenen Seeschlacht mit seiner Frau und einer Tochter nach Lyn gerettet, von da sei er nach Kypros aufgebrochen, habe aber zen den Admiral Chaireas Schlacht und Leben verloren. exandriner waren ihm so gram, dass sie am liebsten seine Rerung aus den Jahrbüchern gestrichen hätten, προσέφρουσε γάρ τοῖς διά τινας Ἰουδαικὰς ἐπικουρίας. Also jūdische Söldr, d. h. natürlich Oniasjuden stehen auf Seiten Alexanders und regen die Wut der Alexandriner. Dass auch die Alexandriner and night nur die übrigen Soldaten an dem Aufstand betheiligt

<sup>1)</sup> Ios. ant. XIII 285 ff. 345-355.

<sup>2)</sup> Iordanis ed. Mommsen c. 81.

<sup>3)</sup> Mommsen a. a. O. p. XXVII.

<sup>4)</sup> In Antiocheia haben die Juden von den Nachfolgern des Antiochos siphanes das Ansiedelungsrecht erhalten, so erzählt Iosephus bell. VII 43 auf und einer antiochenischen Quelle. Damit sind die Fabeln von der Bürgerchtsverleihung an die dortigen Juden durch Seleukos I. natürlich erledigt, ag auch z. B. Schürer a. a. O. 97 nach wie vor sie ruhig für baare Münzehmen.

<sup>5)</sup> Bei Eusebios Chron. rec. Schoene I p. 163-166. Dazu Strack, Dystie der Ptolemäer S. 205.

waren, bestätigt Justin XXXIX 5, concursu populi in exilium qui Wir erfahren ferner, dass damals Alexanders Gattin, Kleopatra wir erfahren ferner, uass unmere areauthen Stiefsohn, des unike, Tochter seines Bruders, Soters II., ihren Stiefsohn, des unike, Tochter seines Bruders, Soters II., teren Alexander II., nebst ihren Schätzen nach Kos gefischtet in allerdings nur, um sie aus dem Regen in die Traufe zu brie denn dort wurden sie eine Beute des Mithradates, der gerade la asien überschwemmte. Daneben confiscirte Mithradates 800 Tale die von Alexandrinischen Juden gleichfalls in Kos niedere waren 1). Also haben nicht nur die jüdischen Truppen des xander den Hass der Hauptstadtbevölkerung erregt, sonder hatten auch die Alexandrinischen Juden darunter zu leiden, stell sie es für nöthig erachteten, ihre Werthsachen zu flüchten. diese zersprengten Notizen fügen sich trefflich zusammen, wir hier in der That die von Iordanis erwähnte Judenversolzes Alexandreia gut beglaubigt vor ups. Besonders schlimm del die Lage aller Juden Aegyptens natürlich zu werden, als Sotz L nach dem Tode des Bruders von den Alexandrinern gerufen, Thron wieder bestieg, seine Grausamkeit liess das Aergste fürche Auch dieser König hatte den Spitznamen Physkon, wahre Alexander den officiellen Beinamen Philometor führte. kommt also ein Physkon nach dem Tode eines Philometor und wi

<sup>1)</sup> Strabo bei los. ant. XIV 112. losephus will hier erklären, wie & kommt, dass der Tempel von Jerusalem so riesige Reichthumer besitzen konste Er weist darauf hin, dass die Diasporajuden jährlich ihre Tempelabgaben and Jerusalem schickten, und er meint, jene 800 Talente seien die Abgaben der Juden Asiens, die man aus Furcht vor Mithradates in Kos deponirt habe, den es sei nicht wahrscheinlich, dass die Juden aus Jerusalem Geld dorthin geschickt haben sollten, noch sei es glaublich, dass die Alexandripischen det gethan hatten, die doch keine Furcht vor Mithradates hatten. Josephus will den Strabon corrigiren, bei dem also offenbar Alexandrinische Juden gemeint weren. Es liegt auf der Hand, dass Josephus seine Vorlage à la Johann Bellhorn verbessert und dass die Alexandrinischen Juden ihr Geld aus demselbes Grunde nach Kos gebracht haben wie die Königin, die das doch auch gewiss nicht aus Furcht vor Mithradates that. Schon Reinach, Mithradates, deutsche Ausgabe S. 126 A. 2 u. 3 bemerkt den Irrthum des Iosephus, er verwechsek aber diese Kleopatra mit Kleopatra III., die seit etwa 13 Jahren todt war. Allerdings hat sie denselben Prinzen sammt ihren Schätzen während ihrer Kämpse mit Soter II. auch einmal nach Kos gebracht, Ios. ant. XIII 349, aber das ist von ant. XIV 112 zu trennen, denn es ist doch nicht denkbar, des der kleine Alexander so lange Jahre in Kos gesessen hätte. Vgl. auch Appies, Mithr. 23.

<sup>2)</sup> Vgl. Strack a. a. O. 141 f.

E Kleopatra nebst den Kindern des Philometor der Herrschaft Buben, die Alexandriner sind auf seiner Seite, die Juden stehen seinen Gegnern, sowohl die der Hauptstadt, wie die Oniasjuden. ist genau die militärische und politische Voraussetzung der skonlegende. Aber, wird man fragen, wo bleibt der Onias? Onias, den nicht nur die Legenden kennen, den auch Apion seines Namens verspottete, der nach Apion ein kleines Heer en Alexandreia und Physkon führte zur Zeit, wo Thermus als sischer Gesandter dort war? Zufällig besitzen wir eine Ehrenchrift') für einen Sohn des oben erwähnten Chelkias, der ein

<sup>1)</sup> Diese Inschrift des ägyptischen Museums in Berlin habe ich im Archiv Papyrusforschung I 48 ff. veröffentlicht. Ich glaubte damals, dass Chelkias ber der geehrte sei, bin aber jetzt zu der Meinung von Wilcken a. a. O. d andern Gelehrten bekehrt worden, dass es sich um einen Sohn des Chelas handelt; danach sind auch einige Ergänzungen zu verändern. Ich glaubte mals, es sei unwahrscheinlich, dass die jüdischen Traditionen, die doch so m mit angesehenen Männern ihres Volkes prunken, von einem zu hohen ren gelangten Sohn des Chelkias garnichts berichtet haben sollten. Doch se Erwägung war falsch, denn thatsächlich dankt Iosephus selbst seine nntniss des Chelkias und Ananias nur griechischen Quellen, nicht jüdischen. ant, XII 285 f. paraphrasirt Iosephus einfach das Straboncitat in § 287, er t nur die Vaterschaft des Tempelgrunders Onias hinzu. Die Thaten und nicksale des Chelkias und Ananias werden § 349-355 erzählt, nachdem mittelbar vorher, 344 und 347, Nikolaos, Timagenes, Strabon als Quellen die Schilderung der Kämpse zwischen Kleopatra III. und Soter II. genannt Auch die Berichte über das Auftreten der Oniasjuden gegenüber Gabiis und Mithradates von Pergamon bell. I 175 und 190ff., ant. XIV 99 und 1 ff. gehen auf jene griechischen Quellen, in diesem Fall wohl Nikolaos, den rherrlicher des vermittelnden Antipater, zurück. Höchst wahrscheinlich geht ch der Bericht des losephus über die Vorgeschichte der makkabäischen Erbung bell. I 31 ff. auf einen jener Autoren zurück; er ist ganz vom ägypchen Gesichtspunkt aus geschrieben und verdient derum für die auf Aegypten rüglichen Dinge, die Tempelgründung durch den von Antiochos Epiphanes Jerusalem vertriebenen legitimen Hohenpriester Onias Simons Sohn (vgl. Il. VII 423 ff.), unser Vertrauen, mag er auch über die makkabäische Genichte schlecht genug unterrichtet sein. Niese in dieser Zeitschr. XXXV 9 f. verwirst diesen Bericht mit Unrecht zu gunsten von II. Makk. 4, 33 ff., wohl er zugiebt, dass leson von Kyrene, ,um seiner Geschichte mehr Inesse zu geben', den Tod des Onias ,willkürlich' mit dem des Andronikos Verbindung gebracht hat. Nieses Bestreben, das II. Makkabäerbuch zu ten, führt ihn hier dazu, einen Bericht, dessen uncontrollirbares Detail jeder ieren Wahrscheinlichkeit entbehrt, während das controllirbare notorisch gescht ist, einen solchen Bericht einem ganz unbesangenen vorzuziehen. Ganz ders hat es da Theodoros von Mopsuhestia gemacht der giebt in der Er-

Sohn des Onias war, welcher den Tempel von Leontopelis sti Dieser Sohn stand in irgendwelcher Beziehung zu den uevoc des Tempels von Leontopolis und er war Strategos, lässt der arg verstümmelte Stein noch erkennen, allerdings das entscheidende, der Name, aber es ist mindestens möglich, nicht wahrscheinlich, dass der Sohn des Chelkias nach judich Brauch den Namen des Grossvaters, Onias, trug. Dass d judische Stratege im Jahre 88 v. Chr. auf Seiten des Alexa gestanden hat, ist wohl selbstverständlich, und dass seine Stell es ihm ermöglichte, nachher eine kleine Armee gegen Sour Physkon zu führen, liegt auf der Hand. Nun zu dem Tham Dass Soter II. nach seiner Heimkehr sich sofort mit Rom in matische Verbindung setzte, ist auch selbstverständlich; wir mit also im Jahre 87 bei ihm eine römische Gesandtschaft vorasse und zwar muss das eine Gesandtschaft seitens der nach Sulla bruch gegen Mithradates ans Ruder gelangten demokratischen 🌬 Fs 1 in Rom gewesen sein; denn es lässt sich zeigen, dass Soter L mit dieser hielt, nicht mit Sulla. Als nämlich Lucullus im Wini 87/6 nach Alexandreia kam, um Schiffe für Sulla zu erbitten, wurde er von Soter II. für seine Person allerdings sehr ehren empfangen, aber seine Bitte für Sulla wurde rundweg abgehin

klärung des 54. (55.) Psalms eine kurze Uebersicht über die Vorgeschicht makkabäischen Erhebung im engsten Anschluss an II. Makk. Als er abs 1 den Tod des Oniss kommt, da verwirft er ohne weitere Bemerkung die Ver von II. Makk, und sagt, als Onias sah, wie die Hellenisirung unter lassa # sich griff, da ging er nach Aegypten, um den Tempel dort zu gründen 🖼 den ägyptischen Juden die rechte Gottesverehrung zu schaffen. Migne, pt. graec. t. 66 p. 676; dazu Baethgen, Zeitschr. f. alttest. Wiss. Bd. VI 276-38. S. 281 erwähnt Baethgen die talmudischen Traditionen, welche dasselbe besagen. Seine Arbeit und die Stelle des Theodoros von Mopsuhestia water mir unbekannt, als ich (Juden und Griechen vor der makkabäischen Erhebust S. 83-90) den Bericht des II. Makkabäerbuches angriff. Vgl. dazu auch Welhausen, Göttingische gelehrte Anzeigen 1895 S. 952 ff., Israel. u. jud. Geschicht, 3. Aufl. S. 244. Wenn wir nur wüssten, auf Grund welcher Quelle Theodors II. Makk. corrigirte. Der sogenannte jüngere Onias, der angeblich nach des Tode des Menelaos aus Aerger über die Beförderung des Alkimos zum Hohespriester nach Aegypten ging, um den Tempel zu bauen, ist eine erfunden Person oder das Resultat einer Confusion. Schon die Gleichnamigkeit 🛋 dem Vater muss ihn höchst verdächtig machen. Wellhausen, G. g. A. 1866 S. 956, sagt im Hinblick auf diesen Fall, ,ich kenne kein Beispiel der Gleichnamigkeit von Vater und Sohn bei den alten Juden'. Den Sohn des Chelkiss hat schon Th. Reinach Oniss getauft. Archiv für Papyr. II 554.

Lucullus fühlte sich trotz aller Freundlichkeit des Königs nicht manal seines Lebens sicher 1). Man hat diese Haltung des Lagiden l als ein Zeichen dafür angesehen, wie tief Roms Ansehen daberhaupt im Orient gesunken war, schwerlich mit Recht. König bewerthete eben die Aussichten der Demokraten höher die des Sulla, der zur Zeit wirklich in einer peinlichen Situation Er wollte es nicht mit den Demokraten verderben, darum sangte er dem Sulla seine Hülfe. Dieser hat sich später dafür >= &cht, indem er nach Soters Tode nicht dessen Sohn, wie die andriner es wünschten, sondern den einst in Mithradates Geenschaft gerathenen Sohn des Alexander auf den Thron brachte<sup>2</sup>). erfahren wir zufällig, dass ein Minucius Thermus den demoschen Consul Flaccus als Legat in den Orient begleitet hat?); eer Mann konnte vorher bei Soter II. gewesen sein, oder etwa derselben politischen Richtung angehörender Verwandter.

Es lassen sich demnach Apions Angaben, wenn man sie, wie für sich betrachtet, statt sie mit losephus in den Rahmen Legende hineinzupressen, sehr wohl mit der hier gegebenen lärung der Physkonlegende vereinigen.

Vergleichen wir nun noch den Schluss der Legende mit dem, wir über die Ereignisse des Jahres 87 v. Chr. sonst wissen. Entscheidungskampf zwischen Soter und den Anhängern ciner Tochter ist es am Ende doch nicht gekommen, man ver-- Whate sich, und Vater und Tochter regierten fortab gemeinsam. So ist also die Gefahr an den bedrohten Juden der Hauptstadt ~aoch vorübergegangen und ebenso an den Oniasjuden; wir haben ja gesehen, dass deren Organisation bis zum Ende der Dynastie weiter bestanden hat. Dass die Juden zum Andenken an die glückliche Abwendung der ärgsten Noth ein Fest zu feiern beschlossen, ist ganz begreislich. Nach losephus scheint es sich dabei nur um ein Fest in Alexandreia gehandelt zu haben, aber das mag sich aus der Kurze seiner Wiedergabe der Legende erklären. III. Makkabäerbuch ist die Feier zur Erinnerung an Gottes Hülfe nicht auf Alexandreia beschränkt, sondern sie wird auch im Lande von den dorthin zurückgekehrten Juden begangen, vgl. c. 6, 30 bis 36 und 7, 19 f. Die Wahrscheinlichkeit spricht durchaus da-

\_--

<sup>1)</sup> Plutarch, Luc. 2-3.

<sup>2)</sup> Appian b. c. 1 102.

<sup>3)</sup> Appian, Mithr. 52. Cassius Dio frgt, 104.

für, dass auch in der älteren Legende die Feier nicht an die stadt gebunden war.

Nun haben die Juden Palästinas ein ganz ähnliches F Erinnerung an ihre Errettung vor den Heiden geseiert, d Judas Makkabi eingesetzten Nikanortag am 13. Adar, und kennen wir ein sür alle Juden bestimmtes Rettungs- und sest, nämlich Purim. Purim fällt mit dem Nikanortag zus es muss aber jünger sein als jenes Fest und es kann nich dem Versasser vom I. Makk. bekannt gewesen sein, da d unmöglich hätte vermeiden können, jenes Zusammentresser wähnen, als er von der Stistung des Nikanortages erzählt

Nach Aegypten ist die Aufforderung, Purim zu feie heisst das Buch Esther, erst im Jahre 48/7 v. Chr. gel denn damals brachte Dositheos die griechische Uebersetzu hin '). Der später schreibende Verfasser des II. Makkabä weiss denn auch, dass der Nikanortag vor den Marde fällt, 15, 36. Das Purimfest und seine Legende sind der der ersten Hälste des ersten Jahrhunderts v. Chr. entstande gleich der Verfasser der Legende sehr wohl recht alt verarbeitet haben mag. Ziehen wir nun einmal der geschichte das persische Mäntelchen ab, und reduciren auf ihre Hauptzüge, so ergiebt sich die Gesährdungrossen jüdischen Diaspora durch einen von judenseindliche den 3) ausgehetzten König, ihre Rettung mit Hülse der

<sup>1)</sup> Vgl. meine Iudaika S. 4. Ich freue mich, dass diese Anse Wellhausen, Gött. gel. Anz. 1902 S. 144, gebilligt und auch von Er sage in der Bibel, Berlin 1900, S. 83 A. 1, empfohlen wird. \ sagt: ,Also nicht vor dem 1. Jahrhundert ist von Esther und Purim merken'. Erbt setzt die ,Redaction' des Estherbuches, d. h. diliegende Fassung desselben, gleichfalls kurz vor die Ueberbringung setzung nach Aegypten. Nach ihm bedeutet Purim ,ein Fest erfahütung' S. 78. Mit Recht verwirft er ausländischen Ursprung des Fe. Nach Wellhausen a. a. O. S. 145 ist Purim ,als historisch-jüdisches tisch mit und entstanden aus dem Nikanorstage', ursprünglich välteres Naturfest am Vollmond.

<sup>2)</sup> Dass die Freunde des Königs auch in der Physkonlegende Juden hetzten, scheint sich schon daraus zu ergeben, dass sie nac getreten wurden § 54, gewiss wird es durch die Stellen im III. A buch 2, 25 ff. 5, 19 ff. 29. 34. 40. 44. 6, 24 ff. 34. Man vergleiche die Freunde der Kleopatra III ihr rathen, Alexander Jannai zu low. ant. XIII 353.

Königs und zum Schluss das Verderben der Feinde Israels, - es ergeben sich genau die Hauptzüge der Physkonlegende. durch ein Ereigniss des Jahres 87 angeregt worden ist. Man I sich schwerlich dem Schluss entziehen können, dass die ergeschichte in der uns vorliegenden Fassung nur eine Variante Physkonlegende bedeutet. Nichts berechtigt uns. die hebräische sung des Buches für erheblich älter zu halten als seine doch wohl 2 vor 48 v. Chr. veranstaltete Uebersetzung. Gerade in die erste ste des ersten Jahrhunderts v. Chr. passt der Versuch, den Nikanortag dem Physkontag zu verschmelzen, ganz ausgezeichnet, er bildet ein ed in der Kette, welche damals die Juden des Mutterlandes mit ien Aegyptens enger zusammenzuschliessen begann. l der Zusammengehörigkeit gegenüber den Heiden liess die erenzen unter einander zurücktreten. Der Aaronide Ananias gab es dem Makkabäer Jannai, dass der auf dem Fürstensitz er Väter sass, er rettete ihn vor der Gefahr, seines Reiches Lebens beraubt zu werden. Das war um das Jahr 100 v. Chr. Jahre 55 zog der Bevollmächtigte des Makkabäers Hyrkanos II. Oniasjuden auf Gabinius' Seite hinüber, und 48/7 auf die Seite sars. Musste nicht der politischen Verständigung die auf dem ziösem Gebiet zur Seite gehen? Purim behält den Termin des anortages bei und transponirt dazu die Physkonlegende ins sische, um sie allen Juden annehmbar zu machen. Die Juden votens verzichteten auf ihr Festdatum, die Palästinas auf ihre tlegende, die Annahme des Buches Esther bedeutete also einen elrechten Compromiss.

Wenn wir nun als terminus post quem für die Abfassung der zekonlegende das Jahr 87 v. Chr. gewonnen haben, so müssen die Veranlassung zu ihrer Umarbeitung durch den Verfasser all. Makkabäerbuch natürlich in späterer Zeit suchen. Gee die ungeschickte Art, in welcher der Verfasser die Episode Tempel von Jerusalem mit dem Conflict in Alexandreia zumenschweisst, zeigt deutlich, dass er wirklich eine Gefährdung es Heiligthums vor Augen hatte; auch in Alexandreia ist die ische Religion bedroht, wer von ihr abfällt, soll das Bürgerht erhalten und der Verfolgung entgehen, wass sich denn auch le zu Nutze machen. Hinter dem Philopator muss ein Herrer stecken, der Jerusalem und Alexandreia zugleich beherrscht l die jüdische Religion bedroht, d. h. Caligula, der erste, der

H

Z

Æ

**5** W

seit Antiochos Epiphanes diese Religion gefährdet hat. Bekantlich hat schon Ewald diesen Schluss gezogen und ihn der
Hervorhebung einer Reihe von merkwürdigen Uebereinstimmenge
zwischen III. Makkabäerbuch und Philos Schriften gegen Flaces
und über die Gesandtschaft an Gaius bekräftigt, Grimm ist im
darin gefolgt und hat seine Beweisführung vervollständigt'); er gesteht, sie nicht zur apodiktischen Gewissheit erheben zu könne,
aber wer könnte das überhaupt bei irgend einer Legende?

Die beiden Gelehrten hätten noch einige Punkte der Ude-= einstimmung hervorheben können. Die Juden halten es mit ker Proskynesis nicht wie die Heiden, 3, 7; sie allein tragen den Nada hoch vor den Königen und ihren Wohlthätern, 3, 19. Gerade macht ihnen Caligula zum Vorwurf und ebenso ihre Alexandris schen Feinde, besonders Isidoros in der Audienz vor Gaius, Pi II 597 f. Wir wissen ja, wieviel Werth Gaius auf die Proskynde legte. Auch in III. Makk. 3, 6 wird jener Vorwurf von den Nick hellenen erhoben, genau wie bei Philo und Iosephus, wo die Trage der Judenseindschaft Aegypter sein sollen, keine Griechen. III. Makkabäerbuche spielt der Hohepriester eine merkwürdig geringe Rolle, er spricht nur das Gebet, 2, 1-20, im übrigen tit er ganz hinter der Gerusia zurück, jene empfängt den König 1,8, sie hält die kampfbereiten Glaubensgenossen zurück, als sie mit des Waffen das Heiligthum schützen wollen. Genau so steht in Caligulas Zeit die Gerusia im Vordergrunde, sie verhandelt im Names des Volkes mit Petronius, sie hält das Volk mühsam vom offenes Aufstand zurück 2), von einem Hohenpriester ist überhaupt gar nick

<sup>1)</sup> Vgl. Grimm, Exeg. Handbuch zu den Apokryphen IV 217 ff. Seiset Gründe zu wiederholen ist hier nicht nöthig; wer sie aus übertriebener "Besonnenheit" nicht anerkennen will, der sollte wenigstens einen Versuch machen, jene merkwürdigen Uebereinstimmungen zwischen III. Makk. und Philo auf glaubhafte Art anders zu erklären.

<sup>2)</sup> Philo rec. Mangey II 580 thut allerdings so, als hätten die Juden so wirklichen Widerstand garnicht gedacht, auch losephus möchte diesen Schein erwecken, doch Tacitus sagt hist. V 9 arma potius sumpsors, und auch bei losephus XVIII 271 und 287 schimmert der wahre Sachverhalt noch deutlich genug durch. Ebenso wie in III. Makk. tritt in den gefälschten Briefen des Antiochos III. zu Gunsten der Juden die Gerusia ungebührlich in den Vordergrund, dort ist von einem Hohenpriester überhaupt nicht die Rede, Jos. XII 138. 142, und die Wiederherstellungsbauten am Tempel und an den Masern, derentwegen der Siracide Simon den Gerechten preist, erscheinen einfach als ein Verdienst des Königs, zum Dank für die Treue der Juden.

die Rede. Das ist hier ganz begreislich, da die Bedeutung des Hohenpriesterthums seit Herodes I. so tief gesunken war; für die Zeit des Philopator liegt entschieden ein Anachronismus darin, dass die Gerusia als politischer Vertreter des Volkes erscheint. Damals wie in makkabäischer Zeit überwog die Person des Hohenpriesters jenen Factor vollständig; zumal von dem Zeitgenossen des Philopator, Simon dem Gerechten, müsste man das erwarten, wenn man sich der begeisterten Worte des Siraciden über diesen Mann erinnert.

Dass der Verfasser des III. Makkabäerbuches eine ausführliche Quelle, wahrscheinlich Polybios selber 1), über Philopators Regierung eingesehen hat, ist nicht zu bezweifeln; daraus erklärt es sich. dass mancherlei Züge jenes Herrschers ganz richtig wiedergegeben sind, nur ist es verkehrt, deswegen auch die Angaben über sein Verhältniss zu den Juden zu glauben. Die Geschichte von der Rettung des Königs durch Dositheos, welche der Rettung des Ahasveros durch Mardochai entspricht2), zeigt deutlich genug, wie der Verfasser in seine Quellen das Nöthige hineinzubringen wusste. Jener Dositheos ist übrigens gewiss aus der Physkonlegende übernommen: zwar nennt losephus ihn in seinem knappen Auszug nicht, aber daneben mehrfach an der Seite des Onias und auch Apion wusste von ihm. Den Onias konnte der Verfasser natürlich nicht brauchen, durch seinen Namen ware die übrige Einkleidung der Geschichte zu sehr gestört worden; so wird er ersetzt durch den weisen Priester Eleazar, der in Alexandreia die erforderlichen Gebete zu sprechen hat, wie Simon in Jerusalem. Auch diese Figur ist gewiss nicht neu, der ehrwurdige Eleazar ist ein Typus; er ist derselbe wie im Aristeasbrief, und er kehrt im IV. wie im II. Makkabäerbuch wieder. Im IV. Makkabäerbuch 7, 12 wird er als Aaronide bezeichnet, was er nach Aristeas auch sein müsste, wenn ihm überhaupt ein Platz in der Liste der Hohenpriester zukame\*). IV. Makk. 5, 3 wird seine philosophische Bildung ge-

<sup>1)</sup> Vgl. meine Juden und Griechen 38, später hat Niese dieselbe Ansicht geäussert, Gesch. der griech. und maked. Staaten II 407 n. 4.

<sup>2)</sup> Esther 2, 21 ff. 6, 2.

<sup>3)</sup> An der von losephus aufgestellteu Liste ist neuerdings selbst Schürer irre geworden 1º 182, der einige Jahre zuvor noch mit überlegener Ironie schrieb, ich hätte "im Vorbeiweg auch noch die Liste der Hohenpriester von Jaddua bis auf Menelaos kritisch vernichtet". Theol. Litt. Ztg. 1896 Sp. 35.

priesen, wie bei Aristeas. Den Onias hat der Versasser gewin us so lieber verschwinden lassen, als jener ja, wie Dosithees, eis Arhänger des schismatischen Tempels war. Dem Dositheos wirt se gar der Vorwurf gemacht, er sei später vom väterlichen Glassa abgefallen.

Besonders interessant ist die Stellung des Verfassers zu des Streit um das Alexandrinische Bürgerrecht der Juden. Nach 2.28 sollen alle Juden der laoypagla unterworfen und zu Hörigen gemacht werden, nur die, welche an den Dionysos-Mysterien theinehmen wollen, sollen gleiches Bürgerrecht mit den Alexandriaen erhalten: bisher nahmen die Juden also eine Mittelstellung ein, wu den thatsächlichen Verhältnissen entspricht<sup>1</sup>). Auch jetzt nehmt nur wenige das Bürgerrecht unter dieser Bedingung an, die meinte verschmähen es, solche Ehre durch Abfall vom Glauben zu ekaufen, 2, 31 f., 3, 21 ff. Ja sie verabscheuen die Renegaten mi schlagen sie zuletzt todt, 7, 10-15. Das erinnert an Apies Frage: quomodo ergo, si sunt cives, cosdem deos quos Alexandria non columt? Diese Forderung ist in romischer Zeit anch a andern Orten als condicio sine qua non für den Anspruch auf des Bürgerrecht erhoben worden. Dass die Juden thatsächlich Abtrünnige erschlagen haben, als sie nach Gaius' Tode die Wallen gegen ihre Feinde ergriffen, ist keineswegs unglaublich. Verfasser des III. Makkabäerbuchs den Werth des Bürgerrechts nicht so hoch anschlägt, ist auch begreiflich: die Traube war sauer.

Göttingen.

HUGO WILLRICH.

<sup>1)</sup> Vgl. meine Ausführungen in den Beiträgen zur Alten Geschichte II 404 ff., über die Laoyeagia vgl. C. Wachsmuth ebenda S. 275.

## DE AENEIDIS LIBRO III.

Quaestiones Vergilianae, quas primus movit F. Conrads in notissimo libello, qui a. 1863 Augustae Trevirorum prodiit, viros doctos exercere non desierunt ad hunc usque diem. tamen sunt paulatim intra fines angustiores, cum hodie omittantur a plerisque inquisitiones parum fructuosae de Aeneae itineribus per VII aestates dividendis et de librorum chronologia, quo tempore singuli a poeta sint editi, quod de paucis tantum probabiliter statui potest. Restat, si peculiarem quaestionem de l. V excipimus, de qua postea pauca proferam, gravissima de libri III origine, qui eircum positis II. I-VI in multis ita discrepat, ut omnium consensu suo loco et tempore, inter II et IV, scriptus esse nequeat, nisi sumamus poetam in hoc uno conscribendo operis oeconomiam temere mutavisse eique tum excidisse memoriam rerum narratarum n I et II et narrandarum in sequentibus, cum tamen Donatus testetur, suisse Aeneida prius prosa oratione formatam digestamque in XII libros, itaque in genere notam fuisse poetae oeconomiam et argumenta librorum priorum et sequentium.

Cum igitur viri docti hunc librum suo loco inter reliquos confectum esse negarent, alii (Conrads, Georgii) separatim ante illos, alii (Schueler, Sabbadini a. 1887, Haeberlin, Noack) aliquanto post natum esse contenderunt atque hinc explicandas aut excusandas esse discrepantias inter utrosque. In iis autem, qui III omnium antiquissimum haberent, fuerunt, qui cum hac controversia alteram de I. V coniungerent et crederent (Conrads, Kroll, Sabbadini a. 1900) III et V antea unius libri partes fuisse, sed postea mutatos et auctos separatim a poeta esse editos 1).

Retractavit nuper hanc quaestionem Ric. Heinze in egregio libro de Vergili arte in componenda Aeneide<sup>2</sup>). Is quoque huic

<sup>1)</sup> Opuscula virorum doctorum citantur a Schanz, H. L. R. II p. 50 sq. Adde W. Kroll, Stud. über d. Compos. der Aeneis, Nov. Ann. phil. class. Suppl. XXVI p. 135 sqq. Sabbadini, il primitivo disegno dell' Eneide, Torino 1900.

<sup>2)</sup> R. Heinze, Virgils Epische Technik.

libro peculiarem locum adsignandum esse docuit abiitque in essententiam, qui post reliquos fere omnes¹) compositum esse cedunt, quod novis argumentis confirmare studuit. Cum autem ésctissimi viri demonstratio (p. 50—112) prima lectione magnam viri speciem prae se ferat, sed accuratius inspecta non minus magne dubitationes suscitet et metus sit, ne libri auctoritas, in reliquirebus maximi aestimanda, hic quoque incautis lectoribus impest, operae pretium visum est, nova eius argumenta singulatim perequi et pro quaestionis solutione minus probabili aliam magis versimilem commendare.

Heinze primum tractavit repugnantias quasdam in III can reliquis, deinde duorum prodigiorum narrationes in III diversa similibus narrationibus in VII et VIII.

lacipio a repugnantiis.

Postquam Heinze p. 52 libri III unitatem et concinnam sipplicitatem laudavit, positam in eo, quod itinerum cursus et fina, Aeneae cum proficisceretur ignoti, per Delii Apollinis oracula di prodigia gradatim aperiuntur, p. 56 opponit locos ex aliis libra, inde a Conradsio satis notos, docentes Aeneam iam ante profectionem destinatae regionis gnarum fuisse propter vaticinium Creuse II 70, 159, neque Delium sed Gryneum et Lycium Apollinem de praeterea Venerem ei viam monstrasse, I 303, IV 345 sq. Can igitur hi libri, ita pergit, prodant inventionem a III diversam, quaeritur utra posterior sit. Si ponimus, inquit, Vergilium pries scripsisse III, causa inveniri non potest, cur concinnam huiss libri inventionem evertisset in libris posterioribus, quorum novi inventio postulasset ut in III et vaticinia et itinera in Thraciam Cretamque, Creusae vaticinio exclusa, delerentur aut mutarentur (p. 57).

Si inspicimus hos locos, paucos numero et paucorum versuum (5), percipimus, Heinzium eorum momentum valde exaggerasse et revera nullam in iis potestatem inesse evertendi oeconomiam libri III.

Primum loci inter se non cohaerent nec repraesentant communem inventionem quae substitui possit libro HI, sed tractant resdiversas; dein sunt versus illi ex tempore nati, suo quisque loce sine necessitate inserti, qui nullo narrationis detrimento tolli aut

<sup>. 1)</sup> P. 92: als das ganze Gedicht mindestens zu etwa zerei Drittele bereits geschrieben war, igitur post 1. VIII vel IX.

sliter constituti esse poterant. Non ego sum, qui hoc contendo, sed ipse Heinze p. 87: Drei Factoren treten neben einander auf — die Führung durch Venus, die Prophezeihung der Creusa, das Lykische Orakel — die aber klärlich nicht als Theile einer einheitlichen Conception, sondern aus dem Bedürfnisse der augenblicklichen Situation heraus erfunden worden sind und jedes an sich keineswegs so bedeutend sind, dass Virgil um ihretwillen verständlicher Weise auf seinen alten Plan hätte verzichten sollen, et in adnotatione: das matre dea monstrante viam ist ein in dieser Situation pikanter Zusatz, die aber ihren wesentlichen Gehalt nicht berührt; in IV hätte ebensogut der Delische Apollo eintreten können. Huiusmodi versiculis parum seriis nulla profecto vis concedi potest evertendi oeconomiam cuiuscunque libri et dirimendi quaestionem utri libri posteriores sint.

Sed quid si ponimus contrarium, nempe III post illos exaratum esse, ut putat Heinze? Tum nimirum quaerimus quidni poeta libri III narrationes accommodaverit prioribus in I, II, IV. Hanc animadversionem Heinze sic eludit, ut tres illos locos tantum conamina praecursoria esse dicat, vorläufige Versuche, quae postea corrigi possent. Primum dubito num iidem versiculi modo appellari possint vorläufige Versuche, modo aus dem Bedürfnisse der augenblicklichen Situation heraus erfunden, sed hoc mitto nec renitor, quominus versus de matre dea monstrante viam et de Apolline Lycio pro levioribus tentaminibus habeantur; verum tertium locum, vaticinium Creusae, temere interpositum esse nego, in quo denuo sequor ipsum Heinzium, qui alibi hoc praesagium celebravit tanquam praestantissimam et necessariam libri II conclusionem¹). Etiamsi igitur concedimus I 383 et IV 345 sq. minoris esse momenti, manet tamen repugnantia in verbis Creusae, quae adventum in Hesperiam ad Thybrim et res laetas illic ac regnum praedicit, cum III, ubi Aeneas vela dat incertus quo fata ferant (7. 88. 181), neque ea controversia tollitur, sive ante sive post III hunc librum compositum esse dicimus.

<sup>1)</sup> P. 61: Creusa beruhigt nicht nur usque ad illa: diese Prophezeiung ist zum Abschluss einer Iliupersis ausserordentlich geeignet . . . Ein solcher Abschluss war künstlerisches Erforderniss, so lange Virgil seine Iliupersis als Einzelgedicht componirte und wirken lassen wollte e. q. s., in quibus Heinzio repugnantis cum III tam gravis videtur ut deletis tantum Creusae versibus tolli possit. Itsque hic nihil invat coniectura de posteriore !. III origine, suscepta tamen ad hanc quoque controversiam expediendam.

Praeter has repugnantias aliam Heinze (p. 57) repperisse sibi vides in eo, quod promissa regio in III appellatur Hesperia vel Italia, a in reliquis libris indicatur nominibus Latio et Thybri. Maluit is quit. Vergilius in his uti nominibus certis, sed cum constaret deine oeconomia libri III, incertis, Hesperia et Italia. Argumentus & bile: quidni enim contrarium eum maluisse dicamus? sed praetau falsum, nam Thybris etiam nominatur in III 500: si quando Ilbrim vicinaque Thybridis arva intraro. Heinze hunc versum suspetum habet: da schlechterdings nicht zu sehen ist, wie Aeners Namen erfahren hat (p. 86. 1), sed omisit, quod ipse identiden docuit et usurpavit, Vergilium brevitati consulentem sexcenties # quid reticere, quod lectores ex sequenti narratione ultro integent'). Aeneas autem ab Heleno, qui v. 389 flumen diserte isdicavit, etiam nomen accipere potuit. Itaque remanet hoc: nomen in III non legi, unde si quid concludi debeat de lini tempore, potius contrarium concluserim: l. III scriptum esse as reliquos, idque eo maiore fiducia, quia etiam vocabulum Latima huic uni libro, ubi tamen identidem sermo est de Italia, deest. Probabilius est, poetam in prima scriptura unius libri haec vocbula consulto evitasse, sed dein hoc consilium ut nimis molesta abiecisse, quam postquam in omnibus adhibuit derepente in postriore scriptura unius libri id nulla de causa mutasse.

Nova opinionis subsidia Heinze petivit ex prodigiorum narrationibus in III, VII, VIII, Schuelerum maxime secutus.

Primum tractavit prodigium mensarum, cuius opportunitaten et momentum in Il 1255—258, 365—368, 394 sq. impense laudavit, simul detrectans narrationis opportunitatem in VII 116, 119—126, et inde conclusit, illam meliorem destinatam esse ad sup-

<sup>1)</sup> Figuram, quae appellatur το σιωπα'μενον et ex Servio satis nots est, bene definivit Heinze p. 306: In diesen Fällen ist sweifellos, dass Virgil bewust κατὰ τὸ σιωπώμενον erzählt, d. h. eine vorher verschwiegene Thatsacke aus der Erzählung selbst als geschehen erschliessen lässt, et uon raro schibuit ut Vergilium negligentise culpa liberaret et doctorum reprehensiones redargueret, veluti p. 14: Woher wusste das Aeneas? e. q. s., p. 332: wir wüssten gern, wie Latinus zu dieser Kunde gelangt sein mag, sqq. Cl. p. 21, 22, 24, 329, 352.

<sup>2)</sup> Si lliupersin excipimus, Latium legitur in omnibus praeter III et IX. Latinus (populus) in omnibus praeter III et IV. Nomen Laurentum usurpare incepit in V, a quo inde identidem legitur in sequentibus.

plantandam hanc peiorem (bestimmt die andere zu ersetzen p. 89).

Mitto huius conclusionis necessitatem, sed comparatio locorum qua
aititur, iniusta est. Differunt quidem narrationes, sed utraque suo
loco opportuna est. Laudes collatae in prodigium l. III hae sunt:
coccupare locum conspicuum (eine hervorragende Stellung), Harpyiae
verba Troianis gravem cladem infligere (ein schwerer Rückschlag),
revocare enim Aeneam ab instituto cursu in Hesperiam, ut converso cursu consulat Helenum, qui ideo proximum litus Italiae
petere dissuadeat. Sed nibil horum legitur in textu.

Celaeno tantummodo metum alicuius mali, obscenae famis, inicit ex ira incerti numinis (cf. 366), quod tamen statim Anchises deprecatur (263 sq.). Heleni fama Aeneae aures tum nondum occupaverat, accepta demum postquam pervenit in Chaoniam (292 sq.), agitur fieri non potuit ut illius consulendi causa cursum ab Italia in Epirum averteret. Relicta Harpyiarum insula Troiani feruntur qua cursum ventusque gubernatorque vocabat (269), ad insulas Ionias, imde Buthrotum, ubi Helenus non modo de prodigio consulitur, sed quomodo et hoc et alia pericula vitari possint (367), et vates in longissima oratione prodigium paucis transit, eius metum breviter sic auferens: nec tu mensarum morsus horresce futuros: fata viam invenient aderitque vocatus Apollo (394 sq.).

Prodigi narrationes omnino non comparandae sunt, cum praeter mensas adesas nihil commune habeant. In altera Harpyia loquitur et praesagit periculum futurum, in altera Aeneas, cum prodigium accidit, refert quae a patre aliquando audivit. Illa vindictae studio mota hoc spectat, ut Troianis condendae urbis spem eripiat, nuntians prius ἀδύνατόν τι perpetrandum esse: non ante datam cingetis moenibus urbem, quam vos dira fames . . . subigat makis consumere mensas (255 sq.); hic novam patriam iam repertam esse proclamat: O fidi Troige salvete Penates: hic domus, haec patria est (VIII 121). Ergo narrationes non pugnant, sed cohaerent hunc in modum: cum Aeneas post Heleni verba (394) etiam ignoret. quid subsit minis Harpyiae, patrem, perpetuum sibi fatorum interpretem, de hac re aliquando ante mortem interrogavit (VII 123) ab eoque cognovit ea quae nunc in re praesenti in mentem redeunt. Patris consultationem Vergilius denuo κατά τὸ σιωπώμενον intelligendam reliquit ex narratione in VII, ubi poetam memorem fuisse eorum quae scripserat in III, cum reliqua verborum similitudo ostendit, tum praesertim verba haec erat illa fames (VII 128), i. e.

illa, quam praedixit Celaeno 1). Quod autem in III Apollinis intercessio promittitur, qui nihil agit in VII, pertinet hoc ad perta huic deo in rebus Aeneae tributas per totum III, sed quae in reign Aeneide, ut postea videbimus, transferuntur in Venerem et Iuneau.

Alterum quod bis parratur prodiguum est suile. III 389-34. VIII 42-48. Has quoque narrationes Heinze contulit edes eventu, perhibens, illam esse opportunam et idoneam, hanc ineptan, unde denuo concludi posse censet narrationem in III esse recestiorem. Atqui de his etiam narrationibus eum minus recte dispelasse docebo. In III prodigium refertur ut sciat Aeneas ubi locs urbis et laborum requies futura sit (393), in VIII ut veritas issomni missi a Tiberino confirmetur aliquo miraculo (81 sq.). Inque Heinzio statim concedo (p. 90), occasionem inferendi probi in VIII satis ineptam et longe arcessitam esse, cum quodvis signe simplicissimum divinitus missum auctoritatem insomni praesun potuisset. Vergilius igitur in VIII opportunitatem narrandi predigium studio quaesivit, quod cur fecerit mox declarabo. Eins concedo, narrationem in III magis appositam esse loci oeconomie (p. 92); sed si hoc opportunitatis discrimen paulisper omittime. accurata narrationum consideratio monstrabit, utramque iisdem vitis laborare, prodiisse ex eadem poetae inventione et antiquae fabelle retractatione arbitraria alteramque alterius esse supplementum.

Secundum traditam memoriam, quae exstat apud Fabius, Varronem, Dionysium, Servium, alios (cf. Schwegler I p. 285), cus Aeneas in promissam regionem advenisset et mactaturus esset, secundum Dionysium statim post prodigium mensarum, suem fetam, e nave vel aliunde ab ipso abductam (Varro L. L. V 144, Serv. ad III 390), haec aufugit et decubuit in colle, ex oraculo Dodonaes vel Idaeo urbi condendae destinato. Iam Aeneas manus operi admoturus haesitavit propter loci situm minus idoneum et despondens animi sopitus iacuit, cum a quodam numine in somno 2) hoc ipso loco moenia ponere iubetur, addita pollicitatione alteram urbem 2 progenie conditum iri post tot annos quot sus porcellos edidisset. ediditque postridie XXX, hinc nova urbs post tot annos ab Ascanie

<sup>1)</sup> Cf. Kroll p. 158, Denticke ad VII 125.

<sup>2)</sup> Aliam etiam memoriam Dionysius servavit, vigilantem Aeneam voce e silva commonitum esse. In Fabii fragmentis res mire ita proponitur, quesi Aeneae ante annos XXX proximos urbem omnino condere propter insomnis mon licuerit.

condita et a colore suis Alba nominata est. Bestia postridie mactatur cum prole. Huius igitur fabellae elementa pleraque, promissum divinum, numerus porcellorum, color albus, pertinent ad
originem Albae, pauciora, locus ubi sus decubuit et adhortatio
despondentis, ad urbem ab Aenea condendam. In Aeneide, ubi
nec huius neque illius oppidi origo narratur, fabella proprie adhiberi non potuit, cum tamen Vergilius eam nihilominus adhibere
vellet, multis difficultatibus necessario implicitus est.

In vulgata fabula Aeneas, postquam prodigio mensarum aliisque indiciis cognovit se nova patria potitum esse, dis gratias acturus porcam a se allatam mactare parat, quae aufugiens et decumbens locum urbis ostendit. Apud Vergilium in III Aeneas adhuc ignorat se promissam regionem adeptum esse, requiritur signum divinum, quod hoc probet, nam prodigium mensarum in III huic rei probandae non adhibuit, sed Helenus ibi significationem huius prodigi in incerto reliquit; itaque apud Vergilium nulla est gratiarum actio propter adeptam patriam, nulla praeparatur mactatio victimae hoc consilio allatae, nulla fuga et decubitus est in loco futurae urbis, sed in ripa fluminis derepente apparet bestia divinitus missa atque haec apparitio finem errorum advenisse declarat. Dicit quidem Helenus III 293 is locus urbis erit, sed locus urbis longe inde dissitus est et horum verborum sententia explicatur sequentibus: requies ea certa laborum'). Quod autem sus dicitur esse alba et triginta capitum fetus enixa, propter mutatam prodigi rationem evasit additamentum sensu vacuum. Pertinent autem hae animadversiones ad utramque parrationem, quae per quatuor vss. prorsus sunt similes; post hos in VIII adduntur duo vss. (47 sq.) de origine Albae, quo additamento vss. praecedentes de colore et porcellorum numero aliquam opportunitatem acquirere videntur; sed nihilominus omnia quae utrobique leguntur, ad solam Albam pertinentia, importuna sunt et a causa prodigi in Aeneide referendi aliena, nec tamen haec omitti potuerunt, cum praecipua sint prodigi elementa. Ex tradita memoria Vergilius etiam adsumpsit sollicitudinem Aeneae, verum ita ut narrationes et inter se discrepent nec

<sup>1)</sup> Vere Heinze p. 90: Es ist begreiflich, dass Virgil auf das feststehende Stück der Sage nicht verzichten mochte, aber er konnte eine specielle örtliche Bedeutung des Prodigiums nicht brauchen; weder für Alba — das ist ohne weiteres klur —, noch für Lanuvium, denn dessen Gründung füllt nicht in den Bereich seiner Erzählung.

cum vulgata fabula conveniant. In hac enim animi desposica, vigilans aut consopitus, voce aut insomnio divinitus monetar menimi hic esse ponenda, at secundum III heroi sollicito propter infaits errores et vigilanti statim apparebit sus consolatrix, desique in VIII Aeneas sollicitus est propter bellum imminens, quem metan ei in somno adimit Tiberinus, affirmans hic esse certam deman certosque penates (35 sq., 40 sq.), et praedicit suem mox apparturam esse, cuius praedictionis veritas probabit veritatem policitationis de domo et Penatibus<sup>1</sup>).

Apparet quanti poetae conamen constiterit inserendi prodigima carmine alienum: amputare mutilare invertere debuit rem trattam peperitque tandem quod omni ex parte laboret. Cum tanta huius quoque fabulae notitiam Romanis qualicunque ratione probendam esse suo iure censuisset, eam in suos usus emendatam si divisit, ut praedictionem daret Heleno in III et iam tum consumationem posteriori alicui libro reservaret. Locus autem secunda Heleni praesagium huic consummationi unice aptus fuerat initima. VI post ipsam escensionem in litus Latinum, sed locus iam eccupatus erat prodigio mensarum item indicante novam patriminventam esse; ideirco huic simili prodigio alium locum quaesist, quem tamen invenire non potuit nisi miraculi significatione et natura funditus mutata. Si quid igitur ex prodigi narrationibus statuendum sit de librorum tempore, hoc erit, III esse antiquiorem

Post hanc locorum interpretationem dicere vix opus est, se non cum iis facere qui in VIII excludunt v. 46 hic locus urbis eri, requies ea certa laborum, tanquam ineptum; vidimus enim ass minus ineptos esse cum versus qui pertinent ad Albam, tum ipesse miraculi usum ad Tiberini verborum fidem confirmandam. Totas

<sup>1)</sup> Heinze locorum diversitatem non attendit sic coniciens p. 92: esu der Situation von VIII hat sich auch die Bestimmung sollicito secreti ed stuminis oram in III eingeschlichen. Loci et re et verbis toto caelo distant.

<sup>2)</sup> Quam grave et ingratum suerit poetae sabulas in sontibus repertes carmini suo accommodare, vide Heinze p. 19 sq. 24. 38. 58. 126. 159 sq. 172. 184. 222, 2. 328 sq. 331. 338. 344 sq. 441 et p. 239 sq., et nuoc etiam Nordea is commentario Aen. l. VI p. 177 sq.: So giebt diese ganze Episode wieder mehrere Belege dafür, dass Virgil im Bestreben, verschiedene Sagenitherüsserungen in der Art der hellenistischen Dichter zu verseinigen und des Mangel eigener Ersindung von Motiven durch Nachahmung zu ersetze, nicht überall diesenige Glätte und Geschlossenheit der Composition erreicht hat, die nur einem frei schaffenden Künstler zu erreichen möglich ist.

locus eo tantum nomine defendi potest, quod poeta nobile prodigium plenum et integrum popularibus tradere voluerit.

Postquam Heinzius thesin suam, III scriptum esse post VIII vel IX, argumentis supra tractatis satis se defendisse putavit, causas dilatae huius libri scripturae invenire studuit et dubitanter has proposuit, p. 81: Vergilium quominus III suo loco exararet deterritum esse argumenti difficultate, metuisse hic praesertim comparationem cum Homero, caruisse exemplis poeticis.

His assentiri nullo modo possum. In componendo III Vergilius eandem normam adhibuit quam in II VI reliquis (Heinze p. 239 sqq.), quam Heinze docte sic definivit p. 235 sqq.: traditam memoriam adhibebat quam plenissime, seligebat quae in suum usum conferent, haec libere refingebat, additamentis, mythicis praecipue, partim ab ipso inventis exornabat (241). Exemplorum (Homeri, Ennii, cett.) imitatio posita est maxime in rebus externis, epithetis, figuris, metaphoris, imaginibus et praeterea heroicae aetatis indolem ubique sedulo asservavit (245 sq.); in his omnibus denique exempla sua non forte fortuna, sed consulto aemulatur, mutuam materiem ad sui carminis consilia et indolem conformans (247).

Haec officia in III praestare non difficilius fuit quam in aliis. sed paene levius. De Aeneae erroribus fabularum copia supererat, rerum ordo definitus erat ipso cursu a Troade per litora et insulas in Siciliam et Italiam. Non sane leve opus erat ex varia et copiosa narrationum farragine carmen conflare concinnum et unum, idque laudabili arte sic perfecit, ut itineris progressus ac finis Troianis per vaticinia pedetemptim aperirentur, omittens quae huic proposito ossicerent, usurpans et resingens quae opitularentur. His poetae laudibus (Heinze p. 82) nihil detraho'), sed non minora ei obstacula superanda fuerunt in l. cuius oeconomiam ipse invenit, et in II, ubi exempla quidem praesto erant graeca et poetica (Heinze 7 sqq., 30, 236 etc.), sed horum copia et diversitate magis obruebatur quam iuvabatur, unde huius libri oeconomia omnium maxime reprehensionibus est obnoxia et interpretes ad incitas redigit (Heinze p. 13, 15 sq., 17, 19, 22, 35, 3, 38, 2). Etiam ornamenta mythica et poetica de suo ingenio abunde in Il iam dederat, uti sunt

<sup>1)</sup> Quamquam III rerum et orationis splendore et magnificentia plerisque reliquis libris non est aequiperandus (me iudice omnium primus est et ideo minus matura arte compositus), tamen quo iure a Nordeno p. 206 appelletur besonders unfertig non perspicio.

apparitio Hectoris, Androgeos et Coroebus, Theophania, event a domo Anchisis, alia (Heinze 240). Nec tandem erat cur timent comparationem cum Homero, quam modo audivimus Vergilim potius quaesivisse quam fugisse, et quae tamen constabat magis a forma quam in rebus¹). Et vero in III rerum differentia a erroribus Vlixi imitationem et comparationem fere prohibebat: illic habemus tempestates, continua vitae pericula, deorum intercessiones, eiectiones in litora, colloquia cum nymphis et regibus, talia; quicquid horum cadebat in Aeneam, accidit post finitos errere in III et legitur in I II IV V; in III ex Homero sumere tantam potuit narrationes de Scylla et Charybdi et de Polyphemo in bren contractas, reliqua autem poetica aut aliorum poetarum imitament sunt, Euripidis (de Polydoro), Apollonii (de Harpyiis et vaticinim Heleni, quod in paucis tantum cum Tiresiae oratione comparat potest), aut ab ipso inventa ut in II.

Causas igitur probabiles dilatae huius libri scripturae non reppeti Remanebat tandem quaestio difficilis, quid, cum Vergiis post libros I II IV—VIII tandem III componeret, eum impulerit, strerum in illis scriptarum rationem non haberet, sed crearet su sponte librum illis contrarium et quo totius carminis concinnits tam graviter perturbaretur. Si Heinzium audimus, poeta aut scriptorum rationem ideo non habuit ut huic libro unitatem daret et concinnum rerum progressum, quod autem inde consequest esset, ut ante scripta ad hanc novam inventionem corrigeret, ev poetam non pervenisse, sed, si id egisset, fieri potuisse ut totius operis unitas restitueretur.

<sup>1)</sup> Cf. praeter locos supra citatos Heinze p. 428, ubi semulatio Homeri Vergilium incitasse dicitur ad scribendam Necyjam., et p. 246: swar sind des wesentliche hierbei nicht die grossen Hauptmotive, die die Aeneis der Odyssee und Ilias verdankt e. q. s.

<sup>2)</sup> P. 92: Erst nachträglich hat er, als er genöthigt wurde, die Lücke zwischen Troia und Karthago auszufüllen, das einheitliche Gefüge der Propheseiungen und Prodigien hergestellt, ohne Rücksicht auf das bisher Geschriebene, zunächst aus dem Bedürfniss heraus, dem 3. Buch Einheitlichkeit und künstlerischen Fortschritt zu verleihen. Die Consequensen dieser neuen Erfindung zu ziehen, dazu ist er nicht mehr gelangt: er hätte in den übrigen Büchern menches zu streichen manche Einzelheit zu ändern, in VII die ganze Geschichte der Landens umzugestalten gehabt. Wohl möglich, dass ihm dabei einzelne Rudinmie der früheren Fassung entgangen wären; im wesentlichen, daran merifich nicht, hätte er Einheitlichkeit hergestellt.

Omitto nunc Heinzium iustam causam dilati libri non dedisse et idcirco totam dilationem esse improbabilem, mitto etiam poetam in scribendo secutum esse Aeneidem prosa oratione formatam et in XII libros digestam, ut ipsam coniecturam per se diiudicem, in qua statim sentimus haec duo inesse, Vergilium unitatem et concinnitatem unius libris anteposuisse concinnitati totius operis, quam interituram esse providebat, eumque non tanto fuisse ingenio, ut secundum principia, quae adhuc erat secutus, librum errorum componeret aeque concinnum et laudabilem, cum tamen facultas ab Heinzio ei tribuatur emendandae totius Aeneidis ad rationes et principia unius libri. Utrumque prorsus mihi incredibile est.

Neque autem Heinze in ratione describenda, quae intercedat inter III et reliquos, sibi constitit. Cum enim in verbis citatis III illis opponeret tanquam inventionem novam et ab ante scriptis liberam et solutam, postea contrarium docuit, nempe III destinatum esse, ut argumentum Aeneidis proprium — novas sedes quaerere Penatibus in Latio — cum episodiis huc non pertinentibus (I II IV-VI) intrinsecus conecteret, quem nexum internum, cum illa episodia componeret, poeta nondum perspexisset1). Hanc propositionem de libri III natura et consilio redarguere supersedeo et hoc tantam observo, in ]. III huiusmodi conaminis ne levissimum quidem indicium me invenire potuisse. Nexus nullus est interior inter argumentum proprium et episodia, quae singula adglutinantur vinculis externis, rebus fortuitis a poeta inventis, quae sunt: tempestas in I quae reicit Troianos in dicionem Didonis, unde nascuntur amores, narratio Iliupersis et reliqua illorum librorum argumenta; imber imminens, unde reditus in Siciliam nascitur et certamina l. V. m and at um patris (V 732), unde repetenda est Necyia. Pro his externis aliquid interni substitutum esse aut substituere voluisse poetam in III non video. Communis aliqua episodiorum origo et

<sup>1)</sup> P. 328: Virgil fügte zum Ueberlieferten den Aufenthalt bei Dido, die Wellkämpse, die Necyia hinzu, alles Dinge, die zu dem Hauptmotiv der Ansiedlung der Troischen Penaten in Latium, kein inneres Verhältniss hatten. Er hat sich verpslichtet gefühlt, ein solches Verhältniss herzustellen, aber der Uebelstand einer solchen nachträglichen Motivirung ist nicht überall verdeckt. Wie sehr diese Motivirung für Virgil das posterius war, ist deutlich vor allem daraus, dass wir bei dem unvollendeten Zustande des Gedichtes noch erkennen, dass Virgil, schon als ihm die Ereignisse selbst und ihre Anordnung längst seststanden, über die motivirende Verknüpfung sich noch nicht im klaren gewesen ist.

nexus internus cum Aeneae erroribus reperiri quidem poterat in invidia Iunonis et materno Veneris amore, ex quarum contentiese illorum librorum argumenta fere tota pendent; atqui libri III bec imprimis proprium est, quod nec Veneri nec Iunoni aliquid mementi tribuitur in rebus Troianorum.

Refutasse me opinor argumenta nova, quibus Heinze them ab aliis olim frustra defensam in vitam revocare et tueri constissest. Cum tamen ego quoque concedam l. III extra ordinem a Vergilio esse confectum, restat ut ad eorum sententiam accedan, qui omnium primum compositum esse censeant. Id defensans tamen abstinebo ab argumentorum confusione qua viri docti, questiones huc trahentes de l. V et de itinerum ac librorum chroselogia, inciderunt in coniecturas vanas, quas refellerunt cum ipi inter se, tum R. Helm in Bursiani Ann. a. 1902, p. 55 sq. et Heine in adnott. p. 85, 95, 106, 128, 141 sq., 252. Suscipiam igitar aliam causae defensionem eorum quoque ratione habita quae costri eam Heinze hic illic in medium protulit.

## De libro III ante omnes reliquos composito.

Si l. III cum reliquis conferimus, hoc discrimen statim deprehendimus quod solus caret ab initio ea iunctura, qua ceteri omnes inter se conexi sunt. Vergilius exordia nulla exceptione sic comparavit, ut continuetur narratio sine rerum aut temporus intervallo. Res aut protinus pergunt, aut quaedam, quae simel cum rebus in superiore libro narratis acciderant, reprehenduntu per particulam interea (V), quae etiam adhibetur, si nox qua nihil actum est intercedit (X XI). Hunc morem peculiari cura etian in VII servavit, ubi tamen argumentum mutatur et novus rerun ordo nascitur; liber non a novo ordine incipit, sed praemittuntur vss. 36 ad praecedentia pertinentes, ut libri iunctura cum VI asservetur. Extra librorum initia hunc morem nequaquam adhibuit, cum alibi non tantum rerum series saepe interrumpatur, sed etiam longiora temporum spatia paucis verbis transsiliantur, ut que multos per dies ac menses acciderunt in Creta III 135 sq., apod Didonem IV 193 sq., in Latio dum bellum parabatur VI 624sq. aliaque similia1). Ex hac igitur norma l. Ill exordium sumere

<sup>1)</sup> Hoe discrimen inter librorum initium et reliquem partem negleck Heinze p. 354 adn.; ceterum cf. p. 444.

debuit ab iis, quae facta sunt continuo post Aeneae secessionem in montes cum patre et comitibus in fine l. Il narratam, veluti ab sliqua consultatione postero die habita de fuga, de navibus aedificandis, de deorum voluntate sciscitanda (cf. l 381 sq.) aliisque huiusmodi, donec tandem sequerentur e. g. ipsa navium aedificatio, quam poeta, tametsi longi temporis, tamen secundum id quod dicebam in ipso libro paucis verbis absolvere poterat, et profectio.

Uti res nunc se habet, l. III orditur a procemio, in quo ea quae audiveramus in lliupersi quasi res ignotas denuo docemur, Troiam esse dirutam, Troianos cogi desertas quaerere terras (cf. II 800), contractos esse viros (ibid. 796—799); porro commemorantur in genere auguria divum, vaga et incerta et ab iis quae ex II cognovimus (289, 619, 680 sq., 780 sq.) diversa, tandem fere totius anni intervallum relinquitur inter narrationem II et III, cum hic incipiat ab ineunte aestate (v. 8) et Troia e communi memoria perisset aestate media<sup>1</sup>). Indolem huius procemi generalem et rhetoricam, a continuata narratione remotissimam, agnovit etiam Heinze p. 356: Anschauung geben diese Verse nicht viel, wohl aber wird uns eine Fülle von Empfindungen mitgetheilt . . . wir sehen Troias Fall mit Aeneas Augen e. q. s. 2).

Etiam libri finem carere iunctura cum IV postea demonstrabitur.

Cum hoc discrimen iam indicare videatur III separatim ortum esse et antequam continuatae narrationis legem poeta sibi imposuisset, accedunt multa alia discrimina cum reliquis libris et repugnantiae, quorum Heinze pauca tantum et fere leviora in censum vocavit, sed quae demonstrant l. III iuxta illos non modo locum occupare prorsus peculiarem, quod ab omnibus fere conceditur, verum, quod maioris est momenti, inventum et perscriptum esse, cum poeta Aeneidem mente concepisset ab ea quam nunc legimus valde diversam, quippe adhuc nihil continentem eorum quae canuntur in l II IV V3) VI, sed tantummodo iter in Siciliam et Italiam

<sup>1)</sup> Cí. Georgii p. 65: Gleich die Anfangsworte machen durchaus nicht den Bindruck einer Fortsetzung der in II gegebenen Brzählung, sondern wines unabhängigen Neuanfangs, et Deuticke ad v. 7.

P. 444 Heinze idem procemium perperam appellavit eine kurse Reeapitulation et comparavit cum initiis II. VIII et XII quae narrationes superiorum librorum more solito continuant.

<sup>3)</sup> Probabile est Vergilium ludos funebres iam inde ab initio aliquo tempore scribendos sibi proposuisse, ut infra monstrabitur.

et dein bella ibi gerenda. Cum igitur errorum librum, quem cagnovimus, litteris versibusque mandaret, ignorabat se umquam scripturum esse episodium Africanum, h. e. tempestatem, adventum in
Libyam, amores Didonis et Aeneae, reditum in Siciliam, et Necyam.
Haec episodia posterioribus demum poetae studiis et novae meditationi originem debuerunt, cuius ex multis novisque fontibus asca
fabularum scientia et mutata rerum contemplatio pepererunt, acc
non parere debuerunt, discrimina illa et quaestiones insolubile
inter novam Aeneida et III librum angustioribus studiis debitus.

Demonstratio huius sententiae partim versabitur in quaestienibus iam tractatis, partim in novis.

Primum in memoriam revoco vaticinium a Creusa marie datum, eum vastum aequor araturum et tandem in Hesperiam al Thybrim perventurum esse (II 780 sq.), pugnare cum III, ali Aeneas, incertus quo fata ferant, ubi sistere detur (7.88,146), statim proxima litora petit et in Creta demum a Penatibus id accipit (163 sq.), quod Creusa in II iam praeceperat. Quoque avertis, poetam errorem commisisse fatendum est: si III est posterior, corrigere debuit II, ut Heinze dixit p. 61, si II multo post III est compositus, ut ego reor, sciens contrarium vaticinium inseruit.

Maluit scilicet hanc erroris culpam suscipere, quam oblitterare egregiam Iliupersis conclusionem, quam ex aliqua parte novi fostes, sed omnium maxime ipsius ingenium suppeditaverat.). Sciebat tamen oeconomiam l. III cum vaticinio numquam in concordiam posse redigi, neque umquam cogitare potuit, ut Heinze suspiestare p. 62, de versibus 780—783 ita corrigendis, ut restaret tastam praedictio regiae coniugis in regione longinqua; quid enim, sed dico in fabula Milesia, sed in carmine epico, magis indecorum et humile, quam ut heroina post mortem apparens heroi pro solacio nihil quam novas nuptias vaticinetur?

Item in memoriam revoco quae supra scripsi de prodigiis, narrationes in VII et VIII compositas esse post III, quem illae de signant, ac mentionem Apollinis in III 395 ad aetatem pertinere, qua Vergilius Venerem et Iunonem in carmen nondum introduzerat, de qua re mox amplius disputabitur; denique, quod poeta per praedictiones in III ipsis prodigiis, praesertim prodigio suili, er

Heinze p. 57. 58, 3. 60 sq. Nosck p. 408 adn. locos contrarios excessivoses credidit, quia vocabula Hesperia et Thybris ut ignota Aeneae and praeteriissent.

portunum locum ac rationem reperire non potuit, id ultro explicatur nova carminis oeconomia, cui narrationum principia in III accommodari aegre poterant.

Transeo ad argumenta nova initium faciens a l. VI, cuius argumentum, ut iam suspicatus est Kroll p. 159, poetam, cum III scriberet, nondum concepisse contendo.

Erravit Sabbadini (prim. diss. p. 29), cum putaret iam Helenum Aeneae praecepisse ut in inferos descenderet. Inferni lacus, divini lacus, Averna sonantia silvis in III 386, 441 sq. non iidem sunt qui lacus Stygii in VI 134 nec designant ipsos inferos, verum eorum introitum supra terram, quae loca VI 13, 201 appellantur Triviae luci atque aurea tecta et fauces grave olentis Averni, ubi heros insanam vatem aspiciet fata canentem rupe sub ima III 443. Cum III componeret, cogitavit tantummodo de Sibyllae consultatione in antro: relicta Trinacria Aeneas continuo adiret urbem Cumaeam (440 sq.), ibi sociis invitis qui hanc moram increpitarent (453 sq.), escenderet in terram et Sibyllam oracula posceret; non per folia sed voce edenda (457 sq.). Quid autem illa responderet, sic describitur:

illa tibi Italiae populos venturaque bella et quo quemque modo fugiasque ferasque laborem expediet cursusque dabit venerata secundos<sup>1</sup>).

Cum poeta post aliquot annos Necyjam componeret, primum hoc mutavit ut comites escensionem non increparent, sed avide expeterent, VI 5 iuvenum manus emicat ardens litus in Hesperium<sup>3</sup>), porro Sibyllam longe alia respondentem fecit 83 sqq., nihil de populis, de ipsis bellis et Aeneae laboribus aut de cursu, sed in genere vaticinatur: ,Troianos venturos in regna Lavini, manere tamen terrae pericula graviora quam maris, horrida bella, quibus Iuno Teucros nusquam non lacesset; huius mali causam iterum fore externum coniugium; malis non esse cedendum primamque salutis viam orituram ab urbe Graia. Huius correctionis causam

<sup>1)</sup> Postrema verba hoc significant: "monstrabit iter tutum"; dare ut VI 65 et probabiliter etiam III 85 est "monstrare rationem qua res expediri possit"; cf. Conington ad h. l. Georgii p. 67 divinam Sibyllae potestatem hic attribui immerito credidit.

<sup>2)</sup> In III Odysseam imitari voluit, opinor, ubi nonnumquam aliqua dissensio est inter Vlixem et comites, deinde vero intellexit Aeneam propter bella futura indigere adiutoribus fidissimis.



libris propriis, quorum materia, ut recte observav. Sibyllae narratione praeriperetur. Itaque huic in nium generale de bellis instantibus eorumque cau: involutum verbis obscuris (Heinze: ihre dunkeln Rate etiamnunc posterioris aetatis indicia continent, m et assiduas Ismonis iras, quae ignorat l. III, atque opitulantem, cum in III (398. 550) Grai et Graiu Troianorum adversarii notentur.

Sed pervenimus ad crucem, quae Aeneidis is menter torquet et diu etiam torquebit. In fine verba de Sibyllae responso supra allata sic repetus quae postquam Anchises natum per singu incenditque animum famae venientis amos exin bella viro memorat quae deinde gere Laurentesque docet populos urbemque La et quo quemque modo fugiatque feratque la Verba sunt similia fere nisi quod pro cursu in I urbem Latini. Qui factum est ut expositio de populi laboribus, quam poetam in VI iusta de causa S modo vidimus, hic in eodem libro reddatur Anchi Causam hanc fuisse suspicor. Anchises cum

Causam hanc fuisse suspicor. Anchises cum arcesseret, de genere tantum et de moenibus (Laumae, cf. VI 766, 781 sq.) se dicturum esse promise genus omne tuum et quae dentur moenia disces.

Heleni vaga et incerta, quibus quid subsit lectoribus coniectandum reliquit. Repetitio igitur, ut est molesta et inelegans, non tamen prorsus supervacanea dici potest e mente poetae, qui de suis quoque rebus Aeneam a patre gnarum fieri indicare voluit.

Heinze hanc quaestionem aliter expedire temptavit, cuius intricata argumentatio huc redit.

Cum Vergilius aggrederetur Necyjam, primum imitari voluit Odysseam, ubi Vlixes a Tiresia de suis tantum rebus edocetur. Hoc imitationis conamen repraesentatur versibus citatis (den verläufigen Versuch, es zu verwenden, haben wir VI 899—892). Mox metuens ne Anchisae narrationes de rebus Aeneae praeriperent materiem librorum sequentium, prius propositum abiecit et pro patre illa narrante substituit Sibyllam obscure vaticinantem, 83 sqq.¹). Porro, cum ex hoc novo proposito Aeneas non in inferos descenderet ut de suis rebus patrem audiret, alia descensus causa requirebatur et substituta est pietas, quae antea leviter tantum indicata fuerat (Für den Abstieg des Aeneas bedurfte es danach eines neuen Motivs, das wohl bei der Ausführung des ersten Entwurfs schon aufgetaucht war, aber jetzt in den Vordergrund trat cett. p. 429).

Haec coniectura parum est probabilis. Si Vergilius revera primo hoc spectavit, ut Aeneas propter suas res inferos adiret et de suis rebus a patre doceretur, qui factum est, ut huius conaminis prioris nihil supersit praeter illos versus, et quidni eos simul cum proposito delevit? Nam profecto nusquam in Aeneide inferos adiisse significatur exspectans aut cupiens oraculum de rebus suis. Vidimus quid Anchises se docturum esse promiserit V 731 sqq. A Sibylla autem Aeneas omnia Troianis suis et Penatibus petit, nihil sibi: da Latio considere Teucros errantesque deos agitataque numina Troiae (VI 66); Apollinem denique nihil rogat quam finem malorum. Porro coniectura vulgarem rerum ordinem invertit, nam propositum illud antiquius, quod dein poetae displicuit, legitur non, ut par est, ab initio, sed in extremo libro, 890 sq., contra quod huic substituit legitur ineunte libro 83 sq. Tum nova causa, cur in inferos descenderet, priori illi quam Heinze sibi finxit substituta, non erat pietas,

<sup>1)</sup> Novissime hanc quaestionem attigit Norden in egregio I. VI commentario, quo sero uti mihi licuit, p. 44 sq. Ille, ut Heinze, I. III partim saltem post VI natum esse censet et in VI 890—92 putat esse conduplicationem vaticini Sibyllae 83 sqq. quam Vergilius semovere destinasset; a cuius sententia quantum absim satis liquet. De antro Sibyllae cf. idem p. 117 sq. 132 sq.

sed ut Aeneas cognosceret ea quae pater promiserat V 737, quites, praeter partem philosopham, expletur tota Necyja. Quod causan pietatis postea demum momentum acquisivisse dicit, amplissima de ea locus legitur denuo non in fine, sed initio libri 108—123, dum reliqui loci, in quibus pietas wohl bei der Ausführung du ersten Entwurfs schon aufgetaucht war, inveniuntur postea 403—405, 670, 687 sqq. Denique hoc incongruum est in Heinzii sestentia, in libro III, quem ille post VI exstitisse aestimat, non inveniri hanc alteram causam, pietatem, sed ipsos illos vas. (456 sq.), quos in VI ex praecursorio et a poeta relicto conamine ortes esse dixit.

Disputationis conclusio haec est, Vergilium, cum scriberet III. ex tota Necyia nihil concepisse quam Sibyllae consultationem si fauces Averni, in qua illa quaedam aperiret de Italiae populis, de bellis bellique laboribus Aenae, de cursu, eumque postea alia dectum et meditatum hoc mutavisse, quod sine repugnantia fen non potuit.

Antequam ad episodium Africanum transeo, dicendum est de numinum partibus post compositum III in Aeneide funditus motatis, quae mutatio tanta fuit, ut vel sola prorsus novam interra operis oeconomiam exstitisse doceat. Unitas Aeneidis non ex minima parte constat in lunone deorum fata de Troja in Latio renovanda impugnante. Haec eius maligna voluntas, quae adnutiatur in procemio libri I et pertinet usque ad XII 820 sqq., ubi tandem cedit certa condicione, quae odam Horatii III 3 in memorian revocat, praecipuum est rerum momentum per omnes libros praete III. Nec minus Aeneadum genetrix, quae contra lunonem per totum carmen Troianis opitulatur, unde Turnus huic dese inxu fata illorum successum tribuit (IX 135: sat fatis Venerique datus tetigere quod arva fertilis Ausoniae Troes) iacet in III, ubi semel tantum adhibetur in transitu v. 19: sacra Dioneae matri divisque ferebam auspicibus coeptorum operum, praeterea nusquam¹). lunone Troianis inimicam esse poeta ex Homero didicerat, quod ne prorses negligeret Helenum sic praecipientem induxit v. 435: unum illud tibi, nate dea, proque omnibus unum praedicam et repetens iterusque monebo: Iunonis magnae primum prece numen adora, Iuneni cane vota lihens dominamque potentem supplicibus supera donis, si

<sup>1)</sup> Altera eius nominatio nullius est momenti, v. 475: coningio Anchies Feneris dignate superbo.

denique victor Trinacria finis Italos mittere relicta. Postquam Aeneas cum primum Italiae solum attingeret (v. 546 sq.) huic praecepto morem gessit, dea nullum itineri obstaculum interposuit. Sed ne antea quidem hoc temptaverat, tametsi occasio nocendi in longissimo cursu a Troade non sane defecisset, si eadem malevolentia et calliditate contra Trojanos usa fuisset atque in reliquis libris, verum omnino abstinuit a Troiugenis novam patriam quaerentibus et Heleni praeceptum, quamquam gravissimis verbis conceptum, prorsus fuit supervacaneum ideoque tantummodo a poeta receptum esse aestimo, ne Iunonis Homericae indolem erga illos nimis neglexisse videretur. A dea placida autem et quieta libri Ul toto caelo distat numen implacabile ceterorum librorum, quod in I tempestatem suscitat et naufragium, in VIII ad bellum conflandum sua manu Furiam ex inferis protrahit et quas non machinationes identidem struit ad arcendos vel perdendos Troianos. Mutatae horum librorum oeconomiae lepidum habemus indicium in VIII 59, ubi Aeneam denuo placare Iunonem iubet Tiberinus utiturque iisdem fere verbis, sed pro eo quod est dominamque potentem supplicibus supera donis dicit iramque minasque s. s. votis. lunonis irae minaeque in III citari non potuerant,

Apollo contra, qui in III solus dux et auspex est itineris, et qui etiam in prodigio mensarum intercessurus esse dicitur III 395, in reliqua Aeneide hoc nomine prorsus delitescit exceptis tribus locis qui illius libri memoriam renovant. Horum primus est VII 241, ubi vaticinium Heleni sic respicitur: huc repetit iussisque ingentibus urguet Apollo Tyrrhenum ad Thybrim et fontis vada sacra Numici. Alteri loci coniecturae meae suffragantur. In IV 345 et 376 per errorem non Delius sed Gryneus Apollo et Lyciae sortes Aeneam in Italiam misisse feruntur¹), in VI 59 poeta etiam gravius peccavit, cum Apollo Africani quoque itineris dux fuisse dicatur: tot maria intravi duce te penitusque repostas Massylum gentis praetextaque Syrtibus arva. Uterque error libri III multo ante scripti memoriam evanidam coarguunt. Ex eadem oblitterata huius libri memoria explicare poterimus errorem iam supra indicatum, Vene-

<sup>1)</sup> Vide supra p. 261 Heinzii de hoc versu iudicium. Conington putabat Vergilium consulto novse fabellae mentionem n.c ec.sse fond of conveying information directly. Non assentior, quamquam verum est quod Servius adnotavit III 286: Vergilius amans inventa occasione recondita quaeque summatim et antiquam contingere fabulam.

rem in itineribus viam filio monstrasse (I 382) eumque iam to aliquotiens falsis imaginibus lusisse ibid. 407: quid natum tetim?) erudelis tu quoque falsis ludis imaginibus; cum tamen minus vaisimile sit Vergilium Veneris absentiae in III prorsus tum immemorem fuisse, potius crediderim eum ex nova oeconomia metri quoque in erroribus aliquam filii curam tum adscribere voluise, sperantem fore ut in III praeter alia hoc etiam aliquando corrigere.

Cur autem poeta praeter traditam memoriam (Heinze p. 83) Apollinem itineris ductorem instituerit, facile intelligitur, si hust librum omnium primum i. e. circa a. 28 composuit, quo tempere hoc numen prae ceteris Romani imperi servator et auctor ab Octaviano celebrabatur; idcirco et huius templi in Leucata conditi recordatur et ludorum quos Aeneas in Actio litore instituisse fertur 275 sqq. (Heinze p. 100). Templa Veneris, quae secundum Diosysium Aeneas in cursu ubique condiderat, in III prorsus omittatur, etiam Leucadium et nobilissimum Erycinum, quamquam hoc postea quodammodo correxit inserens eius originem in V 759. In ipso itinere soli Phoebo templorum honorem integrum servavit.

Monstravi discrimen longe omnium latissime patens inter III et reliquos libros, quod nasci tantum potuit ex nova doctrina quam poeta sibi interim paraverat et ex oeconomia operis inde funditss renovata.

Superest ut agam de libris I II IV V, quorum argumenta quatenus ad errores Aeneae pertinent, Vergilio scribenti III adhec gnota fuisse satis certa sunt indicia.

Primum duae rerum omissiones in III hanc inscitiam demonstrant<sup>2</sup>). In 1550, 558, 570 sq. Didoni narrat Aeneas se paulo ante ad Erycem Troiani regis Acestis hospitem fuisse, qui ibi iam coloniam condiderat sedesque paratas popularibus servabat. In V eundem denuo reperimus, tutorem sepulcri Anchisae, tumuli et ararum quae Aeneas illic struxerat, certaminum participem et ia regnum recipientem longaevos senes et fessas aequore matres, qui incensis navibus ibidem remanebant (v. 36, 61, 73, 387, 630, 711, 746 et sqq.). Aeneas igitur in prima mansione Sicula sub Erycaliquantisper moratus est. Iam vero si III scriptus esset post let V, quis non exspectaret aliquam Acestis mentionem vel levissi-

<sup>1)</sup> Cum hyperbola totions compara VI 696, ubi pater, qui semel apparuit, saoptus occurrisse dicitur.

<sup>2)</sup> Neutram omissionem Heinze rettulit.

ibi inventum iri. Verum et ille siletur et Erycis nomen non ceurrit, sed commemoratur uno tantum versiculo escensio Drepani eta. Haec notabilis omissio inde derivanda est, opinor, quod ergilius post scriptum III hanc narrationem in fontibus demum apperit, nimis memorabilem, quam ut referendi opportunitate data lentio praeteriret. Huic omissioni similis est altera, quod solemnis apultura, qua ossa patris tumulo condita arisque consecratis Acestis atelae sunt tradita, in III non tantum omittitur, sed in brevisma mansione apud Drepanum ne locum quidem habere potuisse idetur; a poeta pio et religioso, si celsi senis obitum dedita opera totiose descripsisset, solemne funus sic negligi potuisse numuam crediderim; nec tamen hoc loco provocare ausim ad illud εωπώμενον, cuius figurae certi denique sunt fines; sic enim mors nechisae omitti etiam potuerat, cum hanc quoque e sequentibus su venisse cognoscatur.

Transeo ad alia.

li qui librum III reliquis postponunt, ipsi admirandum fuisse enserunt, si Helenus, cum praecipua pericula evitanda Aeneae periret, unum illud solumque quo vita eius, et alterum, quo ipsa sursuum destinatio in discrimen vocabatur, tempestatem dico et eiectionem in Africam, ignorasse videretur. Ideo statuunt vatem naec quidem scivisse, sed reticuisse jussu lunonis idque inesse in . 379 sq.: prohibent nam cetera Parcae scire Helenum farique vetat Saturnia Iuno. Sumamus, ut vulgo, objectum verbi vetat non esse Parcas sed Helenum, tum hic docet bina esse quae reticeat, iltera quae nesciat prohibitione Parcarum, altera quae sciat vetitu unonis. Ea. quae sciens praeteriit secundum Servium, Georgium p. 71), Conington, Heinzium, alios, possunt esse mors patris, tempestas, amor Didonis, Polyphemus, incendium navium, mors Paliiuri, secundum Forbigerum, Nettleship, alios, bella Italica, quae IV 10 lunoni imputantur (sed bella statim eximenda sunt, quippe osita extra itineris fortunam), alii denique poetam imitari putant liad. XIX 407, 418 sq. 1). Omnes tamen nimis neglexerunt distincionem eorum quae Parcae celent et quae Iuno fari vetet. Quod llae mortalibus scire invident hoc est, quem quandoque vitae finem li dederint, itaque indicatur mors, non Palinuri quae minoris fuit nomenti, sed Anchisae. Quae autem fari vetat Saturnia luno non

<sup>1)</sup> Cf. Deuticke ad h. l. Heinze p. 107, 1 apte contulit Phinei verba pud Apollonium III 311.

possunt esse Cyclops aliave leviora, sed graviores casus esse deles Quominus tamen cogitemus de tempestate, prohibent, credo, praecedunt v. 377 sq., ubi Helenus: pauca tibi e multis, que tair hospita lustres geguora et Ausonio possis considere portu, expian dictis, quae verba diserte testantur Aeneam tutum trans mare per venturum esse in Ausoniam, si evitaverit pericula, quibus e mais referet pauca, sed nimirum praecipua, quid enim secus hace precepta utilitatis haberent? Si igitur non citat omnium facile pracipuum, tempestatem, hoc factum videtur, quia nondum erat i mente poetae. Si quis autem quaerat, quid indicari censeam verbi fari vetat Saturnia Iuno, respondeo: nihil certi indicatur, sed poet iam tum quasi per transennam vidit fore, ut ex fontibus suis ellerescerent alii casus aliaque obstacula, quibus Iuno Aeneam obicere; haec igitur in genere praenuntiare voluit, nihil adhuc ceraes distinctum. Quidquid est, v. 379 sq. non probant Vergilium iam cogtasse de obstaculis libri I et IV, sed Parcarum mentio hoc in # habet, eum censuisse hunc gravem casum hic prorsus omittendus non esse, cum tamen nondum constituisset ubi Anchises, que fontes in Arcadia, in Epiro, in Latio obiisse varie tradebant, e wa tolleretur, huius rei reticentiam Parcis adsignavit1).

Etiam de reditu in Siciliam et certaminibus ibi agendis aibi nos audire in III dicere vix opus est. Quod autem attinet el lliupersin l. II, huius commemoratio quatenus ad itineris causes declarandam necessaria est, invenitur in procemio l. III, ad cuiss libri intellectum liber II ideo prorsus est supervacaneus.

. Si quaerimus quibus tandem certis vinculis hic liber cum alis coniunctus sit, nullum invenimus ante ipsum finem, ubi hi quatuer vss. leguntur:

715 hinc me digressum vestris deus appulit oris. sic pater Aeneas intentis omnibus unus fata renarrabat divom cursusque docebat. conticuit tandem factoque hic fine quievit.

Primus versus nos remittit ad l. I, ubi inde a v. 34 deus Aesessa. Didonis oris appellere incipit. Secundus et tertius initium referent libri Il conticuere omnes intentique e. q. s. Postremus hunc librus,

<sup>1)</sup> Heinzii observatio p. 95, 1: er übergeht auch den Tod des Anchises gans mit Recht, denn er giebt zu keiner Warnung und zu keinem Rethe Anlass, non apposita est, nam Helenus ea quae novit, non ideo se practeire sit, quia admonitioni aut consilio ansam non praebeant, sed vetita Issosia.

sai saltem quievit interpretamur: ,somno quietem invenit', adnectit sequenti: At regina ... vulnus alit venis, ... nec placidam membris adat cura quietem. Ecce vincula, quibus III conexus est cum reliquis libris, quae poeta facile ex locis allatis confingere postea potuit.

Sed praecedunt his versibus alii, inde a 707, qui peculiarem tractationem postulant. Descriptio itineris finitur locorum enumeratione quae Aeneas post evitatas Scyllam et Charybdim praetervectus est usque ad Drepanum. Nominatur Ortygia, Pachynum, Camarina, Gela, Agrigentum, Selinus, Libybaeum, dein sic pergitur:

hinc Drepani me portus et illaetabilis ora accipit. Hic pelagi tot tempestatibus actus heu genitorem, omnis curae cursusque levamen, 710 amitto Anchisen. Hic me, pater optime, fessum deseris, heu tantis nequiquam erepte periclis!

nec vates Helenus, cum multa horrenda moneret, hos mihi praedixit luctus, non dira Celaeno. hic labor extremus, longarum haec meta viarum.

715 hinc me e. q. s.

Supra vidimus desiderari patris sepulturam, tumulum, aras, eorumque tutorem et hospitem Acestem, observamus praeterea nihil legi de ipso obitu mortisque causa, casu, senectute, morbo an divinitus fortasse e vita sublatus sit. Ipsa quidem verba affectu non carent et satisfacerent, si in mortis recordatione posteriore obiter inserta legerentur'), sed si reputamus gravissimum casum et recentem filii dolorem nunc primum repraesentari, et rei narratio et patris laudatio atque comploratio exilis est et paene nulla. Deplorat se tot tempestatibus actum nunc etiam amittere levamen suum. se sessum deseri a patre, quem tantis periculis frustra eripuerit. Haec hominem non patrem laudantem et complorantem, sed de suo infortunio querentem referunt. Si poeta, qui excellit magnorum virorum et mulierum laudatione et comploratione (Pallantis, Lausi, Mezenti, Camillae, Turni) quique Anchisem a filio numquam satis celebrari posse credidit (V passim, VI 108 sqq., 678 sqq.), libri finem una opera eademque cura qua hucusque totum exaravit elaborasset, ampliorem ac digniorem huius materiae tractationem haberemus. Ne quis autem putet, Aeneam coram Didone haec narrantem animi

<sup>1)</sup> Hac ratione Valerius Flaccus apte hunc locum usurpavit in I 286, cum regione monitus Helles memoriam revocaret: Hic soror Acoliden, acrom mansura per omne, descrit, heu sacvae nequiquam erepta novereae.

affectus continere reique amplificationem evitare debuisse, les locos de Anchise et de Creusa in II 635 sqq., 735 sqq.

Quod ad elocutionem attinet v. 708 et forma et sentente de bilis est, quid enim ad mortis gravitatem facit, Aeneam tot torpestatibus actum fuisse, vel si legis actis, has transactas este (d. Georg. I 413 imbribus actis... revisere nides). Iusta esset quenta Anchisem eas frustra transegisse, sed hoc est in v. 711. Formals sumpta est ex VIII 199, ubi Latinus dubitat, quo casu Troissi in Latium devenerint: sive errore viae seu tempestatibus acti.

Plus etiam molestiae habent quae sequuntur de Heleas & Celaeno.

Si exprimitur mera admiratio vel observatio de illorum reicentia, ea non immerito mire interiecta videtur Krollio, etsi pode
fortius eam ridiculam (spasshaft) appellavit. Heinze eum reprehendit (p. 95. 1), sed ipse Servium secutus (mortem patris grasirem esse dicit quam famem) paulo licentius hoc inesse putat, hanc
cladem graviorem esse quam quas illi praedixerant. Verum see
legitur tantos sed hos luctus eos reticuisse.

Locus comparandus est cum iis, quae vates revera dixerast v. 255 et 381 sqg., quo facto apparet, Vergilium oblitum fuisse que illic multo ante scripserat, nec, quod debuerat, inspiciendi operan sumpsisse. Si hoc fecisset, de Celaeno tacuisset, cum ea non plures praedictiones ediderit, sed vindictae studio mota spem condendae urbis Troianis adimere conata sit, proponens aliquid advassor: mensas malis absumendas esse antequam moenia cingerent; atque de Heleno Aeneam tum procul dubio hoc dicentem fecisset: . Ecce quel Parcae Helenum scire prohibuerunt', quae hic prorsus apposita recordațio fuisset. Mihi et hi versus et qui praecedunt de Anchisse obitu postea demum additi videntur, de quo mox plura dicam. Si tamen quaeritur cur miram observationem de vatibus interposuerit, causam esse puto, quod poeta id quidem meminisset, eos in III de tam gravi casu tacuisse, sed oblitus esset Celaeno illum casum commemorare omnino non potuisse et Helenum rem obscure indicasse; cum igitur omissae mentionis reprehensionem, quam nullus libri lector attentus facere poterat, timeret, hanc his versibus antevertit, omissionem tanquam vatibus debitam coarguens.

Sequitur tandem hoc: hic labor extremus, longarum hace mes viarum. Quaeritur qui labor et cuiusnam intelligatur et respondetur vulgo: mors patris extremus Aeneae labor dicitur. Sed im-

tiqui observarunt, extremum Aeneae haec narrantis laborem fuisse mpestatem et naufragium. Idcirco Servius explendum esse dixit ud Drepanum, aut extremum reddendum esse saevissimum. ec amplexi sunt Gossrau') et Conington, sed extremum h. l. esse stremum probat sequens meta. Unus Georgii (p. 71) totum verm refert ad extremum Anchisae laborem: Das Ende der leidensllen Lebensbahn des Anchises ist gemeint. Primo obtutu hoc ignopere placet, sed intelligo tamen, cur nemo praeter illum nc interpretationem commendaverit: non congruit cum totius zi natura. Inde a v. 707 Aeneas, ut vidimus, loquitur ex sua rsona: Drepani portus me accipit, amitto Anchisem, me deserit, c mihi praedixit, exspectamus igitur ut pergat: hic meus labor tremus. Praeterea compellatio patris finita est 711, hic versus tur dicitur Didoni, unde inanis oreretur repetitio, cum ea iam 1 audiverit, patrem mortis metas 2) attigisse.

Ceterum vocabulum *labor* insolite usurpatum est, nam *labor* est sectio quaedam animi vel corporis, gravioris operis et muneris (Cic. 18c. II 35), itaque mors Anchisae non *labor* sed dolor est Aeneae f. II 776), neque ipsius Anchisae *labor* ea dici potest, nisi gravior imi corporisque luctatio antecesserit, quod a loco alienum est.

Iam vero si missa tempestatis omissione interpretamur:, patris mors bor meus fuit extremus, quid tum significant sequentia: longame haec meta viarum? Idem repeti videtur:, patris mors meta ihi fuit longarum viarum. Dicendi ratio rhetore potius digna iam Marone, quae tunc tantum ferenda esset, si Anchisae obitus irum finem attulisset. Praeterea nulla viarum meta ibi fuit, nam irrexit in Africam, quod etiam prohibet quominus haec meta reratur ad Drepanum: sequitur statim hinc me digressum cett.

Imperfecta versuum condicio inde a 708 ad probabilem caum revocari potest, si sumimus Vergilium, cum l. III componeret, indum constituisse ubi Anchises moreretur. Cogitavit probabiliter m Catone aliisque de Latio. Cum autem operi adderet episodium

<sup>1)</sup> Gossrau: ,omittit narrare tempestatem ab Ilioneo narratam. neque st patris mortem fas erat narrare viliora'. Conington idem fere pluribus rbis. Deuticke adnotat tantum: Hier wird also der Sturm... nicht becksichtigt. Cf. Georgii Antike Aeneiskritik p. 187. Heinze hunc versum, antum vidi, non tractavit.

<sup>2)</sup> Vergilius translate vulgo metas scripsit: 1 278 rerum, III 429 ichyni, X 472 aevi, XII 547 mortis. Sed V 835 meta media caeli proprie.

Africanum, cui, ut iam Heynius observavit, Anchises nullo modo poterat, huius obitus in Siciliam fuit re statimque libro III addendus, ut libri IV lectores patrem esse scirent. Hoc eventum igitur in praesens subitario of brevissime, neque optime, nam festinanter artem bene exe poterat (vita p. 59 R.), subnexuit, totius loci otiosa rel aliorumque, quorum correctio minus urguebat, in poster

Finem libri III, antequam mors Anchisae inserere fuisse credibile est, ut Aeneas e portu Drepani (707) Cumas traiceret, quod narratum fuit uno alterove versic excipiebat v. 714, quo igitur ultimus cursus per mare aptissime dicebatur extremus labor Aeneae et Anchisae c et ipsa Italia meta longarum viarum. Hoc versu totus debatur, cuius finem cum Vergilius suppleret, omisit versu itu in Italiam, sed adhibuit hunc postremum verborum si contorta et obscura. Denique addidit v. 715—718 confict supra indicatis librorum I II IV, quibus hunc adnexuit. tur haec coniectura loco antea allato III 440 sq., ubi H mittit Aeneam relicta Sicilia sine obstaculo in Italian iri: Sic denique victor Trinacria finis Italias mittere rel

Lubet coniecturam interponere de loco conclar 340 sq., ubi v. 341 ecqua tamen cett. etiam postmodo ditum esse suspicor. Versus qui praecedit quem tibi (quas valde suspecta est lectio) non imperfectus est randus cum VIII 41 aliisque huiusmodi, ut fecit Servi truncatus. Cum Vergilius scriberet quem, etiam addi unde penderet, quod cum altera parte periit. Sed pan certa de causa? Conicio poetam, cum ex Creusam, cuius mentio in Aeneide rarissima est pra

<sup>1)</sup> Georgii p. 71 de hac quaestionis parte quaedam recte Zu diesem Zweck (ne Anchises rebus Africanis interesset) leg sunächst das zum wetteren Verständniss absolut nothwendig. Tode des Anchises ein, andere Nachträge der letsten Ueberarb lassend. Quae dein leguntur: Somit trat nach dem ursprün, von III am Gestade von Libybaeum nach 706 sofort das ein, u kine me etc., et laudes quibus v. 708 sqq. prosequitur quaeque de l. V a vero me iudice longe sberrant. Recte Georgii iam vis Africanum poet III demum in mente poetae natum esse.

<sup>2)</sup> Extra I. II semel in IX 298. Si Creusa primo non nomina miremur etiam Auchisem ab Andromache neglectum esse. Et

sisse, sed cum in nova Aeneide hunc librum post II interpoet, decorum censuisse ut Andromache Creusae etiam memoriam,
cuius tristi fato lectores modo multa cognoverant, coram marito
lio revocaret. Quomodo autem eius mentionem insereret, hic
que posteriori curae reliquit, sed inserendam esse indicavit
siculo in margine addito ecqua tamen cett. et oblitterato versu
versibus) praecedente praeter prima verba quem t. i. Tr. locum
strantia unde emendatio inciperet. Quod autem Vergilius lacunam
statim explevit, res requirebat aliquam meditationem et supementum longius, quandoquidem Andromache, antequam de
reusa sciscitaretur, docenda erat eius fatum aut ipsi explicandum
de id cognovisset, qua de re vide Servium ad h. l.') Varius
cum nobis tradidit ut erat, cum litura.

Sed hoc in transitu.

Superest autem quaestio gravissima, quomodo coniectura a me prolata conciliari possit cum Donati testimonio, fuisse Aeneida proca prius oratione formatam digestamque in XII libros. Si haec stricto sensu accipi debent, concedendum est non meam tantum, sed omnes coniecturas spernendas esse quae inde a Conradsio in hac quaestione sunt propositae, quarum auctores tamen Donati testimonium fere neglexerunt praeter Georgium et Heinzium. Ille quidem in adversarii refutatione p. 72 magni illud facere videtur, sed paulo ante in suae opinionis defensione illius rationem non habuit<sup>2</sup>). Heinze p. 256 multus est de hoc testimonio et magnam auctoritatem ei tribuit, sed alibi ita disseruit ut vis verborum prorsus diluatur et omnis auctoritas ei adimatur.

Necesse erat', inquit, rerum narrandarum progressum et dispositionem summatim constare, antequam poeta carmen scribere

partibus in III laboravit poeta, quasnam ei daret patre dignas sed inferiores tamen Aeneae. Primas agit ut oraculorum interpres et sacerdos 102. 118. 180 sq. 262. 523. 538. 558; plerumque iter dirigit 10. 189. 267. 472. 560, sed Aeneas 289. Praeterea hic illic celebratur, 82 ab Anio, 475 ab Heleno, et 610 primus manus dat Achaemenidi. In gravissimis libri partibus eius praesentiam non sentimus, etiam ubi rebus intererat, ut in vaticinio Heleni, cf. 558. De Ascanio, qui bis occurrit 339 et 484 sq., hoc adnoto, ei in III nondum ut in reliquis omnibus Iuli quoque nomen esse.

<sup>1) ,</sup>Unde sciebat cam perisse? Et alii dicunt potuisse hoc vel Heleno divinante cognosci, vel Aenea requirente per Troiam. Altera explicatio Dentickio placuit, mihi neutra. Cf. Georgii, Ant. Aen. Krit. p. 171.

<sup>2)</sup> Cf. supra p. 284 in adnot 1.

inciperet, itaque prima eius cura haec fuit, materiam guerial paris designare et per XII libros distribuere, nec quicquam obtat. minus dicamus hanc rerum descriptionem ad finem usque imalia esta. His autem verbis haec praecedunt: ,Condicio l. III comparts reliquis aperte docet, hos libros argumento posteriores acrista el antequam priorum descriptio in omnibus certo constant", postrema verba hoc significant, descriptionem priorum litera praesertim libri III, in praecipuis quidem constituee, sel sei in omnibus, hoc Donati testimonio non valde refragatur. si conferimus disquisitionem de l. III (p. 81-113), apparet Bini id egisse, ut ostendat huius materiem et dispositionem non is 🗭 dam, sed in praecipuis, immo in omnibus, poetae, quo tempera quos exararet, fuisse ignotam hosque libros eiusmodi esse, ut 1. Ill descriptionem. Haec sententia non modo identidem particular sed semel iterumque certis verbis exprimitur, velut p. 85: danke, die Irrfahrten des Aeneas in die geschilderte feste Fern fassen, ist Virgil erst gekommen, als ein grosser Theil der An der uns vorliegenden Form bereits geschrieben war, et p. 87: New wir einmal an, Virgil habe zuerst III geschrieben, so ist nicht geringste Anlass ersichtlich, der ihn bewogen haben sollte, nachtris lich (in reliquis libris) seine einheitliche Erfindung (in 1. III) wie umzustossen, mit der das ganze Buch steht und fällt. sunt, sed adversa fronte pugnant cum Donati relatione Vergliss totam Aeneida prosa oratione formatam et in libros digestam ante oculos habuisse cum carmen scribere incoharet.

Si Donato fidem habemus, graves repugnantiae inter l. Ill « reliquos iam adfuerunt in lineamento prosaico et imputandae sus ipsius poetae oblivioni oscitantiae stupori, qui nec tum nec cum Aeneidea poetice formaret eas animadvertisset. Cum nemo bec credat, testimonium grammatici, bonis sine dubio fontibus oriundum non quidem omnino spernendum est, (quid enim veri similius est quam poetamtalem prius descriptionem delineasse?), sed admittendum quo usque sana ratio patitur. Puto autem cum mea coniectura in conciliari posse ut testimoni caput conservetur.

Cum Vergilius circa a. 30 Aeneidem scribere decrevisset al celebrandam, ut est in vita, Romanae simul urbis et Augusti er-

<sup>1)</sup> Cl. p. 257: In grossen Zügen — modificirt wurden, et: Er id aber auch — endgültig feststand,

nena, quicquid de reliqua materia dubitare poterat, hoc unum nstabat, canendum esse iter in Italiam et dein bella cum indigenis gesta. Initium igitur faciendum erat a fontibus perscrutandis Eursu maritimo, de regionibus visitatis urbibusque conditis et waticiniis in itinere acceptis. Huic libro lliupersin praemittere cesse non erat, dummodo ea itineris causa ab initio designare-Locupletissimam materiem de erroribus magna arte (cf. Heinze - 82 sq.) ita selegit et disposuit et circa a. 28 versibus iam de-Eripsit, ut nunc legitur excepto libri fine et v. 341. Praescripsit Propenium de excidio Troiae et itineris regimen adsignavit mumini, cui tunc imperi suamque salutem Octavianus debitam referebat. Aeneam et Troianos deduxit usque ad Cumas, totusque Aber destinatus erat probabiliter ut, ad Odysseae exemplum, recita-Fotur ab Aenea in aula principis, qui in Latio eum hospitio digretur. Ibi quoque Anchises diem placide obiret et Romano more tim ludis funebribus celebraretur').

Cum interim poeta omnium diligentissimus (Heinze p. 235 sq., ,465 sq.) a novis fontibus investigandis numquam absisteret et materia incresceret, simplicem itineris narrationem iam paratam episodiis amplificare constituit, haustis aliquatenus e fontibus, sed ipsius ingenio et longa meditatione ita mutatis et exornatis, ut nova prorsus carmina exsisterent. Duo praesertim elementa ex his novis curis prognata magnum et egregium Aeneidis incrementum pepererunt: excursus in Africam amoresque Didonis et introductio Iunonis ac Veneris Aeneae fata in contrarias partes trahentium. Unde illud hauserit nescimus, sed verisimiliter ansam cepit ex aliquo fonte graeco posteriore, quem Naevium quoque, qui Annam et Didonem ignoramus qua opportunitate nominavit, secutum esse arbitror: hunc enim has personas ipsum invenisse parum est probabile. Episodium eroticum, quod nunc legimus, sine dubio prorsus Vergilianum est, qui amoris casus ac vehementiam in eclogis et inter animalia in Georgicis iam egregie cecinerat. Cum in hoc episodio mater Aeneae, in III tam mire neglecta, primas partes ageret, huic opposuit Iunonem, non placidam illam et inertem libri III, sed

<sup>1)</sup> Heinze p. 142 ludos in sequentem annum insolenter dilatos vere reprehendit. Non credo poetam religiosum hoc temere mutasse neque ea de causa quam Heinze protulit p. 140, sed nova carminis oeconomia coactum, cum post patris obitum Aeness statim in Africam abiret. Ab initio et mortem in Latio et ludos illic celebrandos constituerat,

Homericam, furibundam et iratam, unde divarum contentio ( quae totum carmen pervadit ac nobilitat.

Tum demum poeta, ne rerum parrandarum copia int bendum obrueretur, Aeneidem prosa oratione formare et i digerere coepit, ut Donatus tradidit. Excipio igitur unum de erroribus antea confectum, cui in nova Aeneidis oe locum adsignavit non idoneum quidem, sed quo aptior etiinveniri non potest, fine necessario ita statim mutato, i exposui aliasque correctiones minus urguentes differens totum opus absolvisset, tum autem immatura morte abrentu carminis praeparatio unum alterumque annum absumpsera quam versus pangere inciperet; et primum quidem vers clusit librum I, cuius initium Propertius a. 26/25 cognovisse Non tamen libros ordine perfecit, sed, ut est in vita, part componere instituit prout liberet quidque nihil in ordinem ari Cum igitur Augustus ex Hispania, unde rediit vere poeta efstagitaret, ut sibi de Aeneide vel prima carminis hu (descriptionem prosam?) vel quodlibet colon mitteret, hoc n sed multo post perfectaque demum materia tres omnino libr VI recitavit in aula post Marcelli obitum a. 23/22. Ha primorum librorum perfectio optime quadrat cum poetici intermissione inter III et illos libros, quos particulatim il anno 27/26 absolvitque demum a. 24 vel sequenti. Reliquo libros VII-XII poetice enarravit intra hunc annum et 15 temporis spatio, unde efficio carum materiem prosa oratio plene fuisse formatam et digestam, ut se totum fere poetic formationi dare posset.

Praeter III etiam librum V extra ordinem et post VI gilio compositum esse putarunt Conrads, Ribbeck, Thilo, Sonoack, alii, qui ita concludebant propter narrationum diver de Palinuro in V et VI. Iis adstipulatus est Heinzius, p. 1 et p. 257, sed ideo weil der Bericht in VI gar nicht vorausset in V. bereits etwas von Palinurus' Tod erzählt ist. Equidem narrationem in V esse priorem et quomodo deinde alteriorta sit paucis declarabo.

<sup>1)</sup> Horum verborum sententiam Heinze temere sie dilatavit p. 257 hat also diese Theilstücke nicht nur ausser der Reihe ausgefühl dern auch ohne nähere Berücksichtigung dessen, was er in früher noch nicht ausgeführten Büchern zu sogen haben würde.

In V 833sq. Vergilius imitatus est fabulam Phrontidis Homeici y 279 sqq., quam tamen libere retractavit, ut assolet. nam Palinurus non per ramum Lethaeo rore madentem sopitus in mare ecidisse narratur, verum Somnus eum ohnitentem et officio deesse olentem superincumbens projecit in undas cum puppis parte reulsa. Aeneas experrectus culpam contulit in amicum nimium zelo et pelago confisum sereno putatque eum nudum iacere in raneta harena. Unde Vergilius Somnum iuvenili petulantia probum ominem interficientem induxerit, habeatne hoc de suo an allunde escio. Exspectamus autem poetam ad hanc narrationem rediturum see, ut Palinurum ad exemplum aliarum huius generis fabularum :f. O. Immisch in Rosch. lex. s. v. Palinuri III p. 1297 sq.) cenotaphio el. si cadaver repertum sit, funere donatum audiamus. Et rediit midem VI 337, at non ut hanc narrationem expleat, sed ut iuxta onat aliam fabulae traditionem, quam post scriptum l. Ill, ut abulam de Aceste aliasque, demum cognovit, a Servio ita servatam: meanis pestilentia laborantibus respondit oraculum manes Palinuri ese placandos, ob quam rem non longe a Velia ei et lucum et enotaphium dederunt¹). Haec nova digniorque fama de Palinuro poetam coegit ut pro nauta, qui unus e multis periisset cuiusque cadaver inhumatum iaceret, substitueretur heros Phoebi iussu (347) divino honore decoratus, qui etiam officio intentus, dum sidera servabat, in mare ceciderat, at non fluctibus mersus turpiter perierat, verum, dum non de sua sed de Aeneae classisque salute pie sollicitus natabat, a numine servatus terram attigerat, ubi tandem a crudeli gente necatus est. Cum hanc fabulam cum priore consociare conaretur, repugnantias non magis evitare potuit quam in repetitis prodigiorum narrationibus supra tractatis. Debuit sane Palinurus nunc quoque, ut semper in huiusmodi casibus, dei alicuius interventu de puppi cadere, neque hoc negat Palinurus v. 348, sed id tantum, deum se mersisse h. e. interfecisse 1); nam idem numen, qui Somnus esse non potest, ope gubernaculi forte (aliter in V) revulsi eum adduxit in litus, ubi post mortem coleretur. Ipsum oraculum poeta callide ita divisit, ut Aeneas tantum a deo

<sup>1)</sup> Cf. Norden p. 224.

<sup>2)</sup> Sic post Servium etiam Heynius. Excusationem esse nimis speciosam et paene puerilem non nego, sed in refingendis fabulis poeta aliquando ad huiusmodi sophismata confugere coactus est. Cf. supra p. 266 Nordeni verba in adn. 2.

accepisset. Palinurum vivum in Ausoniam esse venturum, sed Sbylla etiam honores ei debitos cognosceret, 372 sqq.; sic occasionen obtinuit referendae fabulae, admirante Aenea et rogante, cur est inter insepultos. Sibyllae autem vaticinium explicat, cur unim tantum Miseni sunus perpetrandum esset (v. 150), cum paulo ante in V etiam Palinuri corpus inhumatum esse audivissemus; doct illa huius ossa maiore piaculo honestatum iri. Quamquam Vergilius in conformanda hac fabula non minus desudavit, quam in aliis quas notavimus, tamen itidem manent scrupuli et repugnantie, doctis satis notae. Sed una differentia, Palinurum in V pene mari tranquillo (821, 844, 851, 862), at in VI tantis surgentibu undis (354 sq.), aliunde orta est, nempe ex ratione ethica, qua Vergilius tempestatis condicionem rebus quae narrantur accomoda, lectoris affectum magis curans quam constantiam et rerum veritates, ut saenenumero observavit Heinzius. Hunc etiam p. 440, 1 # Heynium sequor in excusando Neptuni vaticinio V 814. dem cogitasse de hominum interitu in sua dicione, medio mari, cua Misenus procul dubio perierit post escensionem e nave, stans n litore, unde proprio marte provocabat Tritonem ibique salvum » credens personat aequora concha VI 171; a Tritone autem sos mergitur in alto sed inter saxa spumosa.

Quod tandem Palinurus VI 338 perisse dicitur Libuco curs, nec Krollii coniecturam de l. V, quam inde suspendit, nec Heinzii interpretationem probare possum, qui in adnot. p. 142 ita ratiocinatur: Vergilius libros composuit ita, ut singulatim recitari et ex se ipsi intelligi possent (cf. p. 257), l. V compositus est post VI, huius igitur libri auditores cursum e Sicilia in Italiam non intellexissent, quem eos docuit demum V, cognoverant tantum cursua ex Africa, itaque scripsit Libuco cursu. Nihil horum concedo et imprimis nego, libros recitationi singulari compositos fuisse eo usque, ut omnia elementa ad intellectum necessaria singuli in se continerent: völlig in sich abgeschlossene Gedichte, die alle speciellen Voraussetzungen in sich selbst enthielten (p. 257). Sed hanc gravissimam quaestionem, de qua Heinze multa ingeniose et vere disputavit, sed non pauca etiam incerta et valde dubia (p. 255-259. 425-444), nunc movere nequeo. De Libyco cursu assentior Georgio in Aen. cris. ant. p. 393: Es ist ein Versehen des Dichters, welches nicht wegerklärt werden kann.

Amsterdam.

H. T. KARSTEN.

# COLLATIONEN AUS EINEM GEOMETRISCHEN TRACTAT.

Der Cod. Monacensis 6406 (Frising. 206) stammt aus der Kapitelsbibliothek von Freising, denn am Oberrande von fol. 1 steht - theilweise beim Einbinden oben abgeschnitten - Liber iste est sancte Marie sanctique Corbiniani Frising. Die Handschrift ist ein Sammelband, der aus vier Theilen besteht und von ebensoviel Händen geschrieben worden ist. Die zwei ersten Quaternionen aus saec. XI enthalten das Werk des Grillius. Hierauf folgt in zwei Ternionen und einem Quaternio ein Tractat über kirchenrechtliche Materien aus saec. XIII/XIV. Fol. 37ª beginnt Curius Fortunatianus, dem fol. 55 Augustini principia rhetorica von derselben Hand aus saec. XI/XII folgen. Nach diesen drei Quaternionen setzt fol. 61<sup>b</sup> - fol. 61<sup>a</sup> ist leer gelassen - der letzte Theil ein, und dieser stammt wieder von einer Hand saec. XI. Er hat die Ueberschrift Incipiunt capitula geometricae artis und endet auf fol. 68°. Die letzte Seite der Handschrift fol. 68b enthält einen Freisinger (?) Brief. Da in der Inhaltsangabe jenes geometrischen Tractates 1) 34 Capitel aufgeführt werden, von denen nur 16 zur Behandlung kommen, so wäre es möglich, dass man es mit dem Autograph zu thun hat. Dagegen sprechen aber mannigfache Correcturen, die von einer Hand stammen, welche derjenigen des Schreibers sehr ähnlich und daher gleichen Alters ist. Hieraus ergiebt sich, dass eine Abschrist und nicht das Original vorliegt.

Dieses Werk ist eine Compilation aus verschiedenen Quellen und wegen des Alters der Ueberlieferung nicht ohne Werth. Es werden nämlich darin verarbeitet Censorin, der Agrimensor Balbus,

<sup>1)</sup> Ob dieser Tractat Freisinger Ursprungs ist, ist nicht mehr festzustellen. Man hat sich dort besonders mit dem Abschreiben grammatischer und rhetorischer Werke beschäftigt, wie aus vielen heutigen Münchner Handschriften hervorgeht. Vgl.Wattenbach, D. GQ. 7 I 287, 454. Von mathematischen Studien aber ergiebt sich aus den alten Freisinger Codices sehr wenig.

die sogenannte Geometrie des Boetius, Cassiodor de artibus disciplinis liberalium litterarum, die Demonstratio artis geometries und (Boetii) Euclides. Weitere Quellen, von denen Macrobius und Martianus Capella genannt werden, müssen dann in dem nicht esthaltenen Theile des Werkes benutzt worden sein.

Im folgenden seien nun die Collationen der erhaltenen Capitel gegeben und zwar in der Reihenfolge, in welcher die Schriftsteller in den Werken zur Verwendung gekommen sind.

Zunächst seien die Capitelüberschriften hier wiedergegeben.

L.1) De geometrice artis meditatoribus quid et qualiter em II. Quid sit ipsa geometrica et que eius effection debeant discere. III. De divisione geometriae in quot partes dividatur. 1111. De utilitate geometriae. V. De ordine praescriptionis metriae. VI. De ratione propositionis. VII. De dispositione en-VIII. De descriptione ipsius. VIIII. De demonstration metriae. X. De extremitatibus. XI. De principio mensore. summitatum. XII. De generibus mensurarum. XIII. De generibus angulerum. XIIII. De speciebus linearum. XV. De modis formarum. petitionibus et conceptionibus que sunt in geometria.3) proportione et proportionalitate. XVIII. De finibus et variis mensuris. XVIIII. De agrorum qualitatibus. XX. De generibus limitum. XXI. Quomodo latine littere ad demonstrationem limitum aplande sint. XXII. De expositione limitum vel terminorum. XXIII. Quemodo littere latine sive grece terminorum rationem vel locerum qualitatem designant. XXIIII. De conditionibus et mensuris agrorum. XXV. De figurarum diversis speciebus et arearum mensuris in eisdem per argumenta comprehensis. XXVI. De geometria columnarus XXVII. De limitibus constituendis secundum et mensuris aliis. rationem solis. XXVIII. De mundi magnitudine et circulis plane-XXVIIII. De quinque zonis celestibus et zodiaco circulo. XXX. De gnomonica institutione et umbrarum.4) XXXI. Ambresi Macrobii Theodosii de mensura et magnitudine terre et circuli per

<sup>1)</sup> Die Zahlen fehlen bei der Ueberschrift, sind aber dann den wiederholten Ueberschriften der Capitel hinzugefügt.

<sup>2)</sup> So weit reicht die Wiederholung der Ueberschriften im Texte.

<sup>3)</sup> Vgl. Boet. geom. ed. Friedlein p. 377, 3 und 19 De petitionibus - De conceptionibus quae sunt in geometria.

<sup>4)</sup> Hier scheint etwas zu fehlen, vielleicht ist mensura zu erginzen. Wahrscheinlich nach Mart. Cap. VI 596, wie cap. 33f. nach VIII 858f.

293

quem solis iter est. XXXII. Item eiusdem de mensure magnitudine solis. XXXIII. Felicis Capelle de mensura lune. 1) XXXIIII. Biusdem argumentum quo magnitudo terre deprehensa est.

Der erste Abschnitt beginnt mit der Mahnung loitur geometrice artis peritiam qui ad integrum nosse desiderat, necesse est ut huius artis expositores diligenti cura perlegat et ea que perlegerit tenaci memorie commendet. Das folgende stammt aus der Demonstr. artis geometricae und ist gedruckt in der Baseler Ausgabe des Boetius (1546) p. 1233, 17-46 = Migne 63, 1358, 5-36, wohingegen dieses Stück bei Lachmann, Röm. Feldmesser I 393 ff. Die Ueberlieserung im Monacensis zeigt, wie fehlerhast die beiden Drucke sind, von denen der zweite nur Wiedergabe des ersten ist. Der Tractat giebt als Abweichungen: (ed. Basil.) 1233, 18 diffinitio ac. paribus est. 22 numerus Mon. addit et qualis minus particularis, qualis est superparticularis numerus. 23 dimi-26 Item quomodo. 27 Unde vocata est geometria quid sit g. 30° propositionis. 37° superficiei linea, 38° divitrica definita. 39° sunt genera. 40° quanta sunt s. 41° sunt angulorum. 28<sup>b</sup> angulus] add. Nec non et de mensuris sciendum est. qualis mensura sit pertica. 30b stadium. 31b quid sit actus. 32b quid climata. 34b leuca leuva. 35b arapennis. 37b vel quid. 39b diametrum. 41b quid sit. 42b vel quid. 43b patres partes.2) Diese Abweichungen bedeuten jedenfalls mit ganz wenigen Ausnahmen Verbesserungen zum Texte.

Der zweite Abschnitt deckt sich zunächst mit cap. VI von Cassiodors Werk bei Migne 70, 1212f und besitzt folgende Lesarten: col. 1212, 2 usuale corr. ex visuale. 3 efferant. 5 geometrizare<sup>3</sup>) testantur. 6 an] aut. 9f potest ex sententiae diffinitione forsitan convenire veritati geometria. At enim si fas est dicere quodammodo geometrizat sancta divinitas. col. 1213, 2 quas. 12 partita] cod. addit quia Nili inundatio confusionem facit in agris. Unde controversiam ortam geometrie disciplinis prudentiores quippe sedare curarunt. 15 homines constat. 19 edicti. 26 est deest. 29 ad Cerellium Quintum. ipsius. 31 descripsit dicens.

<sup>1)</sup> cod. limę.

<sup>2)</sup> So auch bei Migne.

<sup>3)</sup> Das Wort gehört zu den Addenda lexicis latinis.

<sup>4) . . .</sup> terminorum terrae quos Nitus fluvius inundationis tempore infundebat heisst es in der Demonstr. artis geom. bei Migne 63, 1352.

Hieran schliesst sich unmittelbar Censorin c. 13 p. 22, 22 (Hultch)
Pythagoras bis p. 24, 12 revertar an. Die Lesarten, die sich aus
diesem Stück des Censorin gewinnen lassen, sind denen von
DV nahe verwandt, an einer Stelle (p. 24, 2) überliefert der Troctat sogar das richtige allein; doch ergeben sich auch mehrere
Verschlechterungen des Textes. Die vom Verfasser des Tractates
benutzte Vorlage besass übrigens zu den griechischen Worten beteinische Glossen, von denen drei noch übergeschrieben sind,
während die vierte — p. 22, 25 musicis distantiis diastematis — is
den Text gerathen ist. Zur Textüberlieferung ergiebt sich folgendes:

p. 22, 24 geneses superscr. generationes. 25 enritmon superscr. numerabilem. musicis distantiis diastematis. p. 23, 1 queque. 2 concinent corr. ex continent. 4 possunt. 5 ducentorum. 7 intert (V). 9 (11) sexcentorum. 13 CXXV milia. 15 stilon (D), b superser. semitonion (DV). 16 bosphoron. 17 semilonion (dV), 20 dyapente. 21 dyatessaron. 22 est deest. tantundem. 24 phetes 25 iovi. saturnu. onphenon. 1) 26 (27) semitoninon (dV). 24, 1 diatessaron corr. ex diatesseron. 2 dimidii adtere, adtern correct. summitatem (D). 3 dyapason. 5 retulit (DV). hunc] in hec. enarmonion superscr. consonantem. 7 addiderunt] dixerunt. taxorem (D). 9 hic non locus. 10 congerere tantum tamen. 12 seusics (D). revertar.

Hierauf folgt als dritter Abschnitt Cassiodor bei Migne 70, 1213, 34—57 mit den Lesarten: 35 vero deest. 36 Geometris] que. 39 (45) rationabilem et inrationabilem. 3) 49 Figurae] Igilur he. longitudine et. 51 geometricae. 56 translatum in Romanam linguam] allatum romane lingue. 57 idem vir deest. boeitius, prim. i del.

Die ersten Worte von IV entsprechen dann einer Stelle der Demonstr. artis geom., nämlich ed. Basil. 1234, 14f — Migne 63, 1352, 12—13 — Lachm. Röm. Feldm. I, 393, 19f.; die Fortsetzung aber muss einer viel weiteren Fassung dieses Werkes entnommen sein. Denn in den Drucken heisst es nur Ad facultatem ut meckenici et architecti. Ad sanitatem ut medici. Ad animam ut philosophi, in dem Tractat aber liest man: Ad facultatem enim ut scientif mechanice et architecture. Ad sanitatem vero ut discipline sunt medicorum. Quia sicut ritus artis mechanice nulla ratione consistunt

<sup>1)</sup> Ob aus o palvov entstanden?

<sup>2)</sup> cod. inrationem, inrationabilem corr.

absque mensura et descriptione liniamentorum, sic nec ars medicine sine mensura et pondere atque herbarum discretione ullo modo subsistere valet. Ad animam vero pertinet geometria, quia philosophorum disciplinis discretionem et moderationem in omnibus rebus habere docet. Quid enim aliud prudentia iustitia fortitudo et temperantia nobiscum agunt, nisi ut prudenter et iuste equanimiter et temperanter vitam ducamus et secundum praecepta conditoris nostri ordinabiliter et rite vivamus? Quia sicut supra dictum e. q. s. — Cassiod. col. 1213, 6—8.

Bei V hat ein ähnliches Verhältniss statt, denn den wenigen Worten der Demonstr. art. geom. bei Migne 63, 1359, 1-3 - ed. Basil. 1234, 16f. (der Abschnitt fehlt bei Lachm., Röm. Feldm. I 393 ff.) Qui ordo est geometriae in disciplinis? Aliquatenus post arithmeticam servus est, aliquatenus tertius entspricht im Tractat: Ordo autem praescriptionis in geometria considerari debet quia secundum quosdam ordo geometriae in disciplinis aliquatenus post arithmeticam secundus est, aliquatenus tertius, quia quidam geometriam musice anteponunt, quidam vero postponunt. Sed qui diligentius de hac re investigaverunt, secundo loco post arithmeticam geometriam, musicam vero tertio loco posuerunt et quarto astronomiam, quia sine dubio omnis motus est post quietem et natura semper statio motu') prior est. Mobilium vero astronomia, immobilium geometria doctrina est et ideo cum motus sequatur post quietem, consequens est, ut motum astrorum armonice modulationis comitetur concentus. Hiernach fällt der hässliche Fehler beider Drucke servus statt secundus.

Dagegen beruht VI haupsächlich auf Isidor, doch scheint der erste Salz auf eine ältere Quelle zurückzugehen. Ratio propositionis in geometria est ut perpendamus quod primum in ipsa arte praeponi atque considerari oporteat; quia enim mensura in aliquo et alicuius esse debet, primo loco constituamus fundum in quo mensure universe disponentur. Fundus<sup>2</sup>) enim dictus est quod in eo fundentur vel stabilientur quelibet res. Fundus autem et urbanum edificium secundum antiquos et rusticum intelligendum est. De quibus rebus geometria maxime tractat ac figurarum omnium rationem disponit.

Die beiden nächsten Abschnitte VII und VIII sind nur kurze Inhaltsangaben: Dispositio geometrie est linearum intendere genera

<sup>1)</sup> c. motus, s eras.

<sup>2)</sup> Fundus - est Isid. orig. XV 13, 4.

utrum vel circumferendo vel flewuose pergat de quo in sequentius plenius dicendum est und: In descriptione quoque notari debent engui sicut in distributione inspiciuntur figure; quod demonstrabitur, can de angulis et de figuris universis dicemus.

Die Abschnitte IX und X finden sich sowohl bei Balbus, ab auch in der Geometria Boetii wie in der Demonst. artis geom, jedoch in allen drei Quellen kürzer und auch sonst nicht unwesestlich abweichend vom Tractate:

Balbus (R. F. Tract. de geom. Boet, geom. Demonstr. art. 199.11) Sum-(ed. Friedlein p. geom. (R. F. 1 arte IX. In demonstratione autem mitas est secun-394, 15). Sum-411.11). Sunquante sint summidum geometrimitatum igitur milas est secontates intueri oporcam appellatiogenera sunt duo. dum ocomericam appellatiotet. Nam summitanem quae longisummitas et plasummitas. tum') genera sunt tudinem et latinem quae lengina tudinem et altiduo, summitas et tudinem tan-Summitas est summilas. tummodo habet. secundum geotudinem kebel plana Secundum geomesummitates fines metricam appeltantummede: summitatis finis tricam enim appellineae. Plana lationem quae lationem summitas summitas longitudine lineae. Plans est et est que longitudilatitudine prosummilas quae aequaliter es. nem habet tantumrectis lineis est tenditur. Sumquae aequaliter modo. Summitatis posita. mitatis autem rectis lineis es fines lineae sunt. fines linee sunt. posita. Plana vero sum-Plana summitas est que equaliter rectis mitas quae aelineis est posita ad qualiter reclis longitudinem atque lineis undique latitudinem respiversum finitur. ciens que alio nomine superficies dicitur. I 408, 10. X. De extremi-98.5. Extre- 394.26. Extretatibus quoque quo- mitatium genera mitatium quippe Nam extremimodo pertinent ad sunt duo, unum genera sunt duo, talum conclusionem nosquod per rigo- unum quod pro sunt duo, unum

cendum est quod rem observatur, rigore et alle- quod per rigo-

<sup>1)</sup> cod. summitatium eras, in summitatum.

: extremitatum qe- alterum nera sunt duo, hoc per slexus. Ri-: est unum quod per rigorem et aliud quod per flexum observatur, Rigoris est quicquid inter duo siona velut in modum linee recperspicitur. Flexuosum est quicavid secundum naturam locorum curvatur. Nam quod in agro a mensore operis causa ad finem directum fuerit, rigor appellatur: quicquid ad horum imitationem in forma scribitur. linea appellatur.

goris est quidquid inter duo siana veluti in modum lineae rectum perspicitur, per flexus quidquid secundum locorum naturam curvatur . . . nam quidquid in agro mensorii operis causa ad finem reclum rigor appellatur; quidquid ad horum imitationem in forma scribitur, linea appellatur.

vatur pro flexuoso. Rigor est quidquid inter duo siona veluti in modum lineae directum prospicitur ; per flexus vero quidauid secundum naturam locorum curvatur. Nam quod in agro a mensore operis causa ad fuerit. finem directum fuerit, rigor appellatur, quidquid ad horum imitationem in forma scribitur, linea appellatur.

quod rum quod obser- rem observatur et aliud auod per flexus. Rigoris est quidouid inter duo siana vel in modum lineae rectum perspicitur; flexuosum quidquid secundum naturam locorum curvalur.

In beiden Abschnitten scheint der Wortlaut des Tractats demjenigen der Geometria Boetii näher zu stehen, als den zwei anderen Werken. Und doch wieder finden sich Hinneigungen zu diesen, so dass man denken könnte, der Tractat habe die ursprüngliche Ouelle benutzt. Freilich erscheint diese Annahme zu künstlich, zumal der Tractat, wie andere Stellen ergeben, wirklich alle drei Werke ausgeschrieben hat. So mag auch hier eher an eine Fusion des Wortlauts aus den drei Quellen zu denken sein.

Der Abschnitt XI giebt ein Stück aus (Boetii) Euclidis liber primus bei Lachm. R. F. I, 377. Die Eingangsworte Principium mensurae punctus vocatur cum medium tenet figure finden sich auch in b(ambergensis) und r(ostochiensis). Der Wortlaut heisst: Punctus 1) est cuius figure 2) pars nulla est, linea vero preter latitudinem

<sup>1)</sup> So anch r.

<sup>2)</sup> Fehlt in rb.

longitudo, linee vero 1) fines puncti 3) sunt. Recta linea est que equo in suis punctis iacet, superficies vero quod longitudium a latitudinem³) solas habet. Superficiei¹) vero fines linee sunt, superficies est, que ex equo in suis rectis lineis iacet.

Hierauf folgen als XII Stücke aus Balbus: Balb. R. F. L. M. Intr. 21-97, 13; 97,1 latitudinem et crassitudinem (GR). 4 latitudines (GR Boet. p. 403, 10). 5 appellant vocant. 6 8 tectorial Interes amus (GRV). quae] quod. metimur] etiam (GR). supersor. s. habemus. 9 est deest. 12 macerias. Dann kommi with lich Boetii geom. (ed. Friedl.) 395, 1 f. und 394, 30-33, und in grosses Stück aus Balbus p. 98, 15-106, 8 mit Auslassung we are 99, 11-14. 103, 11-17. 104, 6-12: Balb. 98, 15 est ut in BIR mus. 16 signa sunt, sunt adi. corr. rectae deest (JV). 99, 1 puit eiectę. in deest (GP). non deest. 3 tria. 5 rectis deest (GP) 6 distat. 7 velut arborum aut signorum aut fluminum (GJRI) 8 similitudine (GJR). 9 multorum (corr. ex multarum) similita. 15 summitatum (JRV). 100, 3 ratione angulorum (GR). extremitates (Boet.). 5 rationabilium (R.). 8 linearum ergo. genera sui deest (GR). 10 ethygrammos (GR). 12 rectam lineam (GR). stans] trans (GJR). ordinem (GR), ut (P) singuli recti sint (JPR Boet.). 14 vertex est (Boet.). 101, 1 ex recto. 3 qui si quesi (JPRV), qua eras. 5 habebit (GR Boet.). 9 intra finitimes. 13 sunt III generis sui, 15 per omiss. transiens transfert. pares altero secundum.

faciet generis sui quaecumque or- ordinata dimensione ) supra semidinata dimensioni linea intra semi- circulum erit in eo tamen spatie circulum in eo tamen spatio quod quod inter se et linearum per tum semicirculi transiet interia- iacebit, hebetes angulos faciet escebit.

Balb. 101, 17. Ebetes angulos | Tract. Quecumque vero lines nter se et lineam quae per punc- punctum semicirculi transiet interneris sui.

the s

Ø.

102, 2 intra) infra (GR). 3 dimensionis lineae] dimensione (GR). 4 incircumcludet. 5 anguli ut diximus sunt (R) rectus ebes acutum rectum (G). 7 per rectum punctum. 8 parte deesi.

<sup>1)</sup> Fehlt in b.

<sup>2)</sup> So auch G.

<sup>3)</sup> lat. ac long, geben br.

<sup>4)</sup> cod. superficies vero finis corr. in superficiei vero fines.

<sup>5)</sup> So auch GR.

dit. Ceteros autem ideo. 9 dimensione a recta linea. 11 cludet. det corr. 13 acuta] hoc modo fiunt add. (R). 14 pares circuli ). 15 conexionem (cum P). faciunt (GR). contrarii sunt rectis ). 17 angulis (J). 18 rectus angulus (GR) ebes et acutus diver. 19 fuerint inter se equali (R). 20 intra se (G), 103, 1 ro (GR). intra se (G). 2 conexio (cum P). consumet] perfi-3 medio. 5 finiantur. 6 genera et. 8 complures deest (GR). ttionabilibus. 10 aelicis. 17 attingentium. 20 nam solidus (GR). 1, 1 Forma sive figura. 4 rationalium, bi superscr. corr. marum alique sunt (GR). unius (GR). 15 et deest (GR). plurimum] usque (GR). 18 ab] sub (GR). ad quam] atque GJR). 19 posite (EG). 105, 2 harena. 5 ut — marmoreo est (GR). 5 forme (EGR). 6 trium ex (GRV). 8 reliqui ex ıltis in infinitum (GR). 12 rectarum — 16 plurilaterae deest 106. 1 ex duabus — 3 et recta deest (G). 5 angulorum duobus circumferentibus et duobus rectis. 6 comprehensa est] tinetur (GR). 8 et tribus circumferentibus deest.

Hier schliesst sich die Ueberlieferung im Tractat ganz eng den Gudianus und die Excerpta Rostochiana an, so zwar, dass Monacensis im allgemeinen sich mit diesen unter sich so nahe wandten Handschriften deckt, doch aber mehrfach die Lesen von R bevorzugt, ohne dass die Hinneigung zu G gänzlich lte. Aber auch Verwandtschaft mit anderen Handschriften fehlt ht völlig an Stellen, wo GR vom Monacensis abweichendes ten. Einzelne Lesarten wie 102, 8 und 18 scheinen in M sinär zu sein. Nach alledem und wegen des Alters der Uebererung scheint dieses Balbusfragment des Tractates für die Kritik nört werden zu müssen.

Ganz das gleiche ist der Fall für das folgende Stück, lches (Boetii) Euclides (R. F. I) 378, 5—379, 22 in einer verichsweise sehr reinen Ueberlieferung bietet und daneben einige lig von Grb abweichende Lesarten darbietet. Vor allem fällt r die richtige Schreibung der griechischen Wörter auf, wie sie ne der übrigen Handschriften besitzt.

Eucl. 378, 5 rectę lineę. 8 finitima — servatur deest (G), vero deest. quam] quā, quia corr. 12 clauditur (br). 12 isosis (ut G). 14 amplius trilaterarum figurarum] Trilaterum nec n amplius figurarum formę sunt. 15 hortogonium. quod quin. 16 rectum angulum. amplygonium. 18 acutum angulum

(Gr). 19 Quadrilaterum (b). 22 Rhombos. quidem deest. 23 bides, rhomboides corr. 379, 1 collocatas. 2 quod] id auto 3 trapeziacalonte. 4 mensure, mensule corr. parallilae. 6 ficie (G). collocate. 7 concurrunt. 8 Ethimata, id est adi. ca petatur in petatui eras. 9 omnem (Gr). 13 et ad easden deest. 15 partes deest (br). 17 Cynas etnyas id est (G). que sunt idem sunt equalia. 19 auferantur aequalia. 20 21 sunt deest. 21 si sibimet. 22 animo finitionis deest, desinit in verb. supplementis duobus.

Hierauf folgt als letztes Stück auf Fol. 68° der Satz au odors Geometrie<sup>1</sup>) Migne 70, 1215, 29—31 mit folgen weichungen vom Drucke: 1215, 29 parallele grammi. e 30 eadem. 31 duorum] quinque.

Hinzuzufügen ist, dass von dem Abschnitte Mensura scriptio an in der Handschrift fast ganz dieselben geomfiguren (im ganzen 80) eingezeichnet sind, welche den des Balbus beigegeben wurden, s. Lachmann R. F. I, Fig. 6

Es ergiebt sich aus Vorstehendem, dass der Tractat in censis ein nicht unverächtliches Zeugniss für die wissensch Studien etwa des 10. bis 11. Jahrhunderts ist und dass ei Textkritik der von ihm benutzten Quellen unbedingt herar werden muss.

Radebeul b. Dresden.

M. MANITII

<sup>1)</sup> Cassiodor hat übrigens den ganzen letzten Abschnitt Euclid 377 ff. wörtlich aufgenommen.

# MISCELLEN.

## ZU PLAUTUS CASINA UND DIPHILOS KAHPOYMENOL

1. Wenn, wie das bei Plautus so häufig der Fall ist, die αγνώρισις mit nachfolgender Verehelichung ein Mädchen trifft, s bei einem Kuppler oder einer Kupplerin aufgewachsen ist, so bührt es sich, dass der Dichter nicht nur Ingenuität, sondern ch Pudicität des Mädchens betont. So heisst es Cistellaria 171 ff. Prolog:

dat éam puellam meretrici Melaenidi eaque educavit eam sibi pro filia bene ac pudice;

inlich Curc. 57 f., Poen. 1137 ff.; Palaestra wird im Prolog zum udens (der die Erzählung nicht bis zur ἀναγνώρισις führt) wenigens wiederholt virgo genannt. Im Vergleich mit diesen Stellen irkt befremdend, was wir Cas. 78 ff. lesen. Hier wird der Faden ragumenterzählung wieder angeknüpft, der mit den Versen 7 ff., allerlei unzugehörigen Scherzen, die ich bereits im Rhein. us. 55, 276 als Zuthat des Plautus erwiesen habe, vollständig abrissen war:

revortar ad illam puellam expositiciam, quam servi summa vi sibi uxorem expetunt. ea invenietur et pudica et libera, ingenua Atheniensis, neque quidquam stupri faciet profecto in hac quidem comoedia etc.

Casina ist im Bürgerhaus ausgezogen und Cleostrata hat sie gelten quasi si esset ex se nata, non multo secus (46): dass sie edica ist, kann also gar keinem Zweisel unterliegen.

Man wird mir vielleicht einwenden, dass das Possenspiel, das eostrata treibt, als sie scheinbar in die Ehe der Casina mit Olympio lligt und den Chalinus an Casinas Stelle das Brautbett besteigen ist, die Casina immerhin in den Verdacht bringen kann, nicht



wahrscheinlich erst von Plautus an Stelle des gangs der Khnoovuevot gesetzt worden ist'), wirt sein, auch die Vermuthung zu erwägen, ob nicht lich geartete Schluss des Prologs ebenfalls ein sein Dasein verdankt, die aus der des ganzen nahezu mit Nothwendigkeit ergab. Dass die zu (87f.) aus der Cistellaria herübergenommen sind. S. 274 Anm. gezeigt. Sollte nicht auch das Vorjene Verse 81 f., eigentlich für eine andere Stellesein? Da Plautus den Schluss der Κληρούμενοι: er auch den Schluss des zugehörigen Prologe Er ersetzte ihn durch ein Gemisch zum Theil r Ingredientien, die sicher nicht griechischen § Sklavenhochzeit 67-78, jene Nachahmung der C dazwischen stehenden Verse, die ungeschickt wied erzählung überleiten und sie ungeschickt zu Ei dazu hat er, wie ich vermuthe, Verse aus o Komödie benutzt, die wie die vorhin genannter Gefahr zeigte, nicht bloss ihre Freiheit, sonde die pudicitia einzubtissen:

ea invenietur et pudica et libera etc.

2. Für die zeitliche Bestimmung der Κλης philos giebt es in der Casina, wie ich meine, ein man sich bisher nicht bedient bat. In V. 328 f.

us anbefohlene Bewerbung um Casina die Feindschaft von Frau d Sohn des Lysidamus zuziehe. Darauf Lysidamus:

quid id refert tua?

unus tibi hic dum propitius sit Iuppiter, tu istos minutos cave deos flocci feceris.

ympio ist mit diesem Trost nicht zufrieden:

nugae sunt istae magnae. quasi tu nescias, repente ut emoriantur humani Ioves.

† sed tandem si tu Iuppiter sis mortuos¹), quom ad deos minores redierit regnum tuom, quis mihi subveniet tergo aut capiti aut cruribus?

Wenn diesen Versen, wie üblich, kein Bezug über das Stück naus gegeben wird, scheinen sie mir leer, ja unverständlich. Is sind denn humani loves? und woher soll denn Lysidamus ssen, wie schnell die sterben? Ich denke aber, wer sich sogt, hat auch schon die Pointe gefunden; ich werde erst gar cht auf Stellen wie Plutarch de Alexandri fort. 337 ff. zu versisen brauchen: an diesem humanus luppiter hatte man gesehen, ie schnell der Tod solche Götterschaft endet; mancher, der auf esen Zeus gebaut hatte, mochte bei den Diadochen üble Erfahngen machen; ja der Dichter mag auf ganz bestimmte Fälle ansielen, die Gelehrtere vielleicht ausfinden werden.

Aber die Verse ermöglichen auch jetzt schon den Schluss: die Angovuevot sind nicht gar lange nach dem Tode Alexanders eschrieben. Ich möchte auch hier nicht auf ein bestimmtes Jahr then, wo die politischen Verhältnisse dem athenischen Dichter ne etwas freimüthige Anspielung gestatteten. Schon darum nicht, eil sie mir so harmlos scheint, dass sie schliesslich unter allen erhältnissen möglich gewesen sein mag. Aber dass Diphilos besits in den zwei letzten Jahrzehnten des 4. Jahrhunderts für die ühne thätig war, wird sich jetzt wohl nicht mehr bestreiten lassen, ie es Marx noch in den Wiener Sitzungsberichten 140 (1899), Abhandlung, S. 26, freilich ohnehin mit zu schwachen Argunenten, versucht hat.

Breslau.

F. SKUTSCH.

<sup>1)</sup> So Acidalius statt des *emortuos* der Handschriften, das aus dem vorergehenden Verse stammt. Auf die ersten zwei Worte des Verses kommt
s hier nicht an.

## ARCVS TRIVMPHALIS.

Wie wenig Anlass wir haben, den Ausdruck greus träuslik als geläufigen antiken Terminus hinzunehmen, hat kürzlich Ch. Hilm in der Festschrift für Otto Hirschfeld auseinandergesetzt.") , in Autoren der frühen Kaiserzeit sprechen stets nur von fornice ett arcus, wenn auch manchmal mit Zusätzen, aus denen sich das Mjectiv triumphalis wohl entwickeln konnte'.2) Die wenigen Belege für arcus triumphalis stehen im Thesaurus ling. lat. II 480, 91 Die ältesten aus der Zeit des Caracalla CIL VIII 7094-7098 cum triumphalem cum statua aerea, 8321 arcum triumphalem a : d. d. res p. fecit; nicht näher bestimmbar ist die Zeit des Frements CIL VIII 1314; aus der 2. Hälfte des 4. Jahrhunderts stamt VIII 14728 und etwa gleichzeitig ist das Zeugniss des Ammias IL 16, 15 (zum Jahr 361); also nur afrikanische Inschriften und di litterarisches Zeugniss. Hülsen fügt noch einige Belege aus de Glossen (7.—8. Jahrhundert) hinzu und verweist darauf, das de Ausdruck erst durch den Verfasser der Mirabilia urbis Romae ( 1150) geläufig geworden sei.

Ich möchte auf ein weiteres litterarisches Zeugniss<sup>2</sup>) hinweisen das in mehr als einer Hinsicht Interesse verdient und weiteren Kreisen unbekannt zu sein scheint.

Unter den Schriften, welche fälschlich den Namen des Runtragen, figurirt auch ein commentarius in LXXV psalmos. Der Lyoner Erzbischof Antonius de Albone fand ihn in der biblisches opulenta eines verfallenen Klosters auf der Saone-Insel Ste. Barbe (quam docti Barbatam appellant) unweit Lyon, in einer Pergamenthandschrift, der er summam antiquitatem nachrühmt. Weil hieris vieles mit dem Psalmencommentar des Augustin übereinstimmt,

<sup>1)</sup> Zu den römischen Ehrenbögen S. 421 ff. Vorangeht ein Außetz von E. Löwy über die Herkunst des Triumphbogens.

<sup>2)</sup> Z. B. Suet. Dom. 13 Ianos arcusquo cum quadrigis et insignibus triumphorum. — Auf dem Constantinsbogen CIL VI 1139 heisst es arcum triumphis insignem.

<sup>3)</sup> Es sind in der späteren Litteratur sicher noch mehr vorhanden. Nimmt man die gleich zu erwähnende Vulgatastelle I reg. 15, 12 zum Ascgangspunkt, so stösst man z. B. unter den Schristen, die unter dem Names Gregors des Grossen gehen, auf 6 Bücher expositionum in librum primme Regum, wo es 6, 2, 10 (Migne, Patrol. lat. 79, 423) heisst: triumphalem ercum vel fabricam erigere, und ebenda: triumphalem arcum fabricant, in quo se quasi victores extollant,

gte er den kühnen Schluss, Augustin habe diesen commentator nutzt, während natürlich das Umgekehrte der Fall ist. In der rbemerkung zum 15. Psalm äussert sich der Verfasser folgenderassen: ')

Antiquitus fieri solebat, quod quando aliquis de hoste suo triumum habebat, faciebat sibi arcum construi, qui triumphalis diceur: in quo describebatur illa victoria. Unde Arausicae in
cu triumphali Massiliense bellum sculptum habetur
signum victoriae Caesaris. Similiter deus pater per viciam passionis iam devicto diabolo quasi triumphalem arcum de
ruisito sibi regno totius mundi titulum cruci fecit apponi IESVS
1ZARENVS REX IVDABORVM. Wir haben hier also ein schriftllerisches Zeugniss für den Triumphbogen von Orange (Arausio)
t der bemerkenswerthen Namensform Arausica. Holder führt im
celtischen Sprachschatz I S. 179 zum Adjectiv Arausicus allernd aus Concilsakten und sonstigen späten Quellen an: Arausicus
scopus, in Arausica civitate u. a. m., auch den Stadtnamen
ausia aus einer vita Eutropii, wo es vielleicht auch heissen muss
ausicae.

Die angeführte Stelle ist bereits von Vallarsi für die Ermitteng des Autors des Psalmencommentars verwerthet worden.<sup>5</sup>) Dass Rufin nicht sein kann, bedarf keiner weiteren Ausführung. Die Ellenweise wörtliche Uebereinstimmung mit Augustin giebt den minus post quem. Vallarsi schliesst mit vollem Recht, dass der erfasser im südlichen Gallien zu Hause gewesen sein müsse. Aus dern Stellen ergiebt sich, dass er Cleriker und Mönch war<sup>4</sup>), id nichts steht im Wege, in ihm den Presbyter Vincentius zu kennen, über den sein Zeitgenosse, der Presbyter von Massilia, ennadius de viris ill. 80 (81) folgendes zu berichten weiss:

Vincentius presbyter, et ipse\*) natione Gallus, in divinis scrip-

<sup>1)</sup> Migne, Patrol. lat. 21, 696.

<sup>2)</sup> Die Herausgeber verweisen hier auf Vulg. I reg. 15, 12 quod vonisset ul (nach Besiegung der Amalekiter) in Carmelum et erezisset sibi forcem triumphalem. Vgl. Hülsen a. a. O. S. 425.

<sup>3)</sup> Migne 21, 63 ff.

<sup>4)</sup> Vgl. z. B. in psalm. 45, 11 iam relinquimus impedimenta mundi et ras saeculi atque ad monasterii accessimus secretum, ut liberius vacare ssimus deo.

<sup>5)</sup> et ipse fehlt in manchen Handschriften. Im alten Reginensis steht nach natione. Vielleicht zielt Gennadius auf Cap. 64 (65), das dem Vin-Hermes XXXIX.

turis exercitatus, linguam habens usu loquendi et maierun (t. maiore) lectione politam commentatus est¹) in psalmos. Cuiu qui legit aliqua sancto homini dei Cannati me audiente, promitteu ind si dominus vitam et vires daret, se in toto psalterio coden salaboraturum.

Dazu passt vortrefflich der Umstand, dass der Commentar 27.5 Psalmen umfasst, so dass Vallarsis Schluss fast zwingent escheint. Auch das Lob, welches Gennadius dem Vincentius erhölt ist, auf den Verfasser des Commentars bezogen, nicht unverliebt nen ineruditus nec leviter usu scripturarum exercitatus charaterisirt ihn Vallarsi zutreffend. Die Persönlichkeit des Verfassers till sonst in dem Commentar fast gar nicht hervor. Danach wäre die Abfassung der Schrift etwa in das letzte Viertel des 5. Jahrhunderts zu setzen.

Der Bogen von Orange stammt bekanntlich aus der Zeit des Tiberius. Wie die Hauptinschrift zu lesen ist, steht noch nicht fest.3) Der neueste mir bekannte Entzisserungsversuch rührt wer Ed. Bondurand 1) her, auf den ich hier nicht näher eingehe, den ich aber erwähne, weil B. den Schluss der zweiten Zeile mit DDCCN-ARCVM · TRIVM · RESTITVERE wiedergeben zu müssen glaubt, wobei DDCCN decuriones bedeuten, TRIVM Abkürzung für triumphalem sein soll. Die Restitution könne etwa, bemerkt B. in richtiger Erkenntniss des späten Gebrauchs des Ausdrucks arcus triusphalis, im 4. Jahrhundert stattgefunden haben. 'Poser la question, c'est la résoudre'. Vielleicht glückt die Entzisserung eines Tages noch besser, so gut wie die Lesung der Inschrift auf dem Epistyl des Tempels von Assisi geglückt ist.

centius von Lerinum ,nattone Gallus' gewidmet ist. B. Czapla, Gennudius als Litterarhistoriker (1898) S. 155.

<sup>1)</sup> Die Handschriften gehen hier stark auseinander; est fehlt in vielen, est in im Reginensis; einige bieten commentatur. Der kritische Apparat is der Ausgabe von Richardson (1896) giebt ganz ungenögende Auskunst.

Von Neueren ist Bardenhewer, Patrol.<sup>2</sup> S. 533 geneigt, Vallarsi beizupflichten, und ebenso Czapla a. a. O.

<sup>3)</sup> O. Hirschfeld zu ClL XII 1230 hält für sicher die Worte Augusti f. divi Iuli nop.

<sup>4)</sup> L'arc de triomphe d'Orange et son inscription (Mémoires de l'académie de Nimes 1897). U. s. bemerkt der Verfasser: pour moi, sans mécannatire en aucune façon l'importance des règles de l'épigraphie, je considère la position des trous comme plus importante encore.

### ZUM PAPYROS 413 AUS OXYRHYNCHOS.

-

Einer der von Grenfell und Hunt kürzlich veröffentlichten ipyri aus dem zweiten nachchristlichen Jahrhundert enthält ehrere Proben einer barbarischen Sprache, die vermuthlich ein discher Dialect ist.') Letzteres darf man daraus schliessen, dass esser Text — eine Posse — von einer griechischen Dame Namens harition handelt, welche an die Küste eines am Indischen Ocean elegenen Landes verschlagen worden ist, und dass der König dieses andes sein Gefolge mit den Worten Indon acoust, Häuptlinge er Inder', anredet. Derselbe König und seine Landsleute bedienen ich an anderen Stellen ihrer eigenen Sprache. Zweimal giebt iner der die Heldin begleitenden Griechen die griechische Ueberetzung einiger indischer Worte.

- 1. Nach Zeile 59 hat das Wort βραθις (oder βραθεις) die 'Bedeutung εἰς τὰ μερίδια λάχωμεν, ,lasst uns um die Portionen 'osen'.
- 2. In Zeile 66 werden die Worte βραδις ποττως und ζοπιτ durch πιείν δὸς ταχέως, "gieb schnell zu trinken", wiedergegeben.

Beide Aeusserungen thut der indische König, als Charition ihm und seinem Gefolge Wein vorsetzen lässt, um sie trunken zu machen. Das indische Wort ζοπιτ entspricht dem griechischen ταχέως. Da der dritte Buchstabe, π, vom Herausgeber als unsicher bezeichnet ist, möchte ich es in ζοπιτ ändern und mit Sanskrit jhatiti, "plötzlich", erklären, das in den Dravidischen Sprachen Südindiens häufig gebraucht wird. Das Wort κοπτως entspricht dem griechischen δός und ist höchstwahrscheinlich identisch mit kodu, "gieb", einer im Tamil und Kannada gewöhnlichen Verbalwurzel.

Die Analyse des Wortes  $\beta \varrho \alpha \Im \iota \varsigma$  ergiebt, dass nicht Tamil, sondern nur Kannada (Kanaresisch) in Frage kommen kann. Es erklärt sich nämlich  $\alpha \Im \iota \varsigma$ , das dem griechischen  $\lambda \acute{\alpha} \chi \omega \mu \varepsilon \nu$  entspricht, aus dem Kannada  $d \dot{q} i \varepsilon u$ , lass spielen', dem Imperativ des Causativs von  $d \dot{q} u$ , spielen', welcher im Tamil  $d \iota \iota \iota u$  lauten würde. Die von  $\beta \varrho \alpha \Im \iota \varsigma$  übrig bleibenden zwei Anfangsbuchstaben  $\beta \varrho$  sind offenbar Kannada  $b \dot{e} r$ , "Trennung, getrennt". Somit ist  $s \iota \varsigma$   $s \dot{\alpha}$ 

<sup>1)</sup> The Oxyrhynchus Papyri. Part III. London 1903. No. 413, p. 41 bis 55.



1. βερη πονζει δαμυν πετρεκιω πακ 2. βερη . . . . πετρεκιω δαμυτ κινζ

Hiervon ist βερη Kannada bêre, "getrennt" Weiterbildung von bêr, die noch jetzt in tägli κονζει oder κινζη ist das ebenfalls gewöhnlich "ein wenig", und πετρεκιω ist patrakke, der "Becher". δαμυν oder δαμυτ erklärt sich als Form von madhu, "Wein", und πακτει oder πι eine ungenaue Wiedergabe von haki, "gegossen deutet bêre koncha madhu patrakke haki, "getren in den Becher gegossen habend".

Bis hierher glaube ich auf sestem Boden z mich nun auch an eine Erklärung von Zeile 8ξ ersten dieser Zeilen enthalten ein und denselben Wort in Zeile 85 unbedeutend abweicht. Eine setzung ist hier nicht gegeben und die Trenm Original nicht durchgeführt. Doch hat bermuthet, dass das erste Wort von Zeile 83 und schen panam, "Trinken, Getränk, Becher", zus βρητι und βρητουουένι erinnern an die oben βραθις und βερη. In μανουαμ sehe ich eine μαδουαμ und erkläre πανουμ βρητι κατε μαd durch Kannada panam ber etti katti madkuvam Becher getrennt genommen und bedeckt haber getrennt nehmen". In Zeile 85 ist sin statematen der entrennt nehmen". In Zeile 85 ist sin statematen der entrennt nehmen". In Zeile 85 ist sin statematen der entrennt nehmen". In Zeile 85 ist sin statematen der entrennt nehmen".

Aus der Thatsache, dass die in dem Papyrus gebrauchte inische Sprache Kannada ist, ergiebt sich, dass als Schauplatz der
Abenteuer Charitions einer der zahlreichen kleinen Häfen der
Westküste Indiens zwischen Karwar und Mangalore zu betrachten
st. Dieser Landstrich gehört jetzt zu den Districten "North Canara" und "South Canara", deren Bewohner neben Kannada auch
Konkant und Tulu sprechen, die aber, wie aus den dort gefundenen
Inschriften hervorgeht, in früherer Zeit von kanaresischen Fürsten
beherrscht worden sind.

Der unbekannte Verfasser der griechischen Posse kann nur auf eine von zwei Arten in den Besitz kanaresischer Worte und Sätze gelangt sein. Entweder verdankte er die letzteren einem Eingeborenen der Küste von Canara, der sich in Aegypten aufbielt, oder einem Griechen, der sich in Indien eine Kenntniss der Landessprache erworben hatte. Jede dieser beiden Möglichkeiten setzt das Bestehen eines Seeverkehrs zwischen Afrika und Indien voraus. Diese Annahme ist keineswegs neu und unerwartet. Dass im ersten und zweiten Jahrhundert unserer Zeitrechnung ein lebhafter Seehandel über den Indischen Ocean getrieben wurde, wissen wir aus dem anonymen Περίπλους της Έρυθρας θαλάσσης und der Geographie des Ptolemaios. In diesen beiden Werken wird eine grosse Anzahl von Häfen der Westküste Indiens namentlich genannt.1) Der Πεοίπλους (und Plinius) berichten ausdrücklich. dass nach dem Beispiele eines gewissen Hippalos die griechischen Seefahrer den Südwest-Monsun benutzten, um sich von Kap Guardafui oder von Arabien nach der indischen Küste treiben zu lassen.2) Wilcken verdanke ich die Mittheilung, dass in den Einwohnerlisten aus der Zeit des Vespasian ein Aegypter als abwesend ἐν τῆ Ἰνδική verzeichnet wird.)

Stumme Zeugen des Handelsverkehrs mit dem Occident sind die römischen Kaisermünzen, welche von den Engländern in verschiedenen Theilen Südindiens gefunden worden sind. So wurden im Jahre 1851 ,nicht weniger als fünf Kuli-Lasten' römischer Goldmünzen bei Cannanore in Malabar ausgegraben.4) Das häufige Vor-

<sup>1)</sup> Siehe z. B. Indian Antiquary, Vol. XIII p. 330.

<sup>2)</sup> Siehe ebenda, Vol. VIII p. 147 f.

<sup>3)</sup> Kenyon, Greek papyri in the British Museum, Vol. II p. 48, l. 42 p. 49, l. 72.

<sup>4)</sup> Thurston, Catalogue of Roman coins, Madras 1894, p. 11 f.



römischen Niederlassung und Münzstätte in  $\delta ovea$  des Plinius und Ptolemaios — hindeute ob ihres Fundortes ist auch eine Silbermünz von Bangalore kauste. Die Vorderseite trägt, münzen, den rechts gewandten Kopf des Ptoseite den links gewandten, auf dem Donne mit der Umschrift IITOAEMAIOY BAZ Adler LIH (Jahr 18) und rechts vom Adler.

Ferner verdient hier erwähnt zu werde Astronomie von den Griechen stark beeinflusder kanonischen Werke führte den Namen Re enthielt Regeln für den Meridian von Yavane Griechen', d. h. Alexandria, während die übr ersten Meridian über Ujjavini (Ujjain in Ma Hieraus könnte man zunächst entnehmen, da Siddhanta bekannten Resultate der griechischer Seewege von Afrika nach der Hafenstadt Bro (Βαρύγαζα am Ναμάδης oder Ναμγάδιος be Πεοίπλους) und von dort landeinwärts nach wandert sind. Allein die Garga-Sambita, we ersten Jahrhundert v. Chr. angehört, erwähnt chischen Astronomen, sondern auch die grie Panjáb.<sup>5</sup>) Hiernach ist es nicht ausgeschlossen Astronomie bereits unter den indo-baktrischen s dem zweiten Jahrhundert v. Chr. aufmerksam, in welchem hrere Wetterprognosen κατὰ Ἰνδῶν Καλλανέα gegeben wern.¹) Leider findet sich unter den alten Astronomen, die Varämihira nennt²), keiner, dessen Namen an Kallaneus erinnert, d Diels vermuthet, wie es scheint mit Recht, dass dieser Kallauss eine blosse Reminiscenz an den Gymnosophisten Kalanos ist, Icher Alexander den Grossen von Taxila nach Susa begleitet haben d dort freiwillig in den Feuertod gegangen sein soll.

Derselbe Kalanos erscheint in neuer Auflage als Mitglied einer sandtschaft an Augustus. Er heisst jetzt Ζαρμανοχηγάς, stammt Bαργόσα (Broach) und verbrennt sich in Athen, wo ihm ein abdenkmal gesetzt wird. Ueberhaupt enthalten die griechischmischen Berichte über indische Gesandtschaften viel Seltsames 1 Unglaubliches. Nach Priaulx ) wurden vor dem Jahre 200 n. r. vier römische Kaiser von Eingeborenen Indiens besucht: gustus, Claudius, Trajan und Antoninus Pius, Nur von der sten dieser vier angeblichen Gesandtschaften lässt sich mit Sicherit behaupten, dass sie, trotz des sensationellen Beiwerks, einen storischen Hintergrund bat. Denn Augustus selbst erklärt in nen Denkwurdigkeiten: "An mich sind aus Indien Gesandthaften von Königen häufig abgeschickt worden, welche (Gesandthasten) niemals vorher bei einem Feldherrn der Römer gesehen orden waren'.4) Die Häufigkeit solcher Missionen beweist, dass reits um Christi Geburt ein lebhaster Verkehr zwischen Indien nd dem Abendlande bestand. Aus diesem und den vorher angehrten Gründen hat es nichts Auffallendes, dass der Verfasser der Oxyrhynchus entdeckten Posse oder sein Gewährsmann eine enntniss der kanaresischen Sprache besessen haben muss.

Halle. E. HULTZSCH.

### ZU PINDAROS N. IX.

Pindars anderes Siegeslied auf Chromios, welches nach N. VIII eht, zeichnet sich durch seinen sorgsamen Bau aus, dessen nähere etrachtung vielleicht nicht ohne Interesse ist.

<sup>1)</sup> Sitzungsber. d. Berl. Ak. 1904, S. 108.

<sup>2)</sup> Kerns Vorrede zur Brihat-Samhitd, p. 29.

<sup>3)</sup> The Indian travels of Apollonius of Tyana, and the Indian embassics Rome. London 1873.

<sup>4)</sup> Monumentum Ancyranum c. 31 (griechische Fassung).



gleich müsse das Lied beginnen. Der Chor ab und bittet im dringlichen Augenblick die Mus

Die II. Strophe hält sich noch ganz in d ohne einen liebenswürdigen Humor gezeicht einmal schnell gehen muss, so kann man lange weit umher suchen, sondern nimmt ihr diese Spiele hat Adrastos gegründet, so singt

Strophe III—VI 26 erzählen von der Taphiaraos Geschick, Höhe und Fall. Als Adradete, war er ein reicher König, einst aber ein seine Brüder hatten durch den kühnen Amph verloren, doch danach waren sie durch Versc Mächtigen unter den Danaern die glänzend Glücks.<sup>5</sup>) Und da <sup>5</sup>) zogen sie wider alle Verschrieben ihre Kampfgier fanden sie den Tod; de phiaraos gar rettete nur Zeus Gnade vor der Schmach.

Darauf geht es fast unvermittelt mit ei

Es giebt schwarzfig. Vasen genug, die Illustribieten, z. B. in Gerhards auserl. Vasenbild. IV 251 fl. II 136 ff. (Athena allein oder neben Herakles auf der (allerlei Götter als Gefeierte), dabei einmal die Parc Bocksgespann. Nirgends fehlen die zuschauenden Götter als Gefeierten die zuschauen die zuschauen die zuschauen die Zeichten die zuschauen die Zeichten die Zei

<sup>2)</sup> Die Stelle, wo jetzt ξανθοκομάν Δαναών ή paraphrasirt ξανθοκόμων Ελλήνων δγένοντο περιφανί falls nicht Paraphrase zu ήσαν μέγιστοι sein; daher Bergk für ein Glossem halten. Was aber die Paraphra

er, er möge die Aitnaier vor solcher πείρα der rothen Speere rahren. Doch unterbricht sich der Dichter: 'Ich rede Unglaubes; das Ehrgefühl entschwand mir unversehens durch den Vor
Dass es dem Chromios in jeder Schlacht das Herz stählte, mte sehen, wer dabei war. Kaum erwachsen, hat er schon sgruhm geerntet und später dessen genug zu Wasser und zu de; er darf jetzt auf seinen Lorbeern ausruhen. Die Götter ihm geschenkt, was ein Mensch erreichen kann — er könnte seden sein.

Die Ruhe liebt sich das Gelage, so schänkt die silbernen baer voll, die Chromios Stuten gewonnen, und singt des cers Preis.'

Den letzten Schluss macht, wie öster, eine kurze Bitte an Zeus Les Dichters eigenem Namen, um Poetenruhm vor andern.

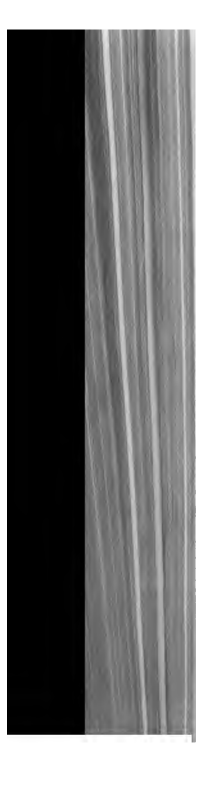
Leicht scheiden sich die beiden Bilder, der Festzug zu Anfang, Gelage am Ende, von dem zwischenstehenden ab als Einleitung Schluss; sie geben so dem Ganzen die Einheit einer fortenden Handlung, wie ja das Gelage den Schluss des Kobildet.

Der Haupttheil nun zerfällt klärlich in zwei gleichwerthige Cke: den Mythos und — ein zweites.

Der Mythos zeigt den Amphiaraos und seine Schwäher auf der be des Glücks — der zweite Theil den Chromios.

Die Heroen gehen zu Grunde, weil sie ihre Kampflust nicht ndigen können; so wird hier absichtlich die Sage gewandt: es ganz auffällig, wie der Unlust des Amphiaraos auch nicht die ringste Andeutung gedenkt. Das Gebet im zweiten Theile bittet n Zeus, er möge die Aitnaier davor bewahren, dass sie die Speere r Rothen versuchen. πεῖρα steht ganz im eigentlichen Sinne, e wir sagen: Gott versuchen. Und es heisst ταύταν πεῖραν — Versuchen, das die gleichen Folgen haben könnte, wie das des aphiaraos. Die Aitnaier werden den Pindaros weiter nicht gemmert haben; er hat es hier mit Chromios zu thun. Der ist λεππος und dessen Leben ist zu werthvoll, um es öfter als nothndig auss Spiel zu setzen.

Es ist deutlich, dass Chromios mit den Talaiden und dem aphiaraos, mit diesem besonders, in Parallele gestellt wird, und ist, um das Ganze zu verstehen, die Annahme nothwendig, dass romios zu jener Zeit von starker Kriegslust erfüllt war; er stellt



sich deutlich dar: ein nicht ori rakter. Das Stillsitzen in der a allerlei Angelegenheiten der Verv helligt wird, das sagt dem Alte Lebens mit Griechen, Etrusker auf der See herumgeschlagen I vorsichtigen Diplomaten Hieron n er gesund wäre, doch nicht die Gegen der Götter Rath und Z Theben — gegen allerhöchsten seinen Bekannten, unter den Söl

Die Parallele zwischen Amplication: Amphiaraos ist nach τ' άγαθὸς κρατερός τ' αἰχμη Liede gerühmt: χεροὶ καὶ ψι gleiche Doppellob in N. I ausgewiss Absicht, dass von dem θυμι von dem θυμιὸς αἰχματάς det einander gesprochen wird.

Das Gebet stellt sich demna Warnung dar, namentlich nach hergeht: ἐν δαιμονίοισι φόβε ἄπιστον ist es, weil es ja i scheint, dessen Muth niemals so l δόξαν<sup>3</sup>) verlassen würde, die ih

<sup>1)</sup> Wilamowitz, Isyllos von Epi S. 107 Anm. 1.

<sup>2)</sup> In diesem Lied erkennt man of des Chromios mit Herakles durch v. ζους δὲ πόντφ, wenn man N. IX 4: Gedicht gemeint sein: wie der kle Jugend ruhmvoll gekämpft (N. IX 4: jetzt ruhen.

<sup>3)</sup> Aldós in v. 33 ist die Gött Rede ist. Es ist eine jener Mischur Wilamowitz, Isyllos von Epidauros nigos sind Begriffe, die sich stets geg Seite der Aldós als Einzelwesen diffe ist, wie v. 36 zeigt, das kriegerische nigos hier nicht der Gewinn der gem blicklicher Vortheil, der, dass Chron

Ganz kurz kann man den Inhalt des zweiten Theiles zusammenen: 'Chromios, du stehst auf der Höhe des Glückes, mehr
manst du nicht erreichen (wer aber nichts mehr gewinnen kann,
man nur noch geniessen, was er hat, oder es verlieren). So ging
einst auch dem Amphiaraos und den Talaiden; setze nicht wie
deinen wohlerworbenen Ruhm aufs Spiel, damit du nicht ummenmest wie sie und nicht am Ende noch dein ehrenvolles langes
en mit einer Schande beschliessest, die nur dem Amphiaraos
en serspart.' Das ist offen und frei, wie es dem Pindaros von
eben wohl ansteht, dabei aber so höflich und fein in der Form,
eben der vornehme Dichter mit dem adligen Gastfreunde

Da die beiden Haupttheile ungefähr gleich lang sind, so erin eine sehr sorgfältige Composition, doppelt schön bei em Gedichte, das wie dieses völlig der Gelegenheit gehört. Als Ganzes ist es vom Augenblick empfangen und als ein Ganzes wird es gegeben.

Berlin.

E. HERKENRATH.

### ΠΟΛΥΚΕΦΑΛΟΣ ΝΟΜΟΣ.

Pindar erzählt, im Haupttheil des Gedichts auf den Pythischen Sieg des Flötenspielers Midas (Pyth. XII. 490 v. Chr.), wie Perseus Die Meduse tödtet, und wie Athene, in Nachahmung des Klagens der überlebenden Schwestern und des Zischens ihrer Schlangenhäupter (9, 23), das Flötenspiel und sogleich auch den "Vielbäupterton' erfindet. Nach der litterarhistorischen Tradition bei Ps.-Plut. de mus. 7 ware Olympos, der Phryger, oder dessen Schüler Krates, nach Pratinas von Sekvon (ebenda) vielmehr der jungere Olympos, angeblich neun Generationen nach dem älteren. Schöpfer des Nomos gewesen. Die Pindarscholien ergehn sich in Etymologien: statt sich vor allem an Pindar zu halten, denken sie sich eine Composition mit vielen Procemien (passend allenfalls, wenn es sich um die araßokal des jüngeren Dithyrambos handelte), oder machen aus dem Flötensolo einen Chor von stinfzig Köpsen. Von den Neuern erklärte Boeckh (Expl. 345) ob multa capita partesque cantici, andre, :nach Pindars αὐλῶν πάμφωνον μέλος (19), ,tönereich. Wie die Tone zu Köpfen werden können, ist nicht recht ersichtlich, auch

freilich etwas unsoldatisch aus, und darum wird der alte General im folgenden gleich beruhigt: bei soviel Heldenthaten denkt niemand, dass er Angat habe.

201

Pah

der

**Tut** 3

ber

breie

hant.

ابداد

hdai

like !

mj.

ist πάμφωνον nicht πολύφωνον, und die πολυφωνία, die istehnung der Melodie auf einen großen Stimmumfang, rührt frühtes von Lasos her (Ps.-Plut. de mus. 29), wohl aber heissen, schwis der älteren Sprache (Pind. Pyth. IV 116), πεφάλαια λόγων istehnungtpunkte einer Erzählung; darüber also liesse sich wohl reis.

Eines steht sest: Pindar kannte die Weise und wusste, was darzustellen hatte. Aus seinen Andeutungen zu schließen, was dein Gegenstück zu dem berühmten Pythischen Nomos: dot des Thema die Tödtung des Pythondrachen, hier der Meduse; aus den man sich die alten enharmonischen Weisen des "Olympos", oß, wo oder, mit Weil und Th. Reinach, olg ετι καὶ νῦν χρώντει de "Ελληνες ἐν ταῖς ἑορταῖς τῶν ϑεῶν (de mus. 7), als seste Bestehtheile des Gottesdienstes, bis zu einen gewissen Grade enten denken muss, während sonst wohl nur das Grundschema einem massen sest, die Ausgestaltung aber völlig srei war.

Wenn man sich nun in Verlegenheit befand (Guhrauer, 14 14:1 d. 40. Philol.-Vers. zu Görlitz 1891, 438) um eine dramatisch inschreitende Aussührung des Themas, wo es sich nicht, wie Python, um offenen Kampf, sondern um Ueberlistung der schlie den Meduse handle, so ist noch gar nicht ausgemacht, ob hier Meduse nur schlafend oder, wie in alten Bildern zuweilen, auch laufes gedacht, oder wieviel von der Perseussage überhaupt zu schilden war; vollends wenn die Deutung des Namens aus den Schlagesköpfen zwar naheliegend und beliebt, aber nicht die ursprüngliche Giebt doch z. B. von δαψωδός der selbe Dichter zwei Destungen, eine, grammatisch allein zulässig, vom Nähen (wie sont Flechten, Weben, Zimmern, Schmieden) des Gedichts (Pind. Nem. 113 m. Scholl.) und eine, litterarhistorisch doch nicht ganz sinnles, wa Stabe des Recitators (Isthm. III. IV 56 mit Hes. theog. 30 und M 2967) So muss denn auch die Herleitung des Vielhäuptertons von des Schlangenhäuptern der Gorgonen, wenn Pindar sie vertritt, eises möglichen Sinn haben, d. h. die Tödtung muss den Mittelpunkt oder das Haupstück der Darstellung gebildet haben; sie braucht den wirtlichen Sinn aber nicht zu erschöpfen, d. h. der Vielhäupterten kann viel mehr dargestellt haben als den einen Vorgang. Klagelied allein war es keinesfalls, trotz 30 nov Pind. Pyth. XII 8: wie sollte die Klage sich eignen für den εὐκλέα λαοσσόων μτοσεῆρ' ἀγώνων, also für eine Festouverture? Aber: ξραγος Πείρ δέπτου (Pind. Pyth. XII 14), Φορκίδων αμαύρωσις (13), Σεριφίσ

zλίθωσις (12), ja selbst Περσέως σύστασις πρὸς Ύπερβορείους th. Χ 30) waren lauter vortreffliche Motive für einen gottesdiensten Festact, und auch in der primitivsten Flötenmusik leicht ständlich, wenn etwa ein litterarischer Nomos vorlag, κιθαρφών τι μέλος, wie Hesych meldet (unter πολυκέφαλος), oder est ein altes Perseuslied.

Das an letzter Stelle genannte Thema, Perseus bei den Hyperziern, könnte man benutzen wollen, um die Angabe de mus. 7 rechtfertigen, wonach der Vielhäupter dem Apollon gegolten e. Wenn nur dieser Zug der Sage den Griechen etwas better wäre! — er braucht nicht Pindars Erfindung zu sein; Pindar allein weiss von ihm — und wenn dieser Zug in dars Erzählung nicht gerade einen völlig episodischen Character; e! Der Aufenthalt findet statt vor der Ausführung des Medusendes (ἔπεφνέν τε Γοργόνα heisst es unmittelbar darauf 46), und eint überhaupt erfunden zu sein, nur um anschaulich zu machen, s Perseus, wie Herakles und Io, in utopischen Fernen geweilt habe. d die Gottheit, die ihn führte? ἀγεῖτο δ' Αθάνα (45), die selbe, ihren Liebling aus allen den übermenschlichen Gefahren ertete. Kein Zweifel, die einzige Gottheit, der unser Nomos gelten inte, war Athene.

Nun gab es einen Aθηνας νόμος, den man gleichfalls auf mpos zurückführte (Plat. Cratyl. 417 e, Ps.-Plut. de mus. 33. 1. IV 77). Nach den feinen Bemerkungen, die Ps.-Plutarch 33 bewahrt hat, muss es eine etwas buntscheckige Composition gesen sein. Die kurzen, übrigens wohl auch entstellten Andeugen über den Rhythmenwechsel (zehnzeitige Päonen und Troen) reichen nicht hin, uns ein deutliches Bild zu geben, aber htig ist doch zu erfahren, dass die drei dort genannten Theile er sein besonderes Ethos hatten, dass namentlich der dritte sich fallend stark vom zweiten abhob (πολύ διέστηκε κατά τὸ Die Tonleiter (τόνος) war durchweg phrygisch, das Tonchlecht, wie immer bei den Kirchentonen des "Olympos", enmonisch, von der Tonart (άρμονία) schweigt der Versasser: ich chte, obwohl darnach nur von Rhythmenwechsel die Rede ist, der Zusammenstellung προσληφθείσης μελοποιίας και δυθποιΐας schliessen, dass auch die Tonart wechselte, wie ja auch Τοιμελής dorisch begann, dann phrygisch fortging, um lydisch enden. Eine etwas derbe Tonmalerei — BOYAATTEPOYN

spottet Platon — mochte zu unausgeglichenen, attisches Otra unerträglichen Contrasten führen; und die Flöte, die sich Niepheles von Theben (Poll. IV 77) eigens für den Athenenton beto oder bauen liese, könnte diese Contraste gar noch verschäft beien Sollten wir hiernach dem Nomos einen Namen geben, so benant die Tην μεταβολήν (de mus. 8), nichts näher als Πολυμελής νόρες.

Die drei (de mus. 33) überlieferten Namen von Theilen in Aθηνᾶς νόμος geben leider nicht viel her: ἀρχή, ἀνάπειρα, in τρονία. Die ἀνάπειρα kehrt, als ἄμπειρα oder πείρα, in τρονία. Die ἀνάπειρα kehrt, als ἄμπειρα oder πείρα, in τρονία thischen Nomos wieder, wo sie bald die erste, bald die zweite Stelle wezunehmen scheint. Der Name soll sich dort auf den aughtin dargestellten Teil des Drachenkampfes beziehn: ὁιορᾶ τὸν τόπ, εἰ ἄξιός ἐστι τοῦ ἀγῶνος Poll. IV 84, τὴν κατάπειρα wi ἀγῶνος Strab. IX 421; der dritte Zeuge, hypoth. Pind. Pyth. p. 18 Boe., fügt dem Namen keine Erklärung bei. Es wird nothweiß sein, die drei Ueberlieferungen im Schema zusammenzustelles:

| Pollux       | i —                | πείρα           | хатаже- | iαμβικόν                      | σπονδείον | mate-    | -      |
|--------------|--------------------|-----------------|---------|-------------------------------|-----------|----------|--------|
|              | }                  | ,               | λευσμός | (σαλπιστικά                   |           | χόρευσιε |        |
|              |                    |                 |         | προύματα,                     |           |          |        |
| Strabon      | άγχρουσ <i>ι</i> ς | <b>ἄμπειρ</b> α | xataxs- | όδοντισμός)<br>  ἴαμβος (xai) | δάκτυλος  | _        | oight. |
|              | '`                 |                 | λευσμός |                               | 1         | . 1      | ١      |
| Schol. Pind, | _                  | πείρα           | -       | ĩα <b>μβοε</b>                | δάκτυλος  | megranos | eigh   |
|              |                    | l               | 1       |                               | Ì         | was 6000 | ١.     |

Ein Gemeinsames springt sosort in die Augen: der Hauptheil, de eigentliche Erzählung — was freilich nur Pollux meldet, während die anderen sichtlich herumrathen —, war iambisch, ganz wie is den Persern des Timotheos. Im Uebrigen hat jede dieser Ueberlieferungen ihre Vorzüge: Pollux bietet die geschlossenste Reiber Strabons Gewährsmann ist der einzige, der die άγκρουσις 1) kenst der Scholiast erfreut uns durch Angabe der Tanzmasse, Finsachtel und Dreivierteltact. Lässt man das σύριγμα an seinem Ort, anstat es mit dem ὁδοντισμός (im lambikon des Pollux) zu verbinden 3 so wird sich fragen lassen, ob dieser Schlusstheil vielleicht spätere Datums ist, etwa der Ptolemäerzeit angehörte. 3) Auch aus der

Mit alter Apokope, wie auch seine αμπειρα. Man erinnert sich de Namensformen im kitharoedischen Nomos, ἀρχά u. s. w.

<sup>2)</sup> ην δέ τι και υδοντισμός είδος αυλήσεως Poll. IV 80.

<sup>3)</sup> Strabon nennt den Admiral und Schriftsteller Timosthenes in etwa wunderlicher Verbindung; worüber Guhrauer Fleckeis. Jahrbb. Sappl. § 1876, 316.

en (bei Strabon) der καταχόρευσις, deren Sinn ja deutlich ist, nan nun den Gott oder die als Zuschauer gedachten Parnassier Tanze schreiten lasse, oder (beim Scholissten) des xazaneμός, der, nach Ar. ran. 208, av. 1273 m. Scholl. zu urtheilen, kurzes Signal bedeuten wird zum Aufhören des vorigen Εαν σχάσον Pind. Pyth. X 51) und zum Ansangen des solen Theils - vielleicht darf man auch an den Commando-Εὴ ἰή φθέγγεσθε bei Kallimachos denken — genug. aus en Verschiedenheiten wird mancher gleichfalls litterarhistoe Schlüsse ziehen wollen: uns interessirt hier vor allem Eνάπειρα. Dass es eine weitere Ueberlieferung hierüber nicht beweisen wohl die angeführten Deutungen; aransipa ist r mit κατάπειρα noch mit διάπειρα synonym, sondern mit τη, es wird ein musikalischer Terminus sein - ανάπειρα. μός αὐλητικός lehrt Hesych — und, rein formal, das Verriss des so benannten Theiles zum Haupttheil bezeichnen; ι der liturgisch gehaltenen ἄγκρουσις (der ἀρχή des Vieliters, der åpyå der Kitharoeden) die Einleitung mit der Andigung des Hauptthemas. Eine solche Etüde', das ist klar. nte jeder Nomos enthalten gleichviel welchen Inhalts. em Theil eher als aus dem conventionelleren Eingangsstück den die Tone stammen, die als aus dem προαύλιον des νόμος AGnyaac Platon karikiert. Darnach bildete dann die apuorla ler einen Uebergangstheil, umfangreicher vermuthlich als das nmando' des Pythikers; scheint doch der kitharoedische Nomos chen Einleitung (μεταρχά) und Haupttheil (δμφαλός) sich sogar einem stollenartig gespaltenen Uebergang gesallen zu haben ·α- und μεταχατατροπά).



Epinikiendichter concurriren zu sollen; denn dies Nomos singt, nur in seiner Weise den lan Bilde mit wenigen krästigen Strichen zusammsstär erwiesen halten. Drittens bezeugt Pindat ausdrücklich das Gegentheil, in dem allgemein τάν ποτε Παλλάς ἐφεῦρε (6) und, damit rallgemeinen Wendung vom böotischen Flöten nebenbei noch eins verräth: Athene Flötenbläse böotischen Flötenschule, die sich damit name unabhängig darzustellen suchte; Apollous Lehrspiel ist sie der Böoterin Korinna (de mus. Athene, Τριτωνίς, Ίτωνία, die von Perseus das war eine rechte Promachos: ihr Cultied, auf mochte wohl abgeben εὐκλέα λαοσσόων μνακ

Berlin.

OT

Berichtigung.

In meinem Artikel über Toga und Tral Z. 5. 6 von oben heissen: "die auf die Flamines mäler (nicht: Angaben)".

<sup>1)</sup> Ab illo Polycephalo fortasse diversus Adv.
Pollum ab Apollineo distinguat, licet is quoque var
Expl. 345.



### DIE ROEMISCHE PROVINZIALAUTONOMIE.

Ein Fragment.1)

Wenn ich es unternehme, auf eine vielfach theils allgemein. ils in Beziehung auf einzelne Landschaften behandelte Institution römischen Reichsregiments zurückzukommen, so ist nicht beachtigt, was sich auch in den Grenzen dieser Zeitschrift nicht chführen liesse, das gesammte weitverzweigte und grossentheils nach localer Gliederung darstellbare Material zusammenzusassen.2) sollen die hauptsächlich maassgebenden Gesichtspunkte hervorhoben und so weit nöthig einzelne Ausführungen an diese anknupft werden. Der Gegenstand an sich ist ebenso schwierig e wichtig. Wie überhaupt bei den Organisationen der Kaiserit treten die leitenden Gedanken nirgends principiell zu Tage ad müssen aus den auch nur zufällig zu Tage tretenden Einzeleiten rückschliessend ermittelt werden: Unsicherheit und Irrthum t dabei noch weniger zu vermeiden als auf anderen Gebieten der storischen Forschung. Aber der grosse Gegensatz zwischen der mischen Republik und der römischen Monarchie, der Grossstadt t überseeischen Landgütern und dem Staat mit befreiter Hauptdt, kommt vor allem in diesem Kreise zum Ausdruck und damit gleich der Gedanke der Reichsangehörigkeit, die Anbahnung der gehörigkeit auch der des römischen Bürgerrechts entbehrenden tschaften zum Gesammtreich. Der principielle Gegensatz zwischen m Stadt- und dem Staatsregiment tritt nirgends so schroff herr wie in der Unterdrückung der hellenischen χοινά durch die publik und in ihrer Wiederherstellung und Erweiterung durch igustus.

<sup>1)</sup> Wir bringen hier das Fragment einer grösseren Untersuchung von eodor Mommsen, das sich in seinem Nachlass nebst zahlreichen unvereiteten Quellencitaten vorgefunden hat und uns von O. Hirschfeld zur Verentlichung übergeben worden ist.

<sup>2)</sup> Weitaus die beste Zusammensessung giebt Marquardt (ephem. epig. t 1872 p. 200—214 und im Handbuch 1, 503—516). Hermes XXXIX.



in der Organisation sich nicht wesentlich un scheint, aber ohne Zweisel nichts ist als di bestehende Consöderation aus der vor der liegenden Epoche. 1) — Dass nach der diocletia Provinzialisirung Italiens die einzelnen Districtution erhalten haben, ist an sich nicht und auch dafür die Beweise. 2)

Dass für Sicilien ein Städtebund nirgend man hiernach mit Wahrscheinlichkeit darau sämmtliche Gemeinden dieser Insel in der das Bürgerrecht empfangen haben.<sup>4</sup>)

In der Narbonensis scheinen die Bürger verband ausgeschlossen gewesen zu sein. I thum in Narbo errichtet war und hier au Regulativ sich gefunden hat,<sup>5</sup>) kommt nicht in hin bei der Lugdunensis bemerkt werden

<sup>1)</sup> Vgl. Tacitus ann. 4, 55: Sardiani decrei ut consanguinei und die Zusammenstellung St. R.

<sup>2)</sup> Das campanische feriale domnorum vom J. lassen administrante Romano iun. sacerdote und na haben ich (Berichte der sächs. Ges. 1850 S. 65) und Priester der Landschaft Campania angesehen. Es recht heidnische, aber noch nicht christliche Festore Analogie zu finden; aber allein wie sie steht, blei auf die Stadt Capua zu beziehen.

esterinnen der Provinz begegnen daselbst nicht,¹) sondern nentlich²) in Vienna³) und vor allem in Nemausus⁴); es vert sich dies recht wohl damit, was über die Erstreckung des rgerrechts auf diese Städte anderweitig festgestellt ist. Indes g gleich hier gesagt werden, dass das Ausscheiden der Prozialstadt aus dem Städteverband durch Ertheilung des römischen rgerrechts wohl in der früheren Kaiserzeit durchgeführt worden in mag, aber schwerlich daran lange festgehalten worden ist, und is nach der antoninischen Verordnung im Anfang des 3. Jahrnderts davon überhaupt nicht mehr die Rede sein kann.

Dem Verbande der von Caesar zum Reich gebrachten gallischen meinden, der augustischen tres Galliae, gehörte bekanntlich die zige Bürgerstadt dieses Gebietes, Lugudunum, nicht an, obwohl Bundesheiligthum in ihrer unmittelbaren Nähe errichtet wurde.<sup>5</sup>) grösster Deutlichkeit tritt die Scheidung der beiden Kreise zu Tage.

Für Spanien, wo wenigstens der tarraconensische Verband hweislich in die augustische Epoche zurückreicht, kann wohl dieser Frühzeit eine analoge Organisation bestanden haben, bei cher die römische Colonie Tarraco, ähnlich wie Lugdunum, wohl tralstelle, aber nicht Bundesstadt gewesen ist und bei der die zes eine ähnliche Rolle spielten wie die civitates in Gallien.<sup>6</sup>) er es darf nicht übersehen werden, dass einmal schon in der serlichen Frühzeit die Zahl der römischen Bürgerstädte in Spanien it grösser war als sonst im überseeischen Gebiet und dass eitens die Ertheilung des latinischen Rechtes an alle spanischen meinden unter Vespasian die Landtagsverhältnisse schwerlich berührt gelassen hat. Ueberhaupt wird man eben hier sich ten müssen, ohne weiteres zu verallgemeinern. Für die spätere t ist es ausgemacht, dass aus den zu den spanischen Städte-

<sup>1)</sup> Die Inschrift von Narbo ClL XII 4393 gehört sicher nicht hierher.

<sup>2)</sup> Gegend von Toulon: ClL XII 392. - Allobrogengebiet: ClL XII 2235.

<sup>3)</sup> Römische Inschrift Gruter 322, 9 und zu CIL XII 2235 (vgl. das. 2262).

<sup>4)</sup> CIL XII 3183, 3184, 3212, 3213, 3275 (add.). Nähere chronologische kmale fehlen, sie gehören aber alle der besseren Kaiserzeit an.

<sup>5)</sup> Wegen Noviodunum vgl. meine RG. 5, 79.

<sup>6)</sup> Vgl. über die Stellung der gentes in der Tarraconensis die eintige Ausführung Detlessens Philologus 32 (1873) S. 659f.

Die in früher Kaiserzeit in den östlichen Provinzen nicht allereichen Städte römischen Bürgerrechts, Troas und Parium in him. Apamea in Bithynien, Sinope im Pontus, Beryt in Syrien der der vorwiegenden Ordnung entsprechend an den Provinsiterbänden keinen Antheil gehabt haben. Bestimmte Zengin fehlen und das Schweigen über ihre Mitgliedschaft ist weig beweiskräftig; aber wenigstens unter den mit dem asianischen keiner den mit dem asianischen korat beliehenen Gemeinden ist keine römischen Rechts, und die beiden zuerst genannten Verbände, wie weiterhin angehan werden wird, sich bezeichnen als of er Asia, oder er Bistus Ellnes, empfiehlt gleichfalls diese Annahme.

Wie wenigstens überwiegend die Städte römischen Reck, sind sicher alle nicht städtisch geordneten Communen von der Städteverbänden ausgeschlossen. Als städtische Ordnung wird der römischen Regierung jede lateinische oder hellenische Gemeint erschienen sein mit einer Magistratur, einem Gemeinderath (de curiones oder senatus,  $\beta ov \lambda \dot{\eta}$ ) und einer Bürgerversammlung (pulus,  $\delta \ddot{\eta} \mu o g$ ). Alle Spuren weisen darauf hin, dass die Verhänd ausschliesslich gebildet wurden aus Abordnungen solcher Körpe schaften, zunächst ihrer Gemeinderäthe, und dass weder Fürstenoch die einer solchen Organisation ermangelnden Ortschaften der selben beschickt haben.

Darnach wird für Spanien seit Vespasian — über die vohergehende Epoche wage ich keine Vermuthung — neben de hier nicht ausgeschlossenen römischen Stadtrecht das latinische Grunde zu legen sein, welches dieser ganz Spanien verlieh. Dur Plinius' genaue Angaben über den Gemeindebestand der Tarrachensis und die vortreffliche Erläuterung derselben durch Detleßen kennen wir den Gemeindebestand der Tarraconensis genauer a den jeder anderen Reichsprovinz: sie zählte 293 selbständige Gmeinden, ) und zwar 25 Colonien oder Municipien römische

<sup>1)</sup> Beispielsweise erscheint unter den Priestern des tarraconensisch Heiligthums in hadrianischer Zeit ein Tarraconenser (GJL II 4231 vgl. 427; unter Pius ein Carthaginenser (GJL II 4230).

<sup>2)</sup> Philologus 32 (1873) S. 606 f.

<sup>3)</sup> Die *civitates aliis contributae* nimmt Plinius ausdrücklich aus; da das latinische Recht auch auf diese sich erstreckt, beweist dessen Erstrecks

rgerrechts und 268 latinischen, von denen 124 als städtische meinden (oppida) bezeichnet, die übrigen demnach damals Landmeinden waren.1) Die in dieser Weise nirgends wiederkehrende Ecielle Scheidung der oppida und der blossen civitates oder po-Zi legt die Frage nahe, ob den letzteren die Landstandschaft Fehlt hat; es ist dies nicht unwahrscheinlich. lässt sich indess ■ Bestimmtheit nicht behaupten. Dass unter den Ortschaften. Iche nachweislich an dem tarraconensischen Landtag theilge-Enmen haben, keine mit Sicherheit den Landbezirken zugezählt rden kann,2) kann füglich auf deren geringe Bedeutung zurück-Führt werden. Andererseits aber kann die Unterscheidung der dtisch und der nicht städtisch geordneten civitates nicht füglich If die blosse factische Verschiedenheit der Ansiedelung zurückeführt werden, da ein scharfer und greifbarer Gegensatz dieser ert überhaupt nicht denkbar ist; eine Rechtverschiedenheit muss vohl angenommen werden, aber welche diese gewesen ist, da doch ach die nichtstädtischen Gemeinden als selbständige latinischen echts gewesen sind, ist schwer zu sagen. Die der latinischen emeinde Nemausus zugeordneten 24 Ortschaften hatten ebenfalls tinisches Recht, aber als Beamte nur Aedilen und Quästoren,3)

f die zu llici gelegte mauretanische Stadt Icosium (Plinius 5, 2, 20). Vgl. er dies Rechtsverhältniss mein St. R. 3, 767 A. 2.

<sup>1)</sup> Dass die des Bürgerrechts entbehrenden oppida aus 18 alten, das isst schon vor Vespasian latinischen, einer föderirten und 135 oppida stindiaria bestanden, kommt hier nicht in Betracht.

<sup>2)</sup> Unter den neun populi (oder civitates) der zu dem Convent von nnia gehörenden Cantabri (Plinius 3, 3, 27. 4, 20, 111) findet Plinius nennenserth allein luliobriga, der Namensform nach sicher ein oppidum. Eine veite Gemeinde derselben nennt die Inschrift CIL II 4233 einer Amocensis uniensis ex gente Cantabrorum, und diese mag wohl eine ländliche sein; ver die Inschrift ist von einem Intercationsis ex gente Vaccaeorum mit istimmung des Landtages seiner Gattin als Flaminica der Provinz gesetzt, weist also wohl die Landstandschaft für Intercatia, da die Frau ohne weisel nur als Gattin des Flamen zum Flaminat gelangte. Auch die in der schrift CIL II Suppl. 6094 erwähnten Brigiaecini mögen zu den nicht städtichen Gemeinden zu rechnen sein; aber der dort genannte Mann hat nicht en provinzialen Flaminat erlangt, sondern das sacerdotium Romae et Augustinventus Asturum (ebenso CIL II 4223), was offenbar verschieden ist, vielicht die provinziale Institution ergänzt.

<sup>3)</sup> Die auf den Inschriften der tarraconensischen Provinzialpriester häufige id vielleicht als rechtliche Bedingung für die Erlangung dieser Würde auf-



326 TH. MOMMSEN, ROEMIS

während sie für die Iurisdiction licher Weise könnten diese kleinentbehrt haben und für die It Stadt untergeordnet waren, viell gewesen sein. In diesem Fall Vertretung auf dem Landtag auf

zufassende Formel omnibus honoribu lich hierauf bezogen werden.

Charlottenburg.

# LEX TAPPULA.

l.

Dem im Jahre 1882 zu Vercelli in den Trümmern eines röschen Hauses ausgegrabenen unscheinharen Bruchstücke einer onceplatte, ) welches in vortrefflichen Buchstaben des endenden ten oder beginnenden zweiten Jahrhunderts der Kaiserzeit ) den den der beginnenden zweiten Jahrhunderts der Kaiserzeit ) den den der beginnenden zweiten Jahrhunderts der Kaiserzeit ) den den der beginnenden zweiten Auffindung der Vorzug beschieden, der Forschern wie Mommsen, Adolf Kiessling und Alfred Pernice het der philologischen und nach der juristischen Seite hin einmelich behandelt zu werden. Ein zufälliges Zusammentreffen einer kürzlich geführten Untersuchung über die quinqueviri cis erim (s. u. S. 329) veranlasst mich, die nunmehr seit fast zwei rzehnten ruhende Discussion über das durch echt römischen ohtswitz anziehende und belehrende Gesetz des Schalksnarren ppo wieder aufzunehmen und den Fragen nach seiner Ergänzung il litterarischen Stellung näher zu treten.

<sup>1)</sup> Herausgegeben und erläutert von Mommsen, Bullettino dell' Instituto 2 p. 186—189 (mit Facsimile, das unten zu S. 328 reproducirt ist); A. Kiess-, Coniectaneorum spicilegium alterum (Index lectionum univ. Gryphiswald. a. 1884/5) p. lVf.; E. Hübner, Exempla scripturae epigraphicae lat. (1885) 280 n. 803 (mit Facsimile von Z. 1—3. 7); A. Pernice, Zeitschrift der Satry-Stiftung VII (1886) Rom. Abt., 1. Heft S. 91—95; E. Pais, Corporis inscr. suppl. Ital. l p. 118 n. 898; Mommsen-Gradenwitz in C. G. Bruns, Fontes S. Romani I. p. 122 n. 26. Ausserdem besprochen von Mommsen, Archäol. Lung XL (1882) Sp. 176; F. Bücheler, Petronii satirae, ed. min. p. 239; uffel-Schwabe, Gesch. der röm. Litt. I. 140, 1 a. E. (vgl. 49, 1 a. E.); Ribbeck, Gesch. der röm. Dichtung I. S. 233; M. Schanz, Gesch. der röm. t. I. S. 115.

<sup>2)</sup> Nach Mommsen, Bull. p. 186, ist die Schrift di ottima epoca, forse igustea. Eine genauere Datirung, die auch für diese Untersuchung sehr sentlich ist, giebt Hübner a. a. O.: saeculo primo exeunti mihi visae sunt terarum formae convenire. In der That weist auf diese oder wenig itere Zeit die grosse Aehnlichkeit mit dem Schriftcharakter der Tabula leias (J. 102/13; Hübner n. 804). Ueber einzelne besonders markante Buchbenformen vgl. Hübner p. LIV (Form des A); p. LX (über das K in Z. 7).

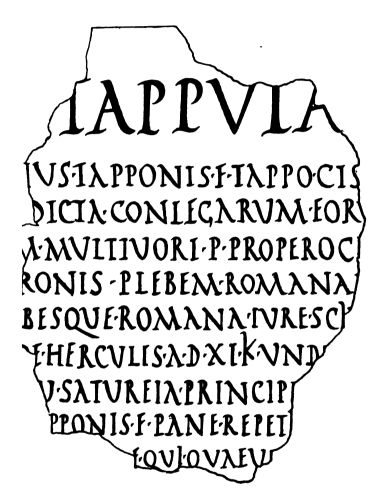
Ich schicke den Text des Bruchstückes (vgl. das nebenstehnte Facsimile) mit meiner Herstellung vorauf, welche ich, sowei is von den allgemein angenommenen Ergänzungen Mommsens mit Kiesslings abweicht, sogleich näher begründen werde. Die Lecksgrösse wird bestimmt durch die feststehende Ergänzung von It und Z. 5—6; doch muss dabei beachtet werden, dass die Annie der Buchstaben in Z. 2—6 geringer ist, als in den enger gedrängten Zeilen 7—9 (Verhältniss etwa 4:5).

## Lex] Tappula.

10 ..... |e qui quaeve [......

Nach dem Namen des Antragstellers ..... ius Teppe f(ilius) Tappo schlägt Mommsen in Z. 2 f. zweifelnd die Ergient cisstella posita ad eldicta vor. Wie schon A. Pernice a. a. 0. 8. hervorgehoben hat, ist die Formel sitellam (nicht cistellam) des allerdings technischer Ausdruck für die Eröffnung der Trib versammlung,1) hat jedoch in die Präscriptionen der Gesetze. viel wir wissen, niemals Eingang gefunden. Man erwartet viele an dieser Stelle des Scherzgesetzes, dessen Eingang sich in Formen der lex tribunicia ergeht, die Angabe der von dem ! ganten Tappo bekleideten Magistratur oder einen scherzhaften satz dafür; denn von Rechts wegen kann die Bürgerschaft ni anders als auf Ladung und unter Leitung eines Magistrates Abstimmung zusammentreten. Auf eine Beamtung Tappos füh nun auch die eldicta conlegarum (Z. 3), worunter nur offici Kundmachungen von "Amtsgenossen" im staatsrechtlichen Si gemeint sein konnen; die gemeinsame Zugehörigkeit zu ein privaten Collegium, dessen Mitglieder in älterer Zeit übrigens meist sodales heissen, kommt für das öffentliche Recht überbs nicht in Betracht. Die Anzahl dieser conlegae Tappos beträgt,

<sup>1)</sup> Die Belege bei Mommsen, Staatsrecht III S. 397 A. 1.



en (S. 332) ausgesührt wird, vier. Das einzige ständige fünsederige Beamtencollegium Roms, zu dessen Benennung überdies Rest cis... (Z. 2 a. E.) passt, und welches sowohl wegen seiner ziehung zu den Gastmählern als auch durch seinen volksthümnen Ruf zur Carricatur in einer lex convivalis, wie es die Tapa war (s. u. S. 336 st.), besonders geeignet erscheinen musste, sind quinqueviri cis Tiberim oder, wie sie häusig in minder solenner schrucksweise abgekürzt heissen, die cistiberes.<sup>1</sup>). Die Bezeichag des Antragstellers in Z. 2 ist daher sicherlich folgenderassen zu ergänzen: .....ius Tapponis schricksteilers.

In einem Aufsatze "Stadtrömische und municipale Quinquevirit der Festschrift zu Otto Hirschfelds sechzigstem Geburtstage 03) S. 234 ff. habe ich vor kurzem — ohne dass ich noch die Tappula heranziehen konnte — die Bedeutung dieser in der perlieferung nur selten erwähnten Promagistratur zu entwickeln ernommen.<sup>2</sup>) Durch das Senatusconsult vom J. 568/186, welches gegen den Unfug der Bacchanalien richtete, war die Comenz der vielleicht schon seit Beginn des 3. Jahrhunderts beneden quinqueviri cis Tiberim dahin geordnet worden, dass — zunächst als Gehilfen der tresviri nocturni, später als Untermte der Aedilen — mit dem Einschreiten bei nächtlichen Zumenrottungen und mit gewissen Agenden der Feuerpolizei beut waren.<sup>3</sup>) Noch in der Kaiserzeit lag ihnen, jedenfalls im ine jener alten Rechtssatzung, die polizeiliche Aufsicht über die chtlichen Gelage ob. So rühmt eine stadtrömische Grabschrift<sup>4</sup>)

<sup>1)</sup> Die Zeugnisse Festschrift S. 235 A. 1. Die dort angeführte Inschrift . VI 420 — 30764 steht jetzt auch in den Inscriptiones graecae ad res manas pertinentes I n. 70.

<sup>2)</sup> Vgl. ausserdem Mommsen, Staatsrecht II<sup>3</sup> S. XIII f. A. 1; S. 611 f.; afrecht S. 299; E. Herzog, Gesch. und System der röm. Staatsverf. I S. 841; Hirschfeld, Sitzungsber. der Akademie zu Berlin 1891 II S. 847; E. de ggiero, Dizionario epigrafico II p. 252.

<sup>3)</sup> Livius 39, 14, 10: triumviris capitalibus mandatum est, ut vigilias ponerent per urbem servarentque, ne qui nocturni coetus fierent utque incendiis caveretur; adiutores triumviris quinqueviri uti cis Tiberim e quisque regionis aedificiis praeessent. Dezu Festschrift S. 236f., wo h die hier durchgeführte Interpunction der Stelle gerechtfertigt wird. — per die Missbilligung der nocturni coetus Mommsen, Strafrecht S. 563f. A. 4.

<sup>4)</sup> CIL VI 32316 — Inscr. graec. XIV 1512 (mit Mommsens Note); Kaibel, grammata gr. n. 589; Inscriptiones gr. ad res Rom. pertinentes 1 n. 325. l. Festschrift S. 237.



die friedensrichterliche Interventi bei Gastmählern, durch welche gange geführt worden seien:

ένθάδε Γαιωνᾶς, δς κ καὶ δείπνοις κρείνο κ[ε] τμαι τῷ θανάτη Mit dieser Amtsthätigkeit steht je Rolle des Cistiber in unserer Br untergeordneten Beamten, welch bus fungirten,¹) in Wirklichkeit i Volkstribunen vorbehaltene ius auch erstreckte sich die Comp nicht auf die ganze Plebs, som Stadtregion (s. u. S. 333). Es i mehr, wenn sich der Cistiber sucht gleich einem wirklichen M als berufener Hüter der Ordnut lex convivalis (s. u. S. 336 ff.) bei

Die im Dunkel der Nacht machenden Sicherheitsbeamten Roms, zumal der jugendlichen loft genug zusammenführen moch Spötteleien. Obgleich sie aus der Zum Theil aus Leuten fremder der Rangfolge der hauptstädtisch wicomagistri, dem infimum gen nahmen, b traten sie trotzden Prätentionen wirklicher Magisti

<sup>1)</sup> Pomponius digest. 1, 2, 2 § 3 temporibus in publicum esse in sunt cis Tiberim (et ullis Tiberim), Dazu Festschrift S. 234 f.

<sup>2)</sup> Mommsen, Staatsrecht 13 S.

<sup>3)</sup> Ueber nächtlichen Strassenun nehmen Jugend Friedländer, Sittenger

<sup>4)</sup> Livius 34, 7, 2.

<sup>5)</sup> Cicero acad. prior. 2, 44, 136

<sup>6)</sup> Vielleicht auch mit ihren durften — wenigstens als Spielgeber texta und zwei Lictoren führen: Livi

1) verhöhnt eine mit altem Adel prahlende Dame, die nur einen n senatorischen Ranges heirathen wollte und zuletzt mit einem i ber vorlieb nahm; gerade so hat der elegantiae arbiter an >8 Hose die mit anspruchsvoller Grandezza austretenden Sevirn Kleinstadt in seinem Romane carrikirt. Daneben wurde ihnen wie den übel beleumundeten Criminalbeamten der Municipien, mocturni2) - auf den eigenen Vortheil erpichte Verschlagennachgesagt; als Typus eines geriebenen plebeischen Emporlings nennt Horaz<sup>3</sup>) den recoctus scriba ex quinqueviro. Recht Elich für Hüter der nächtlichen Ruhe und Sicherheit ist die enclatur der Cistiberes in dem Präscript der Lex Tappula. Antragsteller Tappo, Tappos Sohn, ist eine stehende Figur romischen Volkswitzes, der erblich belastete Held ungeheuer-Er Narrenstreiche,4) seine Amtsgenossen M. Multivorus (Vielfrass). Poperocius (Eilebald) und [M. Me]ro (Weinert) sind nach der se der Parasiten der plautinischen Lustspieldichtung benannt. soll wohl besagen, dass auch die wirklichen Cistiberes, entgegen Amtspflicht, als berufsmässige Possenreisser und schlemmerte Theilnehmer an Fress- und Saufexcessen im Verrufe standen. Späterer Zeit scheinen übrigens die Cistiberes selbst kein Hehl aus gemacht zu haben, dass sie ihre Ueberwachung der Sym-Bien gerne von der heiteren Seite nahmen, μετ' εὐφροσύνης, e dem Gaionas seine Grabschrift (s. o. S. 330) nachrühmt.

In Z. 3. 4 trifft Mommsens allgemein angenommene Herstelng dem Sinne nach gewiss das richtige. Es wird also heissen
cundum<sup>5</sup>) e dicta conlegarum eoru[m, ad | quos e(a)

ius p. 6 K.-Sch. Der municipale Sevir Habinnas erscheint abends beim Gastable Trimalchios in Begleitung eines Lictors (Petron c. 65). — Als Amtsiener waren den Quinqueviri Staatssclaven (publici) zugewiesen; Festschrift 239

<sup>1) 5, 17, 1</sup> ff., wo O. Hirschfeld in dieser Zeitschr. XXIV S. 106 f. in V. 4 ELESART der besten Handschriften cistibero hergestellt hat.

<sup>2)</sup> Petron c. 15; dazu A. v. Domaszewski, Rhein. Mus. XLVII S. 159 f.; ommsen, Röm. Strafrecht S. 299; Festschrift S. 236 A. 1; S. 239 mit A. 7.

<sup>3)</sup> Sat. 2, 5, 55 f.

<sup>4)</sup> Kiessling a. a. O. p. V verweist passend auf Catull 104, 4: sed tu m Tappone omnia monstra facis. Er betrachtet darin tappo als Appellativ eich scurra; der Zusammenhang zeigt jedoch, dass es auch hier noch als genname empfunden wird.

<sup>5)</sup> Ich wähle secundum, um den Raum zu Anfang von Z. 3 zu füllen; ommsen hatte Z. 2f. ergänzt cis[tella | posita ad e] dicta.



dunkel als College der gesammten römische den Consuln hinauf; aus diesem Kreise hebt Sache besonders interessirten Specialcolleger Cistiberes, heraus. Denn dass in Z. 4.5 vier waren, konnte schon oben (S. 328 f.) als sicher Die scherzhaft gebildeten Namen, die ihre kennzeichnen (s. o. S. 331), bestanden ansch Pränomen und damit allitterirenden Cognomittlere Namensbestandtheil, das Gentile, feh vori, P. Properoci, . . . . (4 Buchst.) | . . Me]ronis.<sup>2</sup>) Somit ist in der 10—11 Buchst in Z. 4/5 gerade Raum für einen vierten ähnligen.

Was bedeutet nun die ungewöhnliche t Berufung auf e]dicta conlegarum? Bekanntlie gebende Volksversammlung durch ein Edict strates einberufen, welches Gegenstand, Ort i mung kundmachte³) und allem Anscheine nach Ausdrucke brachte, dass der Antragsteller in U dem Senate oder mit der Gesammtheit seine ging. Letztere Clausel ist nicht selten in übergegangen; so steht anderwärts in Präde senatus sententia⁴) oder de conlegae sentent

<sup>1)</sup> Oben S. 330 A. 1.

<sup>2)</sup> Mommsen erganzt Bull. p. 186: L. Vini M

sen hier an gleicher Stelle die wesentlich abweichende, wenn sh sinnverwandte, jedenfalls aber ganz singuläre Wendung undum eldicta conlegarum eintritt, so erklärt sich dies eben erst der von dem rechtskundigen Verfasser wohl erwogenen Eigender quinqueviri cis Tiberim. Diese waren - wenigstens in · Zeit der Republik — die einzige stadtrömische Behörde, bei Icher sich die Competenz eines Mitgliedes nicht auf das gesammte dtweichbild erstreckte, sondern auf je eine von sunf regiones, die das Gebiet cis Tiberim eingetheilt war, beschränkt war.1) plge des Fehlens eines einheitlichen Competenzgebietes konnte einzelne Quinquevir von rechtswegen nicht für die Gesammtgerschaft, sondern nur für seine Region ediciren, was übrigens der Praxis der Polizeiverwaltung gar nicht selten vorgekommen wird, und aus dem gleichen Grunde entstel für die Gesammt-L der Quinqueviri die Möglichkeit jenes collegialen Zusammenkens, aus welchem ein rechtsgiltiges edictum conlegarum.3) behungsweise eine officielle sententia conlegii oder conlegarum vorging. In dem vorliegenden fingirten Falle eines Gesetztrages wird also, wie der Plural eldicta (Z. 3) anzeigt, voraussetzt, dass jeder Quinquevir für seinen Amtsbezirk durch ein sonderes edictum Tappos Rogation offentlich bekannt gemacht ) ed darin zugleich seiner Zustimmung Ausdruck verliehen hat.

Hinter iure sci[vit folgen in Z. 6. 7 die solennen Angaben über it und Zeit der Tribusversammlung. Erstere ergänzt Mommsen it Hinblick auf den Fundort der Bronce in Z. 6 f.: [Ver|cellis in 1]de Herculis. Dagegen meint Kiessling (a. a. O. p. V), dem auch ernice (S. 93 f.) zustimmt, dass man hier eher eine Schlaraffenadt erwarte, eine erfundene, wie Perbibesia oder Peredia, 4) oder ne wirkliche, wie Pistoria oder Placentia. 4) Beide Annahmen

<sup>1)</sup> Senatsbeschluss gegen die Bacchanalien bei Livius 39, 14, 10 (oben 329 A. 3): quinqueviri uti cis Tiberim suae quisque regionis aedificiis zeessent; dazu Festschrift S. 235 f.

Yon den Verlautbarungen der Säcularacten z. B. ist jede einzelne als ietum XVvirum sacris faciundis überschrieben.

<sup>3)</sup> Auch Tappo selbst wird ein solches edictum proponirt haben; dass dies beiseite lässt und sich nur auf die Edicte seiner mit Namen angerten vier Collegen beruft, ist ganz angemessen und findet eine gewisse alogie in den Formeln bei Cicero a. a. O. und in ClL I 593 (o. S. 332 A. 5).

<sup>4)</sup> Plautus Curc. 444; Festus p. 214.

<sup>5)</sup> Plautus Capt. 160 ff.

sind abzulehnen. Als Local der vorgeblichen Gesetzescomi durch den cisstiber und seine Collegen, die plebes Romans Tribus (Z. 8) Rom selbst hinlänglich gesichert.') doch mi Name Romae, wie auch sonst durchwegs in den Präscripti Gesetze und Senatsbeschlüsse, als etwas selbstverständlich ausdrücklich genannt sein. Der Tempel als Versammlun, wie Mommsen und Pernice zugeben, unmöglich; es mu statt in aelde Herculis, wie sie erganzen, geheissen bal aelde Herculis. Von den vier Staatstempeln des Hercules den letzten zwei Jahrhunderten der Republik entstanden. zwei in circo maximo und in circo Flaminio gelegen; and wissen wir, dass in circo Flaminio 2) einmal Comitien und holt Contionen der Plebs stattfanden.3) Man wird dale glaubhast herstellen dürfen: plebesque Romana iure ad | circum oder in | circo pro ae | de Herculis. De als Flaminius, den Tempel als aedes Herculis Custodis oder Musarum näher zu bezeichnen, war in einem blossen S der sich an ein des Ortsgebrauches kundiges Publicum gewiss überflüssig.

An die Ortsangabe schliesst sich ordnungsgemäss der Tribusversammlung an. Letzteres war nach der aller genommenen witzigen Vermuthung Kiesslings (a. a. O. p gedrückt als a(nte) d(iem) XI k(alendas) Vndecesses ist, da Undecember ein Scherzname für den auf den

<sup>1)</sup> Vgl. unten S. 341.

<sup>2)</sup> Unter in circo ist, wie die officielle Bezeichnung mehre in circo (maximo oder Flaminio) zeigt, nicht bloss der Inm Circusgebäudes, sondern die ganze Area, in welcher dieses liegt, z Auch die Volksversammlungen in circo Flaminio (vgl. A. 3) lausserhalb des Circusbaues auf einem freien Platze stattgefunden die Römer bei solchem Anlass stets standen, niemals graeco n (Mommsen, Staatsrecht III S. 396 mit A. 3). Dies bestätigt Cicer 14, 1 (J. 693/61): res (contio) agebatur in circo Flaminio ipso loco illo die nundinarum πανήγυρεs, wonach der Pladen Marktverkehr diente. So erledigen sich die von Becker (ba. a. 0. S. 396 A. 3) geäusserten Bedenken.

<sup>3)</sup> Die Belege bei Mommsen a. a. O. III S. 381 A. 8; O. Rie graphie der Stadt Rom<sup>2</sup> S. 212.

<sup>4)</sup> Kiessling citirt dafür Cassius Dio 54, 21, 5 (mit Bekkerung). Ein scherzhafter Monatsname auch im testamentum ported. Bücheler<sup>3</sup> p. 241) sub die XII kalendas Lucerninas.

den Monat sein muss, damit der 22. December gemeint, wie Pernice festgestellt hat, ein dies comitialis.<sup>1</sup>)

Zunächst erregen Orts- und Zeitangaben den harmlosen Einals ob die römische Plebs in normaler Weise an einem gewöhnlichen Versammlungsorte und einem für Comitien n Tage beisammen wäre. Bei näherem Zusehen springt aber igentliche Witz der Situation bald in die Augen. Vor allem r 22. December der vorletzte Tag der Saturnalien, chon zur Zeit der Republik sieben volle Tage, vom 17. December. währten.2) eine Zeit ungebundenen Festestaumels, nd welcher alle öffentlichen Geschäfte — ausser in dringen-Lusnahmefällen — ruhten und kein Vernünftiger an die Abig einer Volksversammlung denken konnte. Ferner wird allem iein nach in diesen fingirten Comitien die Satzung solis occasus ma tempestas esto nicht eingehalten, wonach staatliche Handn vor Sonnenaufgang und nach Sonnenuntergang nicht stattn konnten;3) sie können nur zur Nachtzeit sich abspielend tht werden, da ja die Cistiberes, deren einer den Vorsitz führt, vespertinis temporibus als Stellvertreter der ordentlichen Maate fungirten (oben S. 330 A. 1). Dass diese durch Insce-1g solcher Pseudo-Comitien, die offenbar den Character von urni coetus trugen, sich in gröblichen Widerspruch zu ihren en Amtsinstructionen (oben S. 329 f.) gesetzt hätten, machte die e für den Kenner des ius publicum nur noch pikanter. Höchst scheinlich fand diese Pointe auch im Wortlaute des Präscripts Ausdruck, indem der Datirung in der Lücke Z. 8/9 ausnahmse die Angabe der Stunde beigesetzt war, etwa in der Form a) | noctis VI oder ähnlich.4) Die während der Saturnalien iachtzeit gehaltenen Tributcomitien der plebes Romana vor dem ules-Tempel entpuppen sich, wie schon die tribus] Satureia 8 ahnen lässt, durch das pane repetifto Z. 9 als ein regel-

<sup>1)</sup> Ueber das Fehlen der Jahresdatirung nach eponymen Magistraten, eren Namen in der Lücke Z. 7f. kein Raum ist, unten S. 340.

<sup>2)</sup> Marquardt, Staatsverw. III<sup>2</sup> S. 587; G. Wissowa, Religion und Kultus 5 mit A. 3.

<sup>3)</sup> Mommsen, Staatsrecht III S. 378 mit A. 1.

<sup>4)</sup> Nach geläufiger Auffassung wäre darunter die Nacht vom 21. auf 2. December zu verstehen, mit deren hora sexta der neue Kalendertag

December) begannn. Irrig sind die abweichenden Ausführungen bei finger, Die antiken Stundenangaben (1888) S. 33 ff.

rechter Schmaus. Nun wissen wir, dass gerade Ta am 21. December, dem Hercules und der Ceres ein 0 bäuerlichem Charakter veranstaltet wurde sue praegnate, mulso.') Das damit verbundene Opfermahl muss, da e tippigen Festzeit der Saturnalien dem gewaltigen Schmaucules zu Ehren stattfand, sich über die Mitternacht hin in die Länge gezogen haben, so dass die ersten Stul 22. December die römische Plebs noch schlemmend und vor dem Heiligthum versammelt fanden und der Cistib seinen sehr zeitgemässen Antrag, die lex Tappula centri Abstimmung bringen konnte.

Die Anführung der erstabstimmenden Tribus und ihresV in Z. 8. 9 hat man bisher mit Mommsen folgendermaassen bi primus pro triblu Satureia principiso scivit | ....... f(ilius) pane repeti[to, womit das Präscript zu Ende wäre. lautet die schon zu Ende des 2. Jahrhunderts v. Chr.3) bräuchliche Formel der Gesetzessprache: tribus . . . . . . . fuit, pro tribu . . . . primus scivit. Dieser Fassung n mehr die nachstehende Ergänzung, welche auch den bleibenden Raum am Ende von Z. 9 füllt: a triblu principi [um fuit, pro | tribu . . . . . . Ta] pponi pane repeti[to scivit.] Damit schliesst das Präscrig biscites. Zwischen Z. 9 und Z. 10, die mit kleineren geschrieben ist als die vorangehenden, ist das Zeileninte grösser als innerhalb des Präscriptes. Ohne Zweifel b der Text des eigentlichen Gesetzes, von dem nur die : qui quaeve (Z. 10) stehen geblieben sind. Ueber den Inhalt desselben soll unten (S. 347) gehandelt werden.

II.

Von einer lex Tappula berichtet das Lexikon p. 363, 20: Tappulam legem convivalem ficto nomine con coso carmine Valerius Valentinus. cuius m[eminit] L

<sup>1)</sup> Macrobius sat. 3, 11, 10: notum autem esse non diffit a. d. duodecimum kalendas Ianuarias Herculi et Cereri facius gnate, panibus, mulso. Dazu G. Wissowa, Religion und Kultus unten S. 340.

<sup>2)</sup> So zuerst in der lex agraria vom J. 643/111.

o: Tappulam rident legem congerrae Opimi.') Ich übersetze: Kneipgesetz Tappula lex, so benannt mit einem erdichteten en, hat in Form eines Schwankgedichtes?) Valerius Valentinus asst. Dasselbe erwähnt Lucilius folgendermaassen: Die Taplex belachen die Zechgenossen des Opimius. Auch im veraten Excerpt macht diese Notiz ganz den Eindruck, als ob die age des Festus, Verrius Flaccus, sie aus dem alphabetischen loge einer Bibliothek — etwa der bibliotheca Palatina — ausben hätte, der bei Tappula lex den Zusatz ficto nomine und Namensverweisung auf den Verfasser Valerius Valentinus ents) Derselbe Mann ) wird auch bei Valerius Maximus als Dichter von der lex Tappula gewiss verschiedenen — obscönen erzes erwähnt.) Das Scherzgesetz, welches im Kreise des

<sup>1)</sup> Daraus macht das Excerpt des Paulus p. 362, 1: Tappula dieta est quaedam de conviviis. — Vgl. C. Lucili sat. rel. em. Luc. Mueller p. 158 13, wo ohne zureichenden Grund für conscripsit die Aenderung carpsit eschlagen wird; ed. C. Lachmann p. 136 n. 1189. — Die Festus-Stelle F. Bücheler im Index scholarum aest. Bonn. 1877 p. 8 ff. eindringend beleit und den Schluss, wo concere opimi überliefert wird, richtig hereilt und gedeutet; s. auch desselben Petron-Ausgabe 3 p. 239 n. 1; O. Ribt, Gesch. der röm. Dichtung 12 S. 232; Teuffel, Gesch. der röm. Litt. 5 10, 1 zieht concenae optimi vor.

<sup>2)</sup> Dass iocoso carmine nicht etwa Verse, sondern "scherzhaste Formelt uten sollte (wie etwa Livius 1, 26, 6 von einer lex horrendi carminis :ht), scheint mir ausgeschlossen; im Stile des Lexikous kann carmen nur e gewöhnliche Bedeutung haben.

<sup>3)</sup> Auch der νόμος συσσιτικός der Hetäre Gnathaina (s. u. S. 344) war von machos in den Katalog (πίνακες) der alexandrinischen Bibliothek aufmmen worden, Athenaeus XIII p. 585 b.

<sup>4)</sup> Ueber ihn Bücheler a. s. O. p. 5 ff.; Teuffel - Schwabe § 140, 1; O. eck, Gesch. der röm. Dichtung 12 S. 232 f.

<sup>5)</sup> Bücheler, Index p. 6 und Petron-Ausgabe p. 238 zu n. I hält beide dentisch.

<sup>6) 8, 1, 8:</sup> C. Cosconium Servilia lege reum (etwa J. 667/87)... Valori intini accusatoris eius recitatum in iudicio carmen, in quo puerum itextatum et ingenuam virginem a se corruptam poetico ioco signiperat, erexit. Dazu Pernice a. a. O. S. 95; zum Repetunden-Processe des osconius Münzer, Pauly-Wissowas Real-Encycl. IV Sp. 1668, der geneigt ihn noch später, nach der illyrischen Statthalterschaft des Cosconius 76/78 = 78/76) anzusetzen. — Der in der Geschichte der römischen ratur sonst nicht bezeugte Verfassername Valentinus begegnet uns noch al in Verbindung mit einer späten Räthselsammlung, den angeblich bei n Saturnaliengastmahle improvisirten aenigmata symposii, d. h. "Räthseln lermes XXXIX.



v. Chr. gelebt haben muss.

Wie verhält sich nun der Text der zu Bronce zu dem Schwanke des Valerius Valer statuirt zunächst einen Unterschied zwischen und dem testo della legge istessa. Weiter nin Text der aus der ersten Kaiserzeit stammer vielleicht auch nicht das ursprüngliche, vor spasshafte Gesetz, sondern "ein analoger Schersei. Ihm pflichten in der Hauptsache Kiessl Schwabe") bei. Indessen verträgt sich der erste schen Aufstellung nicht mit dem Wortlaute

des Symposions' (Anthol, lat. ed. Riese la 1 p. 221 ff. rec. Baehrens IV p. 364 f. u. 440). Die Anonymität Dialog II S. 374 A. 5; anders Teuffel 4 449, 1) des Werkchens suchte man aus der Welt zu schaffen dus Symp(h)osius oder durch Zuweisung an den Dichter Saturnalia; vgl. unten S. 342 A. 2) oder an den Kirchenva (Verfasser eines Symposium; Teuffel 5 397, 2. 8). willkürliche Vermuthung eines späten Grammatikers, vielleicht aus Festus als Dichter von Kneipschwänken zusehen, wenn um die Mitte des 7. Jahrhunderts (R. Philol. XI S. 297) die Schrift de dubits nominibus ein (19, 3) unter dem Namen Valentinus anführt: Valen mina laudat' (Gramm. Lat. ed. Keil V p. 577, 1; de IV p. 50). Anders Teuffel 5 449, 1.

<sup>1)</sup> Bull. a. a. O. p. 187.

trat der Dichtung des Valerius gewesen, sondern unzweiselhaft dentisch mit dem, was Valerius iocoso carmine niedergeschrieben - lat; mit anderen Worten: sein Gedicht als solches war Tappula ex betitelt und stellte dem Inhalte nach eine lex convivalis in Versen vor.') Für uns vereinsacht sich also das Problem dahin: war die lex Tappula, deren Ansang uns die Bronce erhalten hat, jene des Valerius Valentinus oder nicht?

Gegen die Gleichsetzung scheint zunächst zu sprechen, dass in Z. 1-9 der Bronce unzweifelhaft ein Prosatext vorliegt, während Valerius sein Gesetz iocoso carmine, also in Versen (s. S. 336f.) verfasste. Doch ist dieser Einwurf leicht zu beseitigen. Wir besitzen ja in der Inschrift nur mehr das Präscript der lex. welches, wenn es um der komischen Wirkung willen den Eingang eines wirklichen Plebiscites mit seinen starren Formeln, seinen Personennamen und seiner Datirung getreu nachbilden sollte, der Verstechnik nach ihrem damaligen Stande erhebliche Schwierigkeiten entgegensetzte<sup>2</sup>) und andererseits mit seinem staatsrechtlichen Witze gerade in Prosa am wirksamsten sein musste. einer Zeit, welcher bereits die menippeische Satire mit ihrer viel -- bunteren Mischung von Versen und Prosa vertraut war, konnte ein solches Präscript in ungebundener Rede sehr wohl in wirkungsvollem Gegensatze der eigentlichen, in Versen abgefassten lex 3) voraufgeschickt werden. Wenn man diese Möglichkeit eingeräumt hat, steht nichts mehr im Wege, in der Bronceinschrift das Werk des Valerius Valentinus zu erkennen; vielmehr wird die Identificirung durch zeitliche, örtliche und inhaltliche Anzeichen dringend empfohlen.

<sup>1)</sup> Diese Auffassung deutet auch Ribbeck a. a. O. 1<sup>a</sup> S. 233 an; nach ihm ist Valerius der Verfasser des "Kneipgesetzes", von welchem die Bronce eine vielleicht zeitgemäss redigirte spätere Copie darstellt.

<sup>2)</sup> Selbst Lucilius ist trotz seiner Flüchtigkeit in der Form nicht selten der Schwierigkeit der Versification sich bewusst; vgl. z. B. fr. 11, 10 M., 342 L.: conicere in versus dictum praeconis volebam Grani.

<sup>3)</sup> Leider ist von dieser bis auf die dürstigen Reste in Z. 10 nichts auf uns gekommen. Nach Z. 1—9 mit ihren zumeist sicheren Ergänzungen hatte jede Zeile der Bronceinschrist rund je 35 Buchstaben, d. h. ebensoviel wie der normale Hexameter. Wenn dieser als das geläufige Maass der Satire von Z. 10 ab verwendet war, fielen Verszeile und Schristzeile zusammen. — Selbstverständlich konnte auch in Versen die Färbung der Gesetzessprache, wie sie noch Z. 10 qui quaeve zeigt, ausgiebig setsgehalten werden.

Allem Anscheine nach ist auf der Bronce von Verte Ende des ersten Jahrhunderts der Kaiserzeit ein beträchtlich Text - etwa aus dem Ende des zweiten Jahrhunderts v. ( allerdings in erneuerter Orthographie, zur Niederschrift gelan, frühe Absasung spricht die wohl als gesichert anzunehmer spielung auf die plebeische Hercules-Feier am 21. Decembe S. 336), welche ausserdem nur bei dem Antiquar Macrobius ist, dagegen in dem von Augustus neugeordneten Festkalend mehr erscheint. Das Fehlen einer Jahresdatirung nach ep Magistraten, sei es nach scherzhast fingirten Consuln.1) sei dem Saturnalienkönig (unten S. 345), trifft wohl nicht zuß sammen mit dem Brauche der älteren öffentlichen Urkunden. in den Präscripten der Senatusconsulte und wohl auch der die Nennung des antragstellenden Magistrates als solchen nun Consul ist oder nicht, als für die Jahresbestimmung zur ansieht; erst seit der sullanischen Zeit werden die Consuln sie nicht selbst als Antragsteller oder Verhandlungsleiter at regelmässig im Datum genannt.2) Auch die Anführung d abstimmenden Tribus und ihres Vormannes hat, soweit Reste in Z. 8f. erkennen lassen, noch nicht ganz die se Ausgange des zweiten Jahrhunderts ständig gewordene Form (oben S. 336). Ueberhaupt liegt es auf der Hand, dass die catur der plebeischen Gesetzgebung im Präscripte nicht der zeit, in welcher die Gesetzescomitien nur bis auf Tiberius geminderter Bedeutung sich fortsristeten,3) angehören kan für den Principat völlig harmlose Verspottung der concili gewinnt an satirischer Schärfe, wie sie den politischen Fan Saturnalien besonders eigen war (unten S. 345 f.), wenn sie Epoche der gracchischen Kämpse und in dem Kreise de matenführers L. Opimius, der als Consul des J. 121 den Ti, G. zu Falle gebracht hatte, entstanden ist. Es ist jene stürmit

<sup>1)</sup> So im testamentum porcelli (Büchelers Petron-Ausgabe 3 p Clibanato et Piperato consulibus. Querolus p. 58: ad legem , Caniniam Furiam consulibus Torquato et Taurea. Lukians gramm Scherzprocess δίκη φωνηέντων ist datirt έπι ἄρχοντος ᾿Αριστάρι ληρόως.

<sup>2)</sup> Das früheste Beispiel ist das senatusconsultum de Asclepiadi menio vom J. 676/78,

<sup>3)</sup> Mommsen, Staatsrecht III S. 346.

vegte Zeit, in welcher auch die politische Satire des Lucilius prinores populi arripuit populumque tributim.')

Nicht minder sicher ergiebt sich aus den localen Andeutungen les Broncegesetzes, aus der Erwähnung der plebes Romana und hrer Hercules-Feier am 21. December, der Cistiberes und ihrer Edicte, dass der Schwank nicht in Vercellae oder der Provinz, ondern in Rom selbst entstanden und zunächst für stadtrömische acher bestimmt war, was uns auch für die lex des Valerius /alentinus ausdrücklich überliefert ist.

Der ohen im einzelnen nachgewiesene sichere und witzige Gebrauch der Formen des römischen Staatsrechts erweckt entschieden den Eindruck einer Originalarbeit, keiner Nachahmung, und lässt als Verfasser einen überlegenen und geistreichen Juristen erkennen, was unserer Vorstellung von dem als Gerichtsredner auftretenden Valerius Valentinus durchaus entspricht. Aber auch im einzelnen stimmt alles für die Gleichsetzung: der Titel [lex] Tappula der Bronceinschrift und die Anonymität des Verfassers, der ficto nomine den Possenreisser Tappo als Antragsteller vorschiebt.

In der Transpadana muss die komische Figur des Tappo mit ihren närrischen Streichen sehr volksthümlich gewesen sein. Dies zeigt die gerade hier häufige Verwendung von Tappo in der Namengebung 1) und Tappos Erwähnung bei dem Veronenser Catullus. 1) Die Aufzeichnung scherzhafter leges convivales, wie sie zu den Saturnalien beliebt waren (unten S. 343 f.), in Bronce gleich wirklichen Gesetzen und ihre Aufstellung in einem der Empfangstäume des Hauses, etwa im Triclinium, scheint im zweiten Jahrhundert der Kaiserzeit eine Modeliebhaberei reicher und vornehmer Herren, die offenes Haus hielten, gewesen zu sein; auch die Saturnaliengesetze des lukianischen Kronosolon, deren Beschluss vóµou συμποτικού bilden, beanspruchen solches für sich. 1) Wenn für

<sup>1)</sup> Horaz sat. 2, 1, 69.

<sup>2)</sup> Der Name erscheint in sehr angesehenen Familien zu Aquileia, Brixia und Mediolanium, zum Theil schon in der Zeit der Republik; vgl. Mommsen, CIL V Index p. 1152; Pais, CIL suppl. Ital. I n. 1174.

<sup>3)</sup> c. 104, 4; vgl. oben S. 331 A. 4.

<sup>4)</sup> c. 18 a. E.: τοὺς νόμους τούτους ξκαστον τῶν πλουσίων ἐγγοάψαντα ἐς χαλκῆν στήλην ἔχειν ἐν μεσαιτάτω τῆς αὐλῆς καὶ ἀναγιγνωσκέτω. δεῖ δὲ εἰδέναι ὅτι ἔστ' ἂν αὕτη ἡ στήλη μένη, οὕτε λιμὸς οῦτε λοιμὸς οὖτε πυρκαϊὰ οὕτε ἄλλο χαλεπὸν οὐδὲν εἴσεισιν ἐς τὴν οἰκίαν



Feinschmecker ist es jedenfalls gewesen, der de Bronce in seinem Hause zu Vercellae<sup>1</sup>) anbrin Mann aus den hochgebildeten, mit der Hauptstritterlichen und senatorischen Kreisen der Trans die Correspondenz des jüngeren Plinius und die uns Kunde geben. Einem solchen Geschmat auch zutrauen, dass er sich nicht mit irgend ein Nachahmung begnügte, sondern Werth darauf pula zu besitzen, welche von dem damals hochsteiner Erwähnung in seinen Satiren werth er zeitgenössischen Lexikographie als Werk des registrirt wurde.

#### III.

Das Gesetz des Tappo ist wohl das älteste Denkmal jener üppigen Schwanklitteratur, die derben Spässe des römischen Carnevals anknüj viel ich weiss, im Zusammenhange noch nicht a überhaupt bei Symposien,<sup>3</sup>) bot sich namentlich vollen Gelagen der Saturnalien, wo der präsie auch Liedervorträge anzuordnen pflegte,<sup>4</sup>) rei Recitation von Scherzdichtungen aller Art. In

αίτοις. ἢν δέ ποτε — ὅπερ μὴ γένοιτο — καθαιρ πείσονται. Vgl. unten S. 347. An den Säulen des

der späten Kaiserzeit angehörigen aenigmata symposii 1) schildert > ungenannte<sup>2</sup>) Verfasser, wie nach einem Saturnalienschmause = Zzras inter vetulas puerosque loguaces die lärmende Zechgesellschaft heils vorbereiteten, theils von ihm improvisirten Räthseln sich Lastigt. Auch Kaiser Iulians politische Satire Συμπόσιον η Corια (die s. g. Caesares) giebt sich, wie Titel und Einleitung Ennen lassen, als ein nach Saturnalienbrauche gehaltener Tisch-Trag.3) Mit dieser Sitte hängen in gewissem Sinne auch die elehrten Tischgespräche in den Saturnalien des Macrobius zummen. Die besonders an den Saturnalien geubte Gepflogenheit, Casten beim Aufbruch Geschenke mitzugeben, hat Martial die ee zu dem 13. und 14. Buche seiner Epigramme, den Xenia and Apophoreta, geliefert.4) So wurde denn auch die lex Tappula Jes Valerius Valentinus nach den Worten des Lucilius den Zech-Renossen des Opimius unter Gelächter vorgelesen: da sie das Präscript am 22. December beschlossen sein lässt, geschah dies etwa bei einem Gelage, welches an diesem oder dem folgenden Tage zum Kehraus der Saturnalien stattfand.

Ganz besonders geeignet für einen derartigen Anlass musste eine scherzhaste lex convivalis erscheinen. Vorschristen für das Symposion in Gesetzessorm haben die Griechen und ihnen nachstrebend die Römer in ansehnlicher Zahl hervorgebracht. Im Sinne Platons hatten Schulhäupter der Akademie wie des Peripatos, Speusippos, Xenophanes, Aristoteles, νόμοι συμποτικοί oder συσσιτικοί erlassen zur Förderung guter Zucht und geselligen Gespräches bei gemeinsamen Mahlen ihrer Schüler. Einschlägige Bestimmungen enthält auch das inschristlich auf uns gekommene Statut eines athenischen Geselligkeitsvereins, der Iobakchen. aus

<sup>1)</sup> Anthologia lat. ed. Riese 2 I 1 p. 221 ff. n. 286.

<sup>2)</sup> Vgl. oben S. 337 f. A. 6.

<sup>3)</sup> S. unten S. 346. Vgl. auch Gellius 18, 2. 13.

<sup>4)</sup> Herausgegeben zu den Saturnalien des J. 84/85. Vgl. O. Ribbeck, Röm. Dichtung III S. 256 ff.

<sup>5)</sup> Darüber ausführlich F. Bücheler, Index scholarum aestiv. Bonn. 1877 p. 7ff.; Pernice a. a. O. S. 91f.; Teuffel-Schwabe J § 49, 1; 140, 1; O. Ribbeck a. a. O. I S. 233.

<sup>6)</sup> Vgl. auch den Neuplatoniker Eustathius bei Macrobius sat. 7, 1, 6: absit ut philosophia, quae in scholis suis sollicite tractat de officiis convivalibus, tosa convivia reformidet.



mikers Diphilos, in Nachahmung jener reglements für ihre und ihrer Tochter Be noch zu besprechenden vóμοι συμποτικοί solon,<sup>6</sup>) die als Saturnalienschwank auftrete an solche Muster geschaffenen römischen I pula sowohl wie der von Plinius in seines führte Kneipcomment<sup>6</sup>) und das zu Ende entstandene Parasitengesetz im Anhange d vielleicht identisch ist mit dem im Dial senatus consultum Servilianum et parasitic nalrömischen Hange zur Jurisprudenz da sie die Formen und die Ausdrucksweise gebung mit besonderer Liebe und nicht

<sup>1)</sup> S. Wide, Athen. Mitth. XIX S. 248 ff. n. 737; E. Maass, Orpheus S. 18 ff.; E. Drerap, No Alterth. II (1899) S. 369 f.

<sup>2)</sup> Maass a. a. O. S. 49 f. A. 53.

<sup>3)</sup> CIL XIV 2112; Bruns, Fontes iuris Rom.

<sup>4)</sup> R. Hirzel, Der antike Dialog II S. 374f. A

<sup>5)</sup> Athenaeus XIII 48 p. 585 b.

<sup>6)</sup> Vgl. oben S. 341 mit A. 4; unten S. 347.

<sup>7)</sup> Mit der Wiederherstellung der durch frei Ordnung beim olympischen Symposion der Göttei Antrage des Momos in Lukians Θεῶν ἐκκλησία ei προπὰς χειμαρινάς und eine Commission, in dei Kronos' vertreten sein soll. beschäftigen (c. 15).

1); sie rühren ohne Zweifel von juristisch gebildeten Vern her.2)

In der übermüthigen Festeslaupe der Saturnalien, welche auf knappe Spanne Zeit die Welt in ihr ältestes goldenes Zeitunter Kronos' milder Herrschaft zurückversetzen wollten. end des kurzlebigen Regiments des Saturnalienkönigs,3) der rdische Abbild des Gottes war, schienen alle hemmenden In der jüngeren göttlichen und menschlichen Ordnungen ge-So war diese Feier wie geschaffen für rückhaltlose Satire olitische und sociale Zustände. Wie in der Lex des Tappo rheiterung der Optimatenkreise die Gesetzescomitien der Plebs ottet werden dursten, so wurden auch sonst in dem ausenen Mummenschanz der Saturnalien grundlegende Einrichn des öffentlichen Lebens ungestraft carrikirt und verhöhnt. Sclaven, die in diesen Tagen von ihren Herren bewirthet en, war es erlaubt, Magistrate und Richter nachzuäffen.4) In l'aiserzeit wagt sich der Spott selbst an die geheiligte Person 'rinceps. Noch zu Ende des vierten Jahrhunderts erkennt

<sup>1)</sup> Auch sonst waren juristische Schwänke bei den Römern populär. In ormen eines magistratischen Edictum ergeht die Ermahnung des imr histricus an die Zuschauer im Prolog des plautinischen Poenulus f.). Parodien der Testamentsform waren in der Satire (auch der Griechen) selten; Th. Birt, Rhein. Mus. Ll S. 495 f.; das testamentum porcelli in lers Petron p. 241 f.; Teuffel-Schwabe § 28, 3. 47, 1. 49, 1. Gerichtsndlungen in Senecas Apocolocynthosis 14 f.; Lukians dian gavintrav vom 7. Pyanepsion, wohl auch ein Saturnalienscherz); auch Vespa hlt sein iudicium coci et pistoris iudice Volcano (Anthol. lat. ed. lat. 1 n. 199), wohl ein Saturnaliengedicht (vgl. V. 16 fl.), mit den doppelen Worten: aliquid quoque iuris habebit. Anekdoten von Advocatenn eines Honorius scholasticus aus späterer Zeit bei M. Haupt, Opuscula 150 f. (Teuffel-Schwabe § 491, 13).

Für die Lex Tappula oben S. 333 ff. 341. Zum Parasitengesetz hinter Juerolus vgl. Bücheler, Index p. 11; dazu jedoch Pernice a. a. 0. S. 96.
 Ueber diesen Marquardt, Staatsverw. Ill<sup>2</sup> S. 588; neuerdings F. Cu-Analecta Bollandiana XVI (1697) p. 5 ff. 11 f.; L. Parmentier und F. Cu-Revue de philol. XXI (1897) S. 143 ff.; P. Wendland in dieser Zeitschr. S. 175 ff.; G. Wissowa, Religion und Kultus der Römer S. 171. Vgl. S. 346 A. 3.

<sup>4)</sup> Seneca epist. mor. ad Lucil. 5, 6 (47), 14: instituerunt diem festum, uo solum cum servis domini vescerentur, sed quo utique honores illis mo gerere, ius dicere permiserunt et domum pusillam rem publicam udicaverunt.



ruiung aui diesen von Aiters ner geunten, d Brauch  $^4$ ) macht sich denn auch in der ! Satire die Saturnalienfreiheit zu Nutze, wie Stücke dieser Gattung zeigen können: Se  $xo\lambda ox \acute{v} \mathcal{P} \omega \sigma_{i} \mathcal{G}^{b}$ ) und deren Seitenstück,  $\sigma \iota ov \ \mathring{\eta} \ K\varrho \acute{v} v\iota \alpha$  (die s. g. Caesares). $^6$ )

Auch die socialen Zustände wurden von nalien gegeisselt. Die libertas Decembris, Herrn gleichstellte und ihm freien Lauf de Horaz zu einer anmuthigen Satire (2, 7) Anl der Sclave Davus seinem Gebieter einen Sp Sclavenfrage, so ist anscheinend auch di

<sup>1)</sup> Vgl. Marquardt-Mau, Privatleben 1º S. 252 n. 1; Revue p. 149 mit n. 2.

<sup>2)</sup> Ueber die Saturnalien und verwandte Feste im Beiträge zur alten Geschichte III S. 11 f. (ebenda Lit Rhein. Mus. LVII S. 513. Zu den von Domaszewski ge Mummenschanz der als matronae verkleideten Sol Asterios a. a. O. (unten A. 3) c. 221 A hinzugefüg legen von Frauentracht im Carneval Sueton Nero starum ornamentis excultum lecticaque vectum. gillaria comitatus est; späteres Material bei M. I (Graevius' Thesaurus ant. Rom. XII) p. 468. 473.

<sup>3)</sup> Asterios hom. IV, Patrol. gr. ed. Migne
... παιδιάν κατά τῶν νόμων καὶ τῆς ἀρχῆς, ἦι
γὰρ μεγίστην ἀρχῆν κωμφδοῦσι καὶ διασύρουν
Saturnalienkönigs).

<sup>4)</sup> Iulian Caesares (I p. 393, 3 Hertl.): ἐπειδή ἔστι γὰρ Κρόνια; ebd. 393, 14: ἐπεὶ δὲ χρὴ τῷ ν

Parasiten ein altbeliebtes Thema der Saturnalienschwänke ge-Drei kleine Schriften Lukians, der als Kyniker in dem sfeste eine Erinnerung an entschwundene glückliche Urande sehen musste,1) wohl aus seinen späteren Jahren, zunengefasst unter dem Titel τα είς Κρόνον, treten für eine re Bewirthung und Beschenkung der armen Clienten, denen L genug übel mitgespielt wurde, seitens ihrer reichen Patrone end der Saturnalien ein. Darunter befindet sich ein Koovowy überschriebenes Gesetz zu Gunsten der "Armen", das in der jene Zeit besonders eindrucksvollen Weise eines leooc vouoc rlich anhebt (c. 10): τάδε λέγει Κρονοσόλων Ιερεύς καὶ προτης του Κρόνου και νομοθέτης των αμφί την ξορτήν und den Reichen' auf eine eherne Tafel eingegraben und im Hause gestellt werden soll (vgl. oben S. 341f.); die νόμοι συμποτικοί 17. 18) für die Saturnaliengelage bilden dabei den Beschluss.<sup>2</sup>) eine noch viel wüstere Behandlung der Parasiten voraussetzende erzgesetz am Schlusse des Querolus (oben S. 344 A.10) stellt, sot es erhalten ist, Geldentschädigungen für ihnen zugefügte Schläge, wundungen und Knochenbrüche fest, die der rex convivii ohne ervention der Gerichte zusprechen soll. Sicherlich wird auch lex Tappula, deren Antragsteller durch ihre Namen zur Genüge Possenreisser und Schmarotzer gekennzeichnet sind,\*) wenngleich Jahrhunderte älter, sich in demselben Gedankenkreise bewegt in scherzhafter Form insbesondere das Recht der Parasiten den Symposien der reichen und vornehmen Häuser festegt haben.

Wien

ANTON VON PREMERSTEIN.

<sup>1)</sup> F. Dümmler, Akademika S. 242 f.; R. Hirzel, Der antike Dialog II 57 A. 1.

<sup>2)</sup> Nach c. 18 soll kein Trinkzwang bestehen: μη ἐπάναγκες ἔστω πί-, ην τις μη δύνηται. Anders die lex am Schlusse des Querolus (p. 59 Peiper): unam vero unciam aposiae [hoc est excoctionis] contemplationi cedimus.

<sup>3)</sup> Oben S. 331 f.



# ANTIPHON.

(Vgl. diese Zeitschr. XXXV)

III. Die pathetischen Elemente Stichwort.

> Quint. V inquirenda occupatus et veluti re

In den früheren Erörterungen (a. a. O. gewiesen worden, dass neben dem Bestrebe zu beweisen, d. h. durch Gründe zu überze die Stimmung, das Gefühl, in letzter Instal zu beeinflussen. Unsere Darlegung würde wir nicht auch die Partien, in welchen überwiegt, einer kurzen Musterung unterwi hier Einleitung und Schluss in Betracht, al stellen, dass auch manche Theile des Plaid Erörterung angehören, bei näherem Zuse an das Gemüth aufzufassen sind. eines eigenartigen Mittels, des Stichwo kannt: aber es lohnt sich vielleicht doch hinzuweisen.

Ich gehe vom Epilog der Herodesrede des mit vieler Kunst im Verlauf der Red

L zutreffen. Aber wir hören etwas ganz Anderes. Das Gesetz - Mordklagen ist in meinem Falle nicht befolgt worden', ohne r des Nachweises, dass dem so ist (- 90 ἀποψηφίσησθέ μου). nn ich jetzt loskomme, so könnt ihr in der neuen Verhandlung h verurtheilen, ohne euch späteren Gewissensbissen auszusetzen' Dass ich vor euch stehe und nicht vielmehr vor dieser handlung ausser Landes gegangen bin, ist ein Zeichen, dass ich keiner Schuld bewusst bin' (-93). ,Lasst euch nicht durch verläumderischen Ankläger überreden, sondern durch mich'; ederholung der Aussicht auf künftige Gewissensruhe (94). Weiter e Beschreibung der kläglichen Lage eines wegen Mordes Vergten oder gar Verurtheilten (95). Zuletzt wird die Freisprechung einziges Mittel hingestellt, wie zugleich dem Gewissen der shter und dem Anspruch des Angeklagten auf Recht Genüge than werden kann.

Wir haben also eine Behauptung, das Geltendmachen eines actischen Gesichtspunktes, wieder eine Behauptung, eine Warng, eine Illustration der Lage des Redners, einen zusammenmenden Antrag. Dabei wird im Ganzen ein Standpunkt eingemmen, der hoch genug über der gemeinen Wirklichkeit liegt. alles in den Gesichtswinkel des moralisch-religiösen Bewusstms zu rücken.

Mit νόμιμα und εὖορκα setzt der Sprecher ein (85).1) Das Thwort vóμος lässt er fürs erste nicht los: έγω . . . οὐκ ἔνογός «ι τοῖς νόμοις ων δ' ἔχω αἰτίαν, ἀγών μοι νόμιμος ὑπο-Επεται. Ein verwandter Begriff folgt: ὑμεῖς δὲ οἱ τῶν διείων ἴσοι κοιταί... Er wird mit dem ersten verbunden: 3) ήξίουν μεν γάρ έγωγε περί των τοιούτων . . . είναι την κην κατά τους νόμους, κατά μέντοι (τούτους) τὸ δίκαιον τ πλειστάχις έλέγχεσθαι. Eine andere Linie wird von εὐορχα B gezogen mit προκαταγνώσεσθέ μου (85) — τοσούτω γάρ 4εινον έγιγνώσκετο (86 M.). Verschlungen werden νόμος und κη (δίχαιον) mit δρθώς γνώναι in dem κοινός τόπος § 87-89.3) as ὀρθώς γνώναι, identisch mit κατὰ τὸν νόμον δικάζειν, führt ir Freisprechung (§ 90).

<sup>1)</sup> ταθτά γάρ έμε τε σώζει και ύμιν νόμιμα και εύορκα γίγνεται.

<sup>2)</sup> Vielleicht erledigt oder mildert sich so der Anstoss, den die Veridung χρησθαι τη δίκη και τῷ νόμφ giebt. Vgl. Wilamowitz, Sitzungsrichte d. Berliner Akad. 1900, I S. 414.



## BEUBAUDIUNGEN ZUR IEUD ANTIPHON.

(Vgl. diese Zeitschr. XXXVIII 481
III. Die pathetischen Elemente der R
Stichwort.

Quint. VI 2, 6: inquirendae ratio occupatus adfect et veluti rapido fl

In den früheren Erörterungen (a. a. O. S. 49: gewiesen worden, dass neben dem Bestreben im zu beweisen, d. h. durch Gründe zu überzeugen die Stimmung, das Gefühl, in letzter Instanz den zu beeinflussen. Unsere Darlegung würde unvoll wir nicht auch die Partien, in welchen das überwiegt, einer kurzen Musterung unterwürfen. hier Einleitung und Schluss in Betracht, aber es stellen, dass auch manche Theile des Plaidoyers, Erörterung angehören, bei näherem Zusehen van das Gemüth aufzufassen sind. Hierbei bedieines eigenartigen Mittels, des Stichworts. kannt; aber es lohnt sich vielleicht doch noch a hinzuweisen.

Ich gehe vom Epilog der Herodesrede aus ( des mit vieler Kunst im Verlauf der Rede vers seiner Unschuld verlangt der Mytilenäer nicht se überhaupt sondern seine vor läufige Freisnres tht zutreffen. Aber wir hören etwas ganz Anderes. Das Gesetz er Mordklagen ist in meinem Falle nicht befolgt worden', ohne ur des Nachweises, dass dem so ist (- 90 ἀποψηφίσησθέ μου). enn ich jetzt loskomme, so könnt ihr in der neuen Verhandlung ch verurtheilen, ohne euch späteren Gewissensbissen auszusetzen' -92). Dass ich vor euch stehe und nicht vielmehr vor dieser rhandlung ausser Landes gegangen bin, ist ein Zeichen, dass ich r keiner Schuld bewusst bin' (-93). ,Lasst euch nicht durch verläumderischen Ankläger überreden, sondern durch mich'; iederholung der Aussicht auf künftige Gewissensruhe (94). Weiter ie Beschreibung der kläglichen Lage eines wegen Mordes Verigten oder gar Verurtheilten (95). Zuletzt wird die Freisprechung einziges Mittel hingestellt, wie zugleich dem Gewissen der chter und dem Anspruch des Angeklagten auf Recht Genüge than werden kann

Wir haben also eine Behauptung, das Geltendmachen eines actischen Gesichtspunktes, wieder eine Behauptung, eine Warng, eine Illustration der Lage des Redners, einen zusammensenden Antrag. Dabei wird im Ganzen ein Standpunkt eingemmen, der hoch genug über der gemeinen Wirklichkeit liegt, alles in den Gesichtswinkel des moralisch-religiösen Bewusstns zu rücken.

Mit νόμιμα und εύορχα setzt der Sprecher ein (85).1) Das chwort νόμος lässt er fürs erste nicht los: έγω . . . οὐκ ἔνογός ι τοῖς νόμοις: ὧν δ' ἔχω αἰτίαν, ἀγών μοι νόμιμος ὑποπεται. Ein verwandter Begriff folgt: υμείς δε οί των διίων ἴσοι χριταί... Er wird mit dem ersten verbunden: ήξίουν μεν γάρ έγωγε περί τῶν τοιούτων . . εἶναι τὴν κην κατά τους νόμους, κατά μέντοι (τούτους) το δίκαιον πλειστάχις έλέγχεσθαι. Eine andere Linie wird von εὔορχα B gezogen mit προχαταγνώσεσθέ μου (85) — τοσούτω γάρ εεινον έγιγνώσκετο (86 M.). Verschlungen werden νόμος und κη (δίχαιον) mit ὀρθώς γνώναι in dem κοινὸς τόπος § 87-89.2) 18 όρθως γνώναι, identisch mit κατά τὸν νόμον δικάζειν, führt r Freisprechung (§ 90).

<sup>1)</sup> ταθτά γάρ έμε τε σώζει καὶ ύμῖν νόμιμα καὶ εξορκα γίγνεται.

<sup>2)</sup> Vielleicht erledigt oder mildert sich so der Anstoss, den die Verdung χρησθαι τη δίκη και τῷ νόμφ giebt. Vgl. Wilamowitz, Sitzungsichte d. Berliner Akad. 1900, I S. 414.



gangen, wenn ihr mich verurtheilt.1) Und dies nicht wieder gut machen, es ist ein ανήχεστο der Schade repariren lässt, mag man zuletzt schaft und der Verläumdung schlechter Mensch dadurch fehlen. Aber in jenem schlimmen ανηκέστοις) hilft Reue und Erkenntnis Fehlers nicht (πλέον βλάβος τὸ μετανοείι μαρτηχότας). Bereut habt ihr schon bei Verfehlung, die nicht mit vollem schah, findet Verzeihung (dies das Correlat zu würde sie nicht finden. Denn einen bewusst ihr dann ausgeführt, und mit dem Stimmstein morden wie mit der Hand. (2) So wird das ! (άμάρτημα) abgewandelt, indem es zu den Re sens und der Verantwortung des Richters, d legal-iuristische, sondern wesentlich eine morali Beziehung tritt.

In § 93 greift der Redner auf das Motiv : und zwar in Verbindung mit ἐαυνῷ ξυνειδένα ein negatives, also ist sein Gewissen rein. De gründung wird nicht gegeben, nur der Begrindung gewissermaassen umflochten.

Das Verläumden (§ 94) ist Sache der Ank

<sup>1) § 91:</sup> καὶ μὸν εἰ δέοι άμαρτεῖν τι, τὸ ἀδίκεν ᾶν εῖη τοῦ μὴ δικαίως ἀπολέσαι τὸ μὸν γὰρ άμάρτη

tier (¿ργον), die Richter aber sollen sich nur von gerechten Beuldigungen überzeugen lassen. Das nel Geogal wird hergehoben (τὸ μὴ πείθεσθαι τὰ μὴ δίχαια — έμοι πειμένοις - τοίτοις πειθομένους). Und πείθεσθαι τὰ δί- $\epsilon \iota \alpha$  ist naturlich =  $\pi \epsilon \iota \vartheta \epsilon \sigma \vartheta \alpha \iota \epsilon \mu o \iota$ . Das  $\nu \circ \mu o \varsigma$ -Motiv wird νομίμως > παρανόμως aufgenommen, mit γνωρισταί > δισταί, δοξασταί > χριταί fortgeführt.

lm Finale klingen fast alle im Epilog angeschlagenen Tone ch: πείθειν (95), νόμοι (in τὸν νομιζόμενον δοχον — ώς πασαμως άπωλόμην 96), δοθώς γνώναι (in διαγνώσεσθε 96), χος (s. bei νόμος und τὸ ὑμέτερον εὐσεβές 96), τὸ δίχαιον ιαυτόν αποστερών το δίχαιον 96).

Die Zusammenhangslosigkeit, welche wir vorhin feststellten, rd durch das eigenthümliche Mittel des Stichworts und der chwortreihen theils verdeckt, theils - und dies ist das Wesenthe für die mit Gefühlsmotiven arbeitende Phantasie - aufgehoben. ist, wie wenn ein leidenschaftlich erregter Mensch die Worte :ht mehr regelmässig zu Sätzen verbindet oder seine Sätze nicht hr zu Satzreihen verknüpft: das Impulsive wirkt dann stärker, iede Logik vermöchte. Nur dass freilich der technisch geaulte Redner das Grelle. Unharmonische durch Mitteltöne zu ldern und ein künstlerisches Ganzes dennoch hervorzubringen iss. Denn dass ein Abschnitt wie der behandelte diesen Einuck herbeiführt, wird man nicht läugnen wollen.

In der artikatnyopla derselben Rede (§ 5-18) zeiht der tilenäer die Kläger der Gesetzlosigkeit und Gewaltthätigkeit. Sein sgesprochener Zweck ist dabei τεκμήρια für sich zu gewinnen: α ή τεκμήρια ύμιν και των άλλων πραγμάτων των είς έμέ τούτων βιαιότης καὶ παρανομία. Ein regelrechter Indicienweis liess sich aus dem Verhalten der Gegner in der That gennen, nämlich so: falls die Kläger mich wirklich für den order des Herodes hielten, so wurden sie mich wegen Mordes langen. Nun aber stehe ich hier angeblich nicht als woreig. ndern als xaxovoyog. Also sind die Gegner von meiner Schuld Mörder nicht überzeugt. Ein schwacher Ansatz zu dieser Beisform wird auch gemacht, wenn es § 15 heisst: α δὲ σὸ πανομεζς (d. i. deine gesetzwidrige Klage auf κακούργημα), αύτὰ εντά μοι μέγιστα μαρτύριά έστι, mit Gleichsetzung von μαροια und τεκμήρια; das Indiz wird zum Zeugniss gesteigert. (Aehnlich VI 32: αὐτοὶ κατὰ σφῶν αὐτῶν μάρτυρες τε Aber das Schema wird nicht der Erörterung zu Grunde Vielmehr verfolgt der Redner die Schlagworte maoavou Βιαιότης. παρανομία ist es, dass nicht das Gesetz über de zur Anwendung kam, sondern ein anderes. Ein Gesetz ni wenden heisst noch nicht es verletzen; aber wenn es auf liegenden Fall zutrifft und doch nicht angezogen wird, s darin ein Mangel an Achtung vor dem Gesetz liegen. Die stellung wird allmählich dem Hörer beigebracht (vgl. § 8. fang 11; besonders § 10 τίμησίν μοι έποίησαν, απι τοῦ νόμου κειμένου τὸν ἀποκτείναντα, οὐ τοῦ ἐμι φέροντος Ένεκα · · · καὶ ἐνταῦθα ἔλασσον ἔνειμ τεθνηχότι των έν τω νόμω χειμένων), um dann in Wendung zur Gesetzesübertretung gesteigert zu \$ 11: σὺ δὲ τοῦτο μὲν παρελθών τοῦτον τὸν νόμοι mal erfasst, wird dieser Begriff nicht wieder losgelassen: σὺ παρελθών - παρελθών τοὺς κειμένους νόμους. [ Zusatze: αὐτὸς σεαυτῶ νόμους ἐξευρών und: καὶ ἡτί αὐτοῖς τὴν σὴν παρανομίαν κρείσσω γενέσθαι αὐτ νόμων erreicht dieser Vorwurf die ausserste Schärfe: .! einzelnes Gesetz hast du bei Seite gesetzt, sondern die G keit überhaupt!' Das Schlagwort vouos wird untersto das Schlagwort ομνύναι in § 11 und 12: "Du hättest müssen Verderben über dein Haupt und das der Deinen versluchen; aber du hast unbeschworen deine Klage erhe beschworen sind auch deine Zeugen!' Auch das ist 1 Gesetz, aber schlecht ist es besonders, weil es wider die ist. Beide Vorwürfe zusammen wollen Empörung gegen d erwecken, der die göttlichen und menschlichen Grund Gemeinwesens erschüttert. Soweit die παρανομία; es βιαιότης (§ 13-18): Du hast mich wegen Fluchtver fangen gesetzt. Es war aber mein gutes Recht entwe haupt vor Eintritt in den Process oder nach der ersten lung das Staatsgebiet zu meiden. Dieses allgemeinen Re zweimal χοινόν) beraubst du mich: αὐτὸς σεαυτῶ νόμοι (§ 13). Das geheiligte Wort vóuoc ist wiederum gefaller das Lob der herrlichen und heiligen Gesetze Athens !(8 diesen im Widerspruch μόνος δη ετόλμησας γενέσθαι της - ἐπὶ τὰ πονηρότερα naturlich (§ 15). Das ist me

eine neue Gesetzgebung, ist also Revolutionär. — § 16 fällt dem Zusammenhang heraus: die Gegner haben absichtlich die lichkeit zweier Processe bewirkt, um den Sprecher desto besser erben zu können: πῶς ἄν εἴη τούτων δεινότερα μηχανή
α; Der beleidigte νόμος erhält wieder das Wort § 17: er beteine dem Beklagten gegen Stellung von Bürgen auf freiem zu bleiben; diese humane Tendenz ist von den Klägern verteilt worden.

Bei leidenschaftsloser Behandlung der Frage: ist dieser Getshof, vor dem ich stehe, für meinen Fall zuständig oder nicht? The der Redner auf den Competenzconslict (παραγραφή) hinausmen. Ihm aber liegt daran einen juristischen Fehler des romannen. Ihm aber liegt daran einen juristischen Fehler des romannen. Ihm aber liegt daran einen juristischen Fehler des romannen. Ihm aber liegt daran einen juristischen Fehler des romannen. Ihm aber liegt daran einen juristischen Fehler des romannen. Ihm aber liegt daran einen juristischen Fehler des romannen. Ihm aber liegt daran einen juristischen Steiger von dem Worte überhaupt liegen kann, die Annansung selhst als Gesetzgeber aufzutreten. Das Blut der μέτριοι του δρες Αθηναίοι soll in Wallung gerathen: "So also, in so turbunter, ja revolutionärer Weise wird ein Bundesgenosse des athenischen Volkes vor unser Gericht gezogen!" Die Stimmung, in der in Stimmung, in der den spitzsindigen Beweisen des Mytilenäers für seine Unschuld inhören werden, ist diesem günstig. Denn der Zorn gegen den Kaleger ruft als Complement das Mitleid mit dem Beklagten hervor.

Es scheint mir nicht erforderlich, alle pathetischen Abchnitte der antiphontischen Reden ausführlich zu analysiren. Doch sei es erlaubt, die betreffenden Parthien wenigstens kurz zu besprechen.

Im Procemium der ersten Rede sind die Stichwortreihen:

\*\* ἐπεξιέναι — ἀνάγκη, τιμωροί — βοηθοί. Unentrinnbarer Zwang Veranlasst den unerfahrenen Jüngling als Rächer des Vaters aufzutreten. Rächer müssten andere sein, die Brüder, und also seine Helfer und die Helfer des Ermordeten. So ist es nicht; ihm fällt die Rache anheim; die Hülfe für ihn und den Todten liegt den Richtern ob.

§ 5—13 bringen den Indicienbeweis. Aber neben diesem enthalten sie einen gefühlsmässigen Angriff auf die Gutgläubigkeit der Gegner. Diese haben nicht, wie sie doch beschworen haben, die Gewissheit, dass die Frau des Gemordeten an dessen Tode unschuldig ist: das eð eldéval fehlt ihnen. eldéval mit seinen Vor-

stufen: πυθέσθαι (6. 7. 8), **έλεγχον ποιήσασθαι (7), τ**ήι Θειαν ούκ είληφε (7) ist Stichwort.

Die δικαιολογία (§ 21—27) wird in der ersten Hill 25) von der Gruppe:  $\delta i \kappa \eta$  —  $\delta \epsilon i \sigma \vartheta \alpha \iota$ , die mit einer andere  $\mu \omega \varrho i \alpha$  —  $\beta \circ i \vartheta \varepsilon \iota \alpha$  verschmolzen ist, in der zweiten Hill dem Motiv Mitleid beherrscht. Den Schluss macht  $\tau \delta$  d und  $\eta$   $\tau \iota \mu \omega \varrho i \alpha$ . Dass ihr der Gerechtigkeit waltet, zugleich Vergeltung (Rache) und Hilfe für den Toten i erbitte ich von euch; die Gegner das Gegentheil. Mitle die Thäterin ist nicht am Platze, da sie selbst es nicht get Also übt Gerechtigkeit und Rache. Der Redner kom die zweite Reihe der Einleitung zurück.

Das Procemium der Herodesrede lässt sich etwa sammenfassen: "Der Rede unkundig, bin ich meiner Sawiss; also urtheilt nach dem (wahrhaftigen) Inhalt dessich sage, durch die mangelhafte Form lasst euch nie stimmen; sie ist ohnehin begreiflich bei der Gefahr, in schwebe." Den hervorgehobenen Begriffen entsprechen die worte: δύναμις τοῦ λέγειν — ἐμπειρία τῶν πραγμάτων θεια, ἁμαρτάνειν, κίνδυνος. An ihnen reiht sich di legung auf.

Im Folterverhör (§ 29—52) wird 34—38 das Wo νυτής in Verbindung mit ἀφανίζειν den Gegnern entge schleudert; doch bleibt es ohne Einfluss auf die Compositi

In dem Abschnitt der sechsten Rede, welcher das Veder Gegner beleuchtet (§ 20—32), befindet sich § 28 und directer Ausfall auf diese. Im Anschluss an das τεκμήρι haben die von mir vorgeforderten Zeugen verweigert, welcher Begriff Zeugniss als Stichwort verwerthet. In diese den folgenden Paragraphen (bis 32) fällt das Wort μάρτυ weniger als 17 mal (dazu μαρτυρείν dreimal, καταματυρεί mal); so muss es wohl in den Ohren der Richter haften.

Im letzten Theile derselben Rede, der ἀντικατηγοφία bis 51), bietet wieder der Abschnitt, welcher hier, nach 'schickung eines προοίμιον und τεκμήριον, speciell der i gewidmet ist') (44—51), ein Beispiel für Anwendung des

<sup>1)</sup> Es ist in sich gegliedert: διήγησιε 44, εἰκόε 45, 46—51 π<sub>4</sub> ἀντιδίκουε. Dies hatte ich bei der Schematisirung (s. diese Zeitschr. 3 S. 488) übersehen.

vorts. Dem Choregen liegt daran, zu zeigen, dass die Gegner die Anklage nicht um der Sache willen, sondern aus persönlichen esotiven erhoben haben, ja dass sie selbst nicht an seine Schuld Elauben. Gravirend ist für sie, dass sie die απογραφή erst nach Verstreichen einer langen Frist eingereicht haben: die einzelnen Termine, an denen sie es hätten thun müssen, aber zu thun vertumt haben, werden § 44 angegeben. ἀπογραφή wird Stichwort: n kaum elf Zeilen [der 2. Ausg. von Blass] begegnet der Ausdruck -echsmal. § 46 wird er zweimal wiederholt. — Uebrigens ist klar. lass an beiden Stellen der Choreutenrede dem Stichwort keine beherrschende Rolle zufällt, wie sollten auch juristische Begriffe, vie es μάρτυς und ἀπογραφή sind. Affecte erzeugen? Aber Stirmmung machen sie allerdings; denn es muss den Richter mit Eissvergnügen erfüllen, dass so wichtige Rechtsmittel nicht oder sicht richtig gebraucht worden sind.

Ein Rückblick auf die gemusterten Stellen zeigt, dass Prolog and Epilog, ferner die Partien, in welchen die persönliche Ausinandersetzung mit dem Gegner der sachlichen Begründung der igenen Position theils prävalirt, theils parallel geht, der Ort des pathetischen Elementes sind. Dies Ergebniss ist in sich verständich. Im Anfang ist der Hörer unbeeinflusst; er soll sogleich die Richtung erhalten, die den Absichten des Redners gemäss ist. Vach dem Schluss des Plaidovers ist der Richter vielleicht schwansend im Urtheil, gewiss abgespannt: da wird ihm ein kräftiger Impuls mitgetheilt, ehe er das Verdict ausspricht. Wo der Beschuldigte sich soweit über seine Lage erhebt, dass er die Rolle mit dem Ankläger wechselt, die Parade mit dem Hiebe vertauscht, da ist eine starke Gefühlserregung bei ihm begreiflich: er sucht sie auf den Richter überzuleiten und so die Entscheidung zu seinen Gunsten zu wenden. Dass vollends ein Ankläger wie der Sohn des vergifteten Atheners seine Gefühle mit scharfen Pointen und starken Accenten ins Feld führt, so dass seine Ergüsse ein lyrisches Gepräge tragen, das können wir nachempfinden.

Allerdings ist es nicht immer das unmittelbare Gefühl, das sich bei Antiphon äussert, sondern ein künstlich gemodeltes, theilweise verkunsteltes, ebenso wie in seinen Beweisen nicht stets der gerade Menschenverstand, sondern nur allzu oft die Spitzfindigkeit mit ihren Trugschlüssen zu Worte kommt. Es ist eben die Sophistenzeit, deren Geist in diesen Reden waltet; so wird



οικτρογοων επι γηρας και πενιαν ελκομ τηκέναι τέχνη μοι φαίνεται τὸ τοῦ Χαλκηδ γίσαι τε αὐ πολλούς αμα δεινός ἀνὴρ γέν γισμένους ἐπάδων κηλεῖν, ώς ἔφη. διαβά λύσασθαι διαβολάς δθενδή χράτιστος, und (272 A): προσλαβόντι . . . βραχυλογίας τε λογίας καὶ δεινώσεως έκάστων τε δσ' γων . . . ἐστὶν ἡ τέχνη ἀπειργασμένη. Wen οργίσαι gleichsetzen, was wir einwandsfrei thu sich ein παράγγελμα, nach dem es darauf und Zorn zu erregen. Dies sind in der That Antiphon zu erwecken bemüht ist, und viel Mittel dabei das διαβάλλειν. Der jugendlic mordrede ruft im Eingang Theilnahme für sic lauf Entrüstung gegen die Mörderin hervor. als beklagenswerthes Opfer der gegnerischen Der Chorege sucht gegen die gerichtlichen un sacher die Richter einzunehmen. Aber freilic Empfindungen konnte überhaupt ein Redner erwecken wünschen als eben Mitleid und Zorn

Die ausgebildete zégen bei Quintilian (VI beiden Hass, Neid und Furcht. Aber Hass is wordener Zorn und diesem der Neid nahe verwal aber lässt sich nur selten Gebrauch machen. entschieden lassen, ob Antiphon bei dem Patho die Natur seiner Aufgabe oder die Formel de Richtschnur genommen hatt des letztere meg

## DAS AUFTRETEN DER GOETTER IN DEN BUECHERN $\iota$ — $\mu$ DER ODYSSEE.

Auf die eigenhümliche Göttermaschinerie der Bücher  $\iota$ — $\mu$ zuerst K. L. Kayser in seiner 1835 erschienenen "disputatio de

liversa Homericorum carminum origine" aufmerksam gemacht.

Layser meint, dass die Apologe der jetzigen Odyssee erst von einem etter einverleibt sind, und bringt unter anderem folgendes Arent bei: cur deserit eum (d. h. Minerva Vlixem) in terrestri pugna Ciconibus, apud Laestrygonas? cur non subvenit apud Circam, Ciconibus, apud Laestrygonas? cur non subvenit apud Circam, ersus Scyllam? et poterat eius deae dici beneficium x 157, quod debeat numini nescit Vlixes (Hom. Abh. S. 35). Er hat also ineswegs eine eingehende Behandlung von sämmtlichen Götterscheinungen der Apologe versucht, sondern nur eine neue Evagus in einer möglichst concisen Form aufgestellt; dass schon Verfasser der Odyssee diese Schwierigkeit bemerkt und durch ie sehr ungeschickte Entschuldigung Athenes v 341 f. zu enternen versucht hat, setzt Kayser ebenda (S. 39) auseinander.

Diese Beobachtung wurde in den folgenden Jahren nicht weiter verfolgt; bemerkenswerth ist nur, dass A. Jacob (Ueber die Entstehung der Ilias und der Odyssee 1856 S. 426 f.) aus den verschiedenen Ausdrücken, womit Odysseus die ihm freundliche oder feindliche Gesinnung der göttlichen Mächte bezeichnet, auf fünf verschiedene Fassungen der Sage zurückschliesst, von welchen die eine den Zorn des Poseidon, die andere den des Helios, die dritte den des Zeus und der Athene, die vierte das Schicksal oder die Unbesonnenheit der Schiffsleute und die fünfte endlich gar keinen Grund als Motivirung für Odysseus' lange Abwesenheit einführte.

1859 folgte ,die Homerische Odyssee und ihre Entstehung von A. Kirchhoff; in dem Vorwort (S. X) behauptet er, dass die Bücher  $\varkappa$  und  $\mu$  ,die Abenteuer des Odysseus ursprünglich in der dritten Person erzählten ; die Begründung dieser Behauptung giebt er in seinem dritten Homerischen Excurse (Rhein. Mus. XV S. 62f.)

und stützt sich hier wesentlich auf die Olympische Scene µ 3741 und das Auftreten des Hermes in x. Auf die sonstige Göttemaschinerie geht Kirchhoff nicht näher ein, obgleich ihre Eine thümlichkeiten schon längst von Nitzsch hervorgehoben waren Erst seine Nachfolger haben sich damit beschäftigt, und so schles z. B. J. La Roche (Ueber die Entstehung der Homer. Gedichte. Zeitschr. für die Oesterr. Gymn. XIV 1863 S. 194) aus der vid discutirten Stelle & 553 f., dass auch diese Partie ursprünglich in der dritten Person erzählt wurde. Anders urtheilt W. Hartel (Ude die Entstehung der Odyssee, Zeitschr. für die Oesterr. Gymn. IN 1865 S. 319 f.), der allerdings meint, dass alles auffällige, went wir uns den Dichter als Erzähler denken, verschwinden wird. als doch alle diese Auffälligkeiten dem originalen Dichter zuschreit. der unfähig war, das schwierige Problem der Selbsterzählung lösen; er zeigt, dass a in dieser Beziehung ebenso unvollkomme ist wie x und  $\mu$ , und wenn er trotzdem x,  $\mu$  als eine junger Doublette zu e, e betrachtet, geht er hierbei von der freilich seh merkwürdigen Thatsache aus, dass der Zorn des Poseidon, denn Veranlassung in & so packend geschildert wird, in x und u f ganz fehlt, während hier ein neues Motiv, der Zorn des Helies eingeführt wird. Ganz wie Hartel denkt C. Rothe (de vetere que ex Odyssea Kirchhoffius eruit νόστω, 1882), der consequent die Erzählung vom Zorn des Zeus (¿ 553 f.) als eine redactionelle Zudichtung betrachtet, die das Thrinakia-Abenteuer, wo Zens den Blitz gegen das Schiff des Odysseus schleudert, vorbereiten al

1881 erschienen dann Kaysers Homerische Abhandlungen; sein Beobachtung wurde von B. Niese (Die Entwickelung der Homer. Poesie, 1882 p. 175 f.) weiter ausgeführt. Da seit Niese nicht neues über die Frage gesagt ist, kann ich die Auffassen der auflösenden Homerkritik mit seinen Worten geben: "Wohl betet Odysseus zu den Göttern ( $\mu$  333. 370), oder wird er we einer Gottheit unterstützt, wie  $\iota$  381, x 141. 157, oder ein Get schadet ihm ( $\mu$  295). Aber Athene lässt sich nicht blicken, wel auf der Insel der Kirke ist es Hermes, der ihm beisteht (x 277L). Nur einmal wird Athene genannt ( $\iota$  316 f.); jedoch wird man wir gewiss beistimmen, wenn ich V. 317 ( $\iota$  317 ( $\iota$  318  $\iota$  319  $\iota$ 

Auch die Vertheidiger der einheitlichen Composition des Ge-Bichtes haben vieles über diese Frage geschrieben. Nitzsch hat vor den dritten Band seiner Anmerkungen (1840) eine schöne Abhandlung .Vom Zorn des Poseidon' gestellt, in welcher er die Göttermaschinerie der Bücher ı-u eingehend behandelt. In dieser Partie des Gedichtes erzählt Odysseus vom Fluche des geblendeten Polyphemos und fügt sogleich hinzu, dass Poseidon den Fluch erhörte: das letztere hat er von Teiresias erfahren (2 101 f.), und er weiss also jetzt, dass er von dem Zorne der Götter verfolgt wird: trotzdem neunt er niemals Poseidon, sondern vielmehr den Daimon ( $\mu$  295), die Götter ( $\mu$  338) oder Zeus ( $\iota$  553 f.). Wie ist dies zu erklären? Unmittelbar nach der Erzählung von dem Fluche sagt Odysseus von Zeus: ὁ δ' οὐχ ἐμπάζετο ἱρῶν, ἀλλ' ἄρα μερμήριζεν όπως απολοίατο πάσαι νήες εύσσελμοι και έμοι έρίηρες έταιροι. Der Grund dieses plotzlichen Zornes kann doch nicht die Blendung des Unholdes sein, die Odysseus selbst dem Zeus und den Göttern zuschreibt (¿ 479), und der Held muss also inzwischen in irgend welcher Weise das Göttliche gekränkt haben. Diese Hybris des Odysseus, für welche alle seine weiteren Irrfahrten die göttliche, von Zeus verhängte Strafe sind, findet Nitzsch in den höhnischen Worten & 523f.: αὶ γὰρ δη ψυχής τε καὶ αλώνός σε δυναίμην εύνιν ποιήσας πέμψαι δόμον "Αιδος είσω, ως ούκ δφθαλμόν γ' ίήσεται ούδ' ένοσίχθων. Wenn Odvsseus so wenig von Poseidon spricht, ist es, weil er, wie der Zuhörer .wusste, dass dieser Gott nur Meersturm erregt oder glückliche Fahrt gewährt, und wusste auch, dass, wie das gesammte Geschick eines Menschen in der Macht des Zeus und des Götterrathes liegt, so der einzelne Gott seinen Hass oder seine Liebe jener Macht unterordnet' (l. c. p. XVI). Daher sagt Poseidon, als er Odysseus auf dem Floss sieht: ω πόποι, η μάλα δη μετεβούλευσαν θεοί ἄλλως (ε 286), und Athene halt sich aus Scheu vor dem Oheim fern (5 329 f. v 341). Wenn Odysseus immer von der Gottheit im allgemeinen, höchstens von Zeus spricht, wenn er nichts von den Verhandlungen zwischen Poseidon und Zeus zu berichten hat, ist es nur eine Folge der Selbsterzählung: Odysseus weiss von den Olympischen Vorgängen nichts, ,nur eines, die Beschwerde des Helios bei Zeus, hat er nachmals durch Kalypso erfahren'. Diese Erklärung von der bunten Göttermaschinerie in 2-μ entfernt also alle Schwierigkeiten in den Apologen und lässt

sich auch mit den übrigen Partien des Gedichtes in Uebenistimmung bringen.

Gegen Nitzsch polemisirte C. F. Nägelsbach in der zwein Ausgabe seiner Homerischen Theologie (1861); er bemerkt mit Recht (a. a. O. S. 35), dass, wenn der Dichter niemals ienes thermuthige Wort, sondern immer die Blendung als Grund des Zerne nennt, dann müssen wir ihm aufs Wort glauben (a. a. O. S. 35). Ferner macht er darauf aufmerksam, dass Odvsseus schon here er einen Gott im mindesten beleidigt hat' vom Zorn des Zens wefolgt wird, und citirt dafür 237. Diese Stelle steht aber in der Einleitung zu den Apologen und lässt sich sehr gut als Charakieristik des ganzen Nostos verstehen; eher könnte man 4 67 geges Nitzsch anführen, aber dass Odysseus den Sturm dem Wetterseite zuschreibt (wie u 313), bedeutet nicht nothwendig, dass er de Zorn des Zeus erkennt (an etwas derartiges hat wohl Nitzsch gedacht, wenn er die beiden Stellen unerwähnt liess; unerhärt bleibt noch & 52). Nachdem Nägelsbach die von Nitzsch gegebene Erklärung verworfen hat, versucht er selbst eine nete aufzustellen. Zuerst erörtert er, wie die Götter überall in die Handlung des Epos eingreisen, und sagt dann: "Um so bedeutsamer ist es, dass Odysseus in der Odyssee, in welcher sich planmässig ein solches Eingreifen der Götter zur Rettung eines Gefährdeten viel seltener findet, in den Augenblicken der höchstes Noth so ganz auf eigene Krast gestellt ist' (a. a. O. S. 56). Nun ist allerdings das göttliche Eingreifen in der Ilias häufiger als in der Odyssee, in dieser aber doch so verbreitet, dass man stutzig werden muss, wenn es in drei Büchern ganz fehlt (oder fast ganz, dess das Auftreten des Hermes in x muss selbst Nägelsbach als Aunahme constatiren); ferner ist Odvsseus doch auch auf Ithaka .in der höchsten Noth' und wird trotzdem selbst in den lächerlichsten Kleinigkeiten von Athene geleitet. Eine scheinbare Stutze für seine Erklärung findet Nägelsbach in den merkwürdigen Versen & 321. wo Zeus als Götterwillen verkundet, dass Odysseus ovre Seur πομπη, ούτε θνητών ανθρώπων von Ogygia nach Scheria gelangen soll; diese Worte gehen aber nur das e an, und eine Untersuchung dieser wenig umfangreichen Partie ergiebt, dass Odysseus, selbst wenn man von Leukothea ganz absieht, von Athene viermel unterstützt wird. Dass Poseidon ganz ungestört seine Rache vollführen kann, erklärt Nägelsbach so: "Der Zorn Poseidons hat keise

sittliche Berechtigung — — Dass dessen ungeachtet Zeus und die Götter, selbst Athene, dem Zorne Poseidons bis zu einem gewissen Grade Vorschub thun — — hat darin seinen Grund, dass sie sich gegenseitig die Befugniss auch eines ungerechten Hasses zugestehen (a. a. O. S. 35). Wenn Zeus aber ι 553 f. den Untergang der Schiffe vorbereitet, kann man doch dies unmöglich als ein Zugeständniss, das er dem Poseidon macht, erklären, und dass Zeus und die Götter in x und μ das Rächeramt ganz allein ausüben, erwähnt Nägelsbach nicht; daher hilft es auch nicht die Verse ι 554—5 mit v. Herwerden (in dieser Zeitschr. 1881 S. 372) zu entfernen: ad solum Iovem referri possunt, qui tamen Vlixi infestus non erat. Iupiter fratri adversari nolebat ideoque οὐχ ἐμπαάζετο ἱρῶν, quod non intellexit interpolator.

Anders sucht H. Düntzer die Schwierigkeiten zu heben (Der Zorn des Poseidon in der Odyssee, Jahrb. für class. Phil. 1861 8. 729 f. = Hom. Abh. S. 409 f.); er wiederholt, dass \(\ell 518 - 536 (der Fluch des Kyklopen und die Erhörung Poseidons) mit x und u in unlösbarem Widerspruche stehen, da aber Odysseus nicht nur in x und  $\mu$ , sondern ganz ebenso in  $\iota$  von der Gottheit im allgemeinen und von Zeus spricht, haben wir augenscheinlich in e-μ eine zusammenhängende Handlung, worin später ι 518-536 eingeschoben sind. Nach Düntzer abnt also Odysseus vom Zorne des Poseidon nichts; das "ergiebt sich unwidersprechlich aus seiner Klage beim Sturm (& 299 f.), den er dem Zeus zuschreibt (& 303 f.) (a. a. O. S. 418). So ist nun aber das Verhältniss durchaus nicht in der jetzigen Odyssee, und Düntzer muss deshalb alle die Stellen entfernen, wo Odysseus von Poseidon redet, und ausserdem eine beträchtliche Anzahl, wo dies nicht der Fall ist, nämlich  $\epsilon$  421 -423. 443<sup>b</sup>-453<sup>c</sup>,  $\zeta$  326-331,  $\eta$  270, ferner die Leukotheaepisode ( $\epsilon$  333 — 367. 373. 459 — 463) und endlich  $\lambda$  101f., v 125-187. Nach diesen Athetesen sagt er: ,Sehen wir von diesen Stellen ab, so wird des Zornes des Poseidon nur am Anfang [d. h. in α] und bei dem Sturm im fünsten Buche gedacht (a. a. O. S. 426) und giebt für das Verhältniss folgende Erklärung: "Es galt . . . . den Sturm, den Odysseus in der Nähe des Landes der Phäaken erleidet, so wirksam als möglich zu schildern'. Daher erfand der Dichter den Zorn des Poseidon, "den er geschickt an die Blendung des Kyklopen anlehnte' (a. a. O. S. 427 f.). Diese Anschauung hat Düntzer später (gegen Rothe) vertheidigt (Der Apologos der Odyssee, Philologus 1891 S. 659 f.); hier citirt er ε 21 (εἰ δ' αὖ τις φαίησι θεῶν ἐνὶ οἴνοπι πόντφ) und will and damit beweisen, dass Odysseus in ε vom Zorne des Poseidon nicht weiss, während er in seiner früheren Abhandlung (S. 416) ε 221—224 und ε 300—302 entfernte, "wodurch beide Reden nur gewinnen". Düntzers Theorie ist sehr complicirt, man muss aber gestehen, dass er eine Reihe von Schwierigkeiten aufgestellt hat, die einer Erklärung sehr bedürftig sind.

Bevor ich nun eine andere Lösung dieser Schwierigkeiten versuche, will ich sämmtliche Stellen der Bücher ¿- u. wo ein göttliches Eingreifen erwähnt wird, anführen. Zeus ist es, der über Odysseus den bosen Nostos verhängt (¿ 38); die bose Aim des Zeus stand bei Odysseus und den Seinigen im Kikonenkampe (¿ 52); Zeus schickt den Boreas (¿ 67); ein Gott') leitet in der fünften Nacht die Schisse zu der Kyklopeninsel (¿ 142); die Nysphen scheuchen die Ziegen aus ihren Bergen hervor (¿ 154) und ein Gott giebt reichliche Jagd (t 158); wenn der Kyklop am Abend seiner Blendung sämmtliche Schafe in die Höhle treibt - ist es bose Ahnung oder hat ein Gott es befohlen? (¿ 339); vor der That giebt ein Daimon den Genossen des Odysseus Muth (¿ 381); nach der Blendung ruft Odysseus dem Kyklopen zu, dass Zeus und die anderen Götter seine Bestrafung vollzogen haben (¿ 479); Poseidea erhört den Fluch des Kyklopen (t 536); Zeus berücksichtigt nicht das Opfer des Odysseus (, 553); Zeus überlegt, wie alle Schiffe und Gefährten des Odysseus zu Grunde gehen können (¿ 554f.); ein Gott führt das Schiff nach Aiaia (x 141); ein Gott schickt aus Mitleid dem Odysseus einen Hirsch (x 157); Hermes kommt personlich dem Odysseus entgegen und giebt ihm über die Kunstgriffe der Kirke Auskunft (x 277 f.); Kirke geht unsichtbar mit den Widder zum Schiffe (x 571 f.); Kirke schickt guten Fahrwind (2 71. μ 148 f.); ein Daimon besänstigt die Wellen vor der Sireneninse (μ 169); in der Rede des Eurylochos erkennt Odysseus die Ungusst eines Daimon (µ 295); Zeus schickt den Sturm, der den Ausbruck von Thrinakia vereitelt (µ 313); die Götter schicken dem Odysseus den verderblichen Schlaf (u 338), und er erkennt hierin, dass Zees

<sup>1)</sup> Die Uebersetzung "ein Gott" trifft bekanntlich nicht an allen Stellen zu. Die Gottheit, deren specielle Art man nicht erkennt, wird öfters als die Gottheit überhaupt aufgesasst; vgl. ἢτέομεν δὲ θεὸν φῆναι τέφας, αὐτὰρ ὅγ΄ ἡμῖν δεῖξε (γ 173 ſ.) oder μέλλεν ἀγάσσασθαι θεὸς αὐτὸς (δ 181).

und die übrigen Götter ihn bethört haben ( $\mu$  371); Lampetie bringt dem Helios die Botschaft, dass seine Ochsen geschlachtet sind, und der Gott geht zu Zeus, um seine Klage vorzubringen ( $\mu$  374 f.); Zeus verspricht, das Schiff mitten im Meere mit seinem Blitze zu zerschmettern ( $\mu$  387 ff.); die Götter geben ein böses Zeichen ( $\mu$  394 f.); Zeus stellt eine Wolke über das Schiff ( $\mu$  405) und trifft es mit dem Blitze ( $\mu$  415 f.); ein Gott vereitelt den Nostos der Gefährten ( $\mu$  419); Zeus gewährt, dass Odysseus die Skylla nicht zum zweiten Male sehe ( $\mu$  445); die Götter führen Odysseus zu Ogygia ( $\mu$  448).

Ausser Zeus wird nur an zwei Stellen der in die Handlung eingreifende Gott namhast gemacht, nämlich Hermes in z und Helios in u: denn von den Nymphen und Kirke kann man wohl absehen, und die Poseidonstelle in ¿ ist von besonderer Art. Die Götter also, die in e-u die Handlung leiten, werden unter folgenden vier Benennungen erwähnt: Θεός, δαίμων, Θεοί, Ζεύς. Das sind aber in der conventionellen Sprache des Dichters nur vier Namen für dasselbe. Wenn z. B. die Bogensehne des Teukros birst, ist es für Teukros ein Daimon, der es gethan, für Aias aber ein Gott und für Hektor Zeus (O 468. 473. 489); Lykaon klagt @ 83 f., dass Zeus ihn wieder mit Achilleus zusammengeführt hat, aber noch in derselben Rede ist es ein Dajmon (@ 93), und Achilleus nennt einen Gott (@ 103); zz 291 giebt Kronion dem Telemachos einen guten Gedanken, wo aber derselbe Vers wiederkehrt (\* 10), steht Daimon (vgl. Lehrs, Gott, Götter und Daimon, Populäre Aufsätze S. 141).

Nun ist es, wie schon Kayser bemerkt, nicht die gewöhnliche Art des Dichters, wenn es heisst: "Ein Gott schickte einen Hirsch"; eine Wendung wie "Athene schickte einen Hirsch" würde uns viel natürlicher vorkommen, besonders wenn man bemerkt, welche Kleinigkeiten in den übrigen Theilen der Odyssee durch das Eingreisen der Göttin erklärt werden. Die Bücher  $\iota$ — $\mu$  verwenden also, wenn sie über göttliche Dinge sprechen, eine von anderen Partien des Gedichtes abweichende Ausdrucksweise; es gilt folglich zuerst zu suchen, ob diese sich auch anderswo in dem Gedichte oder den Gedichten constatiren lässt.

Das Wort  $3\epsilon \acute{o}_S$  kommt in den Homerischen Gedichten als Ausdruck für die Ursache eines übernatürlichen Vorganges (oder Zustandes) an folgenden Stellen vor: (A 178), B 436, E 185. 191, Z 108, (H 288), I 459, K 546, (N 727), O 290. 473, P 101.

469. 688, Y 98,  $\mathcal{O}$  47,  $\Omega$  374. 538,  $\gamma$  131. 158. 173. 183,  $\delta$  181. 378 ff. 423. 469. 712,  $\eta$  286, ( $\mathcal{O}$  44. 498),  $\iota$  142. 158. 339,  $\kappa$  141. 157,  $\lambda$  292,  $\mu$  419,  $\nu$  317,  $\xi$  65. 89. 178. 227. 242. 309,  $\epsilon$  165. 531,  $\pi$  197. 356,  $\epsilon$  218,  $\epsilon$  37. 353. 407,  $\epsilon$  40. 485,  $\epsilon$  (347). 428,  $\epsilon$  63. 222. 260,  $\epsilon$  182. 373. Es ist nun sehr bemerkenswerk, dass alle diese Stellen in der directen Rede stehen; nur eine ( $\epsilon$  47) stammt aus der Erzählung des Dichters (denn  $\epsilon$   $\epsilon$   $\epsilon$  200 Y 268  $\epsilon$  0 165 bedeutet doch nicht "die Gaben eines Gottes", sonden "die Gaben des Gottes" d. h. des Hephaistos, den wir kurz vorher is den Verfertiger der Waffen kennen gelernt haben).

Der Dichter macht also zwischen sich selbst und den Personen, die er als redend einschrt, den Unterschied, dass diese die Persönlichkeit der eingreisenden Gottheit gewöhnlich nicht erkennen, während er selber stets auss genaueste weiss, ob etwa Athene oder Here das betressende Wunder gemacht hat. Diesen Unterschied zwischen Rede und Erzählung werden solgende Beispiele anschaplich machen. Homer erzählt: οὐρον ἐει ἐκάεργος ᾿Απόλλων (Α 479), Nestor aber: οὐδέποτ՝ ἔσβη οὐρος, ἐπειδὴ πρῶτα θεὸς προέηκεν ἀἦναι (γ 182 s.); Homer erzählt: ἐπὶ φρεσὶ δηκ ᾿Αγαμέμινονι πότνια Ἡρη (Θ 218), Telemachos aber: ἐνὶ φρεσὶ ἔμβαλε δαίμων (τ 10); Homer erzählt: ὑπνον ἐπὶ βλεφάροισι βάλε γλανκῶπις ᾿Αθήνη (α 363 s.), Odysseus aber: ὑπνον δὲ θεὸς κατ ᾽ ἀπείρονα χεῦεν (η 286) u. s. w.

Die beiden mit  $\Im \varepsilon \acute{o}_{S}$  und  $\Im \alpha \acute{\iota} \mu \omega r$  gleichwerthigen Ausdrücke  $\Im \varepsilon o \iota$  und  $Z \varepsilon \acute{\iota}_{S}$  machen der Untersuchung größere Schwierigkeiten, denn  $\Im \varepsilon o \iota$  und  $Z \varepsilon \acute{\upsilon}_{S}$  sind nicht nur Ausdrücke für die unbestimmte und unbekannte Gottheit, sondern auch für sämmtliche Olymphewohner und für den höchsten Gott. Wenn alle

Götter den Odysseus bemitleiden (a 19), ist dies natürlich genau so persönlich zu verstehen, als wenn es Athene allein wäre, und selbst wenn das Wort πάντες fehlt, kann die Vorstellung ganz personlich sein wie  $\Pi$  867 (vgl. P 195):  $\Im \epsilon o i \delta \acute{o} \sigma \alpha \gamma \ \acute{a} \gamma \lambda a \grave{a} \ \delta \widetilde{\omega} o \alpha$ d. h. alle Götter, denn sie waren eben alle Gäste des Peleus. Doch giebt es in der Dichtererzählung ein paar Stellen, wo die unpersönliche Auffassung möglich ist:  $\Xi$  464,  $\Pi$  693,  $\alpha$  17,  $\delta$  7. 12 (von den Gleichnissen Ø 523, 8 397 abgesehen); zur Vergleichung mögen die Stellen aus den Reden folgen: (A 290), \( \Gamma \) 164, \( A 398. \) 408, Z 138, 156, 171, 183, 349, H 360, I 110, 493, 637, M 234, E 120. 143, O 720, Y 194. 234. 347, O 267, X 297. 379, W 788,  $\Omega$  422. 425 f. 525. 547. 749 f.,  $\alpha$  195. 201. 222. 234. 244. 384, β 125, γ 28. 208. 242. 269, δ 351. 360. 378. 586. 805, ζ 203. **240**,  $\eta$  214. 242. 254,  $\vartheta$  579,  $\iota$  15. 479,  $\times$  74,  $\lambda$  139. 274. 276. 341. 555,  $\mu$  338. 371 f. 394 f. 448,  $\nu$  321,  $\xi$  39. 61. 175. 198. 348. 357. 366, o 173. 372,  $\pi$  232. 364,  $\varrho$  119. 149. (271),  $\sigma$  180. 252,  $\tau$  125. (593), v 67. 98. 195,  $\chi$  413,  $\psi$  11. 81. 167. 210. 258. 352, ω 351. 401. 444. An mehreren dieser Stellen wird auch Zeus genannt.

Zeus endlich wirkt allerdings in der Ilias, wo er die Handlung stets lenkt, wo er die Götter schilt und zu den Menschen -durch Iris, Thetis u. a. in stetigem Rapporte steht, in hohem Grade als eine individuelle Persönlichkeit. Doch ist selbst hier zwischen ihm und den übrigen Göttern der Unterschied, dass er nie personlich unter den Menschen austritt. Während die anderen Götter unaushörlich den Olymp verlassen, um ganz körperlich ihren Lieblingen oder Feinden zu erscheinen, wirkt Zeus immer nur aus der Ferne (denn O 694 wird man kaum als eine Ausnahme gelten Doch ist es in den Reden der Ilias kaum möglich zu entscheiden, oh die unbestimmte Gottheit oder der Götterkönig gemeint ist. Wenn z. B. Hektor A 288 f. von Zeus spricht, lässt es sich schwerlich mit Bestimmtheit sagen, ob er den Gott meint, der ihm ehen durch Iris den Sieg versprochen, oder vielmehr die unbestimmbare, allgemeine Gottheit, deren freundliche Gesinnung sich ihm bei der Verwundung Agamemnons so offenkundig gezeigt Ganz anders in der Odyssee; für die Handlung dieses Gedichtes spielen zwar die göttlichen Mächte eine kaum geringere Rolle als für die der Ilias; hier greist aber Zeus, der ganz persönlich gedachte König des Olymp, nur äusserst selten ein (nämlich ausser den drei olympischen Scenen nur  $\beta$  146, v 102,  $\varphi$  41,  $\omega$  539, und zwar überall durch Vogel- oder Wetterzeichen). Trubdem spielt er in den Reden des Gedichtes eine sehr hervortreten Rolle:  $\alpha$  348,  $\gamma$  88. 119. 132. 152. 160. 288,  $\delta$  209. 722,  $\varepsilon$  34. 409,  $\zeta$  188 f.,  $\eta$  250. 263,  $\vartheta$  82. (245),  $\iota$  38. 52. 67. (358). 411. 479. 553 f., ( $\kappa$  21),  $\lambda$  297. 436. 559,  $\mu$  313. 371. 384 f. 405. 4151 445,  $\xi$  235. 243. 268. 273. 300. 303. 305. 310,  $\sigma$  475. 489.  $\pi$  117. 291,  $\varphi$  424. 437,  $\sigma$  273,  $\tau$  80. 276. 363, v 112. 273,  $\varphi$  102. 415,  $\chi$  51,  $\psi$  331. 352,  $\omega$  42. 96. 164. 351. Hier def man wohl behaupten, dass der Dichter an keiner einzigen Stelle an den persönlichen, anthropomorphen Gott denkt.

Das Ergebniss dieser Untersuchung ist, dass wir zwisches de Reden und der Erzählung Homers einen bestimmten Unterschiel in der Erwähnung der göttlichen Mächte feststellen können: w der Dichter erzählt, weiss er immer (mit der einzigen Ausnahm @ 47) die auftretende Gottheit zu benennen (das hat Here, Apolles, Hephaistos, Zeus u. s. w. gethan), wo wir aber eine unbenante Gottheit finden (d. h. Jeóg oder daluwr und, mit einem gewinen oben auseinandergesetzten Vorbehalt, Seol oder Zeúc), haben wir die für die erste Person stilisirte Rede, Besonders dentlich wird dieses Verhältniss, wo wir denselben Vorgang erst aus dem Musie des Dichters und später von einer seiner Personen hören. So erzählt Homer & 491, dass Athene Odysseus in Schlummer geseskt habe, dieser selbst aber  $\eta$  286, dass ein Gott es gethan; Homer erzählt o 346, dass Athene die Freier gehetzt, Telemaches aber σ 407. dass ein Gott es gewesen; Homer erzählt φ 358, wie Penelope durch die Gnade Athenes eingeschlasen ist, Eurykleia aber spricht von einem Gotte (x 429); x 205 f. kommt Athene personlich, um dem Odysseus zu helfen, wo aber Amphimedon erzählt, hat ein Gott ihm Hülfe geleistet (ω 182); ω 367 f. verjüngt Athene den Laertes, Odysseus aber meint, es sei ein Gott (w 373); ν 363 f. hilft Athene, die Schätze in die Höhle zu bringen, Odymens aber berichtet, dass die Schätze in der Höhle Sewr lorner liegen  $(\pi 232; der ungeschickte Ausdruck stammt von einer Nachahmung$ von λ 341 oder einem ähnlichen Verse); o 292 giebt Athene dem

<sup>1)</sup> Ganz gleichgültige Wettererscheinungen (wie ξ 457: ὖε δ' ἄρε Ζείς und σ 297: ἐπειγομένη Διὸς οὖρφ, der letztere obendrein von Athene geschickt: σ 292) gehören nicht hierher, und solche, die wirklich etwas für die Handlung bedeuten, werden eben nur in den Reden dem Zeus zugeschriebes.

Telemachos guten Fahrwind, dieser aber nennt die Götter ( $\varrho$  148);  $\varepsilon$  291 schickt Poseidon den Sturm, Odysseus aber klagt Zeus an ( $\varepsilon$  304); Leukothea und Athene stehen dem Odysseus auf dem Meere bei ( $\varepsilon$  333 f. 382 f.), er selbst aber glaubt, dass Zeus ihn gerettet ( $\varepsilon$  409).

Wenn man diese ganz conventionelle Ausdrucksweise der Homerischen Dichter erst erkannt hat, lösen sich viele Schwierigkeiten der Bücher \(\ell-\mu\) ganz von selber. Odysseus wird nicht ,bevor er einen Gott im mindesten beleidigt hat vom Zorn des Zeus verfolgt, sondern er ist in dieser Beziehung ganz wie die übrigen Homerischen Männer: kommt ein unerwartetes Glück - Gott hat es geschickt oder Zeus, was ganz dasselbe ist; wenn aber im nächsten Momente ein Unglück eintrifft - derselbe Zeus ist der Schuldige. Damit will aber der Dichter keineswegs den König der Olympier für jeden Specialfall verantwortlich gemacht haben, denn dann wurde Zeus ein sehr wankelmuthiger Schicksalslenker sein: y 119 gewährt Zeus den Griechen die Einnahme von Ilios, schon y 132 aber bereitet er ihnen einen schrecklichen Nostos (so erzählt nämlich Nestor; in der Dichtererzählung der llias werden die geringsten Schwankungen in der Gesinnung des Zeus genau motivirt); & 304 klagt Odysseus, dass Zeus das Ungewitter geschickt hat, als aber derselbe Odysseus endlich gegen alle Hoffnung das Land erblickt, sieht er in Zeus seinen Retter (£ 408 f.); wenn Achilleus Y 192 f. erzählt, wie er mit Hülfe des Zeus Lyrnessos zerstörte, und zwei Verse später, wie Zeus und die anderen Götter Aineias retteten, ist es durchaus nicht nothwendig, darin eine Vorliebe der Götter für Aineias zu sehen. In  $\iota - \mu$  sind die Götter, ganz wie in den citirten Stellen, bald für, hald gegen Odysseus. Dieser ist darüber ganz vergewissert, dass Zeus und die anderen Götter die Strafe über den Kyklopen verhängt haben (¿ 479 f.), und wenn er wenige Verse später sagt, dass Zeus οὐκ ἐμπάζετο ἱρῶν, άλλ' ἄρα μερμήριζε ὅπως ἀπολοίατο πάσαι νῆες ἐύσσελμοι καὶ ἐμοὶ ἐρίηρες ἐταῖροι (ι 553 f.), ist der Widerspruch nur ein scheinbarer, denn dass Odysseus nach seinem Erfolge dem Zeus ein Opfer bringt, muss man doch erwarten, und er, der weiss, wie Zeus später sein Schiff zerschmettert und seine Gefährten getödtet hat, wird bei der Erwähnung des Zeusopfers ganz natürlich an dieses Unglück erinnert. Der Ausdruck ist hier etwas ausführlicher als gewöhnlich, aber durchaus nicht befremdend (ganz ähnlich ist γ 132: καὶ τότε δὶ Ζεὺς λυγοὸν ἐνὶ φοσὶ μίσον νόστον, denn hier ist die feindliche Gottheit Athene, wie es at Poseidon oder vielleicht Helios ist); am allerwenigsten last sid die Stelle (mit la Roche, Zeitschr. für die Oesterr. Gymn. IK. 1863, S. 194) als eine Umdichtung aus der dritten Person er klären, denn dann würde der Zorn des Zeus ganz räthselhaft sein.

In dieser Weise lässt sich also das Reden vom Zorne des Las in e-u, das unter anderen Nitzsch zur Aufstellung seiner geit reichen Hypothese bewogen hat, ganz ungezwungen erklären. Denoch kann es sonderbar erscheinen, wenn Odysseus, der tet weiss, dass Athene ihn beschützt und Poseidon ihn verfolgt, siemals von diesen Göttern spricht, sondern nur von der ganz b stracten Gottheit. In den Reden tragen aber die Götter nur selas Namen. Die Homerischen Menschen wissen, dass Hephaistos & köstlichen Kunstwerke gebildet, dass Apollon oder Artemis da plötzlichen Tod schicken, dass Poseidon das Schiff scheitern u. s. w., das gehört doch aber alles nicht hierher; ebenso wissen sie, ganz wie ihr Dichter, welche Götter in den Sagen der Verzeit von Theben, von Kalydon u. s. w. die Wunder machten. Wess man aber von solchen Stellen absieht, bleibt nur noch eine geringe Anzahl in der Ilias (1 439, K 278 f., Y 94 f. 192, X 299. Ψ 405. 782 von Athene<sup>2</sup>) und A 64, E 104 f., A 363, Π 845.

<sup>1)</sup> Auch mehrere Stellen der Ilias finden erst so ihre richtige Erklärung. In T 270f. hat z. B. A. Gercke (N. J. 1901 S. 109) ,ein Rudiment einer älteren und roheren Sagengestaltung, die dem erhaltenen Ansange der Kyprien verwandt war', gesehen. Wenu aber Achilleus ruft: "Zeus! Grosse Bethörungen verhängst du über die Männer! Nie würden wir so gehandelt haben: Zes aber wollte den Tod von vielen Achäern', dann denkt er nicht an den Got, der ihm selbst den Tod von vielen Achäern - und zwar sehr unwillig versprochen hat, sondern an die ganz abstract aufgefasste Gottheit, die mit den Menschen spielt, wie das Meer mit den Steinen der Brandung: diese Gott ist nicht der hitzige, aber herzensgute Götterkonig, wie ihn die lie schildert, sondern der furchtbare Schicksalsvertheiler, in dessen Hause die zwei alou stehen. Ganz ähnlich ist I 418f., wo Achilleus sagt: .jhr konst ebenso gut nach Hause gehen; die Einnahme der Stadt ist jetzt unmöglich, weil Zeus seine Hand über sie hält'. Der Grund ist bekanntlich ein anderer, nämlich der Zorn des Achilleus; für Homer ist aber das Unmögliche ebes das, was Gott nicht will, und die Motivirung des Achilleus ist deshalb gast tadellos; an die Versprechungen des Zeus an Thetis denkt Achilleus in I so wenig wie in T.

<sup>2)</sup> Zur Vergleichung sei angeführt, dass Athene in der Dichtererzihlen

7 450, X 302 von Apollon) und eine noch geringere in der Advssee ( $\varepsilon$  423, 446,  $\zeta$  326,  $\eta$  271,  $\iota$  536 von Poseidon) übrig. mmerhin ist es merkwürdig, dass Odvsseus und die anderen Peronen der Odyssee mit dem Austreten Athenes vor Troia ganz verraut sind (γ 134. 145. 222. 379, δ 289. 502, 9 493, λ 547, · 314f. 388f.), während die Apologe, deren Handlung doch zeitich nur wenig später fällt, die Göttin so gut wie gar nicht ervähnen. Scheinbar behält also Kayser Recht, wenn er behauptet. lass L-u ein von der übrigen Odvssee ursprünglich unabhängiges Bedicht ist, welches Athene als die Helferin des Odysseus nicht kennt. Es giebt aber auch andere Stellen, die den Namen der Götter in iner ebenso auffälligen Weise verschweigen. Athene hilft personlich dem Odysseus seine Schätze zu verbergen, er selber aber erzählt dem Telemachos, dass sie έν σπήεσσι θεων ζότητι κέονκαι (π 232). Athene erscheint in eigener Gestalt dem Telemachos (und er ist wach) und verspricht ihm, dass der Gott, der ihn stets behatet, ihm guten Fahrwind schicken wird (o 34f.); man sollte meinen, dies wäre durchsichtig genug, trotzdem aber spricht Telemachos ο 148 von den Göttern. Wenn Odysseus ω 373 meint, dass ein Gott den Laertes verjungt hat, konnte er sich doch sagen, dass es Athene war. Und ganz ebenso ist es mit Poseidon: Odysseus weiss, dass Poseidon ihn verfolgt (£ 423. 446) und schreibt doch den Sturm dem Zeus zu (£ 304). Teiresias sagt 2 101 f. dem Odysseus, dass Poseidon seinen Nostos verspäten will, und Odysseus antwortet doch: τὰ μὲν ἄρ που ἐπέκλωσαν θεοί αύτοί. Wozu aber nach Wahrscheinlichkeitsgründen suchen, wenn wir den Beweis in den Händen haben? Es giebt ia eine Partie von den Irrfahrten des Odysseus, die uns sowohl als Dichtererzählung als auch als Selbsterzählung vorliegt, nämlich Odysseus' Reise von Ogygia nach Scheria, und ganz richtig: in der Dichtererzählung finden wir Athene sehr wirksam, um Odvsseus zu helfen (£ 382 f. 427. 437. 491), in der Selbsterzählung aber hören wir von Athene kein Wort ( $\eta$  261 f.).

Wenn also der Dichter der Apologe von Θεός, δαίμων, Θεοί oder Zeus spricht, muss der Leser aus seiner durch die früheren Partien des Gedichtes gewonnenen Kenntniss den Namen des individuellen Gottes ergänzen: wenn die Gottheit freundlich gesinnt

an 95 Stellen in den Gedichten genannt wird, die Stellen, wo sie persönlich erscheint, nicht mitgezählt.

ist, heisst sie Athene, wenn feindlich, Poseidon.1) Zum Uebein erinnert der Dichter an ein paar Stellen den Leser an diese Cournamen. So hören wir ι 316 f.: ἐγω λιπόμην κακά βυσού μεύων, είπως τισαίμην, δοίη δέ μοι εύχος Αθήνη το # einem Hauptpunkte der Handlung ι 536: ώς έφατ' εὐχόμας τοῦ δ' ἔκλυε κυανοχαίτης (diese Formel kommt mehrmak in tr Selbsterzählung vor: I 456 f., 571 f. und ganz ähnlich ~ 146). Austreten der Götter in den Apologen ist also von genze der selben Charakter wie in den anderen Partien der Gedichte, mi ein Blick auf ein paar andere Apologe wird diese Aehalichkeit und anschaulicher machen. So findet man in der Erzählung Neuts (y 102 f.): Zeus (119), ein Gott (131), Zeus (132), Athene (134) Zeus (152), ein Gott (158), Zeus (160), ein Daimon (166), in Gott (173), ein Gott (183), und in der Erzählung des Odyssens af Scheria (n 241 f.): die Götter (242), ein Daimon (248), Zeus (256), die Götter (254), Zeus (263), Kalypso (266), Poseidon (271), in Gott (286), und endlich in der Erzählung des Odyssens bei Ermaios ( $\xi$  192 f.): die Götter (198), ein Gott (227), Zeus (235). ein Gott (242), Zeus (243. 268. 273. 300. 302. 305), ein Gott (309), Zeus (310), die Götter (348. 357).

Nun hat es einen Dichter gegeben, der die Stilisirung der Apologe für die erste Person nicht verstanden hat, und der sich darüber gewundert, dass Athene in den Büchern ι—μ nirgesdwe erscheint. Solche Fehler zu bessern ist wie bekannt die undblässige Bemühung der Homerischen Dichter gewesen, und diese hat die Episode ausgedacht, die wir ζ 323f. lesen. Sehr glücklich ist er eben nicht gewesen, denn wenn Odysseus zu Athene ruft: νῦν δή πέρ μευ ἄκουσον, ἐπεὶ πάρος οῦποτ' ἄκουσας ξαυμένου, ὅτε μ' ἔρραιε κλυτὸς ἐννοσίγαιος, denkt der Dichter freilich an die Apologe, aber der Leser muss nothwendig as t denken, wo Athene nicht weniger als viermal dem Odysseus we dieser Hülfe nichts weiss, oder dass Odysseus in ε nicht zu Athene betet, sind das Einwände, die einer Widerlegung nicht bedürftig sind). Nicht glücklicher ist der Dichter, wenn er nachher segt:

<sup>1)</sup> So haben die Scholien es ganz richtig gesehen. Zu μ 169 (κοίμαν δὲ κύματα δαίμων) lesen wir κατ' ἐπιβουλὴν Ποσειδά νος und noch destlicher zu μ 313 (ἄρσεν — ἄνεμον — Ζεύς) οἶτος μέν κατὰ κοινὴν έννων τὸν Δία· ἴσως δὲ μᾶλλον ὁ Ποσειδάν.

τοῦ δ' ἔκλυε Παλλάς Άθήνη, αὐτῷ δ' οὖπω φαίνετ' ἐναντίη. - αξόετο γαρ δα πατροκασίνητον δ δ' έπιζαφελώς μενέαινεν - - 'Οδυστι πάρος ην γαζαν ίκέσθαι; denn hier denkt er zweiselsohne an die Scene in v, wo Athene sich dem Odysseus zeigt, d. h. also, nachdem der Zorn des Poseidon aufgehört hat. der Leser aber muss etwas stutzig werden, wenn er zwanzig Verse spater liest: ένθα οἱ ἀντεβόλησε θεὰ γλαυκῶπις Αθήνη.1) Es ist wahrscheinlich derselbe Dichter, der noch einmal dieses Motiv . einführt (v 314 f.); auch hier wird die Gleichgültigkeit Athenes mit Scheu vor Poseidon entschuldigt, und zwar von Athene selbst (> 339 f.), und auch hier denkt der Dichter ausschliesslich an die Apologe, während er die Hülfe Athenes in e ganz vergessen hat. Die Stelle in v ist nicht weniger ungeschickt als die andere; Odysseus sagt: ,In Troia warst du mir hold, seitdem wir aber die Stadt zerstört, Jedg o' exédagger Axaloug, habe ich dich nicht gesehen, Tochter des Zeus! Dies wirkt unwilkürlich etwas possierlich, denn aus vielen Stellen der Odyssee weiss der Leser, dass die Gottheit, die bei der Abreise von Troia den Achaern feindlich war, ja eben dieselbe Tochter des Zeus war. Dann fährt er fort: Ich irrte aber umher, bis die Götter mich aus dem Unglück befreiten'; hier ist es wohl nicht unbillig zu fragen, welche Götter das gewesen, wenn es nicht Athene war (vgl. die Scholien: αθετούνται .. ὅτι Αθηνᾶς παρούσης θεοῖς ἀνατίθησι τὴν σωτηρίαν).

Die Göttermaschinerie in  $\iota-\mu$  ist also für die Selbsterzählung ganz vorzüglich stilisirt, und die Hypothese von einer Umdichtung aus der dritten Person scheint mir deshalb kaum möglich. Denkt man sich nämlich diese Partie als Dichtererzählung, muss man nothwendig Athene oder Poseidon an allen Stellen einsetzen, wo wir jetzt von der unbestimmten Gottheit lesen. Es lässt sich aber kaum ein Grund ausfindig machen, weshalb ein Bearbeiter sich die Mühe bereiten sollte, an allen diesen Stellen die Götternamen sorgfältig zu entfernen; denn der individuelle Göttername

<sup>1)</sup> Die Atheneepisode in η lässt sich nicht ohne weiteres ausscheiden; denn hier hört Odysseus die Namen Aretes und Rexenors, hier wird die Abstammung der Phäsken von Poseidon und ihre Verwandtschaft mit den Giganten erwähnt, das heisst: die Atheneepisode giebt die Voraussetzungen für η 146. 206, ν 130. Dagegen stehen ζ 323 f. nicht nur mit η, sondern auch mit ε in unlösbarem Widerspruche.

ist zwar in der Selbsterzählung viel seltener als is der Dichtererzählung, aber er kommt doch vor, w die Personen die beschützende oder verfolgende Gottheit str gut kennen (wie eben Odysseus Athene und Poseidon). und ik Namen wurden in dieser Selbsterzählung durchaus nicht astössig sein. Will aber jemand darin die Erklärung suche, dass  $\iota - \mu$  als Dichtererzählung eine andere Gottheit als Athen an den betreffenden Stellen genannt hätten (denn Poseidon wil man schwerlich aus den Apologen entfernen konnen), und des der Redactor den Namen entfernt habe, um mit anderen Prtien des Gedichtes nicht in Widerspruch zu kommen, so wird ma sich leicht davon überzeugen, dass von solchen Göttern überhaus nur drei in Betracht kommen können, nämlich Apollon, der Schatgott der Arkeisiaden. Hermes, der Schutzgott der Autolykiden, wi endlich Zeus. Die letztgenannte Möglichkeit wird nun sosort bisfällig, wenn man sich überlegt, dass der Redactor Zens a vielen Stellen als den Odysseus beschützend beibehalten und im sogar mehrmals als Substitut für den verfolgenden Poseidon verwendet haben müsste. Was ferner Hermes belangt. lässt es sich kaum begreisen, weshalb der Redactor, der an so vielen Stellen dea Namen des Gottes als gegen das übrige Gedicht streitend sorzfaltig entfernte, an einer capitalen Stelle den Gott als persönlich den Odysseus helfend beibehalten haben sollte. Apollon endlich ist in den letzten Theilen des Gedichtes so unzweideutig der Beschützer des Odysseus, dass es kaum als eine Abweichung erscheinen konnte, wenn er auch während der Irrfahrten dem Helden seine Hülfe leistete. Ich halte es also für evident, dass die Apologe, ohne eine in der dritten Person gedichtete Vorlage, direct als Selbsterzählung gedichtet sind.

Die Hypothese von einer Umdichtung aus der dritten Person ist bekanntlich von Kirchhoff 1859 (Die Homerische Odyssee und ihre Entstehung S. X) aufgestellt und 1861 (Rhein. Mus. XV S. 62 f.) begründet worden; sie wurde schon in demselben Jahre von Nitzsch widerlegt in einer vorzüglichen kleinen Abhandlung "Der Apolog des Alkinoos in Odyssee  $\iota-\mu$  als Selbsterzählung" (N. J. VI S. 865 f.), und mit wesentlich derselben Argumentation, aber unabhängig und in breiterer Ausführung von W. Hartel (Untersuchungen über die Entstehung der Odyssee, Zeitschr. f. d. Oest. Gymn. XVI S. 317 f.) Vertheidigt wurde die Kirchhoffsche Hypothese von U. v. Wilamo-

witz-Moellendorff (Homerische Untersuchungen 1884 S. 123 f.). Von der umfangreichen Litteratur hebe ich nur das wichtigste her-Kirchhoff sucht bekanntlich zwischen e einerseits und x, u andererseits einen Unterschied zu constatiren und nennt als Muster der Selbsterzählung die Lotopbagengeschichte, als Probe der mechanisch aus der dritten Person umredigirten Erzählung die Laistrygonengeschichte mit ihrem reichen geographischen Detail, das dem Odysseus nothwendig verborgen bleiben musste; die Argumentation wird selbst von Wilamowitz verworfen, und Nitzsch (a. a. O. S. 867) vergleicht mit Recht die wundervolle Schilderung des Kyklopenstaates , 106 f. als schlagende Parallele; mit gleichem Recht betont Nitzsch, dass zwei von den an die Laistrygonen abgesandten Kundschaftern x 117 flüchtig zurückkommen und "also das Geschehene erzählt haben' (das letztere gegen Kirchhoffs subtile Einwände; vgl. v. Wilamowitz a. a. O. S. 125). Ferner hat Kirchhoff eine Reihe von Stellen angeführt, wo Odysseus Dinge, die sich während seines Schlases zugetragen, zum Theil mit den directen Reden der Gefährten, berichtet, und meint, dass dies den Stil der Selbsterzählung zerstöre. Dagegen bemerkt Hartel (a. a. O. S. 326): ,Was die Reden betrifft, in welcher Form sollten diese aufgenommen sein, um für summarisch zu gelten? Etwa in indirecter Rede? Zu diesem Grade der Abstraction war aber die auf Anschaulichkeit und lebendige Vergegenwärtigung abzielende homerische Darstellung noch nicht gelangt'. (Ganz ähnlich v. Wilamowitz a. a. O. S. 123 f.), Eine weitere Stütze für seine Annahme findet Kirchhoff in dem Auftreten des Hermes in x, wo Odysseus sofort den Gott erkennt, obgleich er nicht als Gott, sondern in menschlicher Gestalt erschienen, vs. 278 f.: νεηνίη ανδοί ἐοικώς, πρώτον ὑπηνήτη τοῦ περ γαριεστάτη ήβη (Die Hom. Odyssee S. 305), und Hartel (a. a. O. S. 319 f.) fügt hinzu, dass Hermes nach der Unterhaltung ἀπέβη πρὸς μακρὸν "Ολυμπον ,also nicht in einer Weise. wie sonst Götter zu thun pflegen, wenn sie sich doch zuletzt dem blinden Auge der Sterblichen verrathen wollen (a 320, y 372). Nun lässt es sich freilich nicht leugnen, dass, wo Hermes  $\Omega$  347 mit demselben Verse geschildert wird, derselbe von Priamos nicht erkannt wird. In diesen Dingen giebt es indessen bei Homer keine feste Regel: bald kennen die Sterblichen ohne weiteres die ihnen erscheinenden Götter (z. B.: O 236 f., II 700 f., P 322 f., o 9 f.,  $\pi$  155 f., o 360 f.,  $\tau$  33 f., v 30 f.), bald nicht. Im ersteren

Falle müssen wir uns also die Gottheit als in irgend einer Wein ohne Maske auftretend denken, und dass das Wort coxus with zur Annahme einer solchen zwingt, zeigt v 288 f., wo Athene gest die Maske wirst: δέμας δ' ήικτο γυναικί καλή τε μεγάλη " und π 155: δέμας δ' ήικτο γυναικί, wo Odysseus sie ma richtig sofort erkennt, und ganz ähnlich v 30 f. Athene ohne Maske austritt, ist sie einem schönen, hohen Weit ähnlich, und dass die Homerischen Dichter auch von anders Gottheiten schou ganz feste, typische Vorstellungen haben, schu wir z. B. aus ζ 150 f., wo Odysseus Nausikaa begrüsst: εἰ μέν τς θεός έσσι, τοι ουρανόν ευρύν έχουσι, Αρτέμιδί σε έγωγε .... είδός τε μέγεθός τε φυήν τ' άγχιστα έίσκω. Ganz in dersella Weise lernen wir jetzt aus z, dass der Dichter sich den Herm als einen unbärtigen Jüngling gedacht hat (dies ist allerdings merkwürdig, weil die ältesten bildlichen Darstellungen des Gotts einen anderen Typus zeigen, aber die Stellen in x und 2 lasses, wie mir scheint, keine andere Möglichkeit zu, und man wird 22geben, dass eine solche Gestalt durchaus am besten passt für eines Gott, der in dem lebendigen Glauben der Odvsseedichter nicht anderes als der Götterbote war).1) Hermes trägt also in z keise Maske und wird deshalb sofort von Odysseus erkannt. Daher ist es auch ganz natürlich, wenn dieser ohne weiteres voraussetzt, dass der Gott wieder zum Olymp gegangen ist, denn a 320 und y 372 ist Athene in Männergestalt aufgetreten und muss sich deshalb bei ihrer Entfernung in einer besonderen Weise als Gottheit kenszeichnen. Soweit ist alles in Ordnung, und dass der Dichter Odysseus den Gott sofort erkennen lässt, kann ich mit den Worten von Wilamowitz begründen (a. a. O. S. 125 f.): ,Soll nun der Dichter erst von einem unbestimmten Gotte erzählen und später durch Kirke dem Odvsseus die Ausklärung geben lassen, oder soll er einslechten: ein unbekannter Gott, Hermes, wie ich nachher erfahren habe ?\*1)

<sup>1)</sup> Von archäologischer Seite werde ich darauf aufmerksam gemacht, dass der in Chalkis geschaffene Typus des Hermes Kriophoros den Gott als Jüngling darstellt; ebenso die ionische Vase bei Gerhard Auserlesene Vasenbilder Taf. CLXX. Also haben die Ionier schon früh den jugendlichen Hermestypus gekannt.

<sup>2)</sup> Damit sind nun freilich nicht alle Möglichkeiten erschöpft, und man wird immer dem Sänger der Ilias den Preis zuerkennen, der aus dem Umstande, dass Priamos den Gott nicht erkannt, neue und grosse dichterische Schönheiten gewonnen hat.

Dass der Dichter eben hier den benannten Gott einführt, während sonst überall nur die unbestimmte Gottheit erwähnt, erklärt sich sanz einfach aus der Thatsache, dass nur hier das persönliche Aufreten eines Gottes, nur hier die Rede eines Gottes von der Handlung , gefordert wird. Dass gerade Hermes dazu ausersehen wird und nicht etwa Athene, hat darin seinen Grund, dass er wegen der Kalypsodichtung einmal der gegebene Vermittler zwischen den Olympischen Göttern und den Nymphen der Meeresinseln war; wenn der Gott aber so ganz ohne jede Vorbereitung in der Erzählung auftaucht, so sehe ich darin wieder eine schlagende Bestätigung der durchgeführten Stilisirung für die erste Person: Odysseus weiss von den Olympischen Unterhandlungen nichts, sonst würden wir in z eine Götterversammlung finden ganz wie in e, wo derselbe Gott . demselben Manne zu Hülfe geschickt wird, und wir finden so zum zweiten Male in & die typische Dichtererzählung, in den Apologen die typische Selhsterzählung. Damit sind wir bei dem Hauptargumente Kirchhoffs angelangt und zwar dem einzigen, das ihm v. Wilamowitz lässt. Die Scene zwischen Helios und Zeus in u bietet für Kirchhoff derartige Schwierigkeiten, dass er sie nur durch Annahme einer Umdichtung aus der dritten Person zu lösen vermag. Dass Odysseus diese Scene kennt, erklärt der Dichter wie bekannt daraus, dass Kalypso ihm davon erzählt hat, während diese wieder die Geschichte von Hermes gehört. Schon Aristarch hat gesehen, dass dies mit dem Verkehre zwischen Hermes und Kalypso, wie wir ibn aus & kennen, durchaus nicht stimmt (vielmehr erzählt Kalypso dem Hermes, wie Zeus das Schiff und die Gefährten des Odvsseus zu Grunde gerichtet hat); dieser Umstand bedeutet aber für Kirchhoff weniger als ,die ganze Art und Weise, den Erzähler gleichsam zu legitimiren, indem man ihn seine Quelle citiren lässt', eine Weise, die er - und wohl alle - als ,so unpoetisch wie möglich' bezeichnet (die Hom. Od. S. 294). Ferner macht er darauf aufmerksam. dass die Scene die natürliche Entwickelung der Handlung in einer sehr anstössigen Weise unterbricht, während es andererseits unmöglich ist, die ganze Scene mit Aristarch zu athetiren, weil so ein Element entfernt wird, welches in dem Zusammenhange der poetischen Darstellung schlechterdings nicht entbehrt werden kann' (a. a. O. S. 297). Wenn nun die Anordnung dieser Handlung als correcte Selbsterzählung hervortreten sollte, musste sie eine ,chronologische Notiz enthalten', die uns darüber ausklärte, woher Odysseus weiss

dass Lampetie gerade in dem Augenblick zu ihrem Vater geeilt, te zwischen dem Erwachen des Odysseus und seiner Ankunst wie die Gefährten vergeht; da eine solche fehlt, ist die ganze Scene ursprüngliche Selbsterzählung unverständlich. Denken wir um der die Stelle in die dritte Person umgesetzt (den Versuch hat Kirchhal a. a. O. S. 299 f. gemacht), so verwandeln sich die hervorgehobene Schwierigkeiten in ebenso viele Angemessenheiten. denn ter Dichter ..... den die Muse gelehrt hat .... hat nicht nöthir von den Quellen seiner Kenntniss ängstlich Rechenschaft abzulere. selbst wenn sie sich auf so kleine Details, wie das zeitliche Vehältniss der einzelnen Vorgänge zu einander u. s. w. zu erstreche scheint' (a. a. O. S. 299). Diese Charakteristik der Dichtererzählent bildet in der Wirklichkeit die Hauptstütze für die Beweisführung Kirchhoffs, aber er will doch nicht damit gesagt haben, dass des Erwachen des Odysseus, der Gang der Lampetie und das Ripderopfer für den Dichter feststehende, fast geschichtliche Vorgänge gewesen wären, deren Reihenfolge der gewissenhafte Berichterstatte um keinen Preis verändern dürfte. Dass der Dichter das zeitliche Verhältniss der Vorgänge kennt, ist selbstverständlich; das bedeutet doch aber nur, dass er die einzelnen Vorgänge chronologisch so ordnen kann, dass seine Handlung eine wohlgeordnete und ununterbrochene wird. Für die Selbsterzählung verlangt Kirchhoff (a. a. 0. S. 296), dass die ganze Erzählung von dem Erwachen des Odysseus bis zu dem bösen Zeichen zuerst durchgeführt, und erst dann "an dem natürlichen Ruhepunkte' das, was sich auf dem Olymp zugetragen, berichtet werde; diese Anordnung ist aber auch für die Dichtererzählung die einzig natürliche, und da weder Kirchhoff noch v. Wilamowitz einen Grund dafür angeben können, dass die von ihnen angenommene Vorlage eine ganz unnatürliche Anordnung der Vorgänge gewählt hat, muss ich gestehen, dass die jetzige Selbsterzählung, was die chronologische Anordnung belangt, mir nicht um ein Härchen anstössiger vorkommt als die von Kirchhoff reconstruirte Dichtererzählung. Dies hat Hartel (a. a. O. S. 322) alles in breiterer Aussührung auseinandergesetzt. Eine ganz ähnliche Unterbrechung einer zusammenhängenden Handlung durch eine Olympische Scene findet sich (wie Nitzsch bemerkt a. a. O. S. 866) E 353 f. und zwar in der Dichtererzählung; diese Scene hat aber, gerade weil sie die Handlung zerreisst, viele Angreiser gefunden und lässt sich wenigstens ebenso wenig wie die Scene in µ allein dadurch er-

Tiren, dass der Dichter die Reihenfolge der Vorgänge kennt. Nun -ugnen selbst Kirchhoff und v. Wilamowitz nicht, dass das Fort-- Ebreiten der Handlung in keiner Weise unterbrochen wird, wenn nan die ganze Scene als einen späteren Einschub betrachtet, wie 25 Z. B. Nitzsch und Hartel thun: sie behaupten aber, dass die Scene unentbehrlich ist, denn nur durch sie erhält Odysseus darüber Aufslarung, dass der Blitz, der sein Schiff zerschmettert, von Helios. wenn nicht geschleudert, so doch hervorgerusen ist. Wenn man sich aber vorläufig die Olympische Scene fortdenkt, dann hat Odysseus FOR Helios folgende Kunde: Zuerst verkündet ihm Teiresias λ 105 f... dass er nach Thrinakia kommen soll, wo die Rinder und Schafe des Helios weiden; wenn er sich an diesen vergreift, wird er selbst, wenn überhaupt, dann spät und auf einem fremden Schiffe nach Hause kommen, während sein Schiff und seine Gefährten zu Grunde gehen werden; dasselbe mit etwas Detail von den Sonnentöchtern erzählt ihm Kirke µ 127 f.; als das Schiff sich der Insel nähert, empfiehlt Odysseus die Insel des Helios zu meiden u 266 f., wird aber von den Gefährten überstimmt und begnügt sich ihnen einen Fid abzufordern, dass sie kein Rind und kein Schaf schlachten werden; nachdem sie einen Monat wegen der Gegenwinde auf Thrinakia verweilt, schlägt Eurylochos in der Abwesenheit Odysseus' vor, einige von den Rindern zu schlachten und später auf Ithaka dem Helios einen Tempel zu bauen (µ 339 f.); sie schlachten die Rinder, Odysseus kehrt zurück und siehe: die Häute kriechen, das Fleisch brüllt an den Spiessen; nach sechs Tagen verlassen sie die Insel, sobald sie aber auf hoher See sind, stellt Kronion, der Wettergott, eine Wolke über das Schiff; der Westwind zerbricht den Mast und Zeus, der Herr des Blitzes, donnert und schleudert seinen Blitz in das Schiff; dieses wird zerschmettert und alle Gefährten kommen um: ein Gott raubte ihnen den Nostos! Brauchte Odysseus und braucht der Leser die Olympische Scene zu kennen, um in diesem Gotte den Helios zu erkennen, und enthält diese Erzählung nicht so vieles über Helios, dass es ganz naturlich erscheint, wenn Odysseus seiner Gattin erzählt: οδύσαντο γάρ αὐτῷ Ζεύς τε καλ Hélioc (z 276)? Wie entbehrlich die Scene ist, können wir an einer anderen Stelle noch erkennen. Nachdem Odysseus den Kyklopen geblendet hat und Poseidon den Fluch erhört, gelangt Odysseus zur Insel des Aiolos, von welchem er freundlich fortgeschickt wird; als die Thorheit der Gefährten ihn wieder zu Aiolos

gebracht, schilt dieser ihn mit harten Worten: .Verlass schael & Insel, elendester der Sterblichen; denn nicht habe ich das ledt einem Manne zu helfen, der den Göttern verhasst ist (z 721) Diese Worte haben vielleicht einmal in einem Zusammenhaute standen, der vom Zorne des Poseidon nichts wusste, jetzt aber, das Progemium in einer so feierlichen Weise den furchthares Im des Gottes eingeführt hat, wo Odysseus wenige Verse vorber Veranlassung dieses Zornes erzählt und bereits anlässlich des Zornes opfers seine unglücklichen Folgen angedeutet hat, muss nothweit jeder Leser denken und verstehen, dass dieser Götterhass die Wirkung ist von diesem Zorne, und niemand wird hier etwa cit Olympische Scene vermissen, wo Poseidon über die Blendung im Sohnes bei Zeus klagt und die v 125 f. erwähnten Drohungen zur Odysseus ausstösst. Auch hier ist also die Stilisirung für die er Person tadellos durchgeführt. Die Olympische Scene in u wir demnach keine Lücke in dem Gedichte hinterlassen, und es lases sich zwei Einwände gegen ihre Ursprünglichkeit machen: erstett dass die Motivirung der übernatürlichen Kenntniss des Odvases sehr ungeschickt ist, und zweitens, dass sie die klare Reihensolæ der Vorgänge in einer sehr störenden Weise unterbricht. Dam kommt aber noch ein drittes. Kann man sich denken, dass ein Dichter, der in der ganzen Partie t-u aufs Sorgfältigste gemieden hätte die Götternamen zu nennen, weil nun einmal die unbestimmte Gottheit für die directe Rede das correctere war, dann auf einmel. ohne jede zwingende Noth, einen so ganz widersprechenden Zug eisführen sollte? Oder meinetwegen, dass ein Dichter alle die Getternamen, die er in seiner als Dichtererzählung geschriebenen Vorlage vorgefunden hätte, mit fast unbegreiflicher Sorgfalt entfernt und dann diese Scene behalten hätte? Keine von diesen Annahmes scheint mir möglich, und ich meine deshalb, dass ein späterer Dichter die niedliche Scene verfasst und sie aufs Geradewohl in des Zusammenhang geschoben hat, wobei sie an eine sehr unglackliche Stelle geraten ist. Und warum hat er es gethan? Ganz wie der Verfasser der schon erwähnten Zudichtungen in \( \zeta \) und \( \nu \), hat \( \epsilon \) einen Fehler in den Apologen zu finden geglaubt; er hat den eigesthumlichen Stil der Selbsterzählung verkannt und nicht begriffes, weshalb Zeus und nicht Helios die Rache ausübt, und gedacht, wenn Helios nur vorher dem Zeus seine Noth klagte, ware alles is Ordnung: die Zudichtung sundigt gegen die Gesetze der SelbeThlung, weil ihr Dichter sie nicht kennt (ganz wie wir es oben i der Zudichtung in v sahen). Erkennt man nun - und ich be keinen anderen Ausweg - in der Scene zwischen Zeus und lios eine spätere Zudichtung, so schwindet zugleich die letzte Itze für die Hypothese Kirchhoffs. Damit soll die Möglichkeit ht bestritten werden, dass der Dichter der Apologe schon ältere, der dritten Person abgefasste, Darstellungen der Irrfahrten vorunden haben kann. Eine solche nimmt selbst Nitzsch (a. a. O.) das ursprüngliche an. Wenn die Apologe aber eine Umarbeitung er Dichtererzählung sein sollten, sind sie jedenfalls für die Selbsthlung so vorzüglich umredigirt, dass die Vorlage, wenigstens bis e Spuren von ihr nachgewiesen werden, für uns keine Bedeutung Eine solche Vorlage müsste nämlich eine ganze Reihe von annten Göttererscheinungen enthalten, ja wahrscheinlich auch mpische Scenen. Damit ist aber ein so durchgreifender Unteried zwischen dem verlorenen und dem erhaltenen Gedichte conirt, dass eine Abhängigkeit des letzteren von dem ersten nur in allgemeinsten Zügen angenommen werden darf.

Es ist also nur die natürliche Folge von der Stilisirung für die te Person, wenn Odysseus in den Apologen alles, was ihm bernet, der unbestimmten Gottheit zuschreibt. Wenn er nun aber iss, dass Athene von allen Göttern ihn am meisten liebt und ihn mer beschützt hat, kann es sonderbar erscheinen, dass er in den ologen nur einmal (¿ 317) sagt, dass er seine Hoffnung auf hene setzt, und dass er nie zu Athene betet oder opfert, sondern, ch wenn er von der Zukunft spricht, nur die unbestimmte Gottit nennt (ι 551 f., λ 332, μ 215. 333). Derartige Erwähnungen n Athene wurden zwar die Stilisirung für die erste Person nicht sentlich beeinträchtigen, denn sie finden sich ab und zu in den dichten (E 115. 260, Z 305 f.,  $\Theta$  287, I 254, K 277 f. 284 f. 0 f. 578 f., P 561 f., X 270, \Psi 768, \beta 433, \gamma 144 f. 218. 380 f. 5 f.,  $\delta$  752 f.,  $\zeta$  323 f.,  $\iota$  317.  $\rho$  222,  $\pi$  260. 282. 298); auch in chen Fällen lässt aber der Dichter weitaus am häufigsten seine rsonen von der unbestimmten Gottheit reden (3eóg: Z 228, 145. 703,  $\triangle$  366, N 55. 743,  $\Xi$  142,  $\Pi$  93, T 159, Y 100. 3,  $\boldsymbol{\varphi}$  103, X 285,  $\varepsilon$  221,  $\mu$  38,  $\xi$  444,  $\varrho$  399,  $\sigma$  265,  $\boldsymbol{\tau}$  488. 6, v 344,  $\varphi$  213. 280. —  $\delta \alpha l \mu \omega v$ : H 291 = 377 = 396, 300,  $\angle 792 = 0$  403, P 98. 104,  $\beta$  134,  $\gamma$  27,  $\varepsilon$  421,  $\varrho$  243, 146, φ 201. — Θεοί: A 18, Γ 440, Δ 363, Z 368, H 102,

358. 366, Ψ 650, Ω 430. 503, α 267. 378. 400, β 66. 432, γ 36.  $\zeta$  174. 180,  $\eta$  148, 9 410. 413,  $\lambda$  73. 332,  $\mu$  333. 344,  $\nu$  41. 4  $\xi$  53. 423,  $\pi$  129. 405,  $\varrho$  59. 475. 601,  $\sigma$  19. 112. 425.  $\varepsilon$  32. v 79. 169. 215,  $\varphi$  28. 279. 365,  $\chi$  39,  $\psi$  286,  $\omega$  198. 402 -Zeus in der Odyssee: α 283. 379. 386. 390, β 34. 144. 217, 33. 173. 668. 699,  $\eta$  316, 9 465,  $\iota$  277. 551 f.,  $\mu$  215,  $\nu$  213,  $\xi$ 184. 440. o 112. 180. 523.  $\pi$  260. 298. 403. o 51. 60. 354. 5%  $\sigma$  112, v 42. 98 f. 115. 236,  $\varphi$  200,  $\psi$  140). Auch hier seigt • sich also, dass die Apologe für die erste Person ganz correct stäint sind, und dies erhält wieder durch den Vergleich mit den in der dritten Person gehaltenen Partien des Gedichtes eine glanzende lestätigung. Sowohl in der Kalypsodichtung als auch in der Phabi wird nämlich Odvsseus sehr reichlich von Athene unterstützt wi findet trotzdem keine Gelegenheit, die Göttin auch nur mit eines Worte zu erwähnen (denn das Gebet ζ 323 f. kann kaum in Betreck kommen, weil es unzweiselhaft nach den Apologen gedichtet ich während der Held in den Apologen doch wenigstens an einer Stde seiner Schutzgöttin gedenkt.

Etwas anders steht es mit Poseidon, den Odysseus & 423. 446, η 271 (ausser ζ 326) nennt; hier lässt es sich nicht leugnen, des die Apologe mit der einzigen Stelle a 536 etwas schweigsam sich und dazu kommen noch die merkwürdigen Verse µ 106 f., wo Kirk von Charybdis sagt: μη σύγε κείθι τύχοις, ότε δοιβδήσειεν κ γάρ κεν ρύσαιτό σ' ὑπὲκ κακοῦ οὐδ' ἐνοσίχθων. Diese Stell konnte man nun wohl als eine augenblickliche Gedankenlosigtet des Dichters auffassen, der sich den Gott ganz im allgemeinen # Herrn des Meeres denkt. Ferner könnte man sagen, dass Odysses erst von Leukothea von dem Zorne Poseidons gehört hat, und st diese Auffassung darin eine Stütze suchen,1) dass Odysseus, bew ihn Leukothea eines besseren belehrt hat (& 339 f.), Zeus als des Urheber des Sturmes betrachtet (£ 304). Unter allen Umständen ist die Art der Erzählung in einerseits und in x, u andererseits so ähnlich, dass man sich nur durch die zwingendsten Grunde einer Scheidung bewegen lassen darf.

Schliesslich will ich nur eine Stelle aus Useners "Göttername" (S. 291 f.) anführen, die über die unbestimmte Gottheit bei Home

<sup>1)</sup> Denn die Prophezeiungen des Teiresias, die freilich # 267 vorsegesetzt werden, sind kaum ursprünglich.

andelt. Er sagt nämlich: ,Was plötzlich wie eine schickung von ben an uns herantrittt, was uns beglückt, was uns betrübt und beugt. erscheint der gesteigerten empfindung als ein göttliches wesen. So lange wir die Griechen kennen, besitzen sie dafür den tattungsbegriff daluwr. Danach versucht er diesen Begriff bei Homer aufzuweisen. Hier wird es aber klar, dass er die oben bebandelte Eigenthümlichkeit des Homerischen Stiles verkannt hat. and keines von seinen Beispielen (E 438, O 418, O 93) ist daher eeignet, die Ausdrucksweise der Griechen zu illustriren. Für Usener es .unwesentlich, ob hinter dem daimon ein nennbarer personcher gott steht, wie Γ 420 ήσχε δὲ δαίμων nämlich Aphrodite'; ber derartige Stellen haben doch nichts mit der von Usener herorgehobenen Eigenthümlichkeit zu schaffen. Dies ist um so merkrardiger, weil Usener selbst eine Stelle angeführt und gewürdigt at, die schlagend die Art und Weise Homers zeigt: "Wie derleichen gemeint ist, kann man aus O 461 f. entnehmen: Zeus bevirkt, dass dem Teukros die bogensehne reisst, und dieser als der chuss fehlgeht . . . . ruft aus: ἡ δὴ πάγγυ μάγης ἐπὶ μήδεα είρει δαίμων ήμετέρης; für ihn, der nicht wissen konnte, was uf dem Ida vorgegangen ist, war es ein daimon, der das gethan. Wenn er endlich sagt, ,dass in der Odyssee der gebrauch weit läufiger ist (nämlich als in der Ilias)', muss man nach dem oben Lusgeführten dagegen bemerken, erstens dass Usener von vier leichwerthigen Ausdrücken nur den einen behandelt, und zweitens, ass die directe Rede in der Odyssee einen weit größeren Platz innimmt als in der llias.

Das Gesetz, das ich hier nachgewiesen habe, sieht so selbsterständlich aus, dass es auch mir fast wie eine Unmöglichkeit ercheint, dass es so lange Zeit verborgen geblieben oder wenigstens arnicht ausgenützt worden ist. Ich habe schon oben, besonders n der Einleitung, zahlreiche Belege für diesen sonderbaren Umstand eigebracht. Der beste Beweis ist aber, dass man jetzt beinahe in halbes Jahrhundert über Kirchhoffs Hypothese gestritten hat, hne diese scheinbar so selbstverständliche Beobachtung zu machen. ur die Angreifer der Hypothese müsste doch dies Gesetz ein sehr villkommenes Argument sein, und die Vertheidiger, die sich wesentich eben auf die göttlichen Erscheinungen in den Apologen stützten, lätten wenigstens die Pflicht, das Gesetz zu berücksichtigen. In vie hohem Grade es verkannt worden ist, zeigt die Weise, in welcher



Fick, Hinrichs, Rammer, van Leuwen und Mi-Hentze: Anhang zu V S. 16)¹) v. 190—193 verw der Motivirung, dass ein Interpolator mit dem e sufrieden gewesen ist und es dann weiter aus; von diesen hat also gesehen, dass ν 189 ga wenn nicht folgt Παλλάς Άθηναίη. (Dass e θεός eingeführt wird und der Name erst den leitet, findet sich auch sonst bei Homer: τ 31 es kommt, dass man diese Eigenthümlichkei Dichter so vollständig verkannt hat, ist schwe Untersuchungen sind durch die Lectüre der Abhüber den Zorn Poseidons angeregt worden, und möchte ich gern schliessen; das dürfte ein wenn man über Homer spricht.

So noch P. D. Ch. Hennings Homers Odyssee.
 Kopenhagen.

### UNTERSUCHUNGEN

Ţ.

# ZU DEN BRIEFEN CICEROS AD QUINTUM FRATREM

II 1-6.

Q. Cicero, der Bruder des Redners, war Mitte 58 aus Asien, des er drei Jahre lang als Proprätor verwaltet hatte, nach Rom zurückgekehrt. Er vereinigte hier seine Bemühungen mit denen der Freunde und Gönner seines verbannten Bruders, um dessen Wiederherstellung zu bewirken. Aber erst am 4. Sextil 57 ging die lex Cornelia Caecilia, welche den Verbannten zurückrief, durch. Quintus schickte die erlösende Nachricht dem Bruder entgegen, der sie am 8. Sextil in Brundisium empfing (ad Att. IV 1, 4). Am 4. September erfolgte seine Rückkehr nach Rom (ad Att. IV 1, 5), wo die Brüder sich nun nach langer Trennung wiedersahen.

Der Wiederhergestellte fand sofort Gelegenheit, sich dem ersten seiner Gönner, Pompeius, dankbar zu beweisen. Auf seinen Antrag hin entwarfen die Consuln ein Gesetz, durch welches jenem die cura annonae übertragen werden sollte (ad Att. IV 1, 6. 7). Noch im Laufe des September, so scheint es, wurde dies Gesetz angenommen. Pompeius erhielt dadurch die potestas rei frumentariae mit proconsularischem imperium infinitum auf fünf Jahre. Unter den 15 Legaten, die er gefordert hatte, befand sich auch M. Cicero, den er schon bei den Vorverhandlungen in erster Linie genannt hatte. Dieser hatte indessen die legatio nur unter der Bedingung angenommen, dass sie ihm in keiner Weise hinderlich sei: er wollte vorläufig Rom nicht wieder verlassen (ad Att. IV 2, 6). Während aber so Marcus Cicero nur zum Schein und gleichsam honoris causa Legat war, übernahm Quintus eine wirkliche Legatenstelle: er wurde von Pompeius mit bestimmten Aufträgen nach Sardinien geschickt (vgl. p. Scauro 17, 39: praesertim cum frater meus nuper ab his [sc. Sardis] decesserit, cum rei frumentariae Cn. Pompei missu praefuisset). Nach Drumann liess der ältere Bruder den jungeren in seine Stelle eintreten, um Pompeius nicht



SICH GUTCH HICHES DEWEISCH UNG WIEG GUCH bewiesen. Von einem wirklichen Einrücker Marcus kann nicht wohl die Rede sein, da Legation angenommen hatte. Und selbst in manns Annahme schwerlich richtig, dass die Rom zu verlassen, die Erwählung seines B nach sich zog. Wenn Quintus um des Brude dinien gegangen wäre, so würde sich in der Briefen an ihn irgend eine Stelle finden, die lass zu einer derartigen Bemerkung ist mehr! Fehlen beweist also das Gegentheil. Und dans kurze Aufenthalt in Sardinien keine so gross galt ja freilich für ungesund, aber im Win schlimm, wie aus der Warnung ad Q. fr. Il Man darf unbedenklich annehmen, dass Poi zum Legaten ernannte, weil er ihn schätzte u und ohne Zweisel empfand Quintus seine E Emolumenten der Stelle ganz abgesehen, als

Der Abgang des Legaten in seine Prov
Correspondenz zwischen ihm und seinem Brud
jetzt üblichen Zählung sind 6 Briefe ad Quintu
(II 1—6), von denen der erste kurz vor der Ue
nach Sardinien geschrieben, der letzte dem 1
gegengeschickt wurde. Mit diesen Briefen, die
Gelehrter vor nunmehr fast 60 Jahren geord
hat (in seiner berühmten Abhandlung "Ueber ei
im zweiten Buch der Briefe Gieerse ad Onintur

anntlich am 10. December ihr Amt anzutreten pflegten, speciell on P. Rutilius Lupus, und sie fand statt mense Decembri sub dies estos, also vor den Saturnalien (17.-21. December). Mitgenommen der doch jedenfalls besorgt hat ihn ein gewisser Licinius. forgen dieses Tages hatte Cicero schon einen anderen (nicht ervaltenen) Brief an seinen Bruder abgehen lassen. Alles dies erriebt sich aus § 1. Man sieht, dass unser Brief die Correspondenz nicht eröffnet, sondern fortsetzt; doch bleibt es unklar, seit wann ie im Gange ist. Vermuthlich war Quintus nach der Ankunst les Bruders im September und October in Rom geblieben; man arf es schliessen aus ad Att. IV 1, 8 (Q. fratrem . . . sic amo ut 'ebeo) und IV 2, 7 (amamur a fratre et a filia). Ob er auch m 3. November noch da war, als Clodius sein Haus in Brand teckte, geht aus ad Att. IV 3, 2 (Q. fratris domus primo fracta . . deinde inflammata; vgl. p. Mil. 32, 87) nicht deutlich hervor, a es ist bei dem Fehlen einer positiven Angabe eher unwahrcheinlich; die Worte ad fam. I 9, 5: de vi nefaria, qua cum fratre ram domo expulsus konnen es jedenfalls nicht erweisen. Auch us den Schlussworten des am 23. November geschriebenen Briefes id Att. IV 3 (Q. fratris tamen liberalitati . . . illo recusante subnidiis amicorum respondimus) folgt seine Anwesenheit in der Haupttadt nicht. Sicher war er im December von Rom abwesend; rielleicht hatte er vor seinem Abgang nach Sardinien erst noch seine Landgüter aufgesucht. Als Cicero II 1 schrieb, setzte er voraus, dass sein Bruder noch in Italien sei, aber im Begriff stehe, es zu verlassen. Die Worte am Schlusse dieses Briefes: fac. si me amas, ut considerate diligenterque naviges de mense Decembri beziehen sich auf die Ueberfahrt nach Sardinien, nicht etwa schon auf die Rückkehr. Noch im Laufe des December (de) soll er übersetzen: die späteren Monate sind ungünstiger für die Seefahrt (II 4, 7; vgl. 2, 4; 3, 7; 5, 3).1). Quintus handelte demgemäss: als Cicero am 17. Januar 56 den Brief II 2 abfasste, besass er bereits ein Schreiben seines Bruders, das aus Sardinien gekommen war (II 2, 1).

25

<sup>1)</sup> Die unsichere Umrechnung der vorjulianischen Daten dieser Zeit in julianische soll hier nicht versucht werden; es genügt für unsere Zwecke, zu bemerken, dass der Kalender des Jahres 57 so lief, dass der December so ungefähr der Jahreszeit entsprochen haben mag, an die wir bei dem Monatsnamen November denken.

Ciceros Bericht über jene Decembersitzung des Senats it ausserst interessant und lehrreich. Zunächst brachte der Tribu P. Rutilius Lupus die causa agri Campani zur Sprache, welche et Casars Ackergesetz die Parteien bewegte; wie es scheint, war in in dem tribunicischen Berufungsedict als Gegenstand der Berathen angegeben worden (commorat exspectationem Lupus). Nach in referirte sein College L. Racilius noch de iudiciis. d. h. Ober is vor den ädilicischen Comitien vorzunehmende Constituirung der Gerichtshöfe, eine Frage, die mit den Händeln zwischen Clean und Milo zusammenhing. Die Sitzung war verhältnissmässig # besucht: senatus fuit frequentior, quam putabamus esse posse mu Decembri sub dies festos, schreibt Cicero & 1. Dann fährt er (md den Herausgebern, auch den neuesten) fort: consulares nos fuins et duo consules designati, P. Servilius, M. Lucullus, Levidus, Vi cacius, Glabrio, praetores. sane frequentes fuimus, omnino ad A Dieser Satz ist staatsrechtlich unmöglich. Es ist durchaus Holzapfel (Philol. 46 S. 648) zu lesen: consulares nos fuimus s duo consules designati, P. Servilius, M. Lucullus, Lepidus, Volcecia, Glabrio; praetorii sane frequentes; fuimus omnino ad CC. Da Holzapfels kurze Argumentation weder Müller noch Purser über zeugt hat, so erlaube ich mir, ihm zu secundiren. Cicero wil seinem Bruder ein Bild von der Frequenz des Senates geben; zählt deshalb zunächst die anwesenden consulares auf. Zu diese gehören allerdings die consules designati, da sie consulari la befragt werden; mit Unrecht nahm Schütz daran Anstoss, dan Cicero sie inter se ipsum et ceteros consulares nominatim memoratu eingeschoben habe. Cicero stellt sich und die anderen einande gegenüber, daher et; die anderen zählt er in einer gewissen Rang folge auf: die consules designati kommen zuerst, weil sie zuers befragt werden; dann folgen die übrigen nach der Ancienneta P. Servilius cos. 79, M. Lucullus cos. 73, Lepidus und Volcacio coss. 66; den letzteren beiden hätte allerdings Glabrio cos. 67 voran gehen müssen; aber da sie fast gleichalterig sind, so erklärt sid die Ungenauigkeit leicht: Cicero hielt es nicht für nothig, der kleinen Lapsus nachträglich zu corrigiren. Die praetores aber al amtirende Magistrate können in keiner Weise mit den Consularet und mit den Senatoren überhaupt in einem Athem genannt werden: die Beamtenqualität suspendirt das senatorische Recht (Lange, R. A. Il 369 f.). Ueberliefert ist auch nicht praetores, sondern

- tor; es ist zu praetorii zu erganzen und mit den beiden folgenden --- Worten zu verbinden: praetorii sane frequentes (sc. fuerunt). - den Consularen werden noch die Senatoren zweiter Rangklasse, die Prätorier, besonders erwähnt; dann folgt abschliessend; fuimus - emnino ad CC. Auf diese Weise soll Quintus ein Bild von der . ... Zusammensetzung des Senates gewinnen: es waren 8 Senatoren da, die consulari loco stimmten; die Prätorier waren ziemlich zahlreich vertreten; im ganzen waren an 200 Senatoren anwesend. \_\_ Das war an und für sich keine stattliche Frequenz, aber es ging an ut mense Decembri sub dies festos. Ich sollte meinen, die Richtigkeit der Verbesserung müsste einleuchten: nicht bloss, dass das anstössige und nicht einmal überlieferte praetores beseitigt ist; auch der ganze Satz hat durch die veränderte Abtheilung gewonnen; er liefert nun eine anschauliche, dreifach gegliederte Illustration zu der vorhergehenden Behauptung senatus frequentior fuit, quam putabamus esse posse, während die Vulgata mit ihrer Verbindung sane frequentes fuimus eine Behauptung von nur bedingter Richtigkeit, jedenfalls aber eine matte Wiederholung enthält. Die Ellipse praetorii sane frequentes ist leicht, da die Form fuerunt doch auch schon vorher für et duo consules designati . . . Glabrio aus dem vorhergehenden fuimus vorschwebt.

Nebenbei mache ich darauf aufmerksam, dass unser Brief die Stellung der designirten Magistrate ungemein deutlich hervortreten lässt. In § 1 werden die consules designati unter den Senatoren, und zwar unter den Consularen, mit aufgezählt. Nach § 2 fragt der referirende Tribun Racilius zuerst den einen von ihnen, Cn. Cornelius Lentulus Marcellinus, um seine Meinung; dann kommt, nachdem erst noch zwei opponirende Tribunen gesprochen haben, der zweite consul designatus, L. Marcius Philippus, zu Worte, der seinem Collegen beistimmt. Nun schreibt Cicero weiter (§ 3): postea Racilius de privatis me primum sententiam rogavit. Die consules designati mit ihrer wenn auch vorläufig noch ruhenden potestas (Lange, R. A. I 719) sind also nicht mehr zu den privati zu rechnen. Unter den privati aber wird Cicero, obwohl er der jüngste von den anwesenden Consularen ist, zuerst gefragt.

In § 1 findet sich noch eine anstössige Stelle. Das Referat des Lupus de agro Campano, auf welches man gespannt gewesen war, wurde magno silentio angehört. Lupus sprach sehr aussührlich; zum Schlusse heisst es: causa sero perorata sententias se

rogaturum negavit, ne quod onus simultatis nobis imponeret: superiorum temporum conviciis et ex praesenti silentio, quid sustus sentiret, se intellegere, dixit Milo. coepit dimittere. ten Marcellinus: noli, inquit, ex taciturnitate nostra. Lupe, evid et probemus hoc tempore aut improbemus, iudicare. ego, qued ed m attinet, itemaue arbitror ceteros, ideireo taceo, quod non existim. cum Pompeius absit, causam agri Campani agi conpenire, tu ille se senatum negavit tenere. Lupus erklärt also, er wolle ze gewissen Gründen keine Umfrage halten; die lautlose Aufmerkunkeit der Versammlung zeige ihm so wie so, wie sie über die Sade denke. Während er sich aber anschickt, den Senat zu entlasen, nimmt der designirte Consul Marcellinus noch rasch die Gelegeheit wahr, um eine personliche Bemerkung oder eine facische Berichtigung anzubringen: Lupus solle das Schweigen des Senats nicht falsch auffassen. Darauf erklärt dann der Tribun die Sitzug für geschlossen. Nun frage ich: wie passt in diesen Zusammehang dixit Milo? Die Schlussbemerkung des Marcellinus, der is dieser Sitzung als princeps senatus fungirt, begreift man durchas: aber wie kommt Milo dazu, unaufgefordert eine Rede zu haltes? Eine Umfrage findet nicht statt; in welcher Eigenschaft also ergreift er das Wort? Seit dem 10. December (bis dahin war e Tribun gewesen) ist er kein Beamter mehr; er kann also als solche nicht geredet haben. Merkwürdig ist ferner, dass wir von den Inhalt seiner Rede nichts erfahren. Man weiss auch anderweits nicht, dass und was er mit dieser Angelegenheit zu thun hat. Und endlich ist doch klar, dass die Bemerkung des Marcellinus sich unmittelbar an die letzten Worte des Lupus anschliessen muss; es ist wie Schlag und Gegenschlag; durch die eingeschaltete Rede des Milo geht das Beste an dem Zwischenruf verloren. Die Stelle ist zweifellos nicht in Ordnung, trotz Mommsen, auf dessen Autorität hin alle Herausgeber seit Baiter sich mit dieser Textgestaltung zufrieden gegeben haben.

Vor Mommsen verband man dixit mit den vorhergehendes Worten: . . . se intellegere dixit. Da es aber natürlich undenkbar war, dass Milo die Sitzung sollte geschlossen haben (Milo coepit dimittere), so hielt man das Wort Milo für verderbt und las mit Manutius: in illo coepit dimittere. Mommsen glaubte durch seine Interpunktion die Ueberlieferung retten zu können und eines guten und richtigen Sinn' zu erzielen; die Conjectur, obwehl

ehr elegant', sei also nicht nöthig. Es ist eine Anmerkung zu lem oben erwähnten Aufsatze "Ueber eine Blätterversetzung u.s. w.". n welcher Mommsen im Vorbeigehen so urtheilt: seine Aufnerksamkeit war eben auf einen wichtigeren Gegenstand geichtet, sonst hätte gerade er nicht verkennen können, dass die Rede des Milo in dieser Situation eine Unmöglichkeit ist. Aber ine andere Frage ist es, ob die Vermuthung des Manutius Billigung Einmal ist dixit am Schlusse des vorhergehenden Satzes chwerfällig und schleppend; die oratio obliqua im Anschluss an das egierende Verbum des ersten Satzes (se rogaturum negavit) verlient entschieden den Vorzug. Und sodann ist in illo im Sinne on während dessen', bei diesen Worten' schwerlich gutes Latein. Drelli schrieb dafür: illico coepit dimittere: dies entfernt sich veiter von der Ueberlieferung, und das schleppende dixit bleibt. Fleichwohl wurde ich Orellis Vorschlag acceptiren (denn Milo ist inmöglich), wenn ich nicht einen anderen Ausweg sähe. lieser hängt zusammen mit der Blätterversetzung.

Da ich einmal auf sie zu sprechen komme, so will ich beiaufig darauf hinweisen, dass Baiter einen Fehler beging, als er lie von Mommsen im Jahre 1844 (Zeitschr. f. d. A. Bd. II S. 605) veröffentlichte Tabula ad ordinandam seriem libri II epistularum id Q. fratrem unverändert abdruckte (Bd. IX S. LXXVIII). Mommsen hatte seine Hypothese zur Erklärung des Durcheinanders n den Briefen, und infolge dessen auch seine Tafel, auf falschen Voraussetzungen aufgebaut, d. h. er war den Angaben Orellis (in lessen erster Ausgabe) über die handschriftliche Ordnung der Briefe zefolgt, die sich nachher als ganz unzuverlässig herausstellten. Er war deshalb genöthigt gewesen, sein durchaus evidentes Resultat der Scharfblick, mit dem es trotz jener falschen Angaben erzielt wurde, verdient um so grössere Bewunderung) durch eine künstiche und in mancher Hinsicht bedenkliche Annahme zu begründen. Nach ihr ware in dem Archetypon des Mediceus ein quinio folgendernaassen versetzt worden:

| Ursprüngl. Ordnung: | Versetzung:    |
|---------------------|----------------|
| 1 \( \times 10      | 3 \( \) 8      |
| $2 \cup 9$          | 4 ~ 7          |
| 3 ~ 8               | 1 \( \times 10 |
| 4 ~ 7               | $2 \subset 9$  |
| 5 _ 6               | $5 \subset 6$  |

(Man muss sich die Doppelblätter, die hier unter einander stehen, auf einander liegend denken). Auf Grund dieser Annahme (ist ihrerseits die Orellischen Angaben zur Voraussetzung hat) ist ist auch bei Baiter abgedruckte Mommsensche Tafel hergestellt worden. Nun fand aber Mommsen im Jahre 1845, als er den Medicens in Florenz selbst sah, dass in Wirklichkeit die handschriftliche Ordnung der Briefe mit den Angaben Orellis nicht stimmte. Anfangsfürchtend, seine frühere Arbeit möchte dadurch gänzlich ungestossen werden, erkannte er bald, dass seine Ordnung der Briefe sich jetzt viel leichter aus der Ueberlieferung erklären lass; es bedurfte nur der Annahme einer ganz einfachen Versetzung was 4 Blättern: statt der richtigen Folge  $\begin{cases} 1 - 4 \\ 2 - 3 \end{cases} = 1.2.3.4$  lag hand-

schriftlich die falsche  $\begin{cases} 2 & 3 \\ 1 & 4 \end{cases}$  = 2. 1. 4. 3 vor. Mommsen berichtete dies in der Zeitschr. f. d. Alterthumsv. 1845 (Bd. III S. 779 f.); er hielt es mit Recht nicht für nöthig, seine früber gegebene Tafel dementsprechend umzuändern: das war Sache des Wohl aber war es Baiters Pflicht, dem verändertes Thatbestand Rechnung zu tragen; weil er es nicht that, biete seine Ausgabe einen unbegreiflichen Widerspruch, indem mas auf Grund der Tafel auf S. LXXVIII eine andere handschriftliche Ordnung der Briefe annehmen muss, als sie thatsächlich vorhanden und auch von Baiter S. LXX der adnotatio critica richig angegeben ist. Das Wort des Räthsels hat man erst, wenn man Mommsens zweiten Aufsatz kennt, den Baiter gar nicht einmal citirt (S. VI Anm. wird nur der erste Aussatz angesührt mit der falschen Jahreszahl 1842 statt 1844 und der falschen Seitenzahl 591 ff. statt 593 ff.).

Ich setze die nach Mommsens zweitem Aufsatz berichtigte Tafel her und finde es nur nöthig dazu zu bemerken, dass vos dem Worte exiturus an in der Handschrift genau die Ordnung ist, welche Mommsen vorschlägt; die Tafel brauchte also nicht weiter fortgeführt zu werden, wenn es nicht geschähe mit Rucksicht auf die Vergleichung mit der dispositio Orelliana, welche das Stück αμφιλαφίαν autem illam (bis mi frater, vale) mit anderen alteren Ausgaben zwischen das Stück exiturus a. d. VIII. (bis ne omiseris) und das Stück a. d. VI. Id. Apr. (Brief VII bei Orelli) einschob. Diese Einschaltung beruhte nicht auf hand-

ı

schriftlicher Gewähr, sondern war ein versehlter Besserungsversuch aus älterer Zeit.

Tabula.

٠.

| Folia arche-<br>typi    |                        | AD QVINTYM FRATREM                                              | Series epistolarum                 |                              |
|-------------------------|------------------------|-----------------------------------------------------------------|------------------------------------|------------------------------|
| roclo<br>dispo-<br>sila | male<br>dispo-<br>sita | Lib. II. quid senatus sentiret, se intellegere. dixit           | ex Momm-<br>seni dis-<br>positione | ex<br>Orelliana              |
| 1.                      | 2.                     | Milo. coepit dimittere                                          | ep. 1<br>contin.<br>ep. 2          | ep. 1<br>contin.<br>ep. 2    |
| 2.                      | 1.                     | omnes vident, creditores vero regis aperte pecunias             | ор. 3<br>"                         | . »<br>өр. 3                 |
| 3.                      | 4.                     | copiis. sed magna manus                                         | ор. 4<br>"                         | ep. 4                        |
| 4.                      | 3.                     | ἀμφιλαφίαν autom illam, quam tu solos dicere                    | "<br>ер. 5                         | ep. 6<br>pars alter<br>ep. 5 |
|                         |                        | exiturus a. d. VIII. Id. Apr. spon-<br>salia Crassipedi praebui | 77                                 | ep. 6                        |
|                         |                        | epistulam                                                       | ep. 6                              | ер. 7<br>ер. 8               |

Ich kehre nach dieser Abschweifung, die aber, wie man sehen wird, doch zur Sache war, zu meinem Thema zurück. Man ersieht aus der Tasel, dass im Mediceus aus die Worte se intellegere dixit (ep. 1 § 1) unmittelbar solgt: omnes vident, creditores vero regis (ep. 2 § 3); der so beginnende Abschnitt reicht bis ep. 3 § 4: in eo multo sumus superiores ipsius, an welche Worte sich dann

<sup>1)</sup> Vgl. Mommsen a. a. O. (1845!) S. 780 Anm.

anschliesst: Milo coepit dimittere (ep. 1 § 1) u. s. w. Schon in den älteren Ausgaben sind, trotz dieser handschriftlichen Uebelieferung, die Briefe 1 bis 3 richtig geordnet; die Verbeserung geht, wie Mommsen nachwies, auf ,die scharfsinnige Conjectur eine Gelehrten des 15. Jahrhunderts' zurück, der die Fugen der falsch an einander geleimten Stücke erkannte und sie dann richtig sammenpasste. Dieser Gelehrte also machte zuerst die Schnitte a den sinnlosen Stellen der Handschrift: se intellegere dixit I enns vident und sumus superiores ipsius | Milo coepit dimittere, word er das Mittelstück herauslöste und Milo coepit dimittere an mistellegere dixit anreihte. Dass Milo aber in den so hergestellte Zusammenhang nicht passt, haben wir gesehen. Es ist also estweder Milo als verderbt anzusehen und durch Conjectur zu änder. oder - der Schnitt ist nicht ganz correct geführt! Wie, weis man so zu trennen hätte: sumus superiores ipsius Milo 11) cassi dimittere? Ob und wie Milo mit den vorhergehenden Worten 20sammenstimmt, soll nachher untersucht werden: die Stelle des ersten Briefes, von der wir ausgingen, ist jetzt tadellos. Sie lattet nunmehr: sententias se rogaturum negavit, ne quod onus simultais nobis imponeret: ex superiorum temporum conviciis et ex presenti silentio, quid senatus sentiret, se intellegere. dixit: coepit dimittere. tum Marcellinus: noli, inquit, u. s. w. Warum ich nicht lieber interpungire: se intellegere dixit. coepit dimittere, geht aus den oben Gesagten hervor. Der Satz dixit: coepit dimittere enthält as bekanntes und beliebtes Asyndeton, das hier vorzüglich am Platze ist: .Sprachs und wollte die Sitzung schliessen': da warf Marcellinus seine Bemerkung in die Versammlung.

Es kommt jetzt darauf an, zu zeigen, dass der hier eliminirte Milo in den anderen Zusammenhang passt. Sehen wir also, was im dritten Briefe durch die Zusammenfügung der Stücke semus superiores ipsius Milo und copiis sed magna manus für eis Sinn entsteht. Bei dieser Zusammenfügung muss Milo in Milonis verbessert werden; der ursprüngliche Genetiv ist offenbar, da infolge der Blattversetzung die Worte coepit dimittere sich an ihn anschlossen, durch Angleichung an diese zum Nominativ geworden.

<sup>1)</sup> Wie ich hier bezüglich des Wortes Milo die Frage aufwerfe, ob der Schnitt vor oder hinter ihm zu führen sei, so war man schon früher kissichtlich des Wortes exiturus am Schlusse der Blattversetzung (s. die Tale) zweifelhaft. Ich komme darauf noch zu sprechen.

Der Schlusssatz von ep. 3 § 4 lautet nunmehr nach unserer Ansicht: in ea (so ist überliesert) multo sumus superiores ipsius Milonis copiis; sed magna manus ex Piceno et Gallia exspectatur, ut etiam Catonis rogationibus de Milone et Lentulo resistamus. Um ihn zu verstehen, muss man die ganze vorhergehende Schilderung berücksichtigen.

Clodius hatte, nachdem er am 20. Januar 56 Aedil geworden war (ad Q. fr. II 2, 2), sofort gegen Milo vor dem Volke Anklage wegen vis erhoben. Schon beim ersten Anguisitionstermin, am 2. Februar, war Pompeius als Beistand des Milo anwesend, ohne iedoch vor der Hand für seinen Schützling zu sprechen (II 3, 1). Im zweiten Termin, am 6. Februar, trat Pompeius als Redner auf. wurde aber fortwährend durch Geschrei und Schmähungen der Clodianer unterbrochen; als sich dann Clodius zur Entgegnung erhob, machten es diesem die Milonianer ebenso, doch gelang es - ihm, durch boshafte Fragen, die er an die contio richtete und auf welche seine Leute die Antwort brüllten, den Pompeius aufs empfindlichste zu kränken. Es kam schliesslich zu einem Handgemenge zwischen den Banden des Clodius und Milo, und der Senat wurde in die Curia berufen, um über die skandalösen Vorgange zu berathen (II 3, 2). Am 7. und 8. Februar 1) tagte der Senat eben dieserhalb im Tempel des Apollo, wohin man ihn berufen hatte, damit Pompeius an der Besprechung theilnehmen könnte.3) In der zweiten dieser Sitzungen wurde Pompeius von dem Volkstribun C. Cato aufs hestigste angegrissen, und da der Senat dessen Invectiven gegen ihn schweigend anhörte, so verlor er die Ruhe, deutete an, dass Crassus der Urheber der Machen-

<sup>1)</sup> Die Daten nach Manutius' Verbesserung.

<sup>2)</sup> Monutius vermuthete, die Wahl des Sitzungslocals sei deshalb erfolgt, weil Pompeius in der Nähe gewohnt habe. Diese Erklärung liest man noch bei Süpfle-Böckel 10 S. 136 sowie bei Tyrrell II 34. Sie ist gewiss unrichtig. Pompeius hatte mit der potestas rei frumentariae das imperium erhalten (ad Att. IV 1, 7; ad fam. I 1, 3); darum musste, wenn er der Senatssitzung beiwohnen sollte, ein Local extra pomerium gewählt werden; dies traf beim Apollotempel zu (Lange, R. A. 113 399). Wenn Pompeius in dieser Zeit auch sonst einmal im Senate anwesend ist (ad fam. I 1, 2; vgl. ad Q. fr. Il 1, 1 a. E.), so muss angenommen werden, dass in solchem Falle der Ort mit Rücksicht auf ihn bestimmt wurde; dass es nur selten geschehen ist, ersehen wir aus ad fam. I 7, 3. Er weilte eben ad urbem; vgl. ad Q. fr. Il 5, 3 (in hortos ad Pompeium, s. Drum. IV 537, 68) und ad fam. I 9, 7 (cum introisset).

schaften gegen ihn sei, und erklärte schliesslich mit Schä werde sein Leben zu schützen wissen. In ähnlichem Sinne er sich nachher vertraulich gegen Cicero aus (II 3, 3 u. 4) die Darstellung dieser Vorgänge folgen nun in dem Brie Satze: itaque se comparat (sc. Pompeius), homines ex agris a operas autem suas Clodius confirmat, manus ad Quirinalis p in ea multo sumus superiores ipsius Milonis copiis. sed manus ex Piceno et Gallia exspectatur, ut etiam Catonis rogat de Milone et Lentulo resistamus. Auf die Quirinalien (= 1 bruar) hatte Clodius den dritten Anguisitionstermin gegen Mi beraumt: bis dahin konnten die Mannschasten des Pompei Picenum und Gallien noch nicht zur Stelle sein. Das wa auch nicht nöthig; denn für die Quirinalien (in ea) hatte schon durch Milos eigene Bande die Oberhand; indessen i man die Leute des Pompeius doch noch gebrauchen, da ja a dem auch zwei Anträge des C. Cato zu bekämpfen waren denen der eine die Einsetzung einer quaestio extraordinaria Milo verlangte, der andere aber dem Proconsul von Cilicie Lentulus Spinther, das imperium abrogiren wollte. Das überli in ea halte ich mit Tyrrell und Supfle-Bockel gegen die V in eo; es ist viel pragnanter und bildet mit seiner finalen f tung in chiastischer Stellung das Gegenstück zu dem ut-Sati zweiten Colons (in ea - sumus superiores, exspectatur sistamus). Superiorem esse in aliquid ist so wenig zu beanst wie superiorem esse contra aliquem (p. red. ad Quir. 9, 22). das sed, das man in et hat verwandeln wollen, darf nicht ange werden: der dreifache Gegensatz (superiores sumus - exspec in ea — ut , . . resistamus, ipsius Milonis copiis — magna n ex Piceno et Gallia) springt ja in die Augen. Unsere Einst von Milonis bewährt sich also vorzüglich; Milo ist der eiger und zunächst Bedrohte, daher das Pronomen ipse recht am I ist; die ipsius Milonis copiae aber, welche wir schon von Action des 6. Februar her kennen, stehen im Gegensatz zu Mannen des Pompeius, von denen ja an unserer Stelle in e Linie gesprochen wird; sie werden mit magna manus ex P et Gallia bezeichnet: es ist bekannt, dass Pompeius speciel Picenum grossen Einfluss hatte (Velleius Paterc. Il 29, 1). ! alledem glaube ich, dass der von mir hergestellte Text e besseren Sinn liefert, als was man bisher las: in eo multo su

superiores ipsius copiis, wo man natürlich ipsius copiis als abl.
comp. fassen und auf Clodius beziehen musste (mit dem schiefen Gegensatz ipsius copiae — Catonis rogationes); denn Tyrrells Erklärung ipsius — Pompei wird gewiss niemand billigen. Es ist interessant, dass Drumann den Sinn, den ich hier auf kritischem Wege hergestellt habe, aus dem Zusammenhang der Dinge herausgefühlt hat; er sagt II 326 Anm. 32: ,Cicero fühlte sich gedeckt; schon Milo war stärker als der Feind, und nun rückte noch eine Hülfsmacht an' u. s. w.

Nach dieser unvermeidlichen Excursion in den dritten Brief wende ich mich wieder dem ersten zu. Als der Tribun P. Rutilius Lupus iene Decembersitzung des Senates, von der wir ausgingen. schliessen wollte, erhob sich sein College Racilius und hielt Vortrag de iudiciis (§ 2). Die Sachlage war diese. Milo wollte den Clodius nach der lex Plautia de vi anklagen, um seine Wahl zum Aedilen zu hintertreiben. Der Consul Metellus aber verbot dem Prätor eine Klage anzunehmen, bevor die Quästoren gewählt und von ihnen die neuen Gerichtshöfe constituirt wären; die Quästoren mussten nämlich bei der Ausloosung der Geschworenen dem praetor urbanus assistiren. Da nun die Wahl der Quästoren erst nach derjenigen der Aedilen stattfinden durfte, so war durch jenes Verbot Clodius thatsächlich unanklagbar (Dio C, 39, 7). Dagegen wandte sich die Opposition des neuen Tribunen L. Racilius. Er befragte zuerst den designirten Consul Marcellinus, von dem es dann heisst: is cum graviter de Clodianis incendiis, trucidationibus, lapidationibus questus esset, sententiam dixit, ut ipse indices per praetorem urbanum sortiretur, iudicum sortitione facta comitia haberentur; qui iudicia impedisset, eum contra rem publicam esse facturum. fragt sich, wer hier der ipse ist, den Marcellinus meint. Man kann ebensowenig an den designirten Consul, wie an den Tribunen Racilius, wie an den anzuklagenden Clodius denken: alle drei haben mit der sortitio iudicum nichts zu schaffen, und es ist ungereimt, dass der praetor urbanus im Austrage eines von ihnen (ipse per praetorem urbanum) handeln sollte. Daher wollte schon Manutius lesen: ut ipse iudices praetor urbanus sortiretur. Diese Aenderung liefert einen vortrefflichen Sinn und wird deshalb von Lange (R. A. III<sup>2</sup> 319) gebilligt. Wenn Ernesti meinte: in qua lectione ,ipse' friget, so trifft dies durchaus nicht zu; ipse steht im Gegensatz zu einem vorschwebenden non per quaestores; denn diese

psiegten ja sonst im Austrage des Prätors die Loosung vorzunehn (δι' ὧν τὴν ἀποκλήρωσιν τῶν δικαστῶν γενέσθαι ἐχρῆν 39, 7; vgl. Lange R. A. 13 890). Ich glaube sogar das ipse n verstärken zu sollen und schlage vor zu lesen: sententiam dizi, ipse iudices per (se) praetor urbanus sortiretur. Auf diese W wird die Corruptel besser erklärt: der Aussall von se hatte zur Fo dass per praetorem urbanum geschrieben wurde. Auch ad Q II 12,3 ist se hinter per ausgesallen: M. Orsium, equitem Roman nostrum et per (se) necessarium et quod est ex municipio Atella quod scis esse in side nostra. Für jenen verstärkenden und Gegensatz markirenden Gebrauch des per se sehlt es nicht an spielen; ich sühre nur Phil. X 2, 4 an: eis copiis, quas ipse labore et periculo ad rei publicae, non ad suum praesidium pet nullo adiuvante perfecit.

Noch eine Kleinigkeit ist zu erwähnen. Nachdem Cn. Lentt Marcellinus gesprochen hat, kommen Freunde des Clodius zu Wo adprobata valde sententia (sc. Marcellini) C. Cato contra dizi Cassius maxima acclamatione senatus, cum comitia indiciis a ferrent. Dann wird der andere designirte Consul befragt: Philip adsensit Lentulo. Hierauf kommt Cicero als erster Senator de prit an die Reihe: postea Racilius de privatis me primum sentent rogavit. Es ist also klar, dass der hier erwähnte Cassius n Senator ist, sondern als Beamter das Wort ergreift: er wird ebe wie C. Cato Tribun gewesen sein. Was dies für ein Cassius wissen wir nicht, auch nicht, wie sein praenomen lautete. Ge die Handschrift schlug Baiter (in der praef. zum X. Bande, S. V vor, auch zu Cassius das praenomen ,C. zu setzen, und ihm 1 alle neueren Herausgeber gefolgt. Wir gewinnen dadurch für Kenntniss der Persönlichkeit nichts; denn C. Cassius Longinus, bekannte Cäsarmörder, kann nicht gemeint sein, da er erst quaestor und 49 tr. pl. war; von einem andern C. Cassius w man in dieser Zeit nichts. Hält man also ein praenomen für not so liegt ja allerdings C, am pächsten, aber man hat doch kein Re es als unbedingt sicher in den Text zu setzen. Ausserdem a ist es überhaupt fraglich, ob Cicero das praenomen geschrieben ! daraus, dass C. Cato es hat, folgt es keineswegs; vgl. § 1: P. S vilius, M. Lucullus, Lepidus, Volcacius, Glabrio; II 3, 4: C. C tonem a Crasso sustentari, Clodio pecuniam suppeditari. Ich ! also der Ansicht, dass man das von Baiter eingeschobene C. wied

streichen sollte; so wird wenigstens niemand irre geführt. Diesen Cassius, tr. pl. 56, habe ich bei Pauly-Wissowa nicht erwähnt gefunden; bei Lange (R. A. III<sup>2</sup> 319) wird er richtig als ein Cassius bezeichnet und von C. Cassius Longinus unterschieden.

#### Brief 2.

Geschrieben nach der Schlussangabe am 17. Januar (56).

Cicero beschwert sich im Eingang darüber, dass er nicht schon mehrere Briefe aus Sardinien erhalten hat; der eine, auf den er antwortet, muss also wohl schon geraume Zeit in seinem Besitze sein, wie auch daraus hervorgeht, dass er in einer ihm von Quintus ans Herz gelegten Angelegenheit bereits Schritte gethan hat (quod ad me . . . scripsisti, locutus sum cum Cincio). Dass dieser eine Brief aus Sardinien gekommen war, ist klar; denn Cicero scherzt mit Bezug auf die erwähnte Angelegenheit darüber, dass Sardinien die Eigenschaft zu besitzen scheine, das Gedächtniss aufzufrischen. Es war also ohne Zweifel der erste Brief, den Quintus nach seiner Ankunft in Sardinien geschrieben hatte. Man darf annehmen, dass es dieser selbe Brief ist, der II 3, 7 (a te post illam Vlbiensem epistulam nullas litteras accepi) und II 6, 1 (atque has scito litteras me solas accepisse post illas, quas tuus nauta attulit Vlbia datas) erwähnt wird. Quintus hatte ihn also gleich nach seiner Landung in Olbia 1) aufgesetzt und dem Capitan des Schiffes, das ihn hinübergebracht hatte, bei der Rückfahrt wieder mitgegeben.

Zwischen Brief 1 und 2 ist keine Lücke in der Correspondenz anzunehmen; vgl. 2 § 1: me enim nemo adhuc rogavit, num quid in Sardiniam vellem. Uehrigens muss Cicero geglaubt haben, die Amtsgeschäfte würden seinen Bruder nur ganz kurze Zeit in Sardinien festhalten; denn schon im zweiten Brief bittet er ihn, sobald wie möglich zurückzukehren: (§ 4) tu, si ita expedit, velim quam primum bona et certa tempestate conscendas ad meque venias. Die Sache zog sich aber länger hin, als er gedacht hatte.

Zur Kritik und Erklärung habe ich Folgendes zu bemerken. Wenn es in § 1 heisst: quod ad me Lentuli et Sestii nomine scripsisti, locutus sum cum Cincio: quoquo modo res se habet, non est facillima, so ist es sehr gewagt, vor Lentuli die Präposition (de)

<sup>1)</sup> Ich habe an den angeführten beiden Briefstellen Vibionsis und Vibia hergestellt, weil darauf die Ueberlieferung des Med. (uibiontom und uibia) führt. Auch im Itin. Ant. p. 79 heisst die Stadt Vibia.

einzuschieben (mit Manutius). Wir kennen diese Geldangelegenbei nur aus der vorliegenden Stelle, und aus ihr können wir keins Klarheit gewinnen. Es ist also fraglich, ob die Sache so einfact liegt, dass Lentulus und Sestius dem Quintus Geld schuldeten und dass mit diesem Gelde die Forderungen des Atticus gedeckt werden sollten (Manutius; vgl. Drum. VI 744); die Worte quoquo mede nus se habet, non est facillima sprechen nicht dafür. Lentuli et Sati nomine kann bedeuten "mit Rücksicht auf L. u. S." (vgl. Hasche Lat. Stil. 1884 S. 179); das lässt sich verstehen, wenn es sech keine deutliche Einsicht giebt. Die neueren Herausgeber auser Wesenberg und Tyrrell haben denn auch de wieder beseitigt.

Aber nicht zu billigen ist, dass die Herausgeber alle hister facillima nur leicht, mit einem Komma, interpungiren. Dena die ernste, geschäftliche Behandlung der Sache ist mit diesem Worte zu Ende; mit sed bricht Cicero ab, um zu einem Scherz überngehen. Es ist also ein Punktum zu setzen und so fortzusahren: sed habet profecto quiddam Sardinia ... memoriae: nam ut ilk Gracchus augur etc.

In § 3 lesen Müller und Purser mit Lehmann (Quaest. Tul. p. 121 f.): . . . obtinere causam Lentulus videbatur (in ea re nes d officio erga Lentulum mirifice et voluntati Pompei praeclare sais fecimus), sed per obtrectatores Lentuli calumnia extracta est. Fraber interpungirte man stark hinter videbatur, liess die Klammern wet und schob vor oder hinter calumnia das Wort (res) ein. Durch die Parenthese wollte Lehmann den Satz logischer gestalten und zugleich (res) überslüssig machen, indem er aus dem ersten Gliek causa zu extracta est erganzte. Ich glaube nicht, dass das angebt. Man muss ausgehen von dem gleichzeitigen Briefe an P. Lentulus, ad fam. I 4, wo es in § 1 heisst: res ab adversariis nostris extracts est variis calumniis; causam enim frequenti senatu... obtinebamu Res und causa bilden hier, wie schon die Stellung zeigt, einen beabsichtigten Gegensatz: causa ist der principielle Anspruch der streitenden Partei, das Streitobject, res allgemein die Angelegenheit, hier der Verlauf der Verhandlung. Man kann nicht beliebig des specielleren Ausdruck für den allgemeinen einsetzen. Von der cous kann man wohl sagen: obtinetur, transfertur ad alium, depeniur; aber verschleppt, hingezogen (extrahi) kann meines Erachtens nur die res werden. Aus diesem Grunde kann ich Lehmann nicht beistimmen und ziehe die saloppere Anreihung der Sätze vor. Es ist aber

-larum nicht nöthig, (res) einzuschieben; denn die gewünschte Beziehung ist vorhanden, wenn man so interpungirt: ... obtinere
zausam Lentulus videbatur; in ea re nos et officio ... satis fecimus,
zed per obtrectatores ... extracta est. Durch den Anschluss des
Satzes mit sed an satis fecimus tritt allerdings der Gegensatz zwischen
causa und res, der ad fam. I 4 so scharf markirt wird, ganz in den
Hintergrund, aber es stellt sich dafür der andere zwischen nos und
obtrectatores Lentuli ein. Solche leise Verschiebung des Gedankens
in gleichzeitig geschriebenen Briefen ist ganz in Ciceros Art.

Aber dies ist nebensächlich. Dagegen verdienen die Worte in ea re nos et officio erga Lentulum mirifice et voluntati Pompei praeclare satis fecimus aufmerksame Beachtung wegen der Folgerungen, die die Erklärer aus ihnen für Ciceros Charakter gezogen haben. Schon Manutius interpretirte diese Worte so: quia, etsi pro Lentulo studiose, ita tamen egimus, ut animum Pompei non offenderemus. Es ist damit also angedeutet, dass Cicero sich zwischen den divergirenden Wünschen des Lentulus und des Pompeius auf gute Manier durchwand. Auch Wieland spricht von einer ,seltenen Offenherzigkeit', die hier hervortrete und den Schlüssel zum Verständniss der Briefe an Lentulus liefere. Die .seltene' wäre freilich mit rechtem Namen eine cynische zu nennen; denn Cicero wurde bei dieser Aussaung geradezu bekennen, sein Eintreten für Lentulus sei nur Spiegelfechterei gewesen. Drumann spricht dies auch offen aus: ,er machte ihm Hoffnungen, und that nichts für ihn, um Pompeius nicht zu beleidigen', heisst es Il 321. 322, wo in der Anm. 9 unsere Stelle als Beleg dafür citirt wird; vgl. IV 512, 20: .auch Cicero täuschte den Proconsul von Cilicien durch die Versicherung, dass er sich mit dem grössten Eifer für ihn verwende.' Dass hier ein Missverständniss vorliegt, lässt sich beweisen. Man fasst voluntas Pompei als die Absicht des Pompeius, selbst die Zurückführung des Königs von Aegypten zu übernehmen. Dieser voluntas und zugleich dem officium erga Lentulum zu entsprechen, wäre allerdings ein verwerfliches Kunststück gewesen. Aber das ist auch gar nicht gemeint. Ueber Pompeius' Absichten in dieser Richtung ist Cicero im Unklaren; er sagt es gleich nachher, wo von der rogatio Caninia die Rede ist: in ea re Pompeius quid velit, non dispicio; familiares eius quid cupiant, omnes vident. Wie kann Cicero in einem Athem mit "seltener Offenherzigkeit" sagen, er habe dem Wunsche des Pompeius Rechnung getragen, und versichern, et kenne dessen Absichten in dieser Sache nicht? Wenn er dort offen war, brauchte er hier nicht hinter dem Berge zu halten. Jese Worte bedeuten einfach: "Ich habe Lentulus gegenüber in vollkommenstem Maasse meine Schuldigkeit gethan und dabei auch ganz im Sinne des Pompeius gehandelt. Denn Pompeius trat ebenfalls officiell für Lentulus ein; vgl. ad fam. I 1. 2: nen cum in sermone cotidiano, tum in senatu palam sic egit causam tuam etc.; 12,3: ita sum cum illo locutus, ut mi viderer animum hominis ab omni alia cogitatione ad tuam dienitatem tuendam traducere; vgl. 17, 3: qui mihi cum semper tuet laudi favere visus est etc. Dass Cicero es für nöthig hielt, seinen Bruder, dem Legaten des Pompeius, mitzutheilen, er habe sich bei seinem eifrigen Eintreten für Lentulus keineswegs in Gegensatz # einer ausgesprochenen Absicht des Pompeius gesetzt, sondern gas im Einverständniss mit diesem gehandelt, ist begreiflich geng. Ueber des Pompeius wirklichen Standpunkt in der Angelegenheit musste allerdings Unklarheit herrschen, da er selbst für Lentels sprach, seine Parteigänger aber ihm den Auftrag zuwenden wolltes; daher die suspicio Pompei voluntatis oder cupiditatis (ad fam. 1 1, 3; 2, 3; 7, 3) und in unserm Briefe die Worte: auf velit, non dispicio. Es ist durchaus kein Grund zu der Annahme vorhanden, dass Cicero in der Angelegenheit des Königs Ptolemaes nicht mit allem Eifer und in aufrichtigster Gesinnung die Sache des Lentulus versochten habe. Er durste es thun, weil Pompein nicht umhin konnte, ebenfalls sich dankbar gegen Lentulus zu zeiges. und die eigenen Wünsche anstandshalber verhüllen musste.

#### Brief 3.

Zwischen Brief 2 und 3 scheint ein Brief zu fehlen. Der Brief II 3 beginnt mit den Worten: Scripsi ad te antea superieri; nunc cognosce, postea quae sint acta, und zählt dann die Ereignisst vom 1. bis zum 12. Februar auf. Ist also kein Brief verloren gegangen, so muss sich Scripsi ad te antea superiera auf II 2 beziehet, der am 17. Januar geschrieben ist. Wo bleibt aber der Berickt über die Vorgänge vom 18. bis zum 29. Januar? Warum begiste Cicero im dritten Brief erst mit den Kalenden des Februar? Zwar Senatsverhandlungen haben in der Zwischenzeit nicht stattgefundet (ad fam. I 4, 1: senatus haberi ante K. Februarias per legem Pupier,

id quod scis, non potest; vgl. ad Q. fr. Il 2, 3: consecuti sunt dies comitiales, per quos senatus haberi non poterat); aber sonst ist doch Wichtiges genug passirt. Nach II 2, 2 waren auf den 20. Januar die ädilicischen Comitien angesetzt worden; Clodius wurde gewählt: sollte Cicero von der erfolgten Wahl nicht Mittheilung gemacht haben? Und gleich nach seiner Wahl belangte Clodius den Milo vor dem Volke wegen vis und setzte den ersten Termin auf den zweiten Februar an: das musste Cicero doch unbedingt seinem Bruder schreiben. Der Brief II 3 setzt auch voraus, dass Quintus davon weiss; denn hier heisst es in § 1 ganz unvermittelt: a. d. IV. Non. Febr. Milo adfuit: ei Pompeius advocatus venit u. s. w. Dies allein scheint mir schon beweisend. Ferner muss auch Ende Januar C. Cato seine rogatio de Milone promulgirt haben; sie tritt ebenfalls in II 3 (§ 4) als etwas Bekanntes auf: ut etiam Catonis rogationibus de Milone et Lentulo resistamus (die rogatio de Lentulo wird II 3, 1 als ein novum mitgetheilt; von der andern wird also in dem verlorenen Briefe die Rede gewesen sein). Endlich gehört wohl in dieselbe Zwischenzeit1) die rogatio Caninia de Pompeio, auf welche II 2, 3 vermuthungsweise als auf etwas Kommendes hingedeutet wird, während sie II 4, 5 als etwas Bekanntes vorausgesetzt wird. Ich nehme also an, dass zwischen Brief 2 und 3 ein Schreiben Ciceros aus den letzten Tagen des Januar ausgefallen ist, auf welches sich die Anfangsworte von II 3 (Scripsi ad te antea superiora) beziehen. Dies hat aber natürlich mit der Blattversetzung nichts zu thun.

Vor II 3 ist kein neuer Brief des Quintus angekommen, wie aus dem oben über die epistula Vlbiensis Gesagten hervorgeht. Wenn es also in § 6 heisst: quae tibi eo scribo, quod me de retinenda Sesti gratia litteris saepe monuisti, so bezieht sich das auf Briefe aus früherer Zeit (November, December), als Quintus zwar von Rom abwesend, aber noch nicht nach Sardinien gereist war. Eben darauf ist angespielt in 11 4, 1: quod tibi curae saepe esse intellexeram.

Zwei Stellen dieses Briefes habe ich vor Kurzem im Rheinischen Museum (Bd. 57 S. 629 ff.) behandelt. Darnach ist in § 1 zu lesen: Kal. Febr. (nicht A Kal. Febr.) legationes in Idus Febr. reiciebantur:

<sup>1)</sup> Cato und Caninius hatten versprochen, dass sie vor den ädilicischen Comitien keinen Antrag an das Volk stellen würden (ad fam. I 4, 1): offenbar sind beide gleich nach der Aedilenwahl vorgegangen.

eo die res confecta non est. Der Sinn dieses Satzes ist: am 1. Februar debattirte man über die Hinausschiebung der Audienzen auf den 13. Februar; doch kam man an diesem Tage nicht zum Ziel. Is 8 2 lese ich mit Gulielmus und Madvig: atque interdum etiam silentis, cum auctoritate perfregerat; die gegen das Plusquamperfectus vorgebrachten Bedenken sind unbegründet; es liegt ein regelrechter Iterativsatz vor: "zuweilen herrschte sogar Stille, nämlich allemi, wenn seine Autorität durchschlug. Anderes ist, wie es die Oekonomie der Darstellung mit sich brachte, oben zur Sprache gekomme (§ 3: senatus ad Apollinis fuit, ut Pompeius adesset'); § 4: in a multo sumus superiores ipsius Milonis copiis2); § 7: pest ilm Vlbiensem epistulam3). Dass ich mich in Bezug auf die Dates in § 1 (prodicta dies est in VIII. Idus Febr.), § 2 a. A. (a. d. VIII. Id. Febr. Milo adfuit), § 3 a. A. (a. d. VII. Id. Febr. senatus d Apollinis fuit . . . a. d. VI. Id. Febr. ad Apollinis senatus consultus factum est, ea, quae facta essent a. d. VIII. Id. Febr., contre res publicam esse facta) an Manutius anschliesse, wurde ebenfalls schor bemerkt 1). Für die crux in § 5 weiss ich keine evidente Ver-Dagegen habe ich zur Erklärung einer Stelle in § 7 besserung. noch einen kleinen Beitrag zu liefern. Es ist dort die Rede von der Pachtung eines Hauses für Quintus: domus tibi ad lucum Pisonis Liciniana conducta est; sed, ut spero, paucis mensibus post K. Quintiles in tuam commigrabis. tuam in Carinis mundi habitatores Lamiae conducerunt. Bei Supfle-Böckel wird erklit: jetzt in wenigen Monaten, gleich nach dem ersten Juli: diese Tag war in Rom Ziehtermin. Ebenso fasst offenbar Tyrrell die Stelle, da er paucis mensibus, post K. Quintiles interpungirt und für den ersten Juli als Ziehtermin mit Manutius auf Suet. Tib. 35 verweist. Dieselbe Erklärung schon bei Drumann (VI 732). Pousi mensibus post K. Quintiles bedeutet aber: einige Monate nach des 1. Juli; in II 4, 2 heisst es mit Bezug auf dieselbe Sache: sper nos ante hiemem contubernales fore. Cicero miethete im Februar 56 für seinen Bruder und dessen Familie (Pomponia, Quintus filise) eine Wohnung, die sie am 1. Juli beziehen sollten; er hoffte aber,

<sup>1)</sup> S. 393 Anm. 2.

<sup>2)</sup> S. 392ff.

<sup>3)</sup> S. 397 Anm, 1.

<sup>4)</sup> So auch Wesenberg, Müller und Purser; anders dagegen Baiter auf Tyrrell. Ich verweise auf Körner, quaest. chronol., Leipzig 1886, p. 13.

dass bis zum Winter das zerstörte Haus auf dem Palatin neben dem seinen wieder bewohnbar sein würde, so dass sie vom 1. Juli ab nur noch ein paar Monate zur Miethe zu wohnen brauchten. Wahrscheinlich wohnte die Familie des Quintus schon seit der Zerstörung des palatinischen Hauses durch Clodius am 3. November 57 (ad Att. IV 3, 2; ad fam. I 9, 5) in einer Miethswohnung; denn das väterliche Haus in den Carinen, welches Marcus dem Bruder abgetreten hatte (Plut. Cic. 8), war wohl schon immer vermiethet worden, seit Quintus das palatinische besass; es hatte also jetzt in den Lamiae angenehme neue Pächter gefunden.

Eigenthümlich ist, dass am Schlusse unseres Briefes das Datum XV. Kal. Martias steht, obwohl kurz vorher (§ 7 a. A.) gesagt ist: pridie Idus Febr. haec scripsi ante lucem: eo die apud Pomponium in eius nuptiis eram cenaturus1). Man denkt zunächst. Cicero habe am 12. Februar keine Gelegenheit gehabt, den Brief abzusenden. und am 15., als sich eine solche gefunden, eine kurze Nachschrift hinzugefügt. Aber es ist mit keinem Worte etwas Derartiges angedeutet: die in § 7 mitgetheilten Privatangelegenheiten sehen nicht wie ein späterer Zusatz, sondern wie ein natürlicher Abschluss des im Wesentlichen politische Nachrichten bringenden Briefes aus. Wenn das Schlussdatum fehlte, würde man nirgend Anstoss nehmen, sondern alles in bester Ordnung finden. Ich glaube deshalb, dass der Brief bis zum letzten Worte am 12. Februar geschrieben wurde. dass aber Cicero ihn aus irgend welchen Gründen (vgl. z. B. ad Att. IX 7, 1) noch ein paar Tage liegen lassen musste und nur das Abgangsdatum hinzufügte, als er schliesslich am 15. Gelegenheit fand, ihn aufzugeben. Daraus wurde folgen, dass sich in den letzten drei Tagen nichts von Belang ereignet hatte, wie wir denn auch anderweitig nichts darüber wissen. Dass von den Audienzen der fremden Gesandten nicht die Rede ist, die nach § 1 bis zu den Iden verschoben worden waren, will nichts besagen: die Hinausschiebung stand im Zusammenhang mit den Parteikämpfen und wird nur aus diesem Grunde erwähnt; an und für sich konnten diese Audienzen den Ouintus schwerlich interessiren.

Man hat auch wohl gemeint, der § 7 von den Worten cetera sunt in rebus nostris huiusmodi an bis zum Schlusse sei der Rest eines zum grössten Theil verloren gegangenen Briefes vom

<sup>1)</sup> Für das Folgende vgl. Rauschen, Ephem. Tull., Bonn 1886 S. 20.

15. Februar. Dies ist aber durchaus unwahrscheinlich, da ersten der Brief II 3 nicht wohl ganzlich der privaten Nachrichten. die eben dieser Paragraph enthält. entbehrt haben kann und zweitens Cicero schwerlich drei Tage nach Absendung ienes inhaltreichen Briefes schon wieder Lust und Stoff zum Schreiben hatte. Eine andere Meinung geht dahin, dass das Datum XV. Kal. Mertin der Anfang eines im übrigen verlorenen Briefes sei. könnte dann allerdings zum Inhalt die Ereignisse aus der zweiten Hälfte des Februar und dem Anfange des März gehabt haben, und es liesse sich z. B. darauf hinweisen, dass ja am 17. Februar der dritte Termin im Prozess des Milo stattfinden sollte (II 3, 2 a. E. Clodius in Quirinalia prodixit diem; vgl. § 4), eine Sache, für de sich Quintus natürlich interessirte. Indessen war doch schon II 3.4 angedeutet, dass von diesem Termin nichts zu fürchten sei (in a multo sumus superiores ipsius Milonis copiis), und mit Recht schliest wohl Lange aus dem Umstande, dass nirgend von ihm berichtet wird, er sei ruhig vorübergegangen (III2 324). Auch hat die Asnahme, dass von dem verlorenen Briefe nur die Anfangsworte XV. K. Martias übrig geblieben seien, etwas Künstliches, und zuden weist in II 4 nichts auf eine Lücke in der Correspondenz hin.

So dürste denn die Annahme, dass wir es mit einem nachträglich hinzugesügten Abgangsdatum zu thun haben, noch am wahrscheinlichsten sein. Am ersten liesse sich damit vergleichen der Zusatz zu dem Briefe ad sam. XIV 1 (an Terentia). Dieser Brief ist bis zu dem valete in § 6 in Thessalonica geschrieben; Cicero nahm ihn dann selbst mit nach Dyrrhachium, von wo er ihn absandte mit dem Zusatz: D. a. d. VI. Kal. Dec. Dyrrhachii. Dyrrhachium veni, quod et libera civitas est et in me officiosa et proxima Italia; sed si offendet me loci celebritas, alio me conferam, ad te scriben. Dieser gänzlich unvermittelte Zusatz würde uns sicher als Briefschluss bedenklich sein, wenn wir nicht den gleichzeitigen Brief ad Att. III 22 besässen, der ebenfalls bis zu dem cura, ut valeas in Thessalonica abgesast ist, dann aber in Dyrrhachium eine den Sachverhalt deutlich ausklärende Nachschrift erhielt (cum illa superiers Thessalonicae scripsissem).

#### Brief 4.

Der Brief II 4, wie wir ihn jetzt lesen, ist erst durch Mommsess Umstellung zu Stande gekommen. Es kann nicht dem geringstes

Zweisel unterliegen, dass das Stück αμφιλαφίαν autem illam bis ad pedes uniuscuius que iacentem, welches in der Handschrift dem Stück copiis; sed magna manus bis ceterum confectum Latiar erat vorausgeht'), jetzt an der ihm zukommenden Stelle steht (über das Wort exiturus wird noch zu reden sein). Denn die Umstellung beruht erstens auf einer durchaus einleuchtenden ratio, indem sie im engsten Zusammenhang mit der schon seit alter Zeit als nothwendig erkannten und unzweifelhaft richtigen Umstellung innerhalb der ersten drei Briefe steht: das Doppelblatt 1 . 4, in welchem ursprünglich das Doppelblatt 2 . 3 lag, hatte seinen Platz mit dem letztern vertauscht, so dass nun die Blätterfolge 2. 1. 4. 3 entstanden war: die Umstellung von 2 und 1 bedingt also diejenige von 4 und 3. Und zweitens: es sind auch chronologische Indizien dafür vorhanden, dass die Umstellung des zweiten Blätterpaares das Richtige trifft. Ich will in dieser Beziehung einiges erwähnen. In dem folium tertium (recte dispositum, s. d. Tafel) ist das letzte erwähnte Datum a. d. V. Idus Martias (II 4 § 1); das folium quartum enthält die Daten pr. Non. April. und Non. Apr. (II 5 § 1); das dann folgende Stück bringt als erstes Datum a. d. VIII. Idus Apriles (II 5 § 2) und schliesst somit aufs schönste an folium quartum an. Das folium tertium schliesst mit einer Erwähnung der feriae Latinae, die eben gefeiert sind (II 4 § 2): in folium quartum ist von einer instauratio Latinarum die Rede (II 4 § 4). In folium tertium steht: ut eliam Catonis rogationibus ... resistamus (II 3, 4 a. E.); folium quartum herichtet: sic legibus perniciosissimis obsistitur, maxime Catonis (II 4, 5 a. A.). Dort ist die Rede davon, dass jetzt Winter sei (II 3, 7); hier heisst es, die Schiffahrt sei noch nicht wieder eröffnet (adhuc clausum mare, 11 4 § 7). Kurz, die Chronologie ist in Ordnung.

Es kam mir darauf an, keinen Zweifel zu lassen, dass Mommsens Umstellung richtig ist. Aber es verdient keine Billigung, dass Mommsen das Stück  $\mathring{a}\mu\varphi\iota\lambda\alpha\varphi\iota\alpha\nu$  autem illam bis zu den Worten mi frater, vale (wo unzweifelhaft ein Briefende ist) mit 4 § 1 u. 2 zu einem Briefe zusammengeschweisst hat. Schon

<sup>1)</sup> Ich bitte, die oben S. 391 gegebene Tafel zu vergleichen und von der Orellischen Anordnung, welche einen aufs Gerathewohl unternommenen Besserungsversuch darstellt, ganz abzusehen.

Rauschen¹) hat beachtenswerthe Gründe dagegen vorgebracht, eine indessen durchzudringen; ich will versuchen, dieselben zu vestärken und dadurch den Nachweis zu liefern, dass die §§ 3-7 einen selbständigen Brief bilden, dem aber der Anfang fehlt.

- 1. Die Worte ἀμφιλαφίαν autem illam etc. stehen in keinen ersichtlichen Zusammenhang mit dem Vorhergehenden. Dem gegenüber könnte man sich allerdings darauf berufen, dass der Schles von § 2 (cetero confectum erat Latiar erat exiturus) verderbt ist.
- 2. Von geringem Belang, aber doch immerhin erwähnenswech ist, dass § 3 mit den Worten tribus locis aedifico die Notiz in § 2 domus utriusque nostrum aedificatur strenue ganz unberädsichtigt lässt.
- 3. § 3 schliesst mit den Worten: sed et haec, ut spero, brai inter nos communicabimus. Das et weist also auf etwas zurkent: es ist aber nichts Entsprechendes in § 1 u. 2 vorhanden. Aus diesem Grunde wohl (denn gegen et = etiam ist nichts einzuwendes) haben die neueren Herausgeber [et] eingeklammert.
- 4. Der Schluss von § 2 lautet: de Tullia nostra ... sper cum Crassipede nos confecisse. dies erant duo, qui post Latines habentur religiosi, † cetero confectum erat Latiar erat exiturus. Trotz der Verderbniss ist so viel klar, dass Cicero sagen will, die Verlobung sei deshalb noch nicht perfect geworden, weil die die religiosi ein Hinderniss gebildet hätten. Daraus folgt aber, dass dies an einem der beiden dies, qui post Latinas habentur religiosi, geschrieben ist. Die Feier der feriae Latinae hat also soeben statgefunden. Nun steht aber in § 4: consul est egregius Lentulus ...: dies comitiales exemit omnes: nam etiam Latinae instaurantur, nec tamen deerant supplicationes. Das muss doch usbedingt einer späteren Zeit angehören; denn man kann nicht well schon an den beiden Nachtagen der Latinae, während die Leute noch deren religiösem Charakter Rechnung tragen, eine instauratie vorgenommen haben 2).
- 5. Ausschlaggebend ist aber Folgendes. Die §§ 1 u. 2 esthalten öffentliche und private Angelegenheiten: § 1 die Freisprechung des Sestius und was damit zusammenhängt (Vatinius); § 2 Nach-

<sup>1)</sup> A. a. O. S. 39 f.

<sup>2)</sup> Nach Dio 39, 30 fand die Wiederholung erst am Ende des Jahres statt. Dies erscheint freilich unglaublich, selbst wenn man in unserem Briefe das Präsens instaurantur de constu nimmt.

richten über Quintus filius, den Hausbau und die Verlobung der Tullia. In den §§ 3—7 ist zuerst von Privatangelegenheiten die Rede (§ 3); dann folgt in § 4: res autem Romanae sess sic habent, und dahinter von § 4 bis 6 eine lange Aufzählung politischer Vorgänge. Wie kann dies in einem Brief gestanden haben? Gehört denn die Freisprechung des Sestius nicht zu den res Romanae? Man kann nicht einwenden, Cicero nehme vielleicht von den res Romanae die Gerichtsverhandlungen aus; dies ist schon an sich undenkbar, aber es steht auch in § 6 ausdrücklich, im Zusammenhang mit den res Romanas: in iudiciis ii sumus, qui fuimus, und es folgen nun Einzelheiten, speciell die Nachricht von der Cicero unangenehmen Freisprechung des Sextus Clodius. Die Nachricht von der Freisprechung des Sestius kann also unmöglich diesem Briefe angehören, sondern muss in einem besonderen Schreiben gestanden haben.

Ich unterscheide also den Brief 4° (§ 1 u. 2) von dem anfanglosen Briefe 4b (§ 3—7). Jener ist unmittelbar unter dem Eindruck der erfolgten Freisprechung des Sestius geschrieben, dieser geraume Zeit später, Ende März.

## Brief 4 (4 § 1. 2).

Er beginnt mit den Worten: Sestius noster absolutus est a. d. V. Idus Martias. Das Datum ist etwas zweiselhaft, weil der Med. für die Zahl ein Zeichen hat, das sowohl II wie V bedeuten kann. Die Datirung a. d. II. für pridie ist keineswegs unerhört, aber doch in unserer Ueberlieferung selten. Im Zweiselsfalle wird man also diese Datirung nicht bevorzugen, und hier liegt keine Nöthigung vor, das Datum a. d. V. Id. zu beanstanden. Ich nehme demnach an, dass Sestius am 11. März (nicht am 14.) freigesprochen wurde. Es ist möglich, dass Cicero noch an demselben Tage unsern Brief geschrieben hat. Denn der Umstand, dass er nach dem Schlusssatze (dies erant duo etc.) an einem der beiden dies religiosi, die auf die Latinae folgen, geschrieben sein muss, steht dem nicht im Wege. Wenn der 11. März ein dies religiosus war, so brauchte er darum kein dies nefastus zu sein (Lange R. A. 1º 355). Jedenfalls ist der Brief sehr bald nach der Freisprechung des Sestius geschrieben. Dass Quintus sich für Sestius besonders interessirte, sahen wir oben schon (vgl. II 3 & 6; 4° & 1).

Den Schluss dieses Briefes glaube ich befriedigend verbesen zu können. Zunächst handelt es sich um die Abgrenzung gegen das, was im Med, auf ihn folgt (vgl. die Tafel). + cetero confectus erat Latiar erat exiturus a. d. VIII. Idus Apriles sponsalia Crassissi praebui: so lautet die Ueberlieserung, und es fragt sich, wo der Schnitt zu machen ist. Vor Mommsen trennte man hinter enturus, erst Mommsen zog das Wort exiturus zum folgenden. Iba haben sich alle neueren Herausgeber angeschlossen ausser Wesesberg. Ich bin mit Wesenberg der Ansicht, dass exiturus zun folgenden nicht gehört. Der Brief 5 ist ähnlich abgefasst wie Brief 31): er giebt eine tabellarische Uebersicht über die acts der einzelnen Tage; die einzelnen Abschnitte werden allemal mit den Datum eröffnet. Nach dem einleitenden Satz: postea sunt haec etts folgt zunächst (§ 1): Non. April. senatus consulto Pompeio pecunis decreta . . .; dann geht es weiter (§ 2): a. d. VIII. Id. Apriles sponsalia Crassipedi praebui ..., und ebenda: a. d. VI, Idus Apriles veni ad Quintum ..., und endlich § 4: a. d. V. Id. Apriles ante lucem hanc epistulam conscripsi eramque in itinere u. s. w. Schon aus diesem Grunde ist exiturus vor dem zweiten Datum störend. Es ist aber auch inhaltlich nicht besonders angemessen; denn am 6. April stand Cicero noch nicht unmittelbar vor der Abreise; er war am 8. noch in Rom und besuchte, weil er es am folgenden Tage verlassen wollte (quod eram postridie exiturus), vorher noch den Pompeius; erst am 9. April brach er nach den Anagninum auf. Man hat allerdings die Daten a. d. VI. und a. d. V. geändert in a. d. VII. und a. d. VI., so dass Cicero schon am zweiten Tage nach dem Brautschmause abgereist sein würde; aber selbst dann passt das exiturus immer noch nicht recht, und es befremdet auch, dass Cicero seine Absicht, Rom zu verlassen, zweimal kurt hintereinander andeuten sollte (exiturus — quod eram postridie exiturus). Das Wort ist in jedem Falle im 5. Briefe überflüssig; ich nehme es also weg, da es am Schlusse von 4º gut zu gebrauchen ist.

Hier mochte ich nämlich so lesen: de nostra Tullia, tui mehercule amantissima, spero cum Crassipede nos confecisse; (sed) dies erant duo, qui post Latinas habentur religiosi — ceterum confectum erat Latiar —, (et) erat exiturus. Die Einfügung des (sed) scheint mir nothwendig des Zusammenhangs wegen; sie ist übrigeos

<sup>1)</sup> Vgl. meine Darlegung im Rhein, Mus, Bd. 57 S. 630.

kaum als Aenderung zu betrachten (Haplographie). Im Uebrigen meine ich der Ueberlieferung durch das eingeschobene (et) keine Gewalt angethan zu haben. Für Mommsens ceterum ist vielleicht besser mit andern ceteroqui zu lesen. Man wird zugeben, dass so ein vortrefflicher Sinn herauskommt. Aus zwei Gründen kann Cicero noch nichts Positives über die Verlobung melden: einmal befand man sich in den dies religiosi, und zweitens stand Crassipes vor einer Reise. Diese Reise ist nicht überflüssig: man hätte doch sonst schon einen Termin für die Verlobung nach den dies religiosi in Aussicht nehmen können; durch die Reise wurde die Sache etwas mehr ins Ungewisse hinausgeschoben. Thatsächlich ist die Verlobung ia erst am 4. April zu Stande gekommen (II 5 § 1).

Mit dieser Notiz über Tullias bevorstehende Verlobung endet unser Brief. Es ist sehr gut möglich, dass Cicero so geschlossen hat: der Brief enthält eine wichtige politische Nachricht und knüpft daran einige private Mittheilungen; es ist also ein natürlicher Abschluss erreicht. Höchstens vermisst man eine freundliche Wendung persönlicher Art, einen Hinweis auf Quintus' baldige Heimkehr oder ein grüssendes vale, wie denn alle andern Briefe aus dieser Zeit etwas Derartiges enthalten. Mag sein, dass ein solcher Briefschluss ausgefallen ist; vielleicht aber erklärt sich sein Fehlen ebenso wie die Kürze des Briefes aus dem Umstande, dass nur die beiden Brüdern erfreuliche und wichtige Freisprechung des Sestius das Schreiben veranlasste, das in freudiger Erregung eilig hingeworfen wurde.

Diesem Briefe fehlt also der Anfang, an den sich die Worte àμφιλαφίαν autem illam, quam tu soles dicere, bono modo desidero anschlossen. Es sind jedenfalls nur ein paar Zeilen, die ausgefallen sind. Der Brief begann im Unterschied von dem vorigen mit privaten Mittheilungen (ähnlich wie Brief 2), um dann ausführliche politische Nachrichten zu bringen (§ 4—6) und mit einigen brüderlichen Liebenswürdigkeiten zu schliessen (§ 7).

Hier ist nun der Ort, darauf aufmerksam zu machen, dass die Lücke, die wir aus zwingenden Gründen annehmen, auch durch die Handschrift bezeugt erscheint. Dies steht wieder im Zusammenhang mit der Blätterversetzung. Ich bitte also noch einmal die Tafel S. 391 anzusehen. Das Blatt 1 (nach der richtigen Anordnung) umfasst von [Milo] coepit dimittere bis familiares eius quid cupiant im ganzen

67 Zeilen des Baiterschen Textes. Ich habe dabei die Ueberschrit von Brief 2 nicht mit berücksichtigt: dies macht deshalb nicht au. weil alle andern Blätter auch je einen Briefanfang enthalten, werd ich ehenfalls keine Rücksicht nehmen werde. Blatt 2 von eens vident bis multo sumus superiores ipsius (Milonis) umfasst 68 Zeile. Blatt 4 von augilawlaw autem illam bis ad pedes uniuscuiusm iacentem entspricht 66 Zeilen des Baiterschen Textes. Die Uebeeinstimmung ist beinahe vollkommen; nur das Blatt 3 (das derd die Versetzung an die letzte Stelle gerathen war) von copiis sed ment manus bis cetero confectum erat Latiar erat exiturus hat eine merkid geringere Zeilenzahl, nämlich bloss 61. Es fehlen also am Durtschnitt 6 Zeilen. Mommsen erklärte die Abweichung so, das er sagte, man durfe sich nicht eben wundern, dass einmal eines der Blätter des Archetypons etwas weitläufiger geschrieben gewesen zi; ich glaube, wir können diesen Umstand jetzt in unserm Sinne wewerthen. Dieses Blatt war am Schlusse zerrüttet, worauf noch in Verderbniss seiner letzten Worte (cetero etc.) hinweist: in Folge dessen fehlen uns etwa 6 Zeilen. Diese Zeilen enthielten also eint Briefüberschrift und den Eingang des Briefes 4b, vielleicht auch vorher ein paar Schlussworte des Briefes 4'; doch bin ich genegt anzunehmen (wegen der geringen Zeilenzahl), dass wir Brief 4' vollständig besitzen.

Wenn es am Ansange von 4<sup>b</sup> (§ 3) heisst: ἀμφιλαφίαν sutes illam, quam tu soles dicere, so ist daraus natūrlich nicht m schliessen, dass Cicero sich auf einen vor kurzem angekommene Brief des Bruders bezieht. Denn in § 7 schreibt er: tuas mirifælitteras exspecto, und wir wissen ja schon, dass der einzige Brid seit der epistula Vibiensis (II 3, 7) erst im Mai in Ciceros Hands gelangte (II 6, 1). Das Wort ἀμφιλαφία scheint ein Lieblinge ausdruck des Quintus gewesen zu sein; auch in II 14, 3 ist voe der ἀμφιλαφία illa tua die Rede.

In demselben Paragraphen 3 verbindet man die Worte opus erat jetzt gewöhnlich mit dem vorhergehenden Satze: vivo paub liberalius quam solebam; opus erat. Dabei stört mich das Tempus (erat), und auch der Gedanke befriedigt nicht: wieso opus erat? Schütz zog opus erat zum Folgenden: si te haberem, paulisper febris locum darem, wobei er darem in dare verwandelte. Die Beziehung halte ich für angemessen; der Conjunctiv braucht aber nicht beseitigt zu werden. Man lese: opus erat, si te haberem, paulisper febris

locum darem: sed et haec, ut spero, brevi inter nos communicabimus. Ad Att. V 21, 12 ist überliefert: quid opus est, inquam, quam rationes conferatis? und diese Ueberlieferung ist von Schiche (Jahresber. d. phil. Ver. zu Berlin 1899 S. 345) mit Glück vertheidigt worden. Für den blossen Conjunctiv nach opus est verweist er auf Krebs-Schmalz, Antibarb. Il 202.

§ 6 schliesst mit den Worten: Appius a Caesare nondum redierat. Mommsen wollte daraus eine Frage machen; aber eine Frage passt gar nicht in den berichtenden Zusammenhang, und so hat sich denn auch kein Herausgeber zu einem Fragezeichen entschlossen. Sachlich ist dazu noch folgendes zu bemerken. Wir wissen aus Plut. Caes. 21, dass Appius Claudius Pulcher, der Prätor von 57. im Jahre 56 Sardinien als Provinz verwaltete und als ήγεμών τῆς Σαρδόνος bei der Conferenz in Luca anwesend war. Mommsen nimmt nun an, er sei von Sardinien aus zu Caesar gereist, und da er ebendahin habe zurückkehren müssen, so sei es natürlicher, dass sich Cicero bei seinem Bruder, dem in Sardinien besindlichen Legaten des Pompeius, nach seiner Rückkehr erkundige, als selbst darüber berichte. Aber selbst in diesem Falle konnte Appius den Weg über Rom und Ostia nehmen und also Marcus in Rom eher etwas Zuverlässiges wissen als Quintus in Sardinien. Uebrigens ist es fraglich, ob Appius schon vor seiner Reise zu Caesar in Sardinien gewesen war. Im Februar wurde im Senat de ornandis praetoribus verhandelt. und zwar ohne Resultat (II 3, 1); es ist daher sehr wahrscheinlich, class Appius im Marz von Rom aus zu Caesar reiste, ehe er noch sein Amt angetreten hatte, und dass er sich erst nach der Conferenz über Rom nach Sardinien begab.

In § 7 steht der Satz: tuas mirifice litteras exspecto: atque adhuc clausum mare fuisse scio; sed quosdam venisse tamen Ostia dicebant, qui te unice laudarent plurimique in provincia fieri dicerent; cosdem aicbant nuntiare te prima navigatione transmissurum. Manutius wunderte sich darüber, dass von den Leuten, die diese Kunde brachten, gesagt werde, sie seien von Ostia gekommen; er vermuthete, es müsse Olbia heissen, und in der That machen ihre Nachrichten es gewiss, dass sie in Sardinien gewesen waren. Aber die Aenderung ist sehr gewaltsam, zumal wenn man bedenkt, wie gewissenhaft die Handschrift an den beiden Stellen, wo Olbia wirklich vorkommt, die Ueberlieferung gewahrt hat¹), und allenfalls kann

<sup>1)</sup> S. oben S. 397 Anm. 1.

sich der Leser auch selbst sagen, dass, wenn es von den betressenden Leuten heisst, sie seien von Ostia nach Rom gekommen, dabei ab selbstverständlich vorausgesetzt wird, dass sie erst von Sardinien nach Ostia übergesetzt waren. Aber mir sällt etwas anderes auf Waren die Leute in Rom, warum brachten sie dann ihre Nachrichten nicht dem Cicero persönlich? Oder warum suchte er, der doch un seinen Bruder so besorgt war, sie nöthigensalls nicht selbst aus? Warum dicebant venisse, aiebant nuntiare? Offenbar waren zie nicht in Rom, sondern in Ostia; es waren Schiffer, die auch in der schlechten Jahreszeit den Verkehr zwischen Sardinien und lusien vermittelten, und Cicero ersuhr durch Dritte, was sie in Ostiagesagt hatten. Es ist also zu lesen: sed quosdam venisse tamen Ostian dicebant. Aus diese Weise ist mit einem Schlage auch das Bedesten des Manutius beseitigt.

Nebenbei erwähne ich, dass Mommsen das transmissurum unsers Satzes missverstanden hat: "der Brief schliesst damit, dass mas von Quintus Getreidesendungen erwarte, sobald das Mex wieder offen sei." Davon ist hier natürlich nicht die Rede.

#### Brief 5.

Dieser Brief beginnt mit den Worten: Dederam ad te littern antea, quibus erat scriptum Tulliam nostram Crassipedi pr. (Non.) Apriles esse desponsam, ceteraque de re publica privataque perscripseram. postea sunt haec acta: Non. Apr. senatus consulto etc.

Das erste (Non.) fehlt in der Handschrift; man könnte alse auch daran denken, (Kal.) zu ergänzen; was richtig ist, wird sich nachher herausstellen. Der hier erwähnte Brief mit der Verlobungsanzeige und sonstigen privaten und politischen Nachrichten von 4. April (oder 31. März) ist nicht erhalten; denn die Nachricht von der thatsächlich erfolgten Verlobung (vgl. 4° § 2) der Tullia findet sich in keinem der vorhergehenden Briefe. Oder sollte etwa der Brief 4° der hier bezeichnete sein? Bei ihm fehlt ja am Ansang ein Stück, das private Mittheilungen enthielt; es wäre möglich, dass da die Verlobung angezeigt gewesen wäre. Rauschen¹) hat diese Vermuthung ausgesprochen, und sie scheint ihm sicher zu sein. Ich würde sie billigen, wenn nicht ein gewichtiges Bedenken vorläge. Es handelt sich dabei um den Process des M. Caelius Rusus, in welchem Cicero die noch erhaltene Rede hielt.

<sup>1)</sup> Ephem. Tull. p. 40.

Oben wurde gelegentlich erwähnt, dass in dem Briefe  $4^b$  von der für Cicero unerfreulichen Freisprechung eines Sextus Clodius die Rede ist (§ 6: unum accidit imprudentia Milonis incommode, de Sexto Clodio etc.). Ueberliefert ist hier allerdings de Sexto Coelio, und am Rande ist Coecilio beigeschrieben; aber die Verbesserung des Manutius ist evident. Der Vorname Sextus kommt weder bei den Coelii, noch bei den Caelii, noch bei den Caecilii vor, und nach der ganzen Sachlage kann nur an Sextus Clodius gedacht werden, den bekannten Helfershelfer des dem Cicero so verhassten P. Clodius. Die Corruptel erklärt sich ganz leicht so: statt Clodio las der Abschreiber Cloelio (d = el), und dies wurde in Coelio (M) und Coecilio (am Rande) verschlimmbessert.

Nun fand der Process des M. Caelius Rufus wenige Tage nach der Freisprechung dieses Sextus Clodius statt; denn es heisst p. Cael. 32, 78: quare oro obtestorque vos, iudices, ut, qua in civitate paucis his diebus Sex. Clodius absolutus est ..., in hac civitate ne patiamini illum absolutum muliebri gratia, M. Caelium libidini muliebri condonatum. Der Brief 4b, der in seinem aussuhrlichen Paragraphen über die iudicia (§ 6) zwar die Freisprechung des Sex. Clodius, nicht aber diejenige des M. Caelius erwähnt, ist also ohne Zweisel in den Tagen geschrieben, die zwischen jener und dieser Freisprechung liegen. Nach p. Cael. 1, 1 ferner ist die Rede diebus festis ludisque publicis, omnibus forensibus negotiis intermissis gehalten. Dies muss sich, da die in dem Briefe 4b geschilderten Ereignisse der zweiten Hälfte des März angehören, auf die ludi Megalenses, die vom 4. bis 10. April geseiert wurden, beziehen. Nun berichtet aber Cicero über das, was vom 5. April bis zu seiner Abreise von Rom geschah, im Brief 5, und zwar ohne die Freisprechung des M. Caelius zu erwähnen, obwohl er in diesem Briefe selbst ein Factum wie die Ausstossung des M. Furius Flaccus aus dem Collegium der Capitolini und Mercuriales nicht übergeht (§ 2 non praetermittam ne illud quidem etc.). Vom 9. April bis zum 6. Mai war Cicero von Rom abwesend (ad Q. fr. 11 5, 4). Es folgt also, dass der Process des Caelius nur am 4. April stattgefunden haben kann') und dass Cicero seinen Bruder über diesen Process in demjenigen Briefe benachrichtigte, der in 5 § 1 erwähnt wird als ein Schreiben, das die Nachricht von der Verlobung der Tullia

<sup>1)</sup> So schon Körner, quaest. chron. p. 18.

und sonstige politische und private Nachrichten enthielt. ist jetzt klar, dass am Anfange von 5 & 1 das Datum pr. (Ne April., und nicht, wie oben versuchsweise angenommen war pr. (Kal.) Apr. lauten muss; ebenso ist klar, dass Rauschens V muthung, 4b sei der hier bezeichnete Brief, falsch ist. Zwisch 4b und 5 fehlt ein Brief, geschrieben am 4. April; er enthielt privaten Nachrichten sicher die Verlobung der Tullia, von politisch sicher die Freisprechung des Caelius, welche beiden Ereignisse eben diesem Tage stattgefunden und offenbar den neuen Brief anlasst hatten. Bei der Annahme. 4b sei der Brief mit der V lobungsanzeige, kommen wir immer ins Gedränge; denn war seiner Absassung auch schon die Freisprechung des Caelius erfo so begreist man nicht, warum sie in § 6 nicht erwähnt wird: sie aber noch nicht erfolgt, so musste ihrer in Brief 5 geda werden, was nicht der Fall ist. Alles ist befriedigend erklärt de die Annahme eines nicht erhaltenen Briefes vom 4. April. haben nun allerdings drei Briefe, die in ganz kurzen Zwisch räumen auseinander solgen: Brief 4b von Ende März, der verlor Brief vom 4. April und Brief 5 vom 8. oder 9. April. dass dem Briefe 4b so bald zwei andere nachgeschickt wurden. klärt sich ganz ungezwungen: am 4. April war die glücklich Stande gekommene Verlobung der Tullia der Anlass zu einem ne Schreiben, und am 8. oder 9. April theilte Cicero dem Bruder dass er Rom für etwa einen Monat verlassen werde.

Die Daten in 5 § 2 und § 4 sind nicht ganz sicher. In ist überliefert: a. d. VIII. Idus Apriles sponsalia Crassipedi prasi huic convivio puer optimus, Quintus tuus meusque, quod perles commotus fuerat, defuit. a. d. VI. Idus Apriles veni ad Quine eumque vidi plane integrum etc. Mommsen und Wesenberg ha die Zahl VI in VII verwandelt: es ist dann keine Lücke in der Izählung der Tage, und Cicero sucht den kranken Neffen gleich folgenden Morgen auf. Indessen ist es doch auch möglich, a Cicero am Tage nach dem Brautschmause sich ruhig zu Hause hund nichts von ihm zu erzählen hatte. Halten wir die Ueberliefen fest, so besuchte er den Neffen erst am 8. April und that erst diesem Tage alles das, was in § 3 noch berichtet wird: Besuch Baustelle, Diner bei Crassipes, Abendbesuch bei Pompeius. Viellei ist das ein bischen viel für den Tag nach dem Brautschmause. I Nachtbesuch bei Pompeius machte Cicero, weil er ihn Tags ül

nicht hatte treffen können und ihn doch vor seiner Abreise noch gern sprechen wollte; am folgenden Tage nämlich gedachte er Rom zu verlassen (quod eram postridie exiturus). In § 4 heisst es sodann: . . . ante lucem hanc epistulam conscripsi eramque in itinere, ut eo die apud T. Titium in Anagnino manerem. Es ist also der Tag der Abreise. Das Datum vor diesen Worten lautet im Med.: ad y Idus April., was sich leicht in a. d. V. Idus Apriles verbessern lässt. Diejenigen, die oben die Ueberlieferung änderten, müssen hier natürlich a. d. VI. lesen. Ich glaube, man kann ruhig in § 2 an dem überlieferten VI. festhalten und hier das y der Handschrift als V. erklären. In diesem Falle wäre also der Brief am 9. und nicht am 8. April geschrieben. Die Differenz ist übrigens unerheblich.

#### Brief 6.

Nach 5 & 4 wollte Cicero, weil die Schlussverhandlung im Process des Milo auf den 7. Mai anberaumt war, am 6. Mai von seinem Landausenthalte wieder in Rom eintreffen; er hoffte, dann auch seinen Bruder wieder zu haben (... teque ... ad eam diem, est sperabam, viderem). Man darf annehmen, dass er in Anbetracht der wichtigen Verhandlung sein Vorhaben ausführte; indessen sein Bruder war auch am 7. Mai noch nicht von Sardinien zurück. Denn der Brief II 6 ist in der zweiten Hälste des Mai geschrieben (bald nach dem 16. Mai); damals hatte Cicero einen Brief seines Bruders in Händen (den einzigen seit dem Olbiensischen), der die Rückkehr als unmittelbar bevorstehend ankundigte (§ 1: sed cetera, ut scribis, praesenti sermoni reserventur; § 2: sed plura quam constitueram: coram enim). Ob Cicero zwischen dem 5. und 6. Brief noch ein Schreiben an seinen Bruder schickte, in welchem er ihm etwa den Ausgang des Milonischen Processes mittheilte, steht dahin. In Brief 6 deutet nichts darauf hin; es mag unterblieben sein, weil Cicero ja den Bruder mit jedem Tage erwartete.

Der langersehnte Brief, den Cicero endlich erhalten hatte (O litteras ... exspectatas ...! atque has scito litteras me solas accepisse post illas, quas tuus nauta attulit Vlbia¹) datas), muss ihm einen Wink bezüglich der Verhandlungen de agro Campano gegeben haben; ohne Zweifel war er mit die Veranlassung, dass Cicero der Senatssitzung vom 15. Mai, in welcher nach seinem eigenen Antrage (ad fam. I 9, 8; vgl. ad Q. fr. II 5, 1) diese Sache vorgenommen

<sup>1)</sup> S. oben S. 397 Anm. 1.

werden sollte, fern blieb. Pompeius war nämlich am 11. April (ad Q. fr. II 5, 3) von Rom über Luca nach Sardinien gereist mit hatte sich, von Caesar veranlasst, bei Quintus dieserhalb über M. Cicero beschwert (ad fam. I 9, 9). Das wird Quintus seisen Bruder zunächst schriftlich mitgetheilt haben (ad fam. I 9, 9: quoi ego cum audissem ex aliis, maxime ex meo fratre cognovi); natärlich folgte nachher das Ausführliche bei mündlicher Aussprache (ad fam. I 9, 10), wie denn auch Pompeius noch eigens den Vibullius an Cicero sandte (ebd.).

Die Stelle, an welcher Cicero von der Senatssitzung des 15. Mei spricht, ist verderbt. Ueberliefert ist folgendermassen (6 1 u. 2): Idibus Maiis senatus frequens divinus fuit in supplicatione Gelini deneganda. adiurat Procilius hoc nemini accidisse: foris valde planmihi cum sug sponte iucundum, tum iucundius, quol = absente; est enim ellexperès indicium sine oppugnatione, sine grais nostra; † eram ante quod Idibus et postridie fuerat dictum de en Campano actum iri, + [non] ut est actum; in hac causa mihi anu haeret. Bei der zweiten crux hat der Mediceus: non ut est. 'm non in rasura ab alia manu scriptum linea subducta deletum es (Baiter). Hier schreiben alle Herausgeber unbedenklich: non a actum; nur Orelli meinte, vielleicht sei nondum est actum zu lesen Bei dieser Gestaltung des Nachsatzes kann nun quod nicht weil bedeuten, sondern steht im Sinne von was das anbetrifft, dast and Idibus ... fuerat dictum ... actum iri, non est actum. Fi eram ante boten die älteren Ausgaben: eram Antii. Angabe sollte erklären, warum Cicero der Senatssitzung nicht begewohnt hatte. Indessen der Brief ist in Rom geschrieben: dem Cicero lädt am Schlusse den zurückkehrenden Bruder natürlich nicht nach Antium zu Tische, sondern in sein Haus zu Rom, wie schon der Hinweis auf die pueri nostri beweist. Der Brief ist aber auch sehr bald nach der Senatssitzung geschrieben; dies geht her vor aus den Worten: adiurat Procilius (ein Tribun des Jahres) ka nemini accidisse; foris (d. h. in der Bürgerschaft im Gegensatz zum Senat) valde plauditur. Es ist also unwahrscheinlich, dass Cicere am 15. Mai in Antium gewesen sein sollte; er war ja erst am 6. Mai von den Landgütern nach Rom zurückgekehrt; und um einer Senatssitzung nicht beizuwohnen, brauchte er nicht eben zu verreisen; das liess sich auch auf andere Weise begründen. Mommes verwarf denn auch die Vermuthung eram Antii; er las: etenim

etlunçurès indicium sine . . . gratia nostra erat. ante quod . Idibus . . . fuerat dictum . . . actum iri, non est actum. Er versandert also est enim in etenim, eram in erat und wird dabei . der Ueberlieferung ut est actum nicht gerecht.

Ich verbessere so: mihi cum sua sponte iucundum, tum iucundius, quod me absente; est enim eldixpires iudicium, sine oppuanatione, sine gratia nostra, aberam autem, quod Idibus et postridie fuerat dictum de agro Campano actum iri, ut est actum: in hac causa mihi aqua haeret. So entsteht ein überraschend einleuchtender Zusammenhang: "Es ist mir erfreulich, dass Gabinius in meiner Abwesenheit diese Schlappe erlitten hat; denn so liegt ein von mir ganzlich unbeeinflusstes Urtheil des Senates vor. Ich fehlte aber, weil über den ager Campanus verhandelt werden sollte, wie denn auch geschehen ist: in dieser Sache weiss ich mir keinen Rath. Geändert ist dabei nur an einer Stelle: eram ante ist zu aberam autem geworden. Die Aenderung ist leicht: nostra aberam wurde zuerst zu nostraberam, und dann wurde b weggelassen; autē (= autem) wurde als ante gelesen. Die Ueberlieserung ut est actum bleibt gewahrt; wenn in der Rasur vor ut, wo von anderer Hand non eingetragen und wieder getilgt wurde, noch etwas zu suchen ist, so kann es nur sic sein: sicut est actum; aber das einfache ut thut dieselben Dienste. Es ist das bekannte ut = sicut, welches nach einem Vermeintlichen, Angeblichen, Angenommenen das Thatsächliche und Wirkliche einführt; vgl. z. B. Phil. II 17, 43: si saepius decertandum sit, ut erit.

Nach dieser, wie mir scheint, evidenten Emendation hat man die Angaben der neueren Historiker (Drumann II 326, 40; III 265, 72; V 699, 34; Lange, R. A. III<sup>2</sup> 331) zu corrigiren: die Verhandlungen über den ager Campanus sind nicht, weil man die Folgen fürchtete, unterblieben. Wie der Senat kein Bedenken trug, in Gabinius den Pompeius zu kränken, so hatte er auch den Muth, ihn mitsammt Caesar am 15. und 16. Mai durch diese übrigens fruchtlosen Verhandlungen von neuem zu reizen; nicht ohne Noth war also Cicero an diesen Tagen den Sitzungen fern geblieben.

Mit dem 6. Briefe endet die durch des Quintus Legation nach Sardinien hervorgerusene Correspondenz. Ich gebe zum Schlusse eine tabellarische Uebersicht über die gewechselten Briefe.



- D. 11 4": 11. marz ouer datu nachher.
- 6. II 4b: Ende März.
- 7. Ein (nicht erhaltener) Brief vom 4. April.
- 8. II 5: 9. April.

Zweiter Brief des Quintus, der seine R

9. II 6: Antwort darauf: bald nach dem 16. M.
Dortmund.

:

### DIE SCHRIFTSTELLEREI DES ANAXIMENES VON LAMPSAKOS.

I

naximenes als Verfasser der pseudodemosthenischen Rede gegen Philipps Brief.

Welche Fülle von Ueberraschungen die neuen Didymos-Scholien<sup>1</sup>) Demosthenes uns bringen, welche Fülle neuer Probleme sie der orschung stellen, wird in der fesselnden Einleitung der Berliner usgabe mit musterhafter Klarheit dargelegt. Die Ernte, die einibringen ist, ist gross; hoffentlich wird es an Arbeitern nicht Ich glaube unter dem unmittelbaren Eindruck der neuen eröffentlichung schon jetzt ein Problem in Angriff nehmen zu trfen, dessen Lösung weder von der künftigen Behandlung der ideren neuen Probleme noch von den künstigen Fortschritten der extkritik unserer Scholien berührt werden wird, das darum eine esonderte Betrachtung nicht nur verdient, sondern auch verträgt. h meine die viel erörterten Fragen nach der Echtheit des Schreiens des Königs Philipp und nach dem Ursprung der demostheschen Rede, die eine Erwiderung auf dies Schreiben sein will ragen, auf die durch die werthvollen Mittheilungen des Didymosommentars ein ganz neues Licht fällt. Nachdem Col. 10. 11 S. 49. I in Uebereinstimmung mit Philochoros bei Dionys ad Amm. 11. per unter Mittheilung einiger neuer historischer Thatsachen, die

<sup>1)</sup> Berliner Classikertexte I. Didymos Commentar zu Demosthenes, bebeitet von H. Diels und W. Schubart. Berlin 1904. Einige wichtigere Ernzungen möchte ich schon jetzt mittheilen: Col. 8, 30: διὰ τὸ [ἀπηκοόν]αι κρ' Ἑ[ρ]μ[ιο]ν τοῦ Ἦ[ταρνίως] τὴν. Col. 5, 10 vermeide ich alle Abeichungen der Ausgabe vom Papyrus durch die Ergänzung συγκεί[μενος κε έκ σ]νμφοροῦν (von Hermias). Ich finde gerade keinen genauen Beleg r diese mir aus der Lectūre geläufige Wendung, aber Plutarchs ἐξ ἀσελίας ὁμοῦ καὶ διμότητος ἔχων συγκειμένην τὴν ψυχήν (Sulla 13) genügt zu rechtfertigen. 8, 10 ist συμπροσήκαντο in οὐ προσήκαντο zu ändern.

Entstehung der Rede unter Theophrasts Archontat (440/39 gesetzt ist, folgen Col. 11, 7 ff. die Worte:

ύπ[ο]τοπήσειε δ' ἄν τις οὐκ ἀπὸ σκοποῦ συμ[π]εφορῆ τὸ λογίδιον ἔκ [τ]ινων Δημοσθένους πραγματζειζῶν ἐπισ θέν. καὶ εἰσὶν οἱ φασιν Ἀναξιμένους εἶναι τοῦ Ααμψα τὴν συ[μ]βουλήν, νῷν δ[ὲ] ἐν τῆι ἑβδόμηι τῶ[ν Φιλιππ [ην] ὁλίγου δεῖν γράμμασιν α[ὐτοῖς ἔ]ντετ[ά]χθ[α]ι.

Didymos beruft sich hier, und auch sonst öfter, auf seine ganger, wie ja seine Arbeit nichts anderes ist als eine Compi aus älteren Commentaren zu Demosthenes.1) Schon die ganz tige, den neueren Forschern vorweggenommene Beobachtung die Rede in ihren wortlichen Berührungen mit anderen dem nischen den Eindruck mache, als sei sie aus diesen zusam gestoppelt, wird Didymos, wenn er sie auch in eigenem N vorzutragen scheint, gewiss älteren Gelehrten verdanken, viel denselben, die, wie es nach den angeführten Worten heisst, demosthenische Worte in der Rede entdeckt haben wo Ausdrücklich schreibt er Vorgängern die merkwürdige Beobac zu, dass sich die Rede fast wörtlich im Geschichtswerk des A menes wiederfinde. Der Text unterliegt keinen Zweifeln, aus Worte vũv để scheinen ganz sicher.2) Aber die Erklärung າບົາ de bereitet Schwierigkeiten. Was ist als Gegensatz z jetzigen Einreihung der als anaximenisch erkannten Rei das Geschichtswerk gemeint? Diels meint, das vũr để deut dass ursprünglich eine Sonderpublication der Rede vor der reihung in das Geschichtswerk (und in die demosthenische | sammlung) existirt habe. Die bei Didymos als συμβουλή bezeic Rede wurde sich nach Diels gut in die Sammlung der aus λευτικοί des Anaximenes, die wir aus der pinakographischen bei Dion. de Isaeo 19 erschliessen müssen,3) einreihen. Aber Deutung des vor de scheint mir bedenklich. Denn die Rede s Philipps Brief will doch, wie ihre demosthenischen Entlehnu und Anklänge beweisen, von Demosthenes gehalten sein. hatte der Historiker selbstverständlich das gute Recht, dem D sthenes eine seine Gedanken wiedergebende, aber frei compo

<sup>1)</sup> Vorrede S. XXXII ff.

S. Vorrede S. XXXIV Anm. Die Ausführungen der Vorrede S. XI
 XLIX sind zum Theil zu streichen, da Rede X mit XI verwechselt wird

<sup>3)</sup> Vgl. Usener, Quaest, Anaximeneae p. 22.

Rede in den Mund zu legen. Aber durfte der Rhetor in seine Sammlung von Musterreden einen συμβουλευτικός aufnehmen, der von Demosthenes gehalten sein sollte? Ein solches Verfahren könnte fast an die Veröffentlichung des Τρικάρανος unter Theopomps Namen erinnern, oder es würde nichts anderes bedeuten als die Vorwegnahme der Fictionen der späteren suasorias. Ich glaube, das vũv để gestattet eine andere Aussaung, mit der wir diesen Schwierigkeiten entgehen. Didymos, der die Zweisel an der Echtheit der Rede nur gelegentlich berücksichtigt und an der Tradition festhält, ohne es auch nur für der Mühe werth zu halten. durch Einsicht in das Werk des Anaximenes sich ein eigenes Urtheil über die Frage zu bilden, hat wohl unlogisch von seinem eigenen Standpunkt aus das vũv để in den Bericht über jene Kritiker eingefügt.') Ihm, der an der Echtheit der Rede nicht zweifelt und den Anaximenes gar nicht eingesehen hat, muss es selbstverständlich scheinen, dass die Rede ihre richtige und ursprüngliche Stelle im demosthenischen Corpus hat, dass sie dann erst (alschlich in Anaximenes' Geschichtswerk eingereiht ist.

Aber von den verschiedenen Möglichkeiten der Deutung des vur dé wird unser Urtheil über den wesentlichen Inhalt der Aussage des Didymos nicht berührt. Den gilt es vor allem zu prüsen. Denn die Beobachtung antiker Demosthenesforscher, dass unsere Rede im Geschichtswerke des Anaximenes wiederkehrte, nimmt unser grösstes Interesse in Anspruch. An der Thatsache zu zweifeln haben wir nicht den geringsten Grund. Und in der Concurrenz der beiden Namen werden wir von vornherein geneigt sein, uns wie jene antiken Forscher für Anaximenes zu entscheiden, da Demosthenes als Verfasser für niemand mehr in Betracht kommt. Wir haben uns die Frage vorzulegen, ob die Rede, die unter der Voraussetzung demosthenischer Abfassung die grössten Schwierigkeiten und Anstösse bietet, als integrirender Bestandtheil der Φιλιπητικά des Anaximenes uns verständlich wird. Die Angabe. dass die Rede im siebenten Buche stand, wird durch die Thatsache bestätigt, dass Philipps thrakische Feldzüge (342-339) im siebenten und achten behandelt waren.2) Dass der Rhetor auf die Ausarbeitung

<sup>1)</sup> Aehnliche unlogische Einmischungen des eigenen Urtheils in die Wiedergabe fremder Gedanken weist z.B. an mehreren Stellen des Aeschines Tschiedel nach, Quaestiones Aeschineae Berlin 1887.

<sup>2)</sup> S. Schäfer, Demosthenes II<sup>2</sup> S. 445.

der in sein Geschichtswerk eingelegten Reden besondere South wandte, ist selbstverständlich. Plutarch 1) redet spöttisch von de Prunkstücken der Beredtsamkeit, die er den Feldherren vor der Schlacht in den Mund legt. Dass er einmal in seine Alexandegeschichte einen Kampf von Rede und Gegenrede eingelegt hat, wit uns noch in einem der wenigen spärlichen Reste bezeugt: 1) und des hier Demosthenes als zweiter Redner auftritt, ist besonders bemerkenwerth. So hätte er also auch Demosthenes in den entscheidansvollen Debatten über Philipps Ultimatum redend eingeführt. Die Gelegenheit schien besonders gunstig. Denn Demosthenes selbst besent seine Theilnahme an diesen Debatten.3) Aber veröffentlicht bet er wie andere so auch diese Staatsrede begreiflicher Weise nicht. De rasche Ablauf der Ereignisse bis zur Katastrophe von Chaerones und die vielseitige Thätigkeit, die Demosthenes nach der Kriegserklärung entfaltete, liess ihm dazu gewiss keine Musse, und nach den Friedensschlusse hätte eine Veröffentlichung der Rede die freuntlichen Beziehungen zu Philipp gestört und die alte Spannung erneuert. So war der Rhetor hier in der glücklichen Lage, des Demosthenes in einem bedeutungsvollen Zeitpunkt redend einführen zu können, ohne durch eine bereits veröffentlichte authentische Rede in der Freiheit seiner Bewegung auf Schritt und Tritt gebindert zu sein.

Der Inhalt der Rede lässt sich in aller Kürze so zusammenfassen. Seit Philipp den Frieden (des Philokrates) beschworen hat,
hat er in allen seinen Handlungen sich als Feind gezeigt. Endlich bekennt er auch in seinem Briefe mit seinen ungerechten Beschuldigungen und Vorwänden offen die Feindschaft. Fürchtes
braucht man den Kampf nicht, das soll das Thema der Rede sein.
Denn des Wohlwollens der Götter ist man gewiss. Durch seine
Ränke hat sich Philipp um allen Credit gebracht, Perinth und
Byzanz sich zu Feinden gemacht, das Vertrauen der Thessaler und
der Thebaner verloren. Auf die Hilfe der Satrapen Asiens kans

<sup>1)</sup> De praec. reip. ger. 6.

<sup>2)</sup> Müller, Scriptores rerum Alexandri, fr. 17 aus Harpokration unter Aλκίμαχος. Ueber die Zeit dieser Reden s. Schäfer III S. 32. 174. — Aus den Worten πρὸς ἢν ἀντειπεῖν φησι Δημοσθένην möchte ich um so weniger schliessen, dass Demosthenes' Gegenrede nicht mitgetheilt wurde, als der Text nicht sicher zu sein scheint. Denn die meisten Höschr. haben Δημοσθένης

<sup>3)</sup> S. Kranzrede 79 und Schäfer II 505 2.

man ebenso rechnen wie auf das Gold des Perserkönigs. Und im Innern ist Makedoniens Macht auch faul: abgesehen von der Unzuverlässigkeit der Bundesgenossen Erschöpfung und Kriegsunlust bei den Unterthanen, Unzufriedenheit bei den Feldherren, die unter Philipps Despotismus und unter den Dreistigkeiten seiner Günstlinge zu leiden haben. Dagegen können die Athener auf das Alter ihrer einst auch den Makedonen gebietenden Macht und auf das Wohlwollen der Götter vertrauen. Und wenn Philipp seine unleugbar grossen Erfolge seiner einheitlichen und energischen Kriegführung verdankt, so sollen die Athener ihn darin sich zum Muster nehmen, alle ihre Kräfte anspannen, die Griechen zum Kriege aufrufen, endlich handeln und das Reden lassen.

Abgeschen vom ersten Theile der Rede (§ 1-6), der eine treffende und einem späten Rhetor kaum zuzutrauende Schilderung der Situation giebt.1) sieht unsere Rede auffallend von der gegebenen Situation und von ihrem durch den Titel angezeigten Anlass und Thema ab. Wir wissen, dass die Athener auf Demosthenes' Antrag die Stele der Friedensurkunde zu zerstören beschlossen,3) und vermissen in unserer Rede jede Erwähnung dieser Forderung. Die wenig actuelle Haltung der Rede ist schon unserem späten Scholiasten aufgefallen<sup>2</sup>) und wird sich jedem in verstärktem Maasse aufdrängen, der die in einer ähnlichen Situation gehaltene Rede des Hegesipp vergleicht. Hier wird in grösster Schärfe Punkt für Punkt jede der in Philipps Brief erhobenen Beschwerden zurückgewiesen. Dagegen unser Rhetor berührt den Brief, der doch den Anlass zur Gegenrede gegeben hat, nur obenhin4) und bewegt sich in allgemeinen Schilderungen der feindlichen Mächte und ihres gegenseitigen Verhältnisses. Diese allgemeine Haltung der Rede, die nur durch demosthenische Reminiscenzen etwas Leben und Farbe erhält, genügt zum Beweise, dass sie keine wirkliche Dem-

<sup>1)</sup> Schäfer III B S. 110.

<sup>2)</sup> Schäfer II S. 505.

<sup>3)</sup> P. 209, 11 Dind.: ἔοικε δὲ προτροπη των ἐπὶ στρατοπέδου λεγομώνη μαλλον η δημηγορία. Man erinnert sich unwillkürlich an die S. 422 A. 1 citirte Stelle des Plutarch, der solche Schlachtenreden als Specialität des Anaximenes bezeichnet. Aber bei der Werthlosigkeit dieser Scholien muss man durchaus der Versuchung widerstehen, hier einen Rest der gelehrten Forschung jener Kritiker zu suchen, die die Rede Anaximenes zuschrieben.

<sup>4)</sup> Blass meint (III 1º S. 393), er habe überhaupt keinen Brief des Philipp vor sich gehabt. Das Gegentheil wird später bewiesen werden.

egorie ist, aber sie spricht gewiss eher für als gegen die Autoschaft des Anaximenes. Kommt doch schon Blass der Vermuthene. dass ein Historiker der Verfasser sei, nahe.1) Dass der autike Historiker seine Reden über den ephemeren Anlass und die augeblickliche Situation erhebt, dass er in ihnen den weiteren Zesammenhang der Dinge und auch die Individualität des Spreches zum vollen Ausdruck bringt, ist bekannt,2) Gewollt hat das auch Anaximenes. In einem entscheidungsvollen Wendepunkte der Geschichte hat er das politische Programm des Demosthenes estwickeln wollen. Dass er darüber den Anlass und das Ziel der Rede völlig aus dem Auge verliert, ist natürlich nicht zu leben und zu entschuldigen; aber es ist zu begreifen beim Rhetor, der die fertige Topik und das allgemeine Schema im Kopf hat und dem rhetorische Gemeinplätze und ethische Reflexionen mehr getes als historische Realitäten und Rechtsfragen. Ich glaube aber, das bei dieser Umgehung und Verstüchtigung der actuellen Streitpunkte und Rechtsfragen auch sachliche Tendenzen im Spiele sind. Der der makedonischen Partei angehörige oder als echter Stubengelehrter überhaupt politisch ziemlich indifferente und impotente Rheter meidet wohl mit Absicht die Erörterung der heiklen Punkte, und er hatte allen Grund dazu, da er die Φιλιππικά zu einer Zeit schrieb, wo jene Ereignisse noch auf Athens Beziehungen zu Makedonien nachwirkten.3) Für diese politische Tendenz des Verfassers will ich nicht nur alles das, was uns über die makedonischen Beziehungen des Anaximenes überliefert wird, geltend machen. ) die gleiche Tendenz tritt auch in seiner Ueberarbeitung der demosthenischen Vorlagen hervor, und diese Thatsache scheint mir heweiskräftig. Schon Weil hat im einzelnen darauf hingewiesen, wie er hier die demosthenischen Schärsen und Spitzen mildert, wie er verschönert und retouchirt. Dies Verfahren bestätigt die Tradities von der Autorschaft des Anaximenes. Denn so befremdend dies Beseitigung der wirkungsvollsten Spitzen und der schärfsten Pointe bei einem späteren Rhetor wäre, so begreiflich ist sie bei einem

<sup>1)</sup> III 12 S. 393.

<sup>2)</sup> S. z. B. Ed. Meyer, Forschungen II 383 ff.

<sup>3)</sup> Eine treffende Parallele bietet, was Isokrates in der Einleitung des Philippos vom Inhalt seiner Rede über Amphipolis sagt, besonders § 3: δγὰ δὲ παρὶ μὲν τῶν ἀμφισβητουμένων οὐδὲν ἀπαφαινόμην.

<sup>4)</sup> Usener, Quaest, Anaximeneae p. 23, Müller a. a. O. p. 33, 34.

Zeitgenossen, der, noch im Getriebe der Parteileidenschaften und unter dem frischen Eindrucke der selbsterlebten Ereignisse stehend, die Gegensätze zu mildern und zu versöhnen trachtet.

Bei der Vergleichung der demosthenischen Vorlagen des Verfassers, der wir uns nun zuwenden, wollen wir zugleich einen anderen wichtigen Gesichtspunkt verfolgen. Anaximenes ist für uns der älteste, indirecte Zeuge für den Text des Demosthenes. ein zeitgenössischer Zeuge! Mögen wir in einzelnen Ausnahmefällen mit der Möglichkeit einer gegenseitigen Interpolation der Texte rechnen, eine methodische Interpolation des einen Textes durch den andern ist in diesem wie in ähnlichen Fällen, deren ja gerade die demosthenische Schriftensammlung so viele bietet, durchaus unwahrscheinlich. Daraus ergiebt sich der Grundsatz: diejenige Tradition des demosthenischen Textes ist in jedem einzelnen Falle als die echte zu präsumiren, mit der die einheitliche Ueberlieferung des Anaximenes stimmt.

Demosthenes

Ol. II 5 πάντα διεξελήλυθεν, § 3 οίς πρότερον ηθξήθη φεοίς πρότερον παρακρουόμε- νακίζων αξεί τινας καὶ μενος μέγας 2) ηὐξήθη.

Anaximenes 1)

γάλ' ἐπαγγελλόμενος εὐεργε-τήσειν, ταῦτα πάντα διεξελήλυθεν ήδη.

σεναχίζειν ist oft von Demosthenes gebraucht; in der Erweiterung des Anaximenes zeigt sich seine Vorliebe für zweigliederigen Ausdruck, der auch in der Theorie und im Stile der Rhetorik an Alexander eine so grosse Rolle spielt.

εύνοιας τὸ πράγματα συστη, εύνοιας τὰ πράγματα συνέχηκαὶ πᾶσι ταὐτὸ συμφέρη τοῖς ται καὶ πᾶσι ταὐτὰ συμφέρη μετέχουσι του πολέμου, καὶ τοῖς μετέχουσι τῶν πολέμων, συμπονείν και φέρειν τὰς μένει τὰ συσταθέντα βεσυμφοράς καὶ μένειν έθέ- βαίως. ὅταν δ' ἐξ ἐπιβουλῆς λουσιν άνθρωποι όταν δ' καὶ πλεονεξίας απάτη καὶ βία έχ πλεογεξίας και πονηρίας τις κατέχηται, καθάπερ υπό τού-

Ol. Il 9 δταν μὲν γὰς ὑπ' | § 7 ὁςῷ δ' ὡς ὅταν μὲν ὑπ' ωσπερ ούτος Ισχύση, ή πρώτη του νύν, μικρά πρόφασις καὶ

<sup>1)</sup> Vorher § 1 vgl. Chers. 18. 19, § 2 έγω πειράσομαι διδάσκειν -Rhet, an Alex. p. 67, 1 Hammer τοῦτο πειράσομαι διδάσκειν.

<sup>2) +</sup> vvv T und ye. F.

πρόφασις καὶ μικρὸν1) πταίσ- τὸ τυχὸν πταίσμα ταχίως τ μα πάντ' άνεχαίτισεν καὶ τὰ διέσεισε καὶ κατέλι σεν.2)

Anaximenes hat μένει τὰ συσταθέντα verschönernd eingesett, eine genauere Responsion mit der Apodosis des zweiten Glie herbeizusühren.3) äveralzioer durch das weniger kühne diese ersetzt. Die scheinbar mildernde Ersetzung der πονηφία du ἐπιβουλή wird durch den Zusatz von ἀπάτη καὶ βία (zw gliederig!) wett gemacht. Aber was bei Demosthenes folgt, noch kräftiger (αδιχούντα καὶ ἐπιορχούντα καὶ Ψευδόμενον).

Ol. II 13 ου μόνον, ω α. Α., 8 καὶ πολλάκις ευρίσκω ὶ τὰ συμμαχικὰ ἀσθενως καὶ γιζόμενος, ου μόνον, ω αν άπιστως έχοντα φανήσεται Αθηναίοι, τὰ συμμαχαιά Φιλίππω, άλλα και τα της Φιλίππω πρός υποψί οίκειας άρχης και δυνάμεως κα- ήκοντα και δυσμένει εκῶς ἔχοντα ἐξελεγχθήσεται. — άλλὰ και τὰ τῆς ίδιας ἀρχ Ol. I 21 ούτε γάρ, ως δοχεϊ καὶ οὐ συνηρμοσμένα καλως οἰ φήσειέ τις ἄν . . . εὐτρεπως οἰκείως οὐδ' ως οἴεταί τις. οὐδ' ώς ᾶν κάλλιστ' αὐτῷ τὰ παρόντ' ἔχοι,4) οὔτ' ἂν ἔξήνεγχε . . . .

Der Uebergang bei Anaximenes ist recht schülerhaft.

Μακεδονική δύναμις καὶ άρχή, νική δύναμις, έν μεν προσθ έν μεν προσθήκης μέρει) έστί κης μέρει δοπην έχει τι τις οὐ μιχρά . . . αὐτὴ δὲ καθ' καὶ χρησιν, αὐτὴ δὲ κα

Ol. II 14  $\delta \lambda \omega \varsigma = \mu \dot{\epsilon} r + \gamma \dot{\alpha} \varrho + \dot{\eta} = 8 \delta \lambda \omega \varsigma = \mu \dot{\epsilon} r + \gamma \dot{\alpha} \varrho + \dot{\eta} = M \cos \theta$ αύτην ασθενής και πολλών κα- αύτην ασθενής έστι και πο

<sup>1)</sup> τὸ τυχὸν γρ. F. Interpolation aus XI, von manchen aufgenomm

<sup>2)</sup> So S; diéceice nai diéluce valg., diéluce nai diéceice A. Streichung von zai dielvose in Ol. II (Cobet u. a.) scheint mir unwahrsche lich wegen des Gewichtes der parallelen Apodosis.

<sup>3)</sup> Vgl. auch was später (S. 441) über seine Vorliebe für unbestimm! neutralen Ausdruck zu sagen sein wird.

<sup>4)</sup> In S. Izs ist zu suppliren, aber sehr verkehrt ist es seit Dinde in den Text gesetzt worden: s. die sprachlich und psychologisch so tief ei dringende Behandlung der Vergleichungssätze durch Vahlen Ind. lect. 1895/

<sup>5)</sup> προσθήκη μερίς S (Weil, Rehdantz, Blass), aber für έν προσθήκ μέρει zeugt Anaximenes, Dem. III 31 und die analogen Verbindungen ντ έν μέρει, während der Gebrauch von έν προσθήκη erst zu belegen wär Andere Beispiele für Aphärese des anlautenden a bei Demosthenes giebt Blat III 1º S. 103.

κών έστι μεστή. καὶ γὰρ οὖ- τηλικοῦτον ἔγκον πραγμάτων τος απασι τούτοις, οίς ον τις εύκαταφρόνητος. Ετι δ' αὐτήν μέγαν αὐτὸν ἡγήσαιτο, τοὶς οὖτος') τοὶς πολέμοις καὶ ταῖς πολέμοις και ταις στρατείαις, στρατείαις και πάσιν οίς άν ετ' έπισφαλεστέραν η ύπ- τις αύτον μέγαν είναι νομίσειε, πριε σύσει κατεσκεύακεν αύτῷ. σ φ α λερωτέραν αύτῷ πε-

ποίηχεν.

In der erweiterten Periphrase zeigt φοπήν ... και χρησιν? wieder die Vorliebe für zweigliederige Verbindung, das poetisch ionische öyzog kennt Demosthenes nicht. Die Benutzung des Demosthenes (Ol. II 15-20 - Anax. § 9-12) wird fortgesetzt, aber sie erstreckt sich nur noch ausnahmsweise auf den genauen Wortlaut. Die Darstellung ist hier im Verhältniss zu Demosthenes von manchen Derbheiten und drastischen Einzelheiten, auf denen die Wirkung der berühmten Schilderung des Hoflagers König Philipps beruht, befreit,3) stark gemässigt, ins Allgemeine verflüchtigt. Dass § 9 άλλ' έννοείσθ' 4) ώς δ μεν έπιθυμεί δόξης (Demosthenes άλλ' δ μεν δόξης επιθυμεί) der genaueren Responsion zu Liebe umgestaltet ist, hat Weil bemerkt, ebenso dass die in vier zweigliederigen Sätzen durchgeführte Parallele zwischen der Lage der gemeinen Soldaten und der der Officiere nur der Freude des Rhetors an Antithesen ihre Gestaltung verdankt. Recht schulmässig ist wieder der Uebergang § 12 xal τούτοις οὐδ' αν είς εὖ φρονων απιστήσειε. Erst § 13 zeigt wieder wortliche Uebereinstimmung mit Ol. II.

έπισκοτεῖ τούτοις\*) τὸ κατος- σκοτεί πᾶσι τοῖς τοιούτοις\* θούν αί γάρ εύπραξίαι δειναί αί γάρ εύπραξίαι δειναί συγ-

ΟΙ. ΙΙ 20 άλλ' οξμαι νῦν μὲν | 13 τὸ κατορθοῦν αὐτὸν ἐπισυγκρύψαι τὰ τοιαῦτ' κρύψαι καὶ συσκιάσαι τὰς

<sup>1)</sup> auròs (P) und das schlecht bezeugte ovros auros kann nicht in Betracht kommen.

<sup>2)</sup> zeñois ist ein bis zum Ueberdruss wiederholter Lieblingsausdruck der Rhetorik an Alexander (über sie vgl. unten S. 437).

<sup>3)</sup> Die Schulrhetorik gebietet, unseine Ausdrücke zu meiden, so auch die sogenannte anaximenische 84, 13 ff. Hammer.

<sup>4)</sup> Es kehrt § 21 wieder.

<sup>5)</sup> τοις τοιούτοις γρ. F. Die Interpolation aus Anaximenes ist hier besonders greifbar. Der hat durch einen ungeschickten Uebergang den Anschluss an Demosthenes gesucht und vols vosovvoss als Masculinum eingesetzt. Ebenso ist γρ. συσκιάσαι F Verfälschung aus Anaximenes.

αποιβώς αὐτοῦ ταῦτ' έξετα- εἰσίν: εἰ δέ τι πταίσει, τοι σθήσεται.') δοκεί δ' έμοιγ' ακριβώς διακαλυφθήσει ω ανδρες Αθηναίοι δείξειν ούκ ταυτα πάντα. συμβαίνει γα είς μακράν, αν οί τε θεοί θέ- ωσπερ έν τοῖς σώμασιν ήμω λωσι καὶ ύμεῖς βούλησθε. δταν μὲν ἐρρωμένος ἡ τις, α ωσπες γας εν τοις σωμασιν,) δεν επαισθάνεται των και τέως μεν αν ερχωμένος ή τις) εκαστα σαθοων, επαν δ' α ούδεν επαισθάνεται, επάν δ' ἀρρώστημά τι συμβή πάντα δήγμα, κᾶν στρέμμα, κᾶν ἄλὶ κινείται, καν δηγμα, καν στρέμ- τι των υπαρχόντων ή μή τι μα, χαν άλλο τι των υπαρχόν- λέως υγιεινόν ούτω και τι των σαθρών  $\eta^3$ , ούτω καὶ τῶν βασιλειών καὶ πασῶν $^{f s}$ ) τῶν ἀ τυράννων, ξως μεν αν έξω πο- ναστειών, ξως μεν αν έν το λεμῶσ' ἀφανή τὰ κακὰ τοῖς πολέμοις κατορθῶσιν, ἀφαι πολλοῖς ) ἐστιν, ἐπειδὰν δ' δ- τὰ κακὰ τοῖς πολλοῖς ἐστίν, μορος πόλεμος συμπλακή πάντ έπαν δέ τι ) πταίσωσιν, δ τ ἐποίησεν ἔχδηλα.

ονείδη: εὶ δέ τι πταίσει, τότ' | άμαρτίας τῶν ἀνθρώπω οωστήση, πάντα κινείται, κ παθείν είκὸς ἐκείνον μείζι φορτίον η καθ' αύτὸν αίρι μενον, γίγνεται φανερά τὰ δυι χερη πάντα τοῖς απασιν.

Das demosthenische τὰ τοιαῦτ' ονείδη ) ist stark gemilder der Schluss trivialisirt.9) συγκρύψαι καὶ συσκιάσαι zeigt wiede die Vorliebe für Verbindung von zwei Synonyma; und Exerálei ist wohl durch διακαλύπτειν ersetzt, weil jenes von Anaximem in engerer technischer Bedeutung gebraucht wurde.

· 01. Il 22 εἰ δέ τις ὑμῶν ὧ | 15 εἰ δέ τις ὑμῶν ὧ ἄνδρε ἄνδρες Αθηναῖοι τὸν Φίλιππον ἀθηναῖοι τὸν Φίλιππον ὁρῶ

<sup>1)</sup> πάντα έξ. Α suppl., πάντ' έξ. ταῦτα Τ', ταῦτα πάντ' έξ. Α. τς Anaximenes. Da AT sonst keine Spuren der Verfälschung aus Anaximene zeigen, wird auch πάντα bei Demosthenes einzusetzen sein.

<sup>2)</sup> So SAT, σώμασιν ἡμῶν vulg., wohl aus Anaximenes interpolirt.

<sup>3)</sup> TIS 7 AT.

<sup>4)</sup> vois nollois von Blass bei Demosthenes mit Unrecht gestrichen.

δπασῶν S.

<sup>6)</sup> έστι τοῖς πολλοῖς falsch S.

<sup>7)</sup> Fehlt in S, gesichert durch Demosthenes § 21.

<sup>8)</sup> So mg. F in Anaximenes.

<sup>9)</sup> Wieder unbestimmter neutraler Ausdruck. Von δυσχερής wird später die Rede sein (S. 439).

, εύτυχοῦνθ' όρων ταύτη φοβε- εύτυχοῦντα, φοβερόν είναι ... φὸν προσπολεμήσαι νομίζει, νομίζει καὶ δυσπολέμητον, σώφρονος μεν ανθρώπου λο- σώφρονος μεν ανδρός χρηται γισμφ') χρηται μεγάλη γάρ προνοία μεγάλη γάρ δοπή, δοπή, μαλλον δὲ τὸ 2) δλον ή μαλλον δὲ τὸ δλον ή τύτη πρὸς τύχη παρά πάντ' έστι τὰ τῶν ἄπαντα τὰ τῶν ἀνθρώπων άνθοώπων πράγματα ού μήν πράγματα κατά πολλούς μένάλλ' έγωγ', εί τις αίρεσίν μοι τοι τρόπους έλοιτ' αν τις ούχ δοίη, 3) την της ήμετέρας πόλεως ήττον την ήμετέραν εὐτυχίαν τύχην αν έλοιμην η την έκεινου. η την έκεινου.

Das kräftige φοβερον προσπολεμήσαι ist der Vorliebe für synonyme Verbindungen geopfert.

Im folgenden ist § 16. 17 nicht ohne eigene Zuthaten und mit starker Umarbeitung componirt aus Ol. II 22. 23, Phil. I 10 (37). ἀφορμαί gebraucht auch die Rhetorik an Alexander. krästigen Worte der Phil. I 10 Maxedwy arno 'Annalous καταπολεμών και τὰ τῶν Ελλήνων διοικῶν sind in der Paraphrase Μακεδών άνηο καταφρονών Αθηναίων καὶ τολμών ἐπιστολὰς πέμπειν τοιαύτας gemildert, trotzdem sie Demosthenes mit vollem Recht auch zur Zeit unserer Rede hätte sprechen dürfen. - § 18. 19 ist dann verschlechternde Paraphrase aus Hegesipp § 17 und Demosthenes, Chers. 21. Ol. II 23.4) — Dann ergiebt § 20 einen Anklang an Phil. III 8,5) und § 21 ist ein Cento aus Ol. Il 26.º) 25. 24. Beachtenswerth ist wieder § 21 die Erweiterung des Originals zum zweigliederigen Ausdruck ἀναλήψεσθαι καὶ γενήσεσθαι βελτίω. Endlich bietet § 22 ausser einem Anklange an Hegesipp § 7 eine unleugbare Imitation der Kranzrede § 67. 68,7) und der Epilog ist Paraphrase von Ol. II 12, unter Einwirkung von Phil. III 70. 73.

<sup>1)</sup> προνοία Dionys (Demosthenes c. 43), Anaximenes.

<sup>2)</sup> Fehlt in SF (Dionys).

<sup>3) 8</sup>ώin SF.

<sup>4)</sup> Schäfer III B S. 108, 109 hat die Stellen nebeneinander gedruckt.

<sup>5)</sup> Leider ist es nicht kenntlich, welche der beiden abweichenden Versionen beautzt ist.

<sup>6)</sup> έκ χρηστών, das in S fehlt, nehme ich bei Anaximenes auf. Weil meint, Anaximenes hätte es streichen müssen, weil er das demosthenische φαῦλα durch χείρω ersetzt; aber dieser Comparativ wird als solcher nicht mehr gefühlt.

<sup>7)</sup> Beweisend sind besonders die wortlichen Anklänge υπέρ του μείζω

Eine erneute Vergleichung der Vorlagen, bei der die Beohachtungen der früheren Forscher öfter stillschweigend benett sind, war unumgänglich wegen der wichtigen Folgerungen, die sich jetzt daraus unter Voraussetzung der Autorschaft des Anaximenes ergeben. Wir sehen, Anaximenes verwerthet Ol. II, Phil. L III, Chers., die Kranzrede. Diese Reden waren also von Demostheres selbst edirt. Es ist erfreulich, ietzt eine Bestätigung dieser Thatsache zu haben, da sie von Kirchhoff für die Kranzrede gelengset. von Bethe für die I. Phil. in Frage gestellt wird.1) Die Benutzung der Kranzrede nöthigt zu dem Schlusse, dass Anaximenes erst asch 330 an den späteren Büchern der Oilimnixá gearbeitet hat: und da wir aus Suid. und Laert. Diog. V 10 wissen, dass er Alexander auf seinen Feldzügen begleitet hat, so werden wir geneigt sein. mit der Abfassung des Werkes erheblich unter 330 herabsgehen. Aus der Benutzung des Hegesipp hat man bisher geschlossen, dass der Versasser unserer Rede bereits eine Sammlung demosthenischer Staatsreden benutzte, in die auch jenes fremde Werk aufgenommen war. So wahrscheinlich es ist, dass schon zu Anaximenes' Zeit die Rede des Hegesipp in Verbindung mit demosthenischen Reden verbreitet wurde, so werden wir doch dem Anaximenes die Kenntniss des wahren Verfassers zutrauen müssen und es nicht besremdlich finden, dass er Demosthenes die Worte eines Gesinnungsgenossen, der Schulter an Schulter mit ihm kämpfte, in den Mund legt.2)

Wie leichtfertig Anaximenes sich fremdes geistiges Eigenthum aneignete, zeigt ein interessantes Bruchstück (26 Müller) in Stob. Floril. 117, 5, das die Gedanken des Kephalos über das Alter im einleitenden Gespräche von Platos Staat wiedergiebt und im Eingange würtlich mit p. 328 D übereinstimmt<sup>3</sup>):

ποιήσαι την δρχήν, τά τε τῶν προγόνων ἔργα, auch ols πάτριόν έστι μη δενὸς ἀκούειν.

<sup>1)</sup> Rostocker Ind. 1897 S. 6. Bethe gründet seinen Zweisel darsuf, dass die Handschriften den Budgetplan auslassen und § 29 nur den Titel Πόρου ἀπόδειξιε geben. Die ganze Frage bedars einer erneuten Behandlung im Zusammenhang mit den analogen Fällen II. Phil. 28, III. Phil. 46 (mit Uarecht durch Conjectur beseitigt), Mid. 130.

<sup>2)</sup> Vgl. was S. 442 über den Brief des Philipp ausgeführt ist.

<sup>3)</sup> S. Usener S. 20.

#### Anaximenes.

- τοῖς γὰρ ἀστείοις πρεσβύταις όσον αί κατά τὸ σωμα αί άλλαι αί κατά τὸ σωμα ή-. ήδοναὶ ἀπομαραίνονται, τοσοῦ- δοναὶ ἀπομαραίνονται, τοσοῦτον αί περὶ τοὺς λόγους έπι- τον αὐξονται αί περὶ τοὺς λόθυμίαι πάλιν αύξονται.

#### Plato.

ώς εὖ ἴσθι ὅτι ἔμοιγε ὅσον γους έπιθυμίαι τε καὶ ήδοναί.

Das Bruchstück trägt den Stempel der Echtheit an sich durch die durchgehend zweigliederige 1) Gestaltung der Rede und vor allem durch den Gebrauch des Wortes à orelog, das, hier dem " platonischen Texte hinzugesetzt, auch in der Rhetorik an Alexander eine besondere Rolle spielt.2) Doch ehe ich das Verhältniss unserer Rede zu dieser Rhetorik, die ja unleugbare Beziehungen zu Anaximenes hat, untersuche, bedarf noch der Brief Philipps und sein Verhältniss zur Gegenrede einer sorgfältigen Erörterung.

#### II.

Der Brief Philipps eine Ueberarbeitung des Originals durch Anaximenes.

Ich habe bisher vorausgesetzt, dass die Rede mit ihrem Hinweis auf einen Brief, in dem Philipp mit der Kriegserklärung drohe (§ 1. 17. 20), sich auf den uns erhaltenen Brief beziehe. Wer diese Voraussetzung theilt, den Brief aber als unecht verwirft, der könnte mit dem Briefe auch die Tradition von Anaximenes als Verfasser der Gegenrede verwerfen wollen. So muss denn die Frage pach der Authentie des Briefes von neuem aufgeworfen werden. Es geschieht das mit um so grösserem Rechte und besseren Aussichten auf eine endgiltige Beilegung der Streitfrage, als auch dies Problem durch die werthvollen Mittheilungen der Didymos-Scholien in ein ganz neues Stadium gerückt wird. Die Ansichten der Neueren über den Brief gehen weit auseinander. Während z. B. Blass und Wilamowitz3) mit Entschiedenheit für seine Echtheit eintreten und mit ihnen gewiss viele aus dem Stile des Briefes die interessante Thatsache glaubten erschliessen zu dürfen, dass ein in isokratischer Schule gebildeter Rhetor die diplomatische Correspondenz des Königs besorgte - manche riethen sogar auf

<sup>1)</sup> Auffallender Weise ist diese am Schluss des angeführten Satzes im Gegensatz zu Plato aufgegeben.

<sup>2)</sup> S. zuletzt Wilamowitz in dieser Zeitschr. XXXIV 623.

<sup>3)</sup> Aristoteles und Athen II 215. 392.

bestimmte Namen -, hat es an entschiedenem Widerspruch gegen die Echtheit auch neuerdings nicht gesehlt.1) Nun bringt um Didymos ganz neue Aufklärungen. Er citirt Col. 10, 24 ff. § 23 des Briefes in völlig abweichender Fassung:

#### Didymos:

πρ[ο]υπαρχόν[τ]ων οὖν [ΰ]καίου άμ[υνουμαι πάσηι μη- καθ' ύμας. χανῆι] άντιπαραταττόμενο[ς].

#### die Handschristen:

ώς δὲ προυπαρχόντων κ μων και διά την [έμη]ν εὐλά- διά την έμην εὐλάβειαν μαλ βειαν μαλίλο ν [έπι]τιθεμένων λον ήδη τοίς πράγμασιν έπι καὶ διὰ τέλο[υς] ώ[ς] μάλιστα τιθεμένων καὶ καθ' δσον α [δύν | ασ[θε] 2) πρα[γ]ματε[υ]ομέ- δύνησθε κακοποιούντων, ψμά νων καὶ των . λ. ντ .. έμε άμυνουμαι μετά του δικαίο. πο.....ν πρότερον ύ...... καὶ μάρτυρας τοὺς θεοὺς που ... \*), [ὑμᾶς ἐγω μετὰ] τοῦ ὅι- ησάμενος διαλήψομαι περὶ τῶι

Bereits in der Vorrede der Ausgabe wird hervorgehoben (S. L) dass die Fassung des Didymos im Stil wie im Gedanken raube und ungehobelter ist. Die schwerfällige Unterordnung der Parti cipia 4) ist zwar durch Blass gehoben, aber der Hiat wird nich vermieden und der Schluss ist weniger feierlich. Es scheint, des die schmucklosere Fassung die ursprüngliche ist, die glattere un elegantere eine spätere Ueberarbeitung darstellt.

Dazu kommt nun noch eine zweite Anschrung des Briefe Col. 9, 43 ff. bei Besprechung des in X 70 genannten Aristomedes. Von ihm wird ein anderer Aristomedes unterschieden, & Ospaio ό συμπολεμών τοις βασιλέως στρατηγοίς Φιλίππω, περί σ άλλοι τε καὶ αίτὸς ὁ Φίλιππος ἐν τῆ πρὸς Αθηναίους ἐπτ στολή διείλεκται. Aber von diesem Aristomedes ist in der um erhaltenen Fassung des Briefes überhaupt nicht die Rede. ) Ale

<sup>1)</sup> S. z. B. Christ, Die Atticusausgabe des Demosthenes A. A. M. XVI S. 1955; Beloch, Griech. Gesch. II 5521.

<sup>2)</sup> So Blass (nach brieflicher Mittheilung) evident statt deargleieren

<sup>3)</sup> Die Berliner Editoren erganzen versuchsweise nat zwe kloren in πολέμων πρότερον ύπαρχόντων αεί.

<sup>4) § 11. 12. 16</sup> unserer Paraphrase ist sie vielleicht ein Zeichen, dom hier der Stil des Originals durchschimmert.

<sup>5)</sup> Ich werde von ihm an anderer Stelle handeln.

<sup>6)</sup> S. die Vorrede S. L und über seine spätere Theilnahme an der Schlacht bel Issos Schäfer III2 177.

nicht nur die Form, sondern auch der Inhalt beider Versionen des Briefes weicht ab.

Endlich kommt nun noch eine dritte Instanz für die Abweichung des uns überlieferten Briefes von dem Originale in Betracht, die längst bekannt und längst in diesem Sinne geltend gemacht,1) aber von den Vertheidigern unseres Briefes hinweggedeutet worden ist. Demosthenes beruft sich in der Kranzrede § 76 auf den Brief des Philipp: καὶ μὴν οὐδ' ὁ Φίλιππος οὐδέν αλτιάται ξω' ύπερ του πολέμου, έτέροις έγκαλών. Ετ laset dann den Brief verlesen und sährt fort: ἐνταῦθ' οὐδαμοῦ Δημοσθένην γέγραφεν οὐδ' αίτιαν οὐδεμίαν κατ' έμοῦ. τι ποτ' ούν τοις άλλοις έγκαλών των έμοι πεπραγμένων ούγι μέμνηsat; Also es waren in dem Briefe Philipps die Staatsmanner bezeichnet, die nach des Königs Meinung den Bruch des Friedens veranlassten'. .Wenn Demosthenes urgiren konnte, dass er nicht gemeint sei, so mussten die Namen der anderen eben in dem Briefe stehen'. Wenn sich die Namen in unserem Briefe eben so wenig finden wie in dem in die Kranzrede eingeschwärzten, so ergiebt sich daraus der zwingende Schluss, dass weder jener geschickt componirte Brief noch diese plumpe Fälschung der Brief sind, den Demosthenes hat verlesen lassen. Diese Sätze hat bereits 1839 Droysen mit der ihm eigenen Klarheit und Schärse ausgesprochen.2) Wie die Sache jetzt liegt, halte ich es für völlig Oberflüssig, auf die philologischen Kniffe, Ränke und Listen, mit denen die Modernen, z. B. Weil und Blass, die unleugbaren Thatsachen hinweginterpretigt haben, auch nur mit einem Worte ein-Wer dürfte ihnen daraus einen schweren Vorwurf machen? Doch nur der, welcher die gegen die Echtheit geltend gemachten berechtigten Anstösse mit den guten Gründen der Vertheidiger im Harmonie gebracht, d. h. die uns jetzt urkundlich bezeugte Thatsache einer doppelten Recension durch Divination erschlossen hätte. Oder hätten die Gegner der Echtheit das Recht zu einem Vorwurf? Die sind doch auch in die Irre gegangen. Männer wie Weil und Blass haben im Grunde doch die kapitale Bedeutung der Urkunde richtig eingeschätzt. Sie haben aus Hegesipps Rede richtig abstrahirt, dass die Anordnung etwa dem ent-

<sup>1)</sup> Zuletzt wohl von Christ 1955, der aber unsere Scholien überschätzt oder misszuverstehen scheint.

<sup>2)</sup> S. jetzt Kleine Schriften I S. 182 und Schäfer II<sup>2</sup> 504, III B 112. Hormos XXXIX.

spreche, was wir von einem Briefe Philipps erwarten können. Si wollten sich mit Recht das Vertrauen in den Werth der Urkund und die Möglichkeit ihrer Verwerthung nicht erschüttern lasse Und da sind sie, um die gefährlichste Gegeninstanz zu beseitige zu schlechten Interpreten geworden.

Wir müssen uns nun die Frage vorlegen, ob wir auch i anderen als den drei urkundlich bezeugten Fällen Spuren späten Bearbeitung in dem uns überlieserten Briese erkennen und dur die Stilisirung und Ueberarbeitung des Redactors zum Origina vordringen können, etwa wie wir durch die verdeckende junge Schrift des Palimpsestes die Zoge der Urschrift hindurchschimmer sehen. Aber von dieser Frage lässt sich die andere nach & Person des Ueberarbeiters gar nicht trennen. Wir müssen u zugleich eine klare Vorstellung vom Zwecke und der Tendenz & Ueberarbeitung bilden. Dass der Redactor seine rhetorischen Küss zeigen wollte, ist bereits erkannt worden. Die Aenderungen des Is halts lassen auf ein historisches und politisches Interesse schliessen das man einem späteren Rhetor nicht zutrauen möchte. Vielleich hat sich schon manchem, der meiner Untersuchung im einzelne aufmerksam gefolgt ist, der Gedanke aufgedrängt, dass wir sogi die Person des Redactors kennen, dass es kein anderer als Anax menes sein kann. Ehe ich die, wie ich meine, zwingenden Be weise vorlege, müchte ich durch einige allgemeine Erwägungen d Wahrscheinlichkeit dieser Hypothese erweisen und versuchsweit die Geschichte des Schriftstückes im Alterthum skizziren. Brief steht zum Originalbrief Philipps in ähnlichem Verhältniss wi die Rede zu ihren demosthenischen Vorlagen. Der Redactor b in beiden Fällen nach gleichen Grundsätzen gearbeitet. Er b sich von seinen durch Isokrates 1) stark beeinflussten stilistische und rhetorischen Neigungen zu Aenderungen bestimmen lasset aber auch durch ein sachliches Interesse, das Streben der Milde rung und Versöhnung der Gegensätze. Aus diesem Streben, da wir mehrfach in der Rede beobachtet haben, erklärt es sich, das im Briefe die Nennung des Aristomedes und der politischen Gegae Philipps 2) beseitigt ist. Verständlich ist das nur bei einem Zeitgenossen. In beiden Fällen liegt der aussere Anlass zur Um-

Das ist seit Benseler oft ausgeführt, von Schäfer gegen die Echthei geltend gemacht.

<sup>2)</sup> Sie hatten einst in § 9 ihre Stelle, vgl. S. 440.

gestaltung der Vorlagen in ihrer Einverleibung in das Geschichtswerk. Der antike Historiker muss der Einheitlichkeit des Stiles zu Liebe die Urkunden und auch die Reden, selbst wenn ihm ihr authentisches Original vorliegt, in seinen Stil umgiessen. Das gilt von Thukydides bis Tacitus. Weiter, unser Brief steht, nicht nur in unserer handschriftlichen Tradition, in engster Verbindung mit der Rede. Denn die Ausrede ist jetzt abgeschnitten, dass der Verfasser der Rede den Brief des Philipp, auf den er sich doch, wenn auch noch so oberstächlich, bezieht, gar nicht gekannt habe, nachdem Anaximenes als der Verfasser bezeugt ist. Den Inhalt des Briefes musste Anaximenes bei der Aussührlichkeit, mit der er Philipps Geschichte behandelt,1) und bei der Aufnahme der ganzen Gegenrede des Demosthenes jedenfalls ausführlich mittheilen. Was war natürlicher, als dass er den Brief der Rede als Gegenstück gegenüberstellte? Endlich beide Stücke sind ausgesetzte Kinder, die, ich glaube gleichzeitig, unter dem Schutzdache der demosthenischen Sammlung ein Heim gefunden haben, nicht ohne wiederholte Gefahr, auch hier dauernd ausgestossen zu werden. Sollten sie nicht von einem Vater gezeugt sein?

Aber wann hat die Aufnahme beider Stücke ins demosthenische Corpus stattgefunden? Der Archetypus unserer Handschriften liegt wohl diesseits der alexandrinischen Zeit. Ob er, wie sicher die Rede, so auch den Brief enthielt, ist zweiselhaft. Denn der Brief findet sich nur in FY, hehlt in SA. Gesetzt, dass er wirklich im Archetypus unserer Handschriften sehlte, in älteren demosthenischen Sammlungen muss er gestanden haben. Denn nur aus solchen kann er in FY übergegangen sein, und es ist wahrscheinlicher, dass er zu den Zeiten, wo man noch Demosthenes' Reden als Documente der Politik und Geschichte las, ausgenommen und später, als immer mehr die rhetorischen Interessen überwucherten, entsernt ist, als dass er überhaupt erst in nachalexandrinischer Zeit aus Anaximenes hervorgeholt und in die Sammlung gerathen ist. Ein älteres Zeugnis, das wir sür seine Existenz haben, hilft uns leider nicht weiter. Der Historiker, den Diodor in seiner Diadochen-

<sup>1)</sup> S. S. 421.

<sup>2)</sup> Das Fehlen der Stichometrie für den Brief scheint mir weder gegen die Echtheit noch gegen die Existenz des Briefes in der Sammlung irgendwie zu entscheiden (gegen Christ S. 195). Denn für die Feststellung der Gesammtzahl demosthenischer Stichen kam ja diese Urkunde nicht in Betracht.

geschichte benutzt, citirt (XVIII 10, 1) unseren Brief, und swe eine Stelle, die, wie ich später zeigen werde, vom Redactor velik umgearbeitet ist. Dadurch gewinnen wir, mag man nun die Stelle auf Hieronymos oder Duris zurückführen, ein schätzbares Zeugnis dafür, dass unsere Paraphrase wirklich schon eine Generation nach Anaximenes existirt hat,1) und eine nicht unwirksame Stütze meiner Anaximenes-Hypothese. Aber leider können wir mit unseren Mittel gar nicht entscheiden, ob der Gewährsmann des Diodor die Parphrase im Geschichtswerke des Anaximenes oder in der Schriftersammlung des Demosthenes las. So kann nur der Beweis meiner Anaximenes-Hypothese die Thatsache glaubhaft machen, dass der Brief schon sehr frühzeitig Aufnahme in die demosthenische Samslung fand. Denn hat er den gleichen Ursprung wie die Rede, # spricht ja alles dafür, dass er mit ihr zugleich in die Sammlusg gerathen ist. Die Rede hat aber früh ihren jetzigen Platz gewonnen. Didymos' Notiz über Anaximenes als deren Versasser ist aus Hermips übernommen.2) Schon vor diesem stand also die Rede im Corpus und war ein Problem der Forschung. Das führt uns bereits in die frühesten Zeiten alexandrinischer Gelehrsamkeit. Ja wir masses ernstlich mit der Möglichkeit rechnen, dass schon die athenischen Editoren, die so glücklich waren den Nachlass des Demosthener benutzen zu können und trotz aller Pietät ihres Geschäftes mit wenig Kritik walteten, den Missgriff begangen haben, die beides Stücke aus dem Werke des Anaximenes auszuheben und mit demosthenischen Reden in Umlauf zu setzen. Die Rede hat dans der Kritik zum Trotze ihren Platz behauptet. Der Brief verlor an Interesse und wurde vielfach aus den Ausgaben entfernt (bei Didymos fehlte er). Denn sein Existenzrecht in dieser Sammlung war noch zweiselhaster als das der Rede, das einseitig rhetorische Interesse verdrängte das historische, und wahrscheinlich hat ibe auch der Umstand geschadet, dass den alexandrinischen Gelehrtes die originale Fassung zugänglich wurde. Wann und wie das geschehen, wissen wir nicht; erinnern liesse sich an manche Analogien."

Welchen Text, ob Original oder Paraphrase, Philochoros benutzte.
 lässt die unbestimmte Inhaltsangabe des Dionys ad Amm. 11 leider nicht erkennen.

<sup>2)</sup> Vorrede S. XL.

<sup>3)</sup> Ich meine die inschriftlichen und archivalischen Forschungen eines Polemen, Diodor, dessen Gelehrsamkeit, wie wir jetzt sehen, durch Hermip?

Dass dieselben Gelehrten, die die originale Fassung des Textes benutzten, sein Verhältniss zur Paraphrase unbeachtet gelassen hätten, möchte man nicht annehmen. Es ist sehr möglich, dass dieselben Forscher, die auf die Concurrenz des Anaximenes und Demosthenes für die Rede hinwiesen, auch unsere Gestalt des Briefes im Geschichtswerke des Anaximenes wiederfanden und ihr Verhältniss zum Original richtig beurtheilten. So darf ich mir vielleicht mit der Hoffnung schmeicheln, dass einmal ein glücklicher Fund die urkundliche opgapts des Namens Anaximenes auf meine Hypothese setzen wird.

Doch ich verlasse das Gebiet des Hypothetischen und trete wieder auf festeren Boden, indem ich zu beweisen suche, dass unser Brief auch da die Spuren der Ueberarbeitung verräth, wo uns das Original zur Controlle mangelt. Dass dieser Weg mit Aussicht auf Erfolg beschritten werden kann, hat schon Diels S. L angedeutet. Manche von der früheren Forschung erkannten Anstösse und Schwierigkeiten erscheinen jetzt in neuem Lichte, da wir nicht mehr bewusst oder unbewusst durch die Besorgniss, mit der Form und mit einzelnen Sätzen der Urkunden ihren gesammten Inhalt und historischen Werth preiszugeben, an einer unbesangenen Interpretation gehindert werden. Wenn ich hier schon für das Sprachliche die Rhetorik an Alexander verwerthe, so bitte ich mir das vorläufig auf Treu und Glauben zu gestatten. In der nächsten Abhandlung werde ich die Frage nach den Quellen dieser Rhetorik von neuem behandeln und mir das Recht dieser Benutzung der Rhetorik durch ihre Analyse und den Nachweis der Uebereinstimmung mancher zum Theil charakteristischer Eigenthümlichkeiten des Sprachgebrauches in Brief, Rede und Rhetorik erstreiten. Dass die sprachlichen Coincidenzen nicht so zahlreich sind wie sonst in verschiedenen Schristen eines Verfassers, darf nicht Wunder nehmen. Denn in Rede und Brief dürfen wir so zu sagen nur die obere auf die Vorlagen aufgetragene Sprachschicht als anaximenisch in Anspruch nehmen. Umgekehrt müssten wir in der Rhetorik erst den Firniss und die Zuthaten des Redactors aussondern,

und Didymos weitergeleitet wurde (Vorrede S. XL), eines Heliodor, dem Cäcilius die werthvollsten Urkunden verdankt. (Br. Keil in dieser Zeitschr. XXX. Directe Benutzung scheint mir unwahrscheinlich). Ein derartiger authentischer Forscher wird das Original des Brieses aus dem Archiv des Metroon hervorgeholt und den Alexandrinern vermittelt haben.

um zu der dann immer noch stark gekürzten und verstümmelte anaximenischen Grundlage durchzudringen.

Auf den Gruss und kurze πρόθεσις folgt die Entschuldigen der Länge: μη θαυμάσητε δε το μηκος της επιστολής πολ λών ναρ υπαργόντων έγκληματων, αναγκαζόν έστιν υπέρ δ πάντων δηλώσαι καθαρώς. Dass diese Entschuldigung de Rhetor verräth und nicht in den diplomatischen Stil gehört, i längst bemerkt worden. Ihre Stelle im Proomium entspricht ebess wie ihr Inhalt dem Recepte der Rhetorik p. 70, 17 Ear uer of μαχρός ή, τὸ πληθος αἰτιατέον τῶν πραγμάτων. So unnothi die Entschuldigung im Munde Philipps ist, so verständlich ist me wenn hinter ihm der rhetorisirende Historiker steht und sein Leser um Nachsicht bittet wegen der Belästigung mit einer längere Urkunde. So heisst es auch in der Rede 23 ενα μη μαπρολογώ. -Der Rhetor stellt stilistische Ansprüche, er will xa9apac onliege Das ist eine technische Bezeichnung der Rhetorik: 71, 11 xa9a ρῶς διεξελθεῖν (vgl. 100, 12), wie 71, 22 zeigt, dem ἀχριβῶ nahekommend.1)

Anaximenes schreibe ich § 4 zu. Philipp hat sich § 3 übe den Frevel des Diopeithes an seinem Herolde beschwert, und nu soll er sich auf eine Parallele aus athenischer Geschichte berufen die Athener hätten (zu Beginn des peloponnesischen Krieges) di Megarer wegen Ermordung des Herolds Ανθεμόχριτος von de Mysterien ausgeschlossen. Die Geschichte ist oft genug und aus führlicher überliefert. Neu und gewiss glaubwürdig ist hier nu die Nachricht des Ausschlusses von den Mysterien. Die geschicht liche Reminiscenz und das eine neue Detail ist dem Historike eher zuzutrauen²) als dem Originale des diplomatischen Schreibens Dafür spricht auch der Stil: fast durchweg zweigliederige Fügung die Lieblingswendung des Briefes είς τοῦτ ἢλθεν ὁ δῆμος,²) die ich überall auf Anaximenes zurückführen möchte, da sie auch Ischrates bis zum Ueberdrusse wiederholt. ὑπομνήματα δὲ τῆς ἀδικίας ἔστησαν ἀνδριάντα ist Nachbildung von III. Phil. 41.

 <sup>1)</sup> Ich billige nicht die Ausführungen von Ipfelkofer, Die Rhetorik des Anaximenes, Würzburg 1895 S. 30. 31.

Rhet. 75, 7 δεῖ δὲ καὶ τὰ παραδείγματα τοῖς ὑπὸ σοῦ λεγομίνως δικαιοις ὅμοια φέρειν.

<sup>3) § 3</sup> τέλος δ' είς τοῦτ' τ'λθε παρανομίας ώστε, 6 είς τοῦτο περενομίας ἀφῖχθε καὶ δυσμενείας, 7 νῦν δὲ τοσοῦτον ὑμῖν περίεστε τοῦ πρὰ ἐμὲ μίσους ἄστε und āhnlich 12. 16. 20.

Der letzte Satz von § 5 ist verdächtig.1) Denn vi mor' korat ααινότερον ist Nachbildung von I. Phil. 10, einer Stelle, die auch in der Gegenrede imitirt ist (S. 429). Sinn und Gestaltung des ganzen Satzes erinnert lebhast an die Rhetorik 56, 12 ff. - 8 6 beginnt mit einem überleitenden zwolg in der Bedeutung ausserdem' (πρός τούτοις oder χωρίς τούτων sagt z. B. Demosthenes) wie in der Gegenrede § 11. Die Pisistratidenreminiscenz, mit der ich die falsche 17. Rede § 3 vergleiche, wird dem Historiker gehören. - Die gesuchte Wendung § 9 πόλεμον αἴοεσθαι klingt wohl nicht zusällig an die Gegenrede § 14 uellor moorior n xa9' avτον αλρόμενον an. — Recht schulmässig sind die Uebergänge § 10 ου μην άλλ' εί δει πάντα τάλλα παραλιπόντα συντόμως είπείν. 11 πεοί μεν ούν τούτων πολλά λέγειν έχων έτι δίκαια παραλιπείν προαιρούμαι, 12 εί τοίνυν δεί μηδέ τούτο παρα-Linely. Sie erinnern an die Pedanterie der Uebergänge in der Rhetorik. § 18 τους δυσχερές υποπτεύοντάς τι καθ' ήμων begegnet uns in δυσχερής ein Lieblingswort der Rhetorik (vgl. 13. 13 und die verwandten Ableitungen 9, 18. 25, 25. 51, 26. 52, 6. 11. 68, 19. 69, 2. 85, 12). Es findet sich auch in der Rede § 14 und ist dort bemerkenswerther Weise einem anderen demosthenischen Ausdrucke substituirt (s. S. 428).

§ 19 beschwert sich Philipp über die den Frieden störende Thätigkeit der athenischen Redner: φασὶ γὰρ οἱ τῆς πολιτείας τῆς παρ' ὑμῖν ἔμπειροι τὴν μὰν εἰρήνην πόλεμον αὐτοῖς εἶναι, τὸν δὲ πόλεμον εἰρήνην. Unter der allgemeinen Wendung versteckt sich ein Citat aus Isokrates Philipp 73, wie längst erkannt ist. Bis hierher könnte an und für sich alles dem Philipp ebenso gut zugeschrieben werden wie die Polemik § 14 gegen die ἔήτορες. Aber in der Erwartung, dass nun die antimakedonische Agitation der Redner werde geschildert werden, sehen wir uns völlig getäuscht, obgleich dies bei Isokrates geschieht. Vielmehr werden Seiten der Thätigkeit der Redner geschildert, die Philipp gar nicht direkt berühren, und sie werden geschildert mit echt demosthenischen Farben³): die Wirksamkeit der Feldherren, die sich um die Gunst der Redner bemühen oder ihre Sykophantie fürchten

<sup>1)</sup> Es ist wohl ὅτε ⟨οῦπω⟩ zu lesen. Dann ist es wieder eine echt anaximenische Recapitulation.

<sup>2)</sup> II. Ol. 29, I. Phil. 44. 47, III. Phil. 2. 54, Chers. 19. 22. 23 ff.

müssen, ist gehemmt. Ebenso sind die angesehensten Bürger des Loudoniau der Redner ausgesetzt. Ich meine, in diesen für Philipe gar nicht passenden Klagen erkennen wir den in seinen demostenischen Farbentopf greisenden Rhetor, der sich übrigens wieder in zweitheiligen Ausdrucks bedient (συναγωνιζομένους ... η συνσευτούντας, των πολιτών τοίς γνωριμωτάτοις και των έξωθη τοῖς ἐνδοξοτάτοις mit Parhomoiose). Nun wissen wir is (S. 433) dass Philipp in seinem Briefe die Staatsmanner, denen er den Bruch des Friedens zuschreibt, mit Namen bezeichnet hat. Du wird an dieser Stelle geschehen sein, und die Retouche des dech mirenden und schönsärbenden Paraphrasten hat uns eines in werthvollsten Stücke des Originals geraubt. Verdächtigt ist dani dann auch der folgende zu der durchaus sachgemässen Erörteren über Amphipolis überleitende Gedanke,1) dass ihn nur sein Ein gefühl daran hindere, sich diese Leute für eine kleine Senn (vgl. die Gegenrede § 18) zu kaufen. Den athenischen Freusen Philipps, die sich beständigen Beschuldigungen der Bestechung augesetzt sahen, ware mit dieser frivolen Aeusserung schlecht gedien gewesen. Endlich müssen wir nun auch das Isokrates-Citat den Paraphrasten zuschreiben, zumal derselbe auch sonst unter iso kratischem Einflusse steht.

Schwerer ist es über den Schluss von § 22 ins Reine n kommen, da der Text verderbt ist. Aber die Worte τότε μὸν (εἰ μόνον Blass) ποιησάμενοι τὴν εἰρήνην ἔχοντος ἔμοῦ τὴν πό λιν κάτα (κατὰ Handschriften, ἀλλὰ καὶ Blass) συμμαχίαν ἔπὶ ταῖς αὐταῖς ὁμολογίαις stehen fest. Blass' kühne Eingriffe in den Text sind unstatthaft; ich wüsste nicht, wie er ἔπὶ ταῖς αὐταῖς ὁμολογίαις erklären wollte. Der grobe Irrthum, dass hier der Abschluss des Friedens und der des Bundesvertrages getrenst werden, ist anzuerkennen. Aber der Irrthum ist bei Anaximenes begreislich, wenn er 20—30 Jahre nach dem Philokratischen Frieden schrieb. Der Abschluss der Symmachie wurde ja erst nach langen Verhandlungen auf ausdrücklichen Wunsch des Philipp, der davon das Zustandekommen des Friedens abhängig machte, nach vielfachem Widerspruch, besonders des Synhedrion der Bundes-

<sup>1)</sup> An ihn erinnert der ähnliche Gedanke in einem sicher unechten Brief Philipps an die Byzantiner bei Suid. s. Λείων (Schäfer III 51): εἰ τοςεῖτε χρήματα παρεῖχον Λέοντι ὁπόσα με ἢτεῖτο, ἐκ πρώτης ἄν ἔλαβον τὸ Βυζάντιον. Sollte Anaximenes der Gewährsmann sein?

genossen, durchgesetzt.') Der Friede konnte manchem Athener E schon lange gesichert erscheinen, als durch die Frage der Syma machie neue Schwierigkeiten in die Debatte geworfen wurden. So z konnte in grösserer zeitlicher Entsernung Anaximenes leicht zu seiner Verschiebung der Symmachie kommen. Aber nimmer konnte 24 340 Philipp,3) dem alle Stadien der Debatte aus seinen früheren r persönlichen Verhandlungen mit den zwei athenischen Gesandtschaften und aus dem Bericht seiner Gesandten in genauester Erninnerung sein mussten, so gröblich irrren. Die sich hieran anschliessende Recapitulation, die die Rhetorik des Anaximenes ausw führlich behandelt und für jeden Theil der Rede fordert, ist Anaximenes zuzuschreiben. Die genaue Responsion der Glieder und die ... Benutzung von Isokrates' Archidamos ) spricht dafür, und der allgemeine Vorwurf, dass die Athener ja gewohnt seien unberechtigte Ansprüche zu erheben, passt wenig zu dem Ton eines diploma-, tischen Schreibens.

Den Schlusssatz habe ich schon S. 432 mit dem Originale confrontirt. Die Berufung auf das δίκαιον (vgl. § 11 und Rhet.) und die feierliche Anrufung der Götter als Zeugen hat der Rhetor hinzugefügt. Sie erinnert an die Berufung auf die εῦνοια τῶν θεῶν, die in der Gegenrede (§ 16) und in der Rhetorik (25, 14) eine Rolle spielt. Für die Unbestimmtheit der Wendung διαλήψομαι περὶ τῶν καθ' ὑμᾶς sei noch hingewiesen auf die Vorliebe für unbestimmten neutralen Ausdruck, die uns in der Rhetorik an Alexander auffällt und im hellenistischen Griechisch zunimmt.4)

Ich habe mich meist auf die Behandlung solcher Stellen heschränkt, an denen sich mit besonderer Sicherheit die Ueberarbeitung nachweisen lässt, bitte aber zur Verstärkung meiner Argumentation auch die Beobachtungen von Blass über isokratische Stileigenthümlichkeiten und Anklänge hinzuzunehmen.<sup>5</sup>) Wer Blass'

Vgl. die vorzüglichen Ausführungen Hartels, Demosthenische Studien, Sitzungsberichte der Wiener Akademie Bd. LXXXVIII 1877 S. 390 ff.

<sup>2)</sup> Wenn ich hier und sonst Philipp citire, will ich ihn natürlich nicht für den Wortlaut des Originals verantwortlich machen. Aber geprüft hat er ihn selbstverständlich aufs Genaueste.

<sup>3) § 29</sup> ff., s. Spengels Anaximenes S. 112.

<sup>4)</sup> S. meinen Aristeas S. 202, oben S. 426. 428.

<sup>5)</sup> leh vergleiche noch R(ede) 2 τοὺε ὅρχους ὑπερβάς. E(pistel) 15. R. 20 ἄν που καιρὸς ἢ und E. 16 ἄν καιρὸν λάβη, āhnliches in der Rhet(orik an

Charakteristik des Stiles unseres Briefes und der Gegenreie gleicht, wird sich die Thatsache, dass Blass trotz der Gleicher keit des Stiles die Annahme der Identität des Verfassers abm nur daraus erklären, dass bei dem damaligen Stande der Forsch diese Gleichsetzung eine Verwerfung des Briefes bedeutet h Meine frühere Beweisführung für die enge Zusammengebörg beider Stücke (S. 434f.) kann nun noch verstärkt werden. I Stücke zeigen manche Berührungen in der Wortwahl und in Vorliebe für Verbindung von Synonyma, beide isokratischen ! bau und isokratische Hiatmeidung. In beiden sind demostheni Vorlagen, zum Theil die gleichen, benutzt. In beiden zeigen Kenntnisse, die nur einem Zeitgenossen zuzutrauen sind, aber Versehen und Oberstächlichkeiten, die den rhetorisirenden und litisch indifferenten Stubengelehrten verrathen. So drängt alle dem Schlusse, den schon früher Boeckh und Schäfer gezogen ha dass beide Schriften gleichen Ursprung haben. Mit dem ant Zeugniss für den Ursprung der einen ist uns auch der Verfa der anderen gegeben.

Durch die Thatsache, dass in die demosthenische Samml zwei Stücke aus einem Geschichtswerke aufgenommen sind, öl sich den Forschern eine neue Perspective. Ich will hier n Hypothesen andeuten, die noch nicht ausgereift sind. Aber glaube ich doch schon jetzt mit gutem Grunde behaupten zu dür dass wir die pseudodemosthenischen Staatsreden und die Restelorener Reden des Demosthenes und seiner Zeitgenossen mit einig Erfolge auf die Möglichkeit einer Ableitung aus einer Geschic quelle prüfen werden.

Alex.). R. 13 Frage mit πῶς, gleichartige Fragen mit πῶς E. 4. 9. 10. 21. 23 und in der Rhet. ἔτι τοίνυν R. 5 E. 3. Satzansang mit ἔστε R E. 5. 11. καίτοι mit Frage R. 17 E. 4. 9. 23 und öster in der Rhet. Fe R. 15 κατὰ πολλούς τρόπους. Rhet. 21, 12 καθ' οῦς ἐνθέχεται τρός 76, 18 κατὰ πάντας τοὺς τρόπους. Rhet. 41, 2 οὖ μικρὰν ἡοπὴν, vgl. α S. 427. 429. E. 10 συντόμως εἰπεῖν, vgl. Rhet. 44, 11. 48, 23. 52, 13 u. δl E. 9 σαρῶς εἰδέναι, öster in der Rhet. E. 22 πίστιν ἐπιθέντες (s. Β III 1 S. 397). Rhet. 75, 24 ὁρισμὸν ἐπιθείς. 10, 21 πίσταις ἐπιφέρον ( welchem Rechte ich auch die Vorrede citire, wird meine spätere Analyse ε selben zeigen). Die einzelnen Momente beweisen natürlich nichts, aber ihrer Gessmmtheit und später verstärkt durch die sachlichen Gründe sür anaximenische Grundlage der pseudoaristotelischen Rhetorik sprechen sie Anaximenes.

Auf Grund des für Anaximenes neu gewonnenen Materials müssen wir nun vor allem an das alte Anaximenes-Problem, an die Frage seines Antheils an der schon oft erwähnten Rhetorik, herantreten und dürfen hoffen, jetzt zu einer im wesentlichen sicheren und den Streit der Meinungen ausschliessenden Lösung zu gelangen. Das soll in einem folgenden Artikel geschehen.

Kiel. PAUL WENDLAND.

#### Ζυ ΗΡΩΛΙΑΝΟΥ ΠΕΡΙ ΣΧΗΜΑΊΩΝ.

Unter den verschiedenen von Walz und Spengel verößeslichten Figurensammlungen erweckt die von Herodian¹) ein besederes Interesse, weil sie den Namen des berühmten Grammstikes an der Spitze trägt. Sie wurde diesem auch zugeschrieben bis se Lehrs, welcher im Rhein. Mus. 1843 S. 120 ff. zwei Gründe gegen dessen Autorschaft geltend machte. Durch die Zweifel von Lehr angeregt suchte Foltz in seinen Quaestiones Herodianeae, Beseden 1844, weitere Gründe für die Unechtheit beizubringen. Seit jeset Zeit ist die Frage nicht wieder behandelt worden. Denn der Sammler der Herodianischen Fragmente A. Lentz schloss sich der Urtheil von Lehrs ohne weiteres an (Herodiani reliquiae, Leipzig 1867—70 p. XV).

Und doch ist sie wichtig genug, um von neuem erwogen n werden. Auf Foltz muss man freilich dabei zurückgreifen. Abe wenn seinen Darlegungen auch der Boden entzogen werden wird so bieten sie doch Anlass zu Erörterungen, die, wie die Zusammen stellung am Schlusse zeigen mag, zu schätzenswerthen Ergebnisser führen.

# A. Die Zusammensetzung von Ἡρωδιανοῦ περὶ σχημάτων.

Die Schrist Pseudo-Herodians\*) theilt sich in drei Theile, von denen der 1. die σχήματα ἐν λέξει behandelt, Abweichungen von der Syntax, die sich vom Soloecismus nur dadurch unterscheiden, dass sie ein häusiger Gebrauch der Dichter oder Verwendung in Dialekten sanktionirt. Der 2. Theil bringt die bemerkenswerthesten σχήματα διανοίας: εἰρωνεία und καταβολή;

<sup>1)</sup> Waiz VIII p. 579 ss., Spengel III p. 85 ss.

<sup>2)</sup> Es sei diese Bezeichnung für den Verfasser der Figurensammlung zur einfacheren Unterscheidung desselben vom Grammatiker Herodian sogleich und ein für allemal gestattet.

ler 3. die σχήματα ἐν λόγφ, 33 an der Zahl, unter ihnen ἀπεοσιώπησις, πολύπτωτον, ἐπαναφορά, ὁμοιοκατάληκτον, ἐσύνδετον. Hieran schliesst sich noch eine kurze Aufzählung der τατασκευαὶ τοῦ λόγου an.

Dass der 1. Theil eine ursprünglich für sich bestehende Einzeit bildete und erst später mit den übrigen verbunden wurde, hat Foltz richtig erkannt:

- 1. Die Definition des σχημα: σχημά ἐστιν ἐξάλλαξις ἀπο τοῦ καταλλήλου ἐπὶ τὸ κρεῖττον μετά τινος ἀναλογίας κεigt, dass der Verfasser nur eine Art von σχημα kennt: es ist eben die vom Soloecismus nur dadurch unterschiedene Sprechweise, dass sie durch Autoritäten geschützt wird. Soloecismus wird bei den Dichtern schema genannt, sagen die lateinischen Grammatiker.') Eine Sammlung solcher Schemata liegt hier vor. Dass dies σχηματα ἐν λέξει sind, sagt uns erst das nach dem 1. Theil eingefügte Bindeglied: περὶ μὲν τῶν ἐν λέξει σχημάτων ἱκανὰ ταῦτα. τὰ γὰρ παρά τι τῶν εἰρημένων ἐκφωνούμενα ποιητῶν ἢ διαλέπτων ἐστὶν ἰδιώματα ἤπερ ἐμπειρίας σχηματισμοῦ· ψητέον δὲ ἑξῆς περὶ τῶν ἐν διανοία τε καὶ λόγω σχημάτων. Es sind die Worte dessen, der die Theile zusammengeschweisst hat.
  - 2. Es liegt ein Gegensatz in den Bemerkungen einerseits zu dem σχήμα κατ' ἀριθμούς, das zu den σχήματα ἐν λέξει gerechnet wird (Walz p. 582), und anderseits zum σχήμα Πινδαρικόν, das unter den σχήματα λόγου steht (Walz p. 605). Beide Male handelt es sich darum, dass zu dem Plural eines Masculinums oder Femininums das Verbum im Singular gesetzt wird, woher auch die Sitte stamme, den Neutris das Verbum im Singular beizusetzen. Verstösse gegen dieselbe sind nun nach dem ersten Theile der Schrift eine Eigenthümlichkeit der Attiker, nach den Ausführungen unter σχ. Πινδαρικόν eine solche der Lyriker und Homers. Diese einander entgegengesetzten Beobachtungen können nicht in einer ursprünglich einheitlichen Abhandlung gestanden haben, sie zeigen vielmehr, dass hier eine andere Vorlage 'als dort vom Redactor benutzt worden ist.

Hinfallig ist ein dritter Punkt. Wenn nämlich im 1. Theil (Walz p. 585) gesagt wird, dass der Uebergang von der dritten Person zur zweiten die Apostrophe erzeuge, z. B. τὸν δ' ἀπαμει-

<sup>1)</sup> Charis. p. 265, Diomed. p. 451, Donat IV p. 394.

βίμενος προσέφης Πατρόκλεις ίππεῦ (Π 20 und 843) mi is 3. Theil unter den σχήματα λόγου die Apostrophe (W. p. 596 und start wird: γίνεται δταν δέον εἰπεῖν πρὸς ἁμαστέντας πρὸς μὲν αὐτοὺς ἐκείνους οὐδὲν εἴπωμεν, πρὸς δὲ τὸν τὴν ὑμ ἀποδεχόμενον βλάβην, so besteht allerdings ein Unterschied wird den beiden Definitionen, aber kein Widerspruch, denn wie (mi IX 2, 38 und IX 3, 24 zeigt, giebt es verschiedene Arten der in strophe: die eine zählt zu den σχ. διανοίας, die andere mi σχ. λέξεως, worüber noch weiter unten (S. 452) die Rede sein wie

Foltz begnügt sich indessen nicht mit dem Nachweis, der 1. Theil unseres Commentars ursprünglich ein Stück für in war, er geht noch einen Schritt weiter: im 6. Capitel seiner Dimetation sucht er darzuthun, dass der 1. Theil mit dem 2. (2+1) überhaupt nichts zu thun hat, dass uns also in Ἡρωδιανοῦ καταρμάτων zwei verschiedene, irrthümlich mit einander verbanden. Schriften vorliegen. Diese Ansicht vermag ich nicht zu theile.)

<sup>1)</sup> Foltz führt folgende Gründe an:

I. (p. 31/32). Der 1. Theil ist von anderen Figuren-Schriftstellern mid benutzt worden, war ihnen also wohl nicht bekannt. Das Gegentheil gebrom 2. Theil, welcher späteren Grammatikern und Rhetoren sehr bekanst gewesen sei. — Dieser Nachweis ist jedoch sehr dürftig. Hätte Foltz eine unfangreiche Uebereinstimmung mit einem oder dem anderen Schematographen dargethan, so konnte die Nichtbenutzung vielleicht auffallen. So wird min nicht anders sagen, als dass spätere Rhetoren eine Auswahl nach ihrem Gebrünken trasen.

II. (p. 33). Von den vier Handschriften des Commentars, deren Collations veröffentlicht sind, geben die codd. Paris. im 2. Theile die Figur & Llotose, welche die Figuren des 1. Theiles umfasst, während die besten Handschriften jene Figur weglassen. Sie kann nach Foltz nur von einem grammaticus oder librarius eingefügt sein, dem der erste Theil nicht vorlag. — Gegen diese Annahme spricht der Umstand, dass es gerade die schlechteren Handschriften sind, in denen sich jener Zusatz findet. Die codd. Paris. sind, wie Foltz (p. 8) selbst darlegt, reich an späteren Ein- und Anfügungen, und die Figur alletwoss trägt, wie die frommen Beispiele zeigen, ganz den Charakter der übrigen Einschiebsel. Ist es da nicht wahrscheinlich, dass ein späterer christlicher Rhetor um vermeintlicher Vollständigkeit willen die Figur einschob, anderkümmert um das, was im 1. Theile stand?

III. beruft sich Foltz darauf, dass im Handschriftenkatalog S. Marci p. 275 der 2. Theil als ein neues, von dem vorhergehenden verschiedenes Werk angeführt werde. Villoissons Urtheil, dass das mit Unrecht geschehen sei (Anecd. gr. II 89), bezweifelt er. — Nun scheint ja allerdings nach den Angaben, welche mir die Verwaltung der Bibliothek von San Marco in fressellicher Weise über die Handschrift gemacht hat, der Verfasser des Katalogs

## B. Stammt Ἡρωδιανοῦ περὶ σχημάτων von dem bekannten Grammatiker?

1. Die Zeit der Absassung der Schrift.

Gegen Herodian als Versasser der genannten Schrist macht in erster Linie die Zeit der Absassung geltend (p. 19). Der Theil sei vor oder kurz nach Augustus versasst. Denn

1. die in demselben erwähnten Figuren κατά γρόγους. **Φιθ**μούς, προσώπους u. s. w. seien von den Schematographen Pier der Figur der allolwoic zusammengefasst worden, diese aber schon dem Gorgias bekannt gewesen, wie aus Rutilius apus erhelle. Nun giebt es in der That eine solche zusammenseende ἀλλοίωσις bei Alexander und Tiber, aber die Berufung inf Rutilius Lupus ist falsch, denn seine αλλοίωσις (Halm p. 13) sat mit den bei Herodian im 1. Theil behandelten Figuren nichts an thun. Die Definition des Rutilius Lupus lautet nämlich: in hoc schemate divisio et separatio est personarum aut rerum et demonstratio quantum intersit, z. B. ,der eine treibt dies, der andere jenes'. Somit fiele der Beweis. Indessen hatte Foltz bei sorgfaltigerem Nachforschen den Urheber der άλλοιωσις, die für den 1. Theil der Herodianischen Schrift in Betracht käme, ermitteln konnen. Es ist Caecilius von Kalakte, nach dem Zeugniss des Tiberius, welcher sagt (Walz p. 573): καὶ τὸ τῆς ἀλλοιώσεως · στημα είσάγει δ Καικίλιος καί φησιν αὐτὴν γίνεσθαι κατ' öνομα καὶ πτώσεις καὶ ἀριθμούς καὶ πρόσωπα καὶ χρόνους. Aber, so liesse sich nunmehr einwenden, zwischen Gorgias, dem Lehrer

im Rechte zu sein, wenn er, äusseren Zeichen in der Handschrift folgend, den 2. Theil als ein besonderes Werk registrirt. ("Sequitur Etusdem τοῦ αὐτοῦ περὶ τῶν ἐν διανοία καὶ λόγω σχημάτων. Init. Τὰ περὶ διανοίας σχήματα.) Denn der Schreiber der Handschrift fängt bei den Worten περὶ τῶν .... σχημάτων eine neue Zeile an (τοῦ αὐτοῦ steht nicht in der Handschrift), was er 'beim Beginn der andern Capitel oder Paragraphen, von denen doch ein jeder seinen Titel hat, nicht thut. Ferner ist an jener Stelle ein besonderes Zeichen gemacht, welches im 1. Theil des Codex jede einzelne Schrift von der folgenden trennt. Dazu findet sich am Rande ein Stigma, das Zeichen der 6, und in der That würde die neue Abhandlung genau die sechste in der Reihe der im Codex enthaltenen Schriften sein. Und doch hängt jener zweite Theil mit dem ersten eng zusammen und ist mit ihm nicht zufällig verbunden. Das beweist der redactionelle Uebergang: περὶ μὲν οὖν τῶν ἐν λίξει σχημάτων ἐκανὰ ταῦτα ... ἡητέον δὲ ἱξῆς περὶ τῶν ἐν διανοία τε καὶ λόγω σχημάτων.

von Ciceros Sohne, und Caecilius, der als ein jüngerer Zeitgesen des Dionysius von Halicarnass gelten darf, 1) ist doch gar kin grosser Zeitunterschied. Gewiss. Aber muss, weil Caecilius in άλλοιωσις eingeführt hat, der 1. Theil von Herodian noch wooder kurz nach Augustus entstanden sein? Man wird dies bezweich. Solch schlichte Figurenzusammenstellung wie die in Rede stehen kann, frühe entstanden, nicht nur in den Schulen immer wiede benutzt, sondern auch neu bearbeitet worden sein. Die auch augusteische Schrift περί εψους beweist dies. Sie erwähnt (c. 23) σχήματα nach πτώσεις, χρόνοι, πρόσωπα, ἀριθμοί, γένη. Ich hoffe zudem vom 1. Theil unseres Figurencommentars mittelt anderer Anhaltspunkte weiter unten (S. 455) darzuthun, dass et thatsächlich später verfasst ist, als Foltz annehmen zu müssen glaut.

2. Ich komme zu der zweiten Zeitbegrenzung, die Foltz aufstellt (p. 19). Er behauptet, dass die Dreitheilung in σχήματα ἐν λέξει, διανοίας und ἐν λόγω sehr alten Ursprungs sein müsse, denn seit Gorgias dem Jüngeren pflege man einzetheilen in σχ. διανοίας und λέξεως, und von diesem Brauch sein nach Gorgias gewiss niemand abgewichen. Also sei der Commestar vor Gorgias verfasst.

Diese Aunahme steht zunächst in Widerspruch mit den Ergebnissen, die Foltz schliesslich selbst aufstellt: er glaubt nämlich bewiesen zu haben, dass der erste Theil des Commentars aus der Zeit Augusts stamme, der zweite, dem der erste späterhin angefägt wurde, aus Hadrians Zeit. So musste doch die Dreitheilung sach Foltzens eigener Ansicht auch späterhin Verwendung gefunden habes.

Und überdies stehen jenen Behauptungen nicht nur principielle Bedenken, sondern auch die Thatsachen entgegen. Stand jese Zweitheilung in σχήματα διανοίας und λέξεως wirklich ao fest, dass es kein Rhetor wagen durste, sie anzutasten? Durste niemad neue Theorien ausstellen oder, wenn die Dreitheilung wirklich ver Gorgias bestanden hatte, auf alte zurückgreisen? Thatsächlich war die Dreitheilung auch späterhin²) noch bekannt: Fortunatian (Halm, rh. min. 126) beantwortet die Frage: genera sigurarum quet saut? solgendermasssen: tria: λέξεως, λόγου, διανοίας. quae eerum

<sup>1)</sup> Susemihl, Litteraturgesch. d. Alexandrinerzeit II S. 485.

<sup>2)</sup> Von dem, was aus nachgorgianischer Zeit Bezug auf die Dreitheilung hat, kennt Foltz nur die σχήματα λόγου des Lesbonax. Wie er sich mit diesen abfindet, kann man übergehen.

- differentia est? quod λέξεως in singulis verbis fiunt, ut nuda genu, quas uno verbo έξηλλαγμένας possumus dicere. λόγου vero in elocutionis compositionibus, quae pluribus modis fiunt, ut πολύπτωτον, έπαναφορά, ἀντιστροφή, παρονομασία. διανοίας autem in sensibus, ut προθεράπευσις, ήθοποιία, ἀποστροφή. — Desgleichen bemerkt Marius Victorinus zu Cic. de invent. II 15 (Halm p. 271): omnia enim ornamenta elocutionis id est figurae quae sunt ευμ σχήματα διανοίας aut σχήματα λέξεως aut σχήματα λόγου με quidam volunt.

Fortunatianus und Victorinus sind späte Zeugen, sie gehören dem 4. Jahrhundert an. Bestand die Dreitheilung nicht früher? Es finden sich keine Spuren, die darauf schliessen lassen. Herodian - wenn er der Grammatiker wäre - würde der erste sein, bei dem wir ihr begegnen. Aber vielleicht lässt sich ein Terminus festsetzen, nach dem die Dreitheilung entstanden ist: wohl nach Quintilian. Dieser sagt im 9. Buch über die genera figurarum (IX 1, 15): einige glauben, es gäbe nur eine Art von σχτμα (§ 17), die meisten aber, soviel ich weiss, stimmen darin überein. dass es zwei Theile derselben gebe: διαγοίας und λέξεως. Dass er die σχήματα λόγου als drittes Glied nicht kennt, darf man wohl auch daraus schliessen, dass er sich (§ 18) auf eine Zurückweisung der figurae colorum des Cornelius Celsus einlässt, welche dieser nimia novitatis cupiditate ductus den σχήματα διανοίας und λέξεως zugefügt hatte. Wieviel mehr wurde Quintilian die einschneidende Dreitheilung berücksichtigt haben, wenn er sie gekannt batte! Da dies nicht der Fall ist, Quintilian aber eine reiche Kenntniss der rhetorischen Litteratur besass, so ist es sehr wahrscheinlich, dass die Dreitheilung vor dem Jahre 100 noch nicht existirte.

3. Für eine noch vor dem Grammatiker Herodian liegende Abfassungszeit macht Foltz drittens geltend: Ps.-Herodians Figurenbüchlein ist allem Anschein nach früher als das des Alexander Numenios¹) verfasst, da beide in verschiedenen Punkten übereinstimmen und Alexander deswegen nicht ausgeschrieben sein könne, weil er viel mehr biete als Herodian und zudem selbst gestehe, dass er sich auf Vorgänger stütze. Soweit es sich in dieser Begründung um methodisches Verfahren handelt, ist eine Widerlegung rasch gegeben. Bei Uebereinstimmung zweier Schriststeller wird

<sup>1)</sup> Waiz VIII p. 421 ss., Spengel III p. 10 ss.

man denjenigen, der mehr bietet, nicht für den Ausschreibeste, sondern für den Ausgeschriebenen ansehen; und wenn dieser sich auf andere beruft, so thut das nichts zur Sache: von eine Rhetor des 2. Jahrhunderts wird man so wie so erwarten, dass er sim Vorgänger nicht unberücksichtigt lässt. Aber wie steht es in Wirklichkeit mit der Uebereinstimmung? Foltz steht (p. 21) dreisti nebeneinander: die Bemerkungen über reglodos, regorqueste und årztberor. Wird bei so wenig Punkten kein zwingender Nedweis geführt, dass einer vom andern abhängt, so steht die Behaupten, der eine habe den anderen abgeschrieben, auf schwachen Füssen, die Treue, mit der sich Lehre und Definition in den Rhetoren-Schale fortpflanzte, ein nicht zu unterschätzendes Moment bildet. Diese Vorwurf ist Foltz nicht zu ersparen. Seine Vergleichung ist weite gründlich noch umfassend genug. Ich werde das erstere zunächt an der reglodos, später am årztberor zeigen.

Alexander Numenios setzt seine Auseinandersetzung über die va beiden Autoren wesentlich gleich besprochene mentodes an die Spitze seiner Zusammenstellung der σχήματα λέξεως (Walz p. 46%). Denn περίοδος, χῶλα und χόμμα sind die ersten und obereten Formen der légic, in ihnen bewegt sich jede légic, und aus ihnen sett sie sich zusammen. Die Stellung der Erörterung erregt also keisen Anstoss. Anders steht es bei Ps.-Herodian. Bei diesem heint am Schluss des 1. Theiles: όητέον δὲ ἑξῆς περί τῶν ἐν διανοία τε και λόγω σχημάτων. Es folgen die σχήματα διανοίας, und nun will der Verfasser kurz die σχήματα λόγου besprechen (p. 592). Es kommt aber zunächst die Ausführung über die meolodog: 76νεται δε παν σχημα λόγου και διανοίας έν περιόδω υ. s. w. Also nachdem die σχήματα διαγοίας abgethan sind, hören wir noch die näheren Bestimmungen, unter denen sie stattfinden. Die Erörterung ist somit nicht am Platze. Sie gehört vor die Abhandlung über die σχήματα διανοίας. Nun hat dieselbe auser Alexander Numenios und seinem Nachfolger Aquila Romanus keiner der Schematographen; Alexander hat sie richtig nach den σχήματα διανοίας an die Spitze der σχήματα λέξεως gesetzt; so bleibt meines Erachtens nur der Schluss übrig, dass Ps.-Herodian abhängig ist von Alexander Numenios oder, wenn andere Gründe eine Modification dieser Behauptung heischen sollten, von einer beiden gemeinsamen Quelle, und dass er von da die mentodoc as ungeeignete Stelle übertrug.

Auf eine solche gemeinsame Quelle weist uns ein Vergleich der allgemeinen Einleitung Alexanders über die Schemata (Walz .p. 426 s.) mit Ps.-Herodians entsprechenden Bemerkungen unter den σχήματα διανοίας (Walz p. 590). Alexander erörtert an iener . Stelle nach den Angaben über die Arten der Schemata den Nutzen. den diese gewähren (Walz p. 431). Er findet auf verschiedene -Weise statt: 1. ἐπίτασιν γὰρ δύναται τῶν πραγμάτων ἐμφαίνειν είς έχει τὰ τοιαύτα (folgen Beispiele), indem die Ironie die Rede steigert, 2. xal xarabolije de nal Enlugie en rwe evar**τίων**, 3. παρέχει δὲ καὶ ἔμφασιν ήθους χρηστοῦ, wenn sich der Redner in günstiges Licht zu setzen weiss; 4. kann der Redner den Anschein erwecken, als spräche er unvorbereitet frisch von der Leber weg; und dann erhält auch 5, die Rede durch die Schemata Abwechslung und bunte Farbe. - Ps.-Herodian erwähnt die beiden ersten Punkte gleichfalls: είσι δὲ τῶν τῆς διανοίας σχημάτων ώς ανωτάτω ονομασίαι δύο, επίτασις και εκλυσις, τού**των τη μ**εν επιτάσει υποτάσσεται ή είρωνεία, τη δε εκλύσει π καταβολή (Walz p. 590). Die eigenthümliche Ausdrucksweise (¿τομασίαι) muthet an wie ein missglückter Versuch, die klare Lehre Alexanders umzusormen. Aber die aussührliche Definition der Exhvoic, die bei Alexander nicht erklärt und durch das kurze Beispiel nicht verständlich wird, weist uns auf einen Vorgänger Alexanders hin.

Sodann giebt es eine Reihe von Schemata unter den σχήματα λόγου Ps.-Herodians, welche sich bei Alexander theils unter den σχ. διανοίας, theils unter den σχ. λέξεως wiedersinden. gestatten keinen sicheren Schluss. Sie stimmen wohl im allgemeinen überein, unterscheiden sich aber durch die nähere Destnition und durch die Beispiele, welche Ps.-Herodian fast immer aus Homer, dieser aus den Rednern nimmt. Dies sind von den σχ. διανοίας: προδιόρθωσις (Alex. N. bei Walz p. 433 s. Ps.-Herod. p. 596), ἐπιδιόρθωσις (A. N. p. 434. Ps.-H. 596), ὑπεξαίρεσις (A. N. p. 437) = κατ' έξοχήν bei Ps.-Herod. (p. 604), ἐπαναφορά (A. N. p. 446 s. Ps.-H. p. 598), ἀποσιώπησις (A. N. p. 450. Ps.-H. p. 595); von den σχήματα λέξεως: κλιμαξ (A. N. p. 467. Ps.-H. p. 603), ἀσύνδετον η διάλυσις (A. N. p. 469 s.), welche der διάλυσις Ps.-Herodians gleichkommen, während sein ἀσύνδετον etwas Besonderes insofern bietet, als es (p. 607) die Nichtverbindung von λόγοι, die διάλυσις aber nur die Nichtverbindung von χωλα bezeichnet (p. 603), dann das πολύπτωτον (A. N. p. 473. P.-L. p. 598), δμοιοτέλευτον (A. N. p. 475. Ps.-H. p. 601), ξμοιόπτωτων (A. N. p. 476. Ps.-H. p. 600) und παφονομασία (A. N. p. 477. Ps.-L. p. 556). — Besonders erwähne ich die ἀποστφοφή (A. N. p. 437. Ps.-L. p. 597) und ἀντίθεσις. Von der ersteren kent Alexander zwei Arten: die eine besteht darin, dass man seine keschuldigungen nicht direct gegen den Angeklagten schleudert, swedern zu dem Geschädigten von den Uebelthaten des Angeklagtes spricht; die zweite Art besteht darin, dass man gleichfalls sich am Gegner irgendwelche Thaten geisselt, sondern von einem drüße erzählt und diesen herabsetzt. Bezüglich der ersteren stimmt weden Schematographen') nur Ps.-Herodian mit Alexander in Denition und Beispiel überein, während er die zweite Art nicht erwähnt²): ein neuer Beweis für die oben aufgestellte Behauptung von dem gegenseitigen Verhältniss der beiden.

Schliesslich komme ich noch zur avri Geoig (A. N. p. 477s Ps.-H. p. 602). Alexander N. führt drei Arten auf: 1) entsteh sie δταν τὰ άντιχείμενα ονόματα άναλαμβάνωμεν, z. B. μάλλο γαρ τιμώσιν αί πόλεις των άδιχως πλουτούντων τούς διχαία πενουμένους, 2) όταν αύτα στρέφηται τα ονόματα, 2. Β. ο μέν γαρ έλαβες, ένω δε οικ έλαβον, 3) wenn nicht Wort sondern Thatsachen gegenüberstehen: ἐδίδασκες γράμματα, ἐγ δὲ ἐφοίτων. Ps.-Herodian beginnt gleichfalls mit den αντακ μενα ονόματα, aber mit anderen Beispielen: τιμωρία ἐπιτίμα κακίας, οίκ ἀρετής. Dann entsteht sie nach ihm καὶ κατὰ διέξοδο bei zwei- oder mehrfacher Gegenüberstellung, und schliesslich, wet die κατάφασις der ἀπόφασις entgegengesetzt wird (scil. του αίτι δήματος), wofür das von Alexander N. unter 2) angeführte Beispi dient: σὺ μὲν γὰρ ἔλαβες, ἐγὼ δὲ οὐκ ἔλαβον. Es fehlt also b Ps.-Herodian die von Alexander N. an dritter Stelle gekennzeichne arrl9εσις. Und dies ist von Bedeutung, da Alexander N. bi

<sup>1)</sup> Bei Tiberius (W. p. 534) und Quint. IX 2, 38 ist das Charakteristisch der Apostrophe, dass sich der Redner von den Richtern abwendet zum Gegooder, wie Quintilian allein fortfährt, zu einem Ausruf oder Anruf. — Phobammon (W. p. 513) führt nur die von Alexander Numenios an zweiter Stell gegebene Definition auf.

<sup>2)</sup> Ausser Betracht bleibt die von Ps.-Herodian im 1. Theil angezogen Apostrophe, welche nach Quint. IX 3, 24, wo sie unter den σχ. λέξωσε be handelt wird, nonnulli, qui tam parva momenta nominibus discreverum μετάβασω vocant. (Es ist Rutilius Lupus Halm p. 12).

nicht selbst Neues zugesetzt hat, sondern sicher älteren Quellen gefolgt ist, denn schon Anaximenes definirt das ἀντίθετον c. 26: ἀντίθετον ἐστι τὸ ἐναντίον τὴν ὀνομασίαν ἅμα καὶ τὴν δύναμεν τοῖς ἀντικειμένοις ἔχον ἢ τὸ ἔτερον τοιούτων. Dagegen ist bei Ps.-Herodian der 1. Theil specialisirt: es können sich Einzelworte gegenüberstehen und ferner in zwei Sätzen doppelte Gegensätze geborgen sein.') — Dass Alexander N. bei dieser Figur den Ps.-Herodian ausgeschrieben habe, wie Foltz glaubt, halte ich nach dem Gesagten nicht für möglich. Alexander N. überliefert altere Lehre, die Herodian übergeht. Anderseits ist Ps.-Herodian in der Specialisirung der Theile überlegen.

Daraus folgt, dass sich die Uebereinstimmung bei Ps.Herodian und Alexander durch Benutzung ein und derselben Quelle erklärt. Ich gelange so zu demselben Ergebniss wie Wilamowitz,<sup>2</sup>) welcher Ps.-Herodian und Alexander Numenios auf eine Quelle zurückführt: den echten Alexander Numenios. Damit ist der von Foltz aufgestellte Terminus ante quem verloren, ein Terminus post quem gewonnen.

Haben uns die bisher bestimmten Zeitgrenzen noch keinen Beweis gegen die Autorschaft des Grammatikers Herodian geliefert, so bietet

4. eine solche das im 1. Theil enthaltene Schema (Walz p. 580), nach dem die beiden Formen der Steigerung für den Positiv stehen können. Es handelt sich für uns um die Erklärung der Homerstelle 277, welche vollständig lautet:

275 ώς δ' δτ' από σκοπιῆς εἶδεν νέφος αἰπόλος ανήρ ἐρχόμενον κατὰ πόντον ὑπὸ ζεφύροιο ἰωῆς τῷ δέ τ' ἄνευθεν ἐόντι μελάντερον ἢύτε πίσσα φαίνετ' ἰὸν κατὰ πόντον, ἄγει δέ τε λαίλαπα πολλήν, ἑίγησέν τε ἰδὼν ὑπό τε σπέος ἤλασε μῆλα.

Der Versasser des Figurencommentars lehrt<sup>3</sup>): der an Stelle des Positivs stehende Comparativ μελάντερον ἡύτε πίσσα

<sup>1)</sup> Diese beiden Punkte erwähnt Quintilian IX 3, 81, der noch die Gegensätze der sententiae hinzufügt, welche Ps.-Herodian weglässt.

<sup>2)</sup> Antigon. v. Karystos S. 52 Anm. 12.

Walz p. 580 ἐν μἐν οὖν εἴδεσιν ὀνομάτων ὧδέ πως συνίσταται τὸ σχῆμα.

έβδομάτη δ' ικόμεσθα Λάμου αίπὺ πτολίεθρον (\* 81) — καὶ μελάντερον ἢύτε πίσσα (Δ 277).

τὸ μέν γὰρ πρότερον ὑπερθετικὸν ἀντὶ ἀπολύτου κειμενον κακίαν οὐκ

lässt einen stillen Vergleich zu, da er entweder auf eine aufm Wolke oder auf die gewöhnliche Schwärze der Wolke besseu werden kann.

Das richtige Urtheil über diese Erklärung gewinnen wir mit den Scholien:

schol. Venet. A. | schol. Venet. B. | schol. Towl. Ps. Herod. πὸ δὲ δεύτερον μελάντερον ἡύτε μελάντερον] uelávan (,μελάντερον πίσσα] ή διπλη, ώς άδινώτε- ήύτε ηύτε πίσσα) δτι ίδίως είρηχεν ρον. μελάντε- μέλαν ώς έξ συγκριτικόν ούτε μελάγτερον ρον δέ έστι νώτερον 15 άντὶ ἀπολύτου πίσσης ούτε μέ- τῶν ἄλλων νε- οἰωνοί κείμενον λελη- λαν ώς πίσσα. œῶγ. θυλαν έχει την κέχρηται δε τώ των άλλων # σύγκρισιν, την συγκριτικώ άνσων μελάπιάναφοράν ήτοι τὶ άπλοῦ. τὸ δὲ πρός έτερον ζόντι Λοίσταργος νέφος ποιού- δια του -, δ δε Ζηνόδοτος δια του ι. στικώ μενον η πρός δε μετά το μελάντερον, επειτα άπο άλλης ή φυσικήν τοῦ χῆς ἀναγνωστέον ἡύτε πίσσα, εν τ κῷ αἰκὸ νέφους μελα- λω πόδοω διατελούντι μελάντερον αὐτή καταφαίνεται το νέφος και δμοιον πίση. νότητα.

Klar und deutlich enthält schol. Venet. A zwei verschiedene Erklärungen der betreffenden Worte. Die eine, welche von Aristofikos stammt, stellt einfach sest, dass der Comparativ sür den Presitiv gebraucht sei; die andere, von Nikanor herrührend, löst se Schwierigkeit, indem durch Interpunktion hinter μελάντερον weselbständige, gleichartige Satztheile geschaffen werden und se Ergänzung zu μελάντερον der sreien Phantasie des Lesers webehalten bleibt. Deutlich getrennt sind diese beiden Erklärungen auch in den schol. Townl., verbunden und nach der mit Termeinsamen Vorlage sast bis zur Unverständlichkeit gekürzt in des schol. Venet. B.

δργάζεται, ότι γεγάνηται δε άριθμητικοῦ ὀνόματι, δε οξ της συμαίκ μηθεμίαν διαφορὰν λαμβανούσης κατὰ τὴν της φωνῆς ἐνάλλαξιν ἡ μπί θεσις τοῦν εἰδῶν ἀναμάρτητος, ἄμα δὲ σύν τοῦ τὸν ἀρεθμὸν ὀρεζων κέ τὴν τελευτείαν δεδήλωκεν ἡμέραν. τὸ δὲ δεύτερον ,μελάντερον ἡῦτε κάκτ συγκριτικὸν ἀντὶ ἀπολύτου κείμενον λεληθυῖαν έχει τὴν σύγκρισω, τὸ ἀναφορὰν ῆτοι πρὸς δτερον νέφος πειούμενον ἡ πρὸς φυσικὴν τοῦ κέρκ μελανότητα.

Bei Ps.-Herodian sind die beiden Erklärungen des Aristonikos und Nikanor zu einer zusammengeschweisst, obschon sie eigentlich unvereinbar sind. Daraus folgt, dass er sie zusammen gefunden und somit wohl Scholien, wie sie Venet. A bietet, benutzt hat. Dem widerspricht nicht der Umstand, dass das mittlere Scholion über die Lesart löpzt unberücksichtigt blieb: es gehörte nicht zur Sache. Mit dieser Annahme ist viel gewonnen. Denn standen dem Ps.-Herodian schon die Vier-Männer-Scholien, d. i. die Auszüge aus den Schriften des Aristonikos, Didymos, Nikanor und Herodian, zur Verfügung, so ergiebt sich von selbst, dass der Figuren-Commentar nach Herodian entstanden ist.')

- II. Thatsächliche Widersprüche zwischen dem Figurencommentar und der Ueberlieferung vom Grammatiker Herodian.
- 1. Es ist eine richtige Beobachtung von Lehrs (a. a. 0.) gewesen, dass die Auffassung von  $\tilde{\eta}_{\nu}$  in der Hesiodstelle  $\tau \tilde{\eta}_{S}$   $\delta'$   $\tilde{\eta}_{\nu}$   $\tau \varrho \epsilon \tilde{\iota}_{S}$   $\varkappa \epsilon \varphi \alpha \lambda \alpha \iota$  (Theog. 321), wie sie sich bei Ps.-Herodian unter dem Schema Pindaricum (Walz p. 605) findet, wonach einfach der Singular für den Plural gebraucht sei, in Widerspruch steht mit Herodians Lehre über  $\tilde{\eta}_{\nu}$  (Lentz II 785).\*)
- 2. Nach dem Zeugniss des Etym. M. hat Herodian ein Buch περί σχημάτων verfasst, dessen Inhalt sich auf Wortzusammensetzung bezog (Lentz II 847). Nicht mit Unrecht behauptet Foltz (p. 25, 5), dass zwei Bücher, die denselben Titel

<sup>1)</sup> Auf Nikanor fusst die im 2. Theil des Commentars unter dem Asyndeton (Walz p. 607) gegebene Erklärung von II. A 322: ἀσύνδετον δὰ τὸ τὸν μὲν λόγον ἡρτημένον έχον τοῦ προτέρου διανοήματος, τὴν δὰ φράσιν κεχωρισμένην.

ίσμεν ώς έπέλευες ἀνὰ δρυμά, φαίδιμ' 'Οδυσσεῦ· εὐρομεν ἐν βήσσησι τετυγμένα δώματα παλά. (π 251)—καὶ ἔρχεσθον πλισίην Πηληϊάδεω Αχιλήσε χειρὸς Ελοντ' ἀγέμεν Βρισηίδα παλλιπάρηον (Α 322).

Vgl. Schol. Venet. A: στιπτέον κατά τὸ τέλος τοῦ στίχου. αὐτοτελής γὰρ ὁ λόγος καὶ ὁ έξης ὁμοίως. τὸ δὲ ἀγέμεν ἀντὶ τοῦ ἄγε(τον).

<sup>2)</sup> Es ist aber ein Irrthum von Lehrs, wie Foltz p. 22 s. mit Recht bemerkt, dass eine der Erklärung des Apollonios Dyscolos entgegenstehende Ansicht über das Pronomen σφέτερον in der Hesiodstelle (Έργα 2): ἐννέπετε σφέτερον πατέρ' ὑμνείουσαι (Walz p. 586) gegen Herodian spreche.

trügen, aber verschiedenen Inhalt hätten, schwerlich von demsebe Verfasser herrühren könnten.¹)

- 3. νεφεληγεφέτα in der Verbindung νεφεληγεφέτα Ζές hält Ps.-Herodian für einen an Stelle des Nominativs stehenden Vocativ,³) nach der alten und einfachen Lehre der Casusvertsschung, wie sie noch Apollonios Dyskolos π. συντάξ. p. 214 vertritt. Anders erklärt Herodian die Form. In seiner Abhandlung περί κλίσεως ονομάτων (Lentz II 634/5) lässt er als Endbackstaben des Masculinums fünf gelten: ν ξ ρ σ ψ, nicht aber εἰ und α: οὐ μὴν οὐδὲ τὸ α τελικὸν παραδεξόμεθα διὰ τὰ θηλυκὰ ἐπώνυμα τό τε Κόπαινα καὶ Μύριλλα ἢ τὰ ποιητικώς μεταπλασθέντα νεφεληγεφέτα Ζεύς, ἐππότα Νέστως Danach sieht auch Herodian die Form νεφεληγεφέτα nicht als eine ursprünglichen Vocativ, sondern als ποιητικώς μεταπλασθίη d. h. entstanden durch Abwerfung des σ und Verwandlung des η in α.³)
- 4. Zu erwähnen ist schliesslich noch ein zwischen Ps.-Herodia und Herodian bestehender Unterschied in der Lesart vos K 252, der indes nicht zu sicheren Schlüssen führt:

άστρα δὲ δὴ προβέβηχε, παρψχηχεν δὲ πλέων νύξ τῶν δύο μοιράων, τριτάτη δ' ἔτι μοῖρα λέλειπται.

<sup>1)</sup> Viel zu weit geht aber Foltz (p. 16—18), wenn er namentlich unter Bernfung auf eine Stelle bei Aquila Romanus (Halm p. 22: figurandarus sententiarum et elocutionum proprium oratoris munus est) annimmt, dest ein Grammatiker überhaupt nicht über Figuren, sondern nur über Tropes hätte schreiben können, und dass somit ein Buch περὶ σχημάτων von einem Rhetor herrühren müsse. Es mag da genügen, kurz hinzuweisen auf die Schemata der Aristarchischen Schule, wie sie sich in den Scholien finden, auf den Rhetor-Grammatikus Ateius, auf die Schemata bei den Grammatiken Charisius, Diomedes, Donat und Claudius Sacerdos, auf die (nicht erhaltenen) σχήματα λόγου des Grammatikers Asper und auf eine Stelle bei Quintilisa I 8, 16, wo die Regel aufgestellt wird, dass ein Grammatiker seine Schüler noch mit größerer Sorgfalt als die glossemata lehren solle: tropos omna, quibus praecipue non poema modo, sed etiam oratio ornatur, schemalutraque, i. e. figuras quaeque λέξεως quaeque διανοίας vocantur.

Walz p. 581: νεφεληγερέτα Ζεύς κλητική γάρ άντι δρθής κώπω της νεφεληγερέτης.

<sup>3)</sup> In ähnlicher Weise lässt nämlich Herodian κόμη aus κόσμος (π. π» Θαν no. 428, Lentz II 300), πένθος aus πάθος (l. l. n. 378, Lentz II 299) eststehen. Ueber die Arten des Metaplasmus vgl. Charisius p. 277, Diometes p. 435; über ihren Gebrauch bei Herodian Lentz, praef. p. 86.

Auf diese Stelle verweist Ps.-Herodian unter der Antistrophe (Walz p. 607 s.,): ἐξ ἀντιστρόφου δέ ἐστι φράσις ἡ τὰ συνέχοντα τὴν ἑρμηνείαν ἐνηλλαγμένα ἔχουσα ,ταὶ δὲ μεγάλα κτυπέουσαι πίπτον (Ψ 119) ἀντὶ τοῦ πίπτουσαι ἐκτύπουν. καὶ ,κάμε τεύχων (Β 101) καμών γὰρ ἔτευξεν. τοι-οῦτο λέγουσιν εἶναι καὶ τὸ ,παρψχηκε δὲ πλέον νὺξ τῶν δύο μοιράων. νοείσθω δὲ τὸ πλέον (Hav. πλέω) τῆς νυκτός, δ εἶσι δύο μοΙραι.

Herodian citirt den Vers in seiner Abhandlung περὶ παθῶν, fr. 584 bei Lentz II p. 361 nach Epim, Cram. I 375, 9 (vgl. Etym. M. 176, 48) πέπτωκα: ἀπὸ τοῦ πτῶ πέπτηκα καὶ ὥσπερ ἀπὸ τοῦ οἰχῶ οἰχῆσω ῷχηκα καὶ κατὰ μεταβολὴν τοῦ η̄ εἰς ῶ ῷ-χωκα — "Ομηρος, παρ ῷχωκεν δὲ πλέω') νύξ', οῦτως καὶ ἀπὸ τοῦ πέπτηκα πέπτωκα. Es stehen sich also gegenüber παρῷχηκε πλέον und παρῷχωκε πλέω. Im ersten Falle ist durch die Erklärung anscheinend πλέον gesichert, im zweiten Falle ganz gewiss παρῷχωκε. Es handelt sich um vielumstrittene Worte:

 $\pi \alpha \varrho \psi \chi \eta \kappa \varepsilon$  (cod. D) oder  $\pi \alpha \varrho \psi \chi \eta \kappa \varepsilon \nu$  (cod. AC) bieten die Homerhandschriften,  $\pi \alpha \varrho \psi \chi \omega \kappa \varepsilon \nu$  las Aristarch<sup>2</sup>) und wohl auch Aristonikos sowie Tryphon,  $\pi \alpha \varrho o l \chi \omega \kappa \varepsilon \nu$  dagegen Dorotheos von Askalon, welcher die beiden letztgenannten bekämpft, und Apollonios Dyskolos.<sup>2</sup>)

Das  $\pi \lambda \dot{\epsilon} \omega$  der Epimerismen haben die Homerhandschriften AC; bei Aristot. poet. 25 (p. 1461a 25) der Parisinus. Für Autochthon und Apion (bei Porphyrios ed. Schrader p. 150 nach Venet. B) war es die feststehende Lesart, die es zu erklären galt.

<sup>1)</sup> παράχηκε Cramer, πλέω Cramer πλέων Lentz.

Schol. Venet. A<sup>1</sup>: 'Αρίσταρχος ,παρφχωκεν'. Vgl. Ludwich, Aristarchs homer. Textkritik I 314. Ludwich meint, παρφχωκεν sei verschrieben für παροίχωκεν.

<sup>3)</sup> Schol. Venet. A: γράφεται και οΐτως.

άστρα δὲ δὴ προβέβηκε, παροίχωκεν δὲ πλέων νύξ τῶν δύο μοιράων, τριτάτη δ' ἔτι μοῖρα λέλειπται.

τριφύλακος γὰρ ἡν καθ' "Ομηρον ἡ νύξ. καὶ ἐν ἄλλοις ,ἔσσεται ⟨ῆ⟩ ἡῶς ἢ δείλη ἢ μέσον ἡμαρ' (Φ 111). οὕτως καὶ Δωρόθεος ἐν τριακοστῷ τῆς Αττικῆς λίξεως ἀξιοῖ γράφειν, τὴν μἐν πρώτην διὰ τῆς οι διφθύγγου, τὴν δὲ δευτέραν διὰ τοῦ ὡ,παροίχωκεν', ἀποτεινόμενος πρὸς 'Αριστόνικον καὶ Τρύφωνα ἄλλως γράφοντας, ἐπιδείξας τὸ οἵχωκεν 'Ιακόν' οὕτως δὲ καὶ ὁ τεχνικὸς οίδε τὴν γραφήν. Lehrs hielt dies Scholion ehemals für Herodianisch (Arist. 2 p. 5), kam aber später davon. ab (Ludwich, Aristarchs hom. Textkritik I 314/5).

πλέων: cod. Hom. D (bei Aristot. die jüngeren Hdm.).
πλέον kommt sonst nicht vor, soweit ich sehe. Dind eint mir sogar wahrscheinlich, dass selbet bei Ps.-Herodian im Vern πλέω gestanden hat und nur in der Erklärung πλέον gebrecht worden ist. Ich schliesse das aus den Erörterungen des Aristeles, Autochthon, Apion bei Porphyrios des von mir und citirten Chaeris, welche nachweislich πλέω oder πλέων lasen und doch πλέον in geradezu verführerischer Weise in ihrer Erkläng gebrauchten.

Ist es somit ziemlich zweiselhast, ob zwischen Ps.-Herdin und Herodian hinsichtlich des πλέω, das zudem von πλέον grphisch wenig verschieden ist, ein Unterschied besteht, so wid man ebensowenig auf παρψχηκε hier und παρψίχωκε dort Gewick legen, da man mit der mangelhasten sides der Handschristen nrechnen hat. Steht doch das landläusige παρψίχηκε, das wir bi Ps.-Herodian sinden, in den Epimerismen Cramers selbst an er Stelle, wo nothwendig παρψίχωκε gelesen werden muss.

Mit diesem negativen Ergebniss ist indes für uns die Bedertung der Stelle nicht erledigt. Sehen wir davon ab, einen Widerspruch zwischen Ps.-Herodian und Herodian festzustellen, so trit eine andere Frage in den Vordergrund: hat sich Ps.-Herodian wit der Gelehrsamkeit, die das Alterthum auf jene Stelle verschweadt hat, etwas zu nutze gemacht? Und bietet sich so Gelegenbeit irgend ein Abhängigkeitsverhältniss und somit eine Zeitbestimmung ausfindig zu machen? Trotz der Fülle dessen, was die Scholien zu K 252 s. von Kritikern und Lytikern<sup>3</sup>) überliefern, gewinnes wir aus ihnen keinen Anhalt.

<sup>1)</sup> Dindorf hat es allerdings im Anfang des Porphyrios-Scholions von Veset B im Vers (Schol. gr. in Il. III p. 434, 22), aber Schrader, der Venet. B ses verglichen hat, liest πλέω (p. 147, 12).

<sup>2)</sup> Beispielsweise seien die Worte des Autochthon angeführt: Αὐτός Ջων δέ φησιν ὅτι τετελεσμένων τῶν β΄ μοιρῶν, λειπομένης δὲ τῆς τρίτης, ἐκότως φησιν ὡς παρῆλθε τὸ πλέον ἡ νὺξ οὖσα μοιρῶν β΄. πλίον γὰ μέρος εἰσὶ τῆς νυπτὸς αἰ δύο, εἴ γε τὰ δύο τοῦ ένὸς πλείονα. Trotaken erklärt er gleich derauf die Lesart πλέω.

<sup>3)</sup> Den Vers 253 τῶν δίο μοιράων u. s. w. verwarfen Aristarch, Aristarch, Zenodot, welcher ihn gar nicht schrieb, da sie an der genauen, fost astronomischen Bestimmung, während doch die vorhergehende allgemeint vollkommen genüge, und an dem unhomerischen τῶν δύο Anstoss sahmen (Venet. A zu K 253 ἀθετείται, ὅτι αὕταρκις τὸ κοφαλαιωδῶς εἰποῖν ,ἄστες δὲ δὴ προβέβηκε΄. τὸ γὰρ τοῦ καιροῦ τοῦτο ἀπαιτεῖ τὸ δὲ προσδιασαρῶν

Aber ein Scholion zu Od. a 58 ist es, das sich gleichsalls mit iener Stelle beschäftigt 1) und einen überraschenden Aufschluss giebt:

Schol. Od. a 58.

ξέμενος καλκαπνον οποθρώσκοντα] τρόπον έρμηνείας άντίστρο- φράσις ή τὸ συνέχοντα Φον δ Χαιρίς φησιν είναι, δταν την έρμηνείαν ένηλλαγμένην εναστρέφωσι τὸν σχηματισμὸν ξχουσα ,ταὶ δὲ μεγάλα κτυαί λέξεις ώς τὸ χασσάμενος πε- πέουσαι πίπτον (Ψ 119). λεμίχθη' (Δ 535) αντί τοῦ ἐχάσ- αντί τοῦ πίπτουσαι ἐκτύσατο. καὶ ,κονίσαλος ὤρνυτ' ἀέλ- πουν. καὶ ,κάμε τεύχων' λης (Γ 13) ἀντὶ τοῦ χονισάλου, (Β 101), χαμών γὰρ ἔτευξεν. καὶ ,παρώγηκεν δὲ πλέων νὺξ τῶν τοιοῦτο λέγουσιν είναι καὶ δύο μοιράων (Κ 252), παρον ου- το ,παρώχηκε δε πλέον νυξ τως φάναι το πλέον τῆς νυχ- τῶν δύο μοιράων. νοείσθω τός, δ έστι δύο μοίραι. τὸν δὲ τὸ πλέον τῆς νυχτός, αὐτὸν δὴ τρόπον κάνθάδε, Ὀδυσ- ὅ εἰσι δύο μοῖραι. σεύς δε καπνόν αποθρώσκοντα ξμειρόμενος ίδεῖν τῆς γαίης θανέειν ίεται. τινές δε λείπειν φασὶ τὸ ,τούτου τυχών. Μ. Q.

Herodian (Walz p. 607 s.).

έξ ἀντιστρόφου δέ έστι

Wir sehen, dass die Erklärung, welche Ps. - Herodian von K 252 s. giebt, die des Chaeris ist: sie deckt sich mit ihr im Wortlaut. Noch mehr: Chaeris gab auch der Figur, die Zenodot noch nicht kannte,3) Aristarch aber an mehreren Stellen beobachtet hatte.") den Namen. Seine Definition hat man freilich geändert. und aus dem Tropos ist ein Schema geworden.

κατά τὸ ἀκριβές τὸ παρεληλυθός καὶ τὸ περιλειπόμενον ώσπερ ἀστρονόμου τινός. οὐχ Όμηρικὸν δὲ καὶ τὸ ,τῶν δύο. οί δύο μέν γὰρ λέγει καὶ τούς δύο, των δύο δὲ ἢ τοῖς δύο οὐκ ἔστιν είρεῖν παρ' Όμήρφ. Ζηνόδοτος (οὐ)δε Εγραφεν. Αριστοφάνης ήθετει). Was aber die Lytiker betrifft, so giebt Porphyrios (in Venet. B, Porphyrii quaest. Hom. ed. Schrader p. 147 sq.) in aussührlicher Breite die Lösungen des Metrodor, Chrysippos, Aristoteles, Autochthon und anderer ungenannter Gelehrter, von denen Autochthon, wie S. 458 A. 2 zeigt, dem Ps.-Herodian noch am nächsten kommt.

<sup>1)</sup> Den Nachweis verdanke ich Schrader Porphyr., Addenda (zu p. 150) p. 485.

<sup>2)</sup> Schol. A zu @ 207 und 526.

<sup>3)</sup> Schol. Arist. A 243 (BT), B 101 (BT), K 368 (A), Z 256 (A), Y 119 (ABT). Die Stellen sind von mir bereits angegeben in meiner Dissertation De Lesbonacte grammatico, Greiswald 1890 p. 97 zu dem σχημα Τυρηνικόν, welches sich mit dem αντίστροφον deckt.

## 460 R. MULLER, ZU ΗΡΩΔΙΑΝΟΥ ΠΕΡΙ ΣΧΗΜΑΤΩΝ

Auf welche Weise Ps.-Herodian zu Chaeris gekommen ist, lässt sich kaum sagen. Jedenfalls aber bestätigt das Beispiel ein Beobachtung, die ich bei Gelegenheit der Vergleichung des σ. Πινδαρικόν, Ἰβύκειον, ἀλκμανικόν bei Ps.-Herodian mit ebedenselben Figuren bei Lesbonax schon früher gemacht habe'): Ps.-Herodian schöpft aus guten Quellen und übermittelt stellerweise die beste alexandrinische Gelehrsamkeit.

### Ergebniss.

- I. Gegen die Annahme, dass Herodian der Verfasser der Figurensammlung sei, sprechen
  - 1. Ps.-Herodians Erklärung von  $\eta \nu$  (Lehrs),
  - Ps.-Herodians Erklärung von νεφεληγερέτα, welche mit et Lehre Herodians in Widerspruch stehen.
  - vielleicht auch der Umstand, dass die Ueberlieserung Herodin ein Buch περλ σχημάτων zuschreibt, welches sich mit den vorliegenden nicht deckt, zwei Schristen mit gleichem Titel aber kaum von demselben Versasser herrühren (Foltz).
  - die von Ps.-Herodian benutzten Quellen.
     II. Quellen und Zeitbegrenzungen.
  - Der 1. Theil der Schrift, den Ps.-Herodian wohl einfach als Ganzes übernommen hat, setzt allem Anschein nach das Vorhandensein der Vier-Männer-Scholien zur Ilias voraus.
  - 2. Im 2. Theil ist der echte Alexander Numenios benutzt (vgl. Wilamowitz),
  - 3. daneben auch eine Quelle, die auf Chaeris zurückführt.
  - 4. Die Dreitheilung in σχήματα ἐν λέξει, διανοίας καὶ λόγου zeigt, dass der Commentar nach Quintilian verfasst ist.
- 5. Die Erklärung von II. A 322 fusst auf Nikanor. Stimmt unsere über die Quellen zuerst angeschrite Vermuthung, so müsses wir wohl die Entstehung des Büchleins Ἡρωδιανοῦ περὶ σχημότων in eine Zeit verlegen, die weit hinter Herodian, dem Sohme des Apollonios Dyskolos, liegt.

Leipzig-Reudnitz.

RUDOLF MÜLLER.

<sup>1)</sup> De Lesbonacte grammatico p. 92.

## ZUR FAMILIENGESCHICHTE SEIANS.

In den Notizie degli scavi 1903 p. 366 ist eine aus Volsinii in Etrurien stammende Inschrift publicirt, die ein besonderes Interesse verdient, deren Bedeutung aber von dem Herausgeber Gabrici nicht erkannt worden ist. Es ist eine oben abgebrochene, am rechten und unteren Rande beschädigte Marmorplatte von 1,16 m Breite, 0,50 m Höhe und 0,56 m Dicke. Der erhaltene Text lautet

PRAEFECTVS · AEGY
TERENTIA · A · F · MATER · EI
COSCONIA LENTVLIÌ · MAI.VC
GALLITTA · VXOR · EIVS · AI

EMPTIS · ET · AD · SOLVM · DC
BALNEVM · CVM · OMN
IBVS · DED

I C A · C O

Dies hat bereits der Herausgeber mit Unterstützung von Bormann im wesentlichen richtig¹) ergänzt zu . . . . . praefectus Aegy-[pti et] Terentia A. f. mater ei[us et] Cosconia Lentult³) Malug[in. f.] Gallitta uwor eius ae[dibus] emptis et ad solum de[iectis] balneum cum omn[i apparatu? Vulsiniens]ibus ded[erunt ob publ]ica co[m-moda.]

Es hat also ein praefectus Aegypti, d. h. einer der böchsten ritterlichen Beamten, gemeinsam mit seiner Mutter Terentia A. f. und seiner Frau Cosconia Gallitta, Tochter eines Lentulus Maluginensis, für die Bürgerschaft von Volsinii ein Bad erbaut, nach-

<sup>1)</sup> Ich habe nur in Zeile 4 statt des vom Herausgeber vorgeschlagenen ae[dificiis], für das der Raum nicht reicht, ae[dibus] eingesetzt, ferner um die durchschnittliche Buchstabenzahl für die einzelnen Zeilen zu erzielen in Z. 1 und 2 am Schlusse ein et zugefügt und in Z. 6 statt ornatu vielmehr apparatu gewählt.

<sup>2)</sup> Das zweite I in Lentulii ist ein Fehler des Steinmetzen

dem er das hierstir ersorderliche Terrain angekaust und die zi diesem besindlichen Gebäude hatte niederreissen lassen.

Zu einer näheren Bestimmung der Zeit wie der betreffenden Personen kann, da die beiden Frauen völlig unbekannt sind w der Vater der jüngeren von ihnen. Lentulus Maluginensis, eine gewissen Anhalt gewähren. Maluginensis ist neben Cossus ist älteste Cognomen der patricischen Cornelier, das in den Faste zuletzt unter dem Jahre 361 v. Chr. erscheint, dann im zweite Jahrhundert einmal als zweites Cognomen von einem Scipie (L. Cornelius Scipio Maluginensis Cic. de orat. 2, 260; Liv. 41, 14 u. 1) geführt wird und endlich wieder unter Augustus und Tibein. diesmal bei einem Lentulus, begegnet. Unter dem Einflusse durch Atticus und Varro erweckten genealogischen Interesses w es seit dem Ausgange der Republik zumal in den patricisches 60schlechtern üblich geworden, die alten, seit langer Zeit nicht mehr geführten Cognomina der Familie wieder neu aufleben zu lasen, und so haben auch gerade die Cornelii Lentuli, wie schon Mommes CIL I p. 14 erkannt hat, damals die alten Namen der inzwisches ausgestorbenen Familienzweige Maluginensis, Scipio 1), Cethegus? als zweites Cognomen, Cossus als Praenomen zu ihrem alten Names Lentulus angenommen. Diese Namen tauchen alle zu ungeführ derselben Zeit auf, und zwar drei von ihnen anscheinend bei drei Brüdern, da der erste Lentulus Scipio (Publ. Consul 2 n. Chr.) und Lentulus Maluginensis (Consul 10 n. Chr.) nach den capitolinisches Fasten beide Cn. f. Cn. n. sind, und auch der erste Cossus Leatulus, dessen Grossvater unbekannt ist, Cn. f. heiset. Das Cognomes Maluginensis ist nun bis jetzt nur für einen einzigen, übrigem auch schon von Gabrici angeführten Mann sicher bezeugt, namlich für den Consul des Jahres 10 n. Chr. Ser. Cornelius Cp. f. Cn. n. Lentulus Maluginensis 3). Dieser wird schon in seines

<sup>1)</sup> Ueber die Lentuli Scipiones, die schlieselich ihr ursprüngliches Cognomen Lentulus ganz abwerfen und sich dann nur Seipio nennen, a. Eless Prosopogr. imp. Rom. I 456, Groag bei Pauly-Wissowa RE. IV 1391f.

<sup>2)</sup> Dies beweist der Lontulus Cothogus auf der stadtrömischen Inschriß CIL VI 6072. Auch der Sor. Cornolius Cothogus, Consul 24 n. Chr., wird wegen seines bei den Cothogui völlig ungebräuchlichen, dagegen von des Lentulus geführten Praenomens Servius wohl ein ursprünglicher Lentulus Cothogus sein.

Die Inschrift CIL VI 7700 einer Cornelia Maluginensia Kiberta) Meser bezieht sich wohl auf eine Freigelassene eben dieses Ser. Maluginensia.

onsulate in den capitolinischen Fasten als slamen Dialis bezeichnet nd ist dann wohl der von Augustus im Jahre 11 v. Chr. nach jiähriger Vakanz als erster wieder eingesetzte Flamen. rd er noch bei zwei Gelegenheiten von Tacitus erwähnt, zunächst n. 3, 58 u. 71 unter dem Jahre 22 n. Chr., wo er das bei der sung ihm zugefallene Proconsulat von Asien beansprucht, aber s Rücksicht auf seine priesterlichen Obliegenheiten zurücktreten uss, sodann ann. 4, 16 anlässlich seines im Jahre 23 erfolgten odes. Zwar pflegt man, so z. B. Klebs in der Prosopographie 456) und Groag (Pauly-Wissowa IV 1387), auch seinem Sohne n Namen Maluginensis beizulegen, allein Tacitus sagt ann. 4, 16 züglich des letzteren nur, es sei als Nachfolger des verstorbenen men Dialis filius Maluginensis (d. h. der Sohn des Maluginensis) tri suffectus; wie dieser Sohn aber geheissen hat, ist völlig unwiss1). Man wird also, da wir andere Lentuli Maluginenses bis zt nicht kennen, die auf dem Steine von Volsinii genannten rsonen zunächst in der Zeit jenes flamen Dialis, also in den sten Jahrzehnten des ersten nachchristlichen Jahrhunderts auchen issen.

Als Anhaltspunkte für die Bestimmung des zu Beginn der schrift genannt gewesenen Mannes kann dabei dreierlei verwerthet erden:

- 1. Sein Amt als praesectus Aegypti.
- 2. Er ist, obwohl selbst, wie seine Carriere beweist, nur Ritter, nnoch mit einer Frau aus einem der vornehmsten römischen triciergeschlechter verheirathet gewesen.
- 3. Er und seine Familie müssen Beziehungen zu Volsinii gebt haben.

Nun kennen wir thatsächlich eine Persönlichkeit, bei der alle drei, doch gewiss nicht alltäglichen Umstände genau so zummentressen und die gerade in der zunächst anzunehmenden it, nämlich zu Ende von Augustus' Regierung und zu Ansang n der des Tiberius gelebt hat. Es ist das L. Seius Strabo, der ter Seians.

Dieser war nämlich:

<sup>1)</sup> Nicht unmöglich wäre es, dass der Ser. Cornelius Cethegus (s. oben 462 A. 2), den Dio im Index zu Buch 57 als Sohn eines Servius bezeichnet, Sohn des flamen Dialis ist; wenigstens ist dieser der einzige Ser. Corius, den wir aus den letzten hundert Jahren vorher überhaupt kennen.

- 1. Praefectus Aegypti und zwar unter Tiberius in dessen ente Regierungsjahren.
- 2. Er war zwar nur Ritter (princeps equestris ordinis neu ihn Velleius 2, 127), aber doch mit einer Dame des höchen römischen Adels verheirathet, da Velleius a. a. O. seinen Sohn Sei als materno genere clarissimas veteresque et insignis honoribus en plexum familias bezeichnet.
- 3. Er stammte eben aus Volsinii, wo seine Familie auch mi weilig gelebt haben muss, denn Seian ist dort geboren (Tach ann. 4, 1 und 6, 8; vgl. Iuvenal 10, 74). Wir besitzen aus Volsin auch bereits eine ihm zu Ehren gesetzte Inschrift (CIL XI 270) auf der der Herausgeber Bormann nach meinem Vorschlage in Namen des Strabo [L. Seio. . f. Str]aboni [pra]efecto [pra]etenie gänzt hat.

Da es kaum wahrscheinlich ist, dass um dieselbe Zeit m verschiedene praesecti Aegypti, beide mit vornehmen Damen w heirathet, zu dem in der Kaiserzeit wenig bedeutenden Voki nähere Beziehungen gehabt haben sollten, so darf unser Stein w auf Seius Strabo und seine Angehörigen bezogen und demu in der verlorenen ersten Zeile sein Name L. SEIVS · . . F. STRAF erganzt werden. Die Inschrist wurde dann in die Jahre gebor während deren Strabo Aegypten verwaltet hat. Nun war er nach d Tode des Augustus (August 14 n. Chr.) noch als alleiniger pr fectus praetorio in Rom und hat dieses Amt dann auch noch e Zeit lang mit seinem ihm im Jahre 14 von Tiberius als Colles zur Seite gestellten Sohne Seian bis zu seiner Versetzung Bi Aegypten gemeinsam bekleidet. Er kann also die Provinz kat vor 16 oder 17 n. Chr. übernommen haben. 1) Andererseits ka er aber seine dortige Stellung auch nicht allzu lange innegebi haben, denn er ist als Praesect von Aegypten gestorben; dies e giebt sich aus Plinius n. h. 36, 197, wo sein Name von Ol Hirschfeld (diese Zeitschr. VIII 473) hergestellt ist. Da wir schon i Jahre 20/21 einen anderen praesectus Aegypti, C. Galerius, im As finden (CIG 4711), so muss der Tod des Strabo vor dieses Ja fallen, seine Verwaltung Aegyptens und damit auch unsere Inschri

<sup>1)</sup> Der terminus ante quem, den man früher für die ägyptische Stat halterschaft des Strabo durch den Präsecten Vitrasius Pollio vom Jahre 17 s haben vermeinte, ist hinfällig, da er nur auf falscher Ergänzung einer ägff tischen Inschrist (CIG 4963) beruht; vgl. Dessau, Prosopogr. III p. 456.

aus Volsinii ) also zwischen 16 (oder 17) und 20 n. Chr. angesetzt werden.

Die Bedeutung des Fundes dürste nun darin beruhen, dass er uns über die Familie und die Verwandtschaftsverhältnisse des Seius Strabo und damit auch Seians neuen Ausschluss gewährt.<sup>3</sup>)

Zwar über die Abstammung des Strabo väterlicherseits erfahren wir, da der Name seines Vaters in der ersten Zeile mit verloren ist, auch jetzt noch nichts und bleiben hier auf Vermuthungen angewiesen. Die Seij begegnen uns erst in den letzten Jahrzehnten der Republik, und zwar wird als frühester ein M. Seins L. f. erwähnt, der als Ritter in einem Process verurtheilt (Cic. pro Planc. 12), gleichwohl später für das Jahr 74 gegen einen vornehmen Mitbewerber zum curulischen Aedilen gewählt wurde und als solcher bei schwerer Theuerung dem Volke Spenden an Getreide und Oel in so verschwenderischer Höhe machte, dass sie nur bei einem geradezu fürstlichen Reichthume des Mannes überhaupt haben möglich sein können. Dann finden wir 20-30 Jahre später in dem Jahrzehnt von 54-44 bei Cicero und Varro häufig einen mit beiden Männern befreundeten (so z. B. Cic. fam. 9, 7, 1 und 7, 12, 1), auch dem D. Brutus nahe stehenden (ebd. 11, 7, 1) M. Seius genannt, der von dem gleichnamigen Aedilen offenbar verschieden ist. Ohne politisch thätig zu sein - etwa abgesehen von seiner Anklage eines Anhängers Milos im Jahre 52 (Asconius zu Cic. Milon. p. 55) - scheint er sich im wesentlichen der Bewirthschaftung seiner bedeutenden Güter gewidmet zu haben. Varro\*) gewährt uns im dritten Buche seines 37 v. Chr. versassten Werkes rerum rusticarum (vgl, z. B. III 2; 6; 10; 11; 16 u, ö.) einen interessanten Einblick in den rationellen Betrieb eines grossen Gutes des Seius zu Ostia4), auf dem eine Gestügelzucht. Bienenwirthschaft und Fischzucht im Grossen eingerichtet war und aus dem Seins als hervorragend tüchtiger Landwirth und Geschäftsmann

Diese ist demnach jünger als die andere dem Strabo in Volsinii gesetzte, die ihn noch als praefectus praetorio bezeichnet.

Was sich bisher hierüber feststellen liess, hat Borghesi (oeuvr. IV 435 f.) gesammelt und combinirt.

<sup>3)</sup> Wie mir mein Freund Eduard Norden bemerkt, wird sich auch frg. 60 von Varros menippischen Satiren auf unseren M. Seius beziehen.

<sup>4)</sup> Daher werden sich wohl die verschiedenen Freigelassenen Namens Seisse erklären, die auf Inschriften aus Ostia (s. z. B. CIL XIV 1587. 993 u. δ.) vorkommen.

einen sehr hohen Ertrag zu ziehen verstand. Nach den Zeitwehältnissen, bei dem gleichen Reichthume beider und bei dem Fellen anderer in Betracht kommender Seier¹) wird man in diesem Ladwirthe M. Seius wohl den Sohn des älteren M. Seius L. f., zugleich aber wohl auch den Vater des L. Seius Strabo vermuthen derfen, dessen Geburt doch kaum viel über das Jahr 40 v. Chr. hinaufgerückt werden kann. Aber auch wenn man dies nicht annehmes will, so darf doch soviel als wahrscheinlich angesehen werden, dan Strabo väterlicherseits aus einer sehr reichen, wohl zumal auch in Etrurien begüterten Ritterfamilie stammte, die manche Beziehungen zu den vornehmen Kreisen hatte und aus der mindestens ein Mitglied bereits zu curulischen Aemtern gelangt war.

Völlige Sicherheit bietet unser Stein nun aber bezüglich der Mutter Strabos, deren Namen Terentia wie den ihres Vaters L (Terentius) er uns direct nennt. Das Praenomen Aulus findet sich in der gens Terentia ganz ausschliesslich bei einem bestimmten einzelnen Zweige der Terentii Varrones, aber auch bei diesem ascheinend nur in der geraden Linie vom Vater auf den Sohn sich forterbend immer nur bei einem einzigen Vertreter. Näher bekanst sind die drei letzten Träger des Namens<sup>3</sup>), zunächst A. Terentist A. f. Varro, der als Legat in Asien - wahrscheinlich des Mures 82/81 v. Chr. — auf zwei griechischen Inschriften (Inscr. Graet XII 48; Lebas-Waddington 320) genannt ist und der nach seiner Rückkehr in Rom angeklagt, aber, von seinem Vetter Hortensich vertheidigt, freigesprochen wurde. Von diesem A. Varro wurde eis Licinius Murena adoptirt, der von da an A. Terentius A. f. Varre Murena heisst. Mit Cicero befreundet wird er in dessen Briefen in den Jahren 49 (fam. 16, 12, 2) und 46 (ebd. 13, 12), sowie unter dem Jahre 48 von Caesar (b. civ. 3, 19, 4) als Officier bei der Armee des Pompeius in Epirus erwähnt; er wird ferner auch der auf der stadtrömischen Inschrift CIL VI 1324 genannte Aedil Varro Murena sein. Endlich folgt zu Beginn der augusteischen Zeit der

<sup>1)</sup> Abgesehen von einem bereits um 58 v. Chr. von Clodius ermordetes Ritter Q. Seius Postumus (Cic. pro dom. 115 und 129, de harusp. resp. 30), der schon aus chronologischen Gründen nicht der Vater des Strabo gewesen sein kann, wird nur noch bei Gellius 3, 9 ein jener Zeit angehörender Schreiber Cn. Seius in Argos erwähnt, der natürlich zu der Familie in keinerlei verwandtschaftlichen Beziehungen gestanden haben kann.

Vgl. über sie u. a. Dessau, Prosopogr. III p. 304 und Mommsen, Sitt-Ber. d. Berl. Akad. 1892, 849.

bekannteste der drei, nämlich A. Terentius A. f. (CIL XIV 2109) Varro Murena, der wie den Zeitverhältnissen nach, so vor allem wegen seines zweiten Cognomens Murena unbedingt der Sohn des vorigen sein muss. Es ist der Freund des Horaz, der Besieger des Alpenvolkes der Salasser vom Jahre 25 v. Chr. (Dio 53,25 Strab. 4, 206) und der Consul des Jahres 23, der während seines Consulats eine Verschwörung gegen Augustus anstiftete und dabei seinen Tod fand. Diesem Zweige der Terentii Varrones wird nun auch der A. Terentius, der Vater unserer Terentia, angehört haben und letztere also gleichfalls aus einem der vornehmeren Häuser Roms bervorgegangen sein. Nach dem Lebensalter ihres Sohnes und ihres Enkels zu schliessen, wird sie um 60 v. Chr. geboren sein. Man wird sie daher nur für eine Tochter des älteren Varro Murena und demnach für eine Schwester des Consuls von 231) halten können. Dann ist sie aber zugleich auch die Schwester einer anderen, sehr bekannten Terentia A. f. jener Zeit gewesen, nämlich der Gemahlin des Maecenas, von der es feststeht (Dio 54, 3), dass der Verschwörer Murena ihr Bruder war. Es würden also die beiden Schwestern jede einen Mann aus einer reichen etruskischen Rittersamilie geheirathet haben. Endlich müsste dann auch noch der Ritter C. Proculeius, der nahe vertraute Freund des Augustus, ein Bruder (aber wohl eher ein Stiefbruder) unserer Terentia sein, da er nach Dio a. a. O. Bruder des Murena und der anderen Terentia gewesen ist.

Bei diesen einflussreichen verwandtschaftlichen Beziehungen ist nun aber die glänzende Carriere schon des Seius Strabo auf das einfachste erklärt. Zumal die Uebertragung eines derartigen Vertrauenspostens wie des Gardecommandos durch Augustus wird verständlich, wenn Strabo der Neffe des Proculeius, des Maecenas und vor allem der beim Kaiser sehr einflussreichen<sup>2</sup>) Terentia gewesen ist. Auch die von Velleius bezeugte, durch unsere Inschrift bestätigte vornehme Heirath des Strabo braucht bei solchen Familienbeziehungen nicht zu verwundern.

<sup>1)</sup> Es ist charakteristisch, wie schonend Velleius 2, 91 den Murena — also, wie wir jetzt annehmen dürfen, den Grossoheim des Seian — im Vergleiche zu seinem Mitverschworenen Caepio behandelt (Murena sine hoo facinore potuit videri bonus), ganz im Gegensatze zu dem wenig günstigen Urtheile, das z. B. Dio (54, 3) über ihn fällt.

<sup>2)</sup> Vgl. die Nachrichten über das Liebesverhältniss des Augustus und der Terentia bei Dio 54, 19 und 55, 7.

Erst durch die neue Inschrift i bos Frau, der Mutter Seians, bekan her vielfach angenommen, dass Seiai und eine Schwester des Q. Iunius B wesen sei, weil Tacitus diesen mehr zeichnet. Hiergegen hätte schon müssen, dass die Iunii Blaesi eine t des Jahres 10 zu Ansehen gelangt sie die Bezeichnung als eine der a noribus familiae bei Velleius doch gar den neuen Fund ist iene Vermuth und das Verwandtschaftsverhältniss zv ein anderes gewesen sein. späteren Litteratur in sehr viel weiter lichen .Mutterbruder' gebraucht. wiederholt auch für den Bruder der und 83; 4, 3 und 75; 12, 64) und ! Schwager der Mutter, d. h. für de In dem letzteren Sinne könnte es gebraucht und dieser mit einer Sch beirathet gewesen sein.

Der Name der Mutter selbst w conia Gallitta: sie stammt aber. ( Maluginensis ist, trotz der in dieser Namenverschiedenheit, die sich du nach mütterlichen Verwandten erklä gens Cornelia, also aus einem der a schlechter, genau so wie es schon anzunehmen war. Fraglich kann zui verhältnis sein, in dem sie zu dem Manne jenes Namens, zu dem Flame sie die Mutter Seians gewesen ist, als Jüngling, prima iuventa, noch C. Caesar nahe Beziehungen gehabt geboren sein kann, so muss sie selh 32 v. Chr. geboren sein. Dann kai der noch im Jahre 22 die Statthalters im Stande gewesen ware, unmöglich werden daher vielmehr zu schliesser

des Flamen Dialis, Cn. Cornelius Lentulus, das zweite cognomen · Maluginensis geführt hat und dass Cosconia Gallitta seine Tochter. also eine Schwester des Ser. Lentulus Maluginensis war. aber dieser Cn. Lentulus (Maluginensis) gewesen ist, bleibt zweisel-Keinesfalls darf man mit Groag (Pauly - Wissowa RE. IV 1364) den Cn. Lentulus Augur, Consul 14 v. Chr., dafür halten. denn dieser war gerade der Hauptgegner des Ser. Maluginensis bei seiner Bemühung um die asiatische Statthalterschaft (Tac. ann. 3, 59). Eher könnte man an den Cn. Lentulus denken, der nach einer Inschrift aus Urbinum CIL XI 6058, anscheinend während des Krieges gegen Sex. Pompeius, als Praetor in Sicilien eine Flotte befehligt hat, s. Klebs Prosop. I 451, Groag Pauly-Wissowa IV 1361. Auf alle Fälle aber wurde der betreffende Cn. Lentulus es gewesen sein, der das alte Cognomen Maluginensis annahm und dieses sowie die beiden übrigen cornelischen Cognomina seinen drei Söhnen Cossus Lentulus, P. Lentulus Scipio und Ser. Lentulus Maluginensis ertheilte. Diese drei Consularen würden dann Brüder der Cosconia und Oheime Seians, ihre Söhne dagegen die Vettern des letzteren gewesen sein. Nun hebt Velleius 2, 127 es hervor, dass Seian 30 n. Chr. ausser consulares fratres - als den einen von diesen hat Borghesi den L. Seius Tubero, cos. 18 n. Chr., erwiesen - auch consulares consobrinos habe und wirklich finden wir in der Zeit von Seians höchster Macht von 24 bis 28 n. Chr. nicht weniger als fünf Männer, die wir nach den obigen Darlegungen wohl für Vettern Seians halten dürfen, als Consuln und zwar alle in ungewöhnlich kurzem Intervall nach ihren Vätern, d. b. sehr früh zu der Würde gelangt. Es sind dies P. Lentulus Scipio cos. 24, Ser. Cethegus cos. 24, Cossus Lentulus cos. 25, Cn. Lentulus Gaetulicus') cos. 26 und O. Junius Blaesus cos. 28. Der unten folgende Stammbaum (S. 470) soll das verwandtschaftliche Verhältnis Seians zu den verschiedenen im Laufe der obigen Untersuchung behandelten Personen veranschaulichen.

Diese aus der Inschrift von Volsinii neu zu erschliessenden Verwandtschaftsverhältnisse dürsten nun aber auch die Person Seians und seine ganze Stellung in einer wesentlich anderen Beleuchtung erscheinen lassen. Das Bild eines Parvenus, das sich zumal unter

Zu diesem sind n\u00e4here Beziehungen Seians auch sonst bezeugt; sein Sohn war n\u00e4mlich nach Tacitus ann. 6, 30 mit der Tochter des Gaetulicus verlobt.

Cn. Lentulus (Maluginensis) Coss. Lentutus

em Eindrucke der taciteischen Darstellung nur zu leicht aufdrängt, t danach durchaus unberechtigt. Seian gehörte vielmehr von aus aus, schon durch seine Mutter und seine Grossmutter, in e Kreise der allerersten Gesellschaft Roms; er ist nicht nur mit en massgebenden, vertrauten Freunden des alten Kaisers, sondern ach mit einer ganzen Reihe von Familien des Hochadels, darunter en vornehmsten Priestern des Staates, nahe verwandt. Auch eine Beziehungen zum Kaiserhause, und zwar schon von frühester ugend an, mussten sich unter diesen Verhältnissen von selbst erzeben, und nach alledem dürfte nicht einmal seine Bewerbung um ie Wittwe des Drusus, die Schwiegertochter des Tiberius, als ne so abenteuerliche Vermessenheit erscheinen, wie sie Tacitus Igend auch die Neueren hinzustellen pflegen.

Breslau. CONRAD CICHORIUS.

## MISCEL

IG I 42

M. E. Dunham hat im America 1903, 297f., 16 die Inschrift des A sein attisches Bürgerrecht beweisen richtige Lesung zunächst aus einer gruppe gemacht, die keinen Sinn g hier in Typen, wobei ich die sicher erhaltenen Buchstaben ausschreibe keinen Werth lege:

> AR+EA.MO\$100ER A10\$kA1+OLOMOA +E\$TE.MVMPA1E+ \$01k...ME\$EM

Was ist xal xolorodxes? ,Die ne keinen Sinn' urtheilt U. von Wilam und doch zeigt die Autotypie, dass in Z. 3 dürste wohl einzuklammern

Wenn eine richtige Lesung U rechtigt sein möglichst leichte Schrelange deren zwei: in Z. 2 ist Mürderselbe Buchstabe, nur anders gerizweite ist bei diesem Alphabet schderen, wo der linke Strich senkrechdarum. Das ergiebt (die verbesse sonstige Gewohnheit in runden Klai

'Αρχέδ[α]μος [ί αῖος καὶ χολὶ χεστέ[ς] Νύνς σοικ[οδό]μεσεν

Lahm war er zwar — aber die Ny νυμφόληπτος wurde zum Tänzer u

in Thera seit alter Zeit bei schönen Knaben viel bewundert wurde. Er war und blieb auch in Attika ein Theräer.

Berlin.

F. HILLER VON GAERTRINGEN.

## ZU DEN KENTAUREN DER FRANÇOISVASE.

In Th. Wiegands vortreffliches Werk über die Poros-Architektur der Akropolis hat sich ein kleiner Schönheitssehler eingeschlichen. den ich möglichst schnell ausmerzen möchte, damit er nicht weiter um sich fresse. Einer Anregung von A. Brückner allzu schnell folgend, will Wiegand (S. 77) in der Kentaurenschlacht der Françoisvase einen Feuerbrand wahrnehmen, der durch die Beischrift avoog als solcher bezeichnet sei; danach werden dann die angeblich ähnlichen Gegenstände in den Händen des Typhon gleichfalls als Feuerbrände bestimmt. Aber der vermeintliche Feuerbrand auf der Françoisvase ist wirklich und wahrhaftig ein Pferdeschwanz und zwar der des nach links sprengenden Kentauren Asbolos, während TYPOS d. i. Húppog ,der Rothe' der Name des rechts unter Melanchaites (Hesiod 2011. 186) getödtet daliegenden Kentauren ist, der ja auch sonst ohne Beischrift bliebe. Bei dieser Gelegenheit mag auch bemerkt werden, dass der von Milani (Atene e Roma V 711) neugewonnene Kentaurenname OEPANAPOS doch wohl nur für ⊙EPAN∆POS verschrieben (vgl. TTOS]EIPON im Götterzug, ANTAIOS für ANKAIOS in der kalydonischen Jagd) und natürlich Θέρρανδρος att. für Θέρσανδρος zu lesen ist. Θήρανδρος, woran man auch denken könnte, wäre für Klitias doch zu geschmacklos.

Halle.

C. ROBERT.

#### DIE ZEIT DER HINRICHTUNG DES SOKRATES.

Nach der gewöhnlichen Annahme, die auch Zeller, Phil. d. Gr. II 1<sup>4</sup> S. 45 Anm. 1 vertritt, fällt Sokrates' Tod in das Ende des Thargelion Olymp. 95, 1. Bestimmend für den Ansatz des Monats — über das Jahr ist kein Streit — war dabei die übliche Datirung der Delien, die nach Plat. Phaedo 58 af. die Vollstreckung des Todesurtheils verzögerten, auf den 7. Thargelion. Dieser Datirung gegenüber hat schon Robert, dessen Ausführungen Zeller entgangen sind, in dieser Zeitschr. XXI (1886) S. 161 ff. auf schwerwiegende litterarische und urkundliche Indicien hingewiesen, welche nöthigen.

das Fest in den Frühling, und zwar den delischen Hieros, zu verlegen, diesem neuen Ansatze die Folgerung krates' Tode gezogen (a. a. O. S. 16 eine erst seit kurzem bekannte und Stelle ausmerksam zu machen, die üblichen Datirung in Schwierigkeite Roberts Annahme sich sehr wohl vo stätigung bietet.

Der herkulaneische Index Acade Ausgabe Meklers (Berlin 1902) einige die das jetzt erstmals verwerthete hat. Eine von diesen (X bei Mekler AAT

> N....HTHCATTP. E A...CTWN.. k³)OCI k€AIHN

Mekler stellt ber:

Πλάτων Σι γ(ως μαθ)ητής ἀπ(ολ): ἦν) ἔτῶν (εἴ)χοσι ἔπτὸ κελί(α)ν

Die Worte γεγονώς und ἀπολειφ ergänzt. Eine andere Herstellung S. 957 A. 1 vorgeschlagen, nämlich λειφθείς νέος έθ' ατ' ων έτων 1 an die überlieserten Zeichen und Dass Sokrates bei seinen I wartet. worden sei, ware eine soviel ich s Handelt es sich aber um die durch Trennung, so kann man wohl sag verlassen habe, nicht aber umgekehr auch sprachlich so ungeschickt au Betonung von Platons Jugend zu habe ich a. a. O. auf Laert. Diog. 2, (Jahrb. Suppl. 14 [1848] S. 392) u wiesen.

<sup>1)</sup> Nur der mittlere, schräge Strich i

<sup>2)</sup> Der schräge Strich unten rechts f

Nach unserem einzigen Zeugniss über Platons Alter beim Tode seines Lehrers.1) und zwar einem sehr alten und, wie der sonstige Inhalt des Index, jedenfalls aus guter Quelle abgeleiteten Zeugniss zählte also Platon 27 Jahre, als Sokrates von ihm schied. Nach der Angabe Apollodors bei Laert. Diog. 3, 2 war nun Platon - Ol. 88, (1) am 7. Thargelion geboren, mithin Ol. 95, 1 Ende - Thargelion über 28 Jahre alt. Fällt also Sokrates' Tod in diese Zeit, so stehen die Angaben der beiden vorzüglichen Gewährsmanner mit einander in Widerspruch. Wurde Sokrates hingegen schon Ende Anthesterion hingerichtet, so blieb Platon im Alter von etwa 27 Jahren 91/2 Monaten zurück, konnte also bei runder Bezeichnungsweise noch 27 jährig genannt werden. Zogen sich dann die Vorbereitungen zur Abreise noch einige Zeit hin, so mochte Platon sehr wohl, ehe er zu Eukleides nach Megara ging, der Angabe Hermodors bei Laert, Diog. 3, 6 entsprechend, das 28. Jahr vollends zurückgelegt haben. Man könnte sogar versucht sein, in dem Wortlaute bei Laert. Diog.3) eine besonders sorgfältige Kennzeichnung der Zeitsolge - Tod des Sokrates, Platons Geburtstag. Abreise nach Megara - zu erblicken.

Nun wird freilich die Angabe, Platon sei am 7. Thargelion, dem Geburtstage Apollons, zur Welt gekommen, durch die mythischen Beziehungen Platons zu dem Gotte<sup>4</sup>) in hohem Grade verdächtig. An dem oben besprochenen Sachverhalt ändert das nur wenig. Fiel Platons Gehurtstag in die Zeit vor Ende Thargelion, so besteht bei der alten Datirung von Sokrates' Tode die gleiche Schwierigkeit fort. Es bleibt also, da das Olympiadenjahr dem attischen Archontenjahr (des Diotimos) gleichzusetzen ist, nur der Skirophorion — im günstigsten Falle; denn die "lange Zeit", welche nach Plat. Phaedo p. 58 c zwischen der Bekränzung des Schiffes der Festgesandtschaft und seiner Rückkehr von Delos verfloss,

Der gleich zu erwähnende Hermodoros spricht nicht von Sokrates' Tode, sondern von der Abreise Platons nach Megara.

<sup>2)</sup> Vgl. dazu Diels, Rh. Mus. 31 (1876) S. 41 ff.; Zeller, Phil. d. Gr. II 14 S. 390 Anm. 1; Busse, Rh. Mus. 49 (1894) S. 72 ff., der auch den übereinstimmenden Ansatz des Philochoros bespricht.

<sup>3)</sup> Έκείνου (scil. Σωκράτους) δ' ἀπελθόντος γενόμενος ὀκτά και εξκοσιν έτων, καθά φησιν Έρμόδωρος, είς Μέγαρα πρὸς Εὐκλείδην σύν και άλλοις τισί Σωκρατικοϊς ὑπεχώρησεν. Nur soviel enthielt der ursprüngliche Text. Vgl. Usener Epicur. XXIV.

<sup>4)</sup> Vgl. die Stellen bei Zeller, Phil. d. 67. II 14 S. 435 Anm. 1.

kann auch noch ein gutes Stück dieses Monats umfasst haben. Diesem Spielraum von einem Monat steht bei dem früheren Arsatze der Delien ein solcher von vier Monaten gegenüber. Mit diesem Spielraum aber vermehrt und vermindert sich auch die Zelässigkeit, die Angabe des Lebensalters nach rückwärts abzurunden: je näher der Zeitpunkt lag, an welchem Platon sein 28 stes Jahr vollendet hatte, desto weniger konnte er als 27 jährig bezeichset werden. Es ergiebt sich also, auch wenn wir von dem 7. Thargelion als Platons Geburtstag absehen, bei der alten Datirung der Delien und der Hinrichtung des Sokrates eine Schwierigkeit, die bei Roberts Ansatz wegfällt.

Bern.

KARL PRAECHTER.

#### UEBER FAP IN APPOSITIVEN AUSDRUECKEN II.

Den von mir in dieser Zeitschr. XXXVI 313 ff. angesührten Beispielen des abgeschwächten  $\gamma \alpha \varrho$  (scilicet, nämlich) hat Subi (Berl. Phil. Wochenschr. 1902 Sp. 585) zwei sehr interessand hinzugefügt:

Herodot I 82: Δακεδαιμόνιοι δε τὰ ἐναντία τούτων ξθεπι νόμον, οὐ γὰς κομῶντες πςὸ τούτου ἀπὸ τούτου κομῶν, το durch die Einschiebung des adversativen Particips die Abschwächung eine gewisse Modification crleidet, und

Abgeschwächtes γάρ in einfacher Aufrechnung findet sich Places Lysis p. 215 e: ἐπιθυμεῖν γὰρ τοῦ τοιούτου ἐκαστον, ἀλλ' εἰ τοῦ ὁμοίου, τὸ μὲν γὰρ ξηρὸν ὑγροῦ, τὸ δὲ ψυχρὸν θερμοῦ πεξ

Eine ganze Reihe von Beispielen liefert Herodot, und au einigen dieser Stellen bietet die Anwendung der Partikel auch in handschriftlicher Beziehung Interessantes dar.

VI 86 β: βούλομαί τε ἀναμνησθεὶς ποιέειν πῶν τὸ δίκαιον, καὶ γάρ, εἰ ἔλαβον, ὀρθιῶς ἀποδοῦναι, καί, εἴ γε ἀρχὴν μὴ ἔλαβον, νόμοισι τοῖσι Ἑλλήνων χρήσομαι ἐς ὑμέας, mit dem bei Herodot so gewöhnlichen Uebergang im zweiten Gliede.

IX 60: νῦν ὧν δέδοκται τὸ ἐνθεῦτεν τὸ ποιητέον ἡμίν, ἀμυνομένους γὰς τζ δυνάμεθα ἄριστα περιστέλλειν ἀλλήλους.

wo bei der gewöhnlichen Erklärung aus ποιητέον ein δεί oder ähnliches zu ergänzen wäre.

VI 53 ist die recipirte Lesart: τάδε δὲ κατὰ τὰ λεγόμενα ὅπὸ Ἑλλήνων ἐγὼ γράφω, τούτους τοὺς Δωριέων βασιλέας μέχρι μὲν Περσέος τοῦ Δανάης... καταλεγομένους κτέ.; die Handschriftenklasse α (A und B) bietet aber τούτους γὸ ρ δὴ τοὺς, und die Wahrscheinlichkeit ist größer für eine Ausmerzung dieser Worte als für die Hinzufügung derselben; γὰρ δή ist bekanntlich echt herodoteisch für einfaches γάρ.

Aehnlich scheint die Sache VII 2 zu liegen: ἐόντες δὴ μητορος οὐ τῆς αὐτῆς ἐστασίαζον, ὁ μὲν Αρτοβαζάνης . . Ξέρξης δὲ κτέ. Statt μὲν giebt  $\alpha$ : μὲν γὰρ; jedoch mag die Nachfolge der Buchstaben  $\alpha \rho$  die Einschiebung der Partikel veranlasst haben. Eben dasselbe ist das Verhältniss IX 41: βουλευομένων δὲ αἴδε ἦσαν αἱ γνῶμαι, ἡ μὲν Αρταβάζου κτέ., wo umgekehrt die Klasse  $\beta$  nach μέν ein γάρ hinzufügt.

Recht eigenthumlich ist die Stelle VII 137: τὸ δὲ συμπεσεῖν ἐς τοὺς παῖδας ... ἐς Νικόλαν τε ... καὶ ἐς ᾿Ανήριστον ... δῆλον ὧν μοι, ὅτι θεῖον ἐγένετο τὸ πρᾶγμα ἐκ τῆς μήνιος οἱ πεμφθέντες ὑπὸ Αακεδαιμονίων ἄγγελοι ἐς τὴν ᾿Ασίην, προδοθέντες δὲ ... ῆλωσαν, wo α οἱ γὰρ bietet. Dass οἱ nicht Artikel, sondern Pronomen ist, scheint sicher; dann bleibt es aber zweifelhaft, ob οἵ als Demonstrativ oder Relativ zu fassen ist. Für jene Auffassung lassen sich I 172 (τοῖσι γὰρ, vgl. Stein zu dieser Stelle), II 124 (τῆς μὲν γὰρ) und II 148 (τοῦ γὰρ) herheibringen; bei der letzteren, welche mir wahrscheinlicher vorkommt, würde sich eine ungemein starke Abschwächung der Partikel ergeben.

Frederiksborg. KARL HUDE.

#### ILIASSCENE AUF EINEM SILBER-RHYTON.

Es scheint, dass in manchen Fällen die richtige Deutung eines mythologischen Bildwerks bloss deshalb nicht gefunden wird, weil sie gar zu nahe liegt. Das gilt auch von dem Silber-Rhyton aus Tarent, von dem der V. Band der Jahreshefte des Österreichischen Archäologischen Instituts auf Tafel I eine vorzügliche Heliogravüre und auf S. 116 ff. eine feinsinnige Besprechung von A. Puschi und F. Winter gebracht hat, die der zweite der genannten Gelehrten im Beiblatt des VI. Jahrgangs derselben Zeitschrift S. 6 s. noch durch einen Nachtrag ergänzt hat. Während nun Winter in

jener ersten Besprechung den von II p. 153 s.) geäusserten Gedanken a — Poseidon und Saturia — energ dieser zweiten die Möglichkeit ein tarentinischen Mythos offen halten ausprechen, da ich es für selbstvandern Fachgenossen sofort eingefa jetzt aufs neue mit italischen Mytholänger zögern, sie zu veröffentliche

Eine reich geschmückte Frau, ein grosser Schleier auffällt, ruht i lagerten älteren Mannes, der sie noch sucht, indem er den Arm um ihren Hand ihren Unterarm kräftig packt regung gesträubt und die weit at wulstigen Lippen geben dem etwas starker Sinnlichkeit. Die Frau stra dem sie den linken Arm mit gespi Dagegen verräth die Art, streckt. den Schleier über dem Haupte emi Schönheit dieses Armes sowie ihres Mischung von Sinnlichkeit und A Geltung zu bringen. Auch hat sie & Sie ist mit einem Diadem, mit F schmückt, sie hat einen feinen, die gewebten Sternen besäeten Peplos a Aber der Peplos ist ihr Schleier. der linken Brust herabgerissen und Stirn und Schläsen, ein Beweis, dass : vorausgegangen sind. Also eine S Gluth. Brauche ich noch auszus ἀπάτη ist? Wem dies nicht ohne erwägen, dass wir kein jugendlich älteren Mann und eine reife üppig nach ein Ehepaar, vor uns haben, u nicht nur die Gewandung der Frau sondern auch dass das Lüpfen des bundene, für die λευχώλενος so chai schönen Armes sowobl bei der Hera am Parthenonfries als auf der dieselbe Scene darstellenden Metope aus Selinunt wiederkehrt.

Ξ 314 νῶι δ' ἄγ' ἐν φιλότητι τραπείομεν εὐνηθέντε·
οὐ γάρ πώ ποτε μ' ὧδε θεᾶς ἔρος οὐδὲ γυναικὸς
θυμὸν ἐνὶ στήθεσσι περιπροχυθεὶς ἐδάμασσεν,
328 ώς σέο νῦν ἔραμαι καί με γλυκὸς ἵμερος αἰρεῖ.

Das ist die Iliasstelle, die dem Künstler vorschwebt.

Aber - und hier beginnt die Abweichung von der Ilias das Götterpaar wird belauscht. Von links ist Athena, von rechts ein dem Zeus ungefähr gleichalteriger Mann herbeigeeilt, und beide beobachten, dieser auf einen Stab, jene auf ihren Speer weit nach vorn gelehnt, gespannt die Liebesgruppe. Dass dieser Gott Poseidon ist, wird trotz dem Fehlen des Dreizacks füglich nicht bezweifelt werden könnnen. Erst die hellenistische Zeit kann sich keinen Zeus ohne Blitz, keinen Poseidon ohne Dreizack vorstellen. Das ist schon Romantik der Mythologie. Die echt hellenische Kunst giebt den Göttern ihre Attribute nur, wo sie der Situation entsprechen. Auch auf dem Parthenonfries erscheint Poseidon ohne Dreizack, und Zeus selbst trägt auf dem Rhyton wie auf der selinuntischen Metope weder Blitz noch Scepter. Poseidon und Athena, die Führer der achäischen Partei, beobachten die Schäserscene, um zu warten, bis Zeus — υπνφ και φιλότητι δαμείς — entschlummert. Dann wollen sie aufs Schlachtfeld zurück und sich in den Kampf mischen. In der Ilias, d. h. in der uns vorliegenden endgültigen und auch für den Versertiger des Rhytons massgebenden Redaction, nimmt allerdings nur Poseidon am Kampfe theil, nachdem ihm Hypnos gemeldet hat, dass Zeus eingeschlafen sei. Aber diesem als Pendant Athena zugesellen, obgleich sie in der Ilias beim Schiffskampf überhaupt nicht betheiligt ist, war nach der Parteistellung der Göttin des Künstlers gutes Recht.

Die Zusügung dieser beiden Götter ist dadurch gerechtsertigt, dass erst durch sie dem Beschauer die Bedeutung der dargestellten Liebesscene für die Handlung der Ilias ins Gedächtniss gerusen wird. Sie könnte an sich sehr wohl der Phantasie des Versertigers entstammen, aber doch liegt auch für dieses Motiv der Keim in dem Wortlaut der Ilias:

Ξ 330 αἰνότατε Κρονίδη, ποῖον τὸν μῦθον ἔειπες; εἰ νῦν ἐν φιλότητι λιλαίεαι εὐνηθῆναι

"Ιδης έν κορυφήσι, τὰ δὲ προπέφανται ἄπαντα, πῶς κ' ἔοι, εἴ τις νῶι θεῶν ἀειγενετάων εὐδοντ' ἀθρήσειε, θεοίσι δὲ πᾶσι μετελθών πεφράδοι;

fragt die angstliche Hera - man erinnere sich jetzt wieder ibt angstlichen Gesichtsausdrucks auf dem Rhyton - in der lli Was hier als gefürchtete Möglichkeit hingestellt wird. lässt ( Kunstler, indem er das Motiv der verhüllenden goldenen Wolke giebt, wirklich eintreten, ein bekanntlich in der Entwickelus geschichte der Sagenmotive häufiger Vorgang, für den es genügt das Wägen von Hektors Leichnam zu erinnern.1) Aber mag di Umgestaltung der Scene auch noch so sehr durch rein sachliche wägungen begrundet sein, unzweifelhaft kommt dadurch is i Vorgang ein frivoler Zug und unzweifelhaft war dieser von d Künstler heabsichtigt. Welch ein Gegensatz zu der feierlich Gestaltung der Scene auf der Metope von Selinunt und auf d pompeianischen Wandbild, das doch wohl auf den Cyklus des Th von Samos zurückgeht. Winter hat, wie ich glaube mit Erk den Nachweis zu führen gesucht, dass das Rhyton das Werk ei ionischen Kunstlers aus der zweiten Halfte des 5. Jahrhund Mag es nun, was er zuerst annahm und was mir auch j noch das wahrscheinlichste ist, aus Ionien importirt oder mag wie Winter jetzt glaubt, in Tarent selbst unter ionischem Eins gearbeitet sein, jedesfalls passt diese witzige Lascivität vortres für einen lonier des ausgehenden fünsten Jahrhunderts, eines Z genossen und Landsmann des Parrhasios, der in seinen Ma stunden minoribus tabellis libidines malte, eo genere petulantis i se reficiens.

<sup>1)</sup> Vgl. Bild und Lied S. 96, wozu ich aber bei dieser Gelegenheit au tragen möchte, dass die Weiterbildung des Motivs von A 189f. schon is lies selbst und zwar durch den Dichter der Προσβαία I 106 f. erfolgt ist.

C. ROBERT.

# DIE HYPOTHESIS ZU KRATINOS' DIONYS-ALEXANDROS.

Unter den schönen Gaben, mit denen Grenfell und Hunt die Wissenschaft wiederum in ihrem neuesten Oxyrhynchosband beschenken,¹) ist keine für die griechische Litteraturgeschichte werthvoller als das Blatt, das die Hypothesis zu Kratinos' Dionysalexandros enthält. Die Liebenswürdigkeit der verdienten Finder gestattete mir schon vor der Veröffentlichung Einsicht in diesen Schatz zu nehmen, und ich glaube, meinen Dank für ihr Entgegenkommen nicht besser abstatten zu können als durch baldige Erörterung einiger Fragen, die sich an das kostbare Blatt knüpfen und in der Editio princeps naturgemäss nicht alle berücksichtigt werden konnten.

Der Papyrus trägt die Nummer 663, er misst 19,8×12,3 cm und ist in einer kleinen Unciale geschrieben, welche die kundigen Herausgeber dem Ende des zweiten oder der ersten Hälfte des dritten Jahrhunderts zuweisen. Beträchtlich grösser als die übrige Schrift ist die Ueberschrift der zweiten Columne. So seltsam der Platz für diese Ueberschrift gewählt ist, so dankbar müssen wir dem Schreiber für seine Laune sein, denn sie erhebt zur Gewissheit was sonst Vermuthung bleiben würde. Aehnlich wie in dem Berliner Didymos-Papyrus<sup>2</sup>) wird von Abkürzungen reichlich Gebrauch gemacht, in der Regel steht der letzte Buchstabe des abgekürzten Wortes über der Linie. Für die Einzelheiten der Abkürzungen verweise ich auf die Angaben der Herausgeber. Die Paragraphos findet sich einmal in der Erzählung an einem starken Einschnitt der Handlung, dann am Schluss der Inhaltsangabe und

<sup>1)</sup> The Oxyrhynchus Papyri Part IV London 1904 p. 69 ff.

<sup>2)</sup> Berliner Klassikertexte Heft I, Didymos Kommentar zu Demosthenes bearbeitet von H. Diels und W. Schubart,

endlich am Ende der ganzen Hypothesis; in kürzere wagereckt Striche scheinen die ersten Buchstaben des Titels und Dichte namens in der Ueberschrift von Col. II eingeschlossen zu sein. De Text ist bis auf zwei stärkere Corruptelen (Z. 8 und 13) recht sog fältig, besonders in orthographischer Hinsicht. Auffallend ist d starke Ungleichheit der Buchstabenzahl in den einzelnen Zeite von 12 (Z. 9) steigt sie in der ersten Columne bis auf 21 (Z. 24 in der zweiten bis auf 23 (Z. 48). Die Schrift scheint in der linke Columne etwas tiefer anzusetzen als die erste Zeile der Ueberschrin der rechten, denn die englischen Herausgeber setzen die erst gezählte Zeile in Col. I, von der kein Buchstabe Iesbar ist, in die selbe Höhe wie die zweite Zeile von Col. II.

#### Col. 1.

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ζητ( ) . . . . . . . . . . παν . . . . . . αύτὸν μὴ 5 . . . . . . . Q . ισιν δ Έρμης άπέρχ εται κ(αί) ούτοι μ(εν) πρ(ος) τους θεατάς τινα π(ερί τ)ων ποιη(των) διαλέγονται κ(αί) 10 παραφανέντα τὸν Διόνυσον ἐπισχώ(πτουσι) (χαὶ) χλευάζουσ(ιν). δ δ(έ) παραγγελλομένων αὐτῶι παρὰ μὲν [Ἡρας] τυραννίδο(ς) 15 ακινήτου πα[ρ]α δ' Αθηνάς εὐτυχί(ας) κ(α)ι(α) πόλεμο(ν) τῆς δ' Αφροδί(της) κάλλιστό(ν) τε κ(α)) ἐπέραστον αὐτὸν ὑπάρχειν χρίνει ταύτην γικᾶν. 20  $\mu(\varepsilon)\tau(\dot{\alpha})$  δε  $\tau\alpha\tilde{\nu}(\tau\alpha)$  πλεύσας είς Λακεδαίμο(να) (καί) την Ελένην έξαγαγών έπανέρχετ(αι) είς την Ίδην, ακού(σας) δ(έ) μετ' όλίγον τούς Αχαιούς πυο-25 [πολ]είν τὴν χώ(ραν) φ[εύ(γει) πρὸς Col. II.

Κρατ[ίνου

 $\overrightarrow{\text{tov}}$  'Aléξαν[ $\delta(\varrho o \nu)$  κ(αl) την  $\mu(\grave{\epsilon} \nu)$  'Elένη( $\nu$ )

30 εἰς τάλαφον ὥσπ[ες ὄςνιν κρύψας ἑαυτὸν δ' εἰς κριὸ(ν) μ(ε)τ(α)σκευάσας ὑπομένει

τὸ μέλλον παραγενό-

μενος δ' 'Αλέξανδ(ρος) κ(αὶ) φωρά35 σας έκάτερο(ν) ἄγειν ἐπὶ τὰς
ναῦς πρ(οσ)τάττει ὡς παραδώσων
τοις 'Αχαιοι(ς), ὀκνούσης δὲ τῆς
Έλένη(ς) ταύτην μ(ὲν) οἰκτείρας
ὡς γυναῖχ' ξξων ἐπικατέ(χει).

40 τον δ(ξ) Διόνυ(σον) ώς παραδοθησόμενο(ν) ἀποστέλλει, συνακολουθ(οῦσι) δ' οἱ Σάτυ(ροι) παρακαλοῦντές τε κ(αl) οὐκ ᾶν προδώσειν αὐτὸν φάσκοντες. κωμφ-

45 δεῖται δ' ἐν τῷ δράματι Περικλῆς μάλα πιθανῶς δι' ἐμφάσεως ὡς ἐπαγειοχὼς τοῖς 'Αθηναίοις τὸν πόλεμον.

Die ersten Zeilen der ersten Columne werden sich schwerlich herstellen lassen. Subject ist voraussichtlich  $\delta$   $E \rho \mu \tilde{\eta} g$ , mit  $\alpha \tilde{\nu} \tau \delta \nu$  wird Dionysos gemeint sein, den der Götterbote gesucht hat  $(\zeta \eta \tau \dot{\eta} - \sigma \alpha g)$ , das  $\mu \dot{\eta}$  deutet auf eine von Hermes ertheilte Warnung, etwa  $\kappa(\alpha l)$   $\kappa \epsilon \ell \epsilon \dot{\nu} (\sigma \alpha g)$   $\alpha \dot{\nu} \tau \delta \nu$   $\mu \dot{\eta}$  [ $\pi o \iota \epsilon \bar{\iota} \nu$   $\tau \dot{\eta} \nu$   $\kappa \varrho [\ell \sigma \iota \nu$ , obwohl die Lesung der Herausgeber nicht ganz zu den letzten Worten stimmt; in  $\varrho \cdot \iota \sigma \iota \nu$  könnte auch ein Infinitiv auf  $-\varrho \epsilon \nu \epsilon \iota \nu$  stecken.

Sicher scheint mir dagegen, dass die Hypothesis nicht erst in Col. I begann, sondern mindestens eine vorangehende Columne einnahm, denn in Z. 6 wird schon von der Parabase gesprochen und die Exposition erfordert bei Inhaltsangaben in der Regel mehr Worte als die spätere Handlung. In V. 6 wird der Chor der Satyrn einfach als ovrol eingeführt, es musste im Vorangehenden also gesagt werden, dass sie den Chor bilden, weiter

musste Dionysos' Ankunft auf dem Ida und sein Entschlus, de Rolle des schäferlichen Königssohnes Alexandros zu übernehme, irgendwie begründet werden. Bei der nicht übermässig knappen Darstellung war mit solchen Angaben eine Columne schnell gefülk.

- Z. 6. Meine von den ersten Herausgebern nicht in den Text aufgenommene Ergänzung ἀπέρχεται scheint mir gesichert, se füllt die Lücke genau und das Abtreten des Hermes wird durch die folgende Parabase gefordert.
- Z. 8. Der Papyrus giebt πυωνποιη, Blass hat dafür vergeschlagen ὑπὲρ τοῦ ποιητοῦ, was sich von der Ueberlieferung doch recht weit entfernt; die Präposition περὶ wird schon durch die Analogie der Aristophanes-Hypotheseis, die meistens die Parabee ganz ähnlich einleiten, empfohlen, ich komme auf die Verwandschaft dieser Hypothesen noch zurück; περὶ τοῦ ποιητοῦ würde mir sachlich besser gefallen, aber auch der Plural wäre für eine Parabase wie die der Ritter durchaus angemessen, und wir kommen dann mit einer geringeren Aenderung der überlieferten Buchstaben aus.
- Z. 12 f. Das überlieferte παραγενομένων ist unmöglich, die Aenderung προτεινομένων, die die Herausgeber vorzuziebes scheinen, doch recht gewaltsam, in dem von mir vorgeschlagenen παραγγελλομένων ist die Präposition παρά vielleicht auffallend, aber doch nicht unerträglich, die Gaben werden ihm von des Göttinnen angekündigt.¹)
- Z. 30. Die englischen Herausgeber ergänzen am Schlustugóv, weil  $\tau \dot{\alpha} \lambda \alpha \rho o \varsigma$  öfter, z. B.  $\iota$  247, Arist. Frösche 559f. der Käsekorb ist. Daneben denken sie an  $\tau \dot{\alpha} \rho \iota \chi o \varsigma$ , aber beide Voschläge scheinen mir unmöglich, denn das Vergleichsobject must ein lebendes Wesen sein. Nun ist  $\tau \dot{\alpha} \lambda \alpha \rho o \varsigma$  nach Athen. I 234 in den berühmten Spottversen Timons auf die alexandrinische Bibliothek terminus technicus für den Geflügelkorb, und so scheint es mir sicher, dass Kratinos dem zum Widder verkehrten Dionysos die Helena als Gans oder Henne zur Seite stellte. Gerade für sie, die aus dem Ei der Leda Entsprossene, lag ja die Umwandlung in einen Vogel besonders nahe.

Ehe ich auf die Erzählung eingehe, verlangt die Ueberschrift einige Worte der Erläuterung. Der Dionysalexandros heisst das

Ich erinnere an Wendungen (wie Aisch. III 90 παραγγαλλομένης έπ' αιτον ήδη στρατείας.

8. Stück des Kratinos, wie ist diese Nummer zu verstehen? Grenfell und Hunt weisen mit Recht darauf hin, dass wir für die Antigone, die Alkestis und die Vogel in den Hypothesen entsprechende Nummern haben, aber leider ist bisher in allen drei Fällen das Princip der Bezifferung ganz dunkel. Weder in alphabetischer noch in chronologischer Ordnung kann Antigone das 32., Alkestis das 17., die Vogel das 35. Stück ihrer Verfasser gewesen sein. Vielleicht sind wir aber wenigstens bei den Vögeln berechtigt, durch eine leichte Aenderung die Nummer der alphabetischen Reihenfolge anzupassen. Dass die alphabetische Ordnung bei Aristophanes' Stücken in Alexandria durchgeführt war, macht der Novatische Index1) wahrscheinlich, und in dieser Liste haben die Vogel den 31. Platz. Mir scheint nun die Correctur λά statt λέ durch die Nummer des Dionysalexandros empfohlen zu werden, denn unter Voraussetzung der im Alterthum üblichen, auch in Novatis Index vorliegenden Freiheit, dass die alphabetische Ordnung nur den Anfangsbuchstaben berücksichtigt, lässt sich das Stück in einer alphabetischen Liste an den 8. Platz rücken. Wir erhalten dann folgende Reihenfolge: 'Αρχίλοχοι, Βούχολοι, Βούσιρις, Δηλιάδες, Διδασχαλίαι, Δραπετίδες, Διόνυσοι, Διονυσαλέξανδρος.

Eine dieser Komödien, die Διόνυσοι, ist nur durch Oros' Lexicon Messanense (Rabe Rh. Mus. 47, 406) bekannt, deshalb hat Kock<sup>2</sup>) unter Zustimmung von Herwerden<sup>2</sup>) den Titel als verschrieben aus Διονυσαλέξανδρος beseitigen wollen. Aber auch von Busiris und Didaskaliai giebt es nur je eine Erwähnung, und von einer Verwerfung der Διόνυσοι hätte schon die für Kratinos so charakteristische Pluralform des Titels abhalten sollen. Hinzukommt, dass Epicharm, dessen Benutzung durch die alten attischen Komiker eingehender untersucht zu werden verdient,<sup>4</sup>) so gut Διόνυσοι wie einen Βούσιρις versasst hat. Mit grosser Wahrscheinlichkeit werden wir also die Nummer 8 auf den Platz des Διονυσαλέξανδρος in einer alphabetisch geordneten alexandrinischen Kratinos-Ausgabe zurückführen dürsen.

Diese Zeitschr. XIV 461, Kaibel, Pauly-Wissowa Reslencyclopädie
 972 f.

<sup>2)</sup> Rhein. Mus. XLVIII 238.

<sup>3)</sup> Collectanea critica, epicritica, exgetica p. 3.

<sup>4)</sup> Das Erscheinen einer Arbeit über das Verhältniss der attischen Komödie zur dorischen ist in absehbarer Zeit zu erwarten.

Wichtiger noch ist, dass die Schlussnotiz eine Datirung fan bis aufs Jahr gestattet: wenn Perikles als Urheber des Kriege angegriffen wurde, muss das Stück 430 oder 429 aufgeführt sein es ist also die älteste Komödie, über deren Inhalt wir Genausse erfahren. Diese Handhabe zur Datirung entschädigt einigermasser für das bedauerliche Fehlen der didaskalischen Notizen. An sich wäre ja denkbar, dass die Angaben über die Aufführung der Erzählung des Inhalts vorangingen, aber aus später zu erörterades Gründen ist das unwahrscheinlich.

Als besonderen Gewinn darf man es ansehen, dass wir gerak die Inhaltsangabe einer Mythenparodie erhalten haben, denn be dem Fehlen derartiger Aristophanischer Stücke tritt dieser Zwei der alten attischen Komödie in den modernen Darstellungen meh als billig zurück, so wie er schon von der antiken Theorie ge flissentlich bei Seite geschoben worden ist. Wir stehen noch imme viel zu sehr unter dem Einfluss des Platonios, der Kratinos' Odysseis in die letzte Zeit der alten Komodie setzt1) und ihnen di Parabase abspricht, obwohl wir noch heute einen Vers aus ihre Parabase haben (fr. 146 Kock) und das Stück wahrscheinlich den ältesten des Dichters gehört.2) Dem Schema und der un glücklichen Idee zu Liebe, dass der persönliche Spott aufhörte weil die Dichter nach Eupolis' Bestrafung durch Alkibiades un dem Siege der Oligarchie ängstlich geworden waren, wird das bunt Nebeneinander der alten Komödie von Platonios in ein Nacheis ander verwandelt. Demgegenüber muss wieder und wieder betor werden, dass in der alten Komödie schon die Keime für die mit lere wie für die neue vorhanden sind. Mythenparodie und reali stisch-ethologische Schilderung des täglichen Lebens sind die Stoff der alten dorischen Komödie. In Attika kommt durch die Rüge lieder des Chors der scharfe politisch-persönliche Spott hinzu un schafft das neue Gebilde der specifisch attischen Komödie, abe darum sterben die Mythenparodien und die Sittenschilderunge noch nicht ab. Gewiss werden auch Stücke dieser Art durc

<sup>1)</sup> Platonius de com. diff. 12 τοιαύτα δὲ δράματα καὶ ἐν τῆ παλαις κα μφδία ἔστιν εὐρεῖν, ἄπερ τελευταῖον ἐδιδάχθη λοιπὸν τῆς ἐλιγαρχίας κρα τυνθείσης· οἱ γοῦν 'Οδυσσεῖς Κρατίνου οὐδενὸς ἐπιτίμησιν ἔχουσι, διασφ μὸν δὲ τῆς 'Οδυσσείας 'Ομήρου' τοιαῦται γὰρ αἱ κατὰ τὴν μέσην καρφ δίαν ὑποθέσεις εἰσίν.

<sup>2)</sup> Kaibel in dieser Zeitschr. XXX 74 ff.

einige Pfefferkörner persönlicher Angriffe gewürzt, aber das ge-- schieht auch noch in der mittleren, gelegentlich sogar in der neuen \_ Komödie: das Hauptziel ist bei Stücken wie Pherekrates' Θάλαττα. Κοριαννώ und Phrynichos' Μονύτροπος sicherlich ethologische Schilderung, bei Kratinos' Βούσιρις, Διόνυσοι, Διονυσαλέξανδρος, ο Όδυσσης, Τοοφώνιος, bei Hermippos' Αγαμέμνων, 'Αθηνάς γο-- ναί, Εὐρώπη, Κέρχωπες, bei Phrynichos' Κρόνος, bei Aristophanes' - Δαίδαλος, Δράματα die Parodie der Götter- und Heldensage. Von der Art dieser Parodie können wir uns nun endlich durch , die Hypothesis eine deutlichere Vorstellung machen. Zwei Mittel sind es besonders, mit denen die komische Wirkung erzielt wird: einmal wird der Gott seiner göttlichen Würde entkleidet, mit allen menschlichen Schwächen ausgestattet, zur Possenfigur herabgedrückt. Dann aber andert der Dichter keck die allbekannten Mythen, schiebt Gestalten binein, die gar nichts mit ihnen zu thun haben, und schafft so einen Knoten drolliger Verwicklungen, der sich kaum lösen, wohl aber zerhauen lässt. Viel wagt der Komiker in der Vermenschlichung der Götter. Diesen Dionysos, den es gelüstet. an Stelle des Königsohnes den Richter über die Göttinen zu spielen, der sich von Aphrodite die schöne Sterbliche verschaffen lässt, der vor den Achaiern slieht, im Hause des von ihm copirten Alexandros Schutz sucht, der es nicht verschmäht. Thiergestalt anzunehmen, und der sich schliesslich widerstandslos von Alexandros der Helena berauben und den Griechen übergeben lässt. der hat wahrlich mit dem mächtigen Feinde des Lykurgos, mit dem Bezwinger des Pentheus gar nichts gemein, und doch scheint er uns ein alter Bekannter, denn er gleicht aufs Haar dem Dionysos der Frösche. Dass Aristophanes im ersten Theil der Frösche sehr stark mit überkommenem Gut, dem eisernen Bestand der alten dorischen Posse, wirthschaftet, ist längst hervorgehoben worden,1) jetzt sehen wir klar, dass auch die ganze Charakteristik des Dionysos zu diesem Erbgut gehört. Gegen die seit Stallbaum<sup>2</sup>) ublich gewordene Auffassung des Dionysos als Personification desathenischen Publicums hat Kaibel<sup>3</sup>) bereits berechtigte Einwendungen gemacht, man hat hier, wie auch sonst oft, zu viel hinter

<sup>1)</sup> Vgl. Arch. Jahrb. VIII 1893 S. 65 und 87.

<sup>2)</sup> De persona Bacchi in Ranis Aristophanis Lipsiae 1835; mir leider nicht zugänglich.

<sup>3)</sup> Pauly-Wissowa II 981.

dem derben Uebermuth der Posse gesucht. Es ist ein haben Zufall, dass wir jetzt bei allen drei Meistern der alten Komdenselben Possendionysos nachweisen können, zu Kratinos' nysalexandros, zu Aristophanes' Fröschen tritt Eupolis mit sei Taxiarchen,') und vielleicht bescheeren uns die ägyptischen Grund Kehrichthaufen auch noch einmal den ältesten Bruder di Sippe, den Dionysos des Epicharm.

Aussallender als die Charakteristik des Gottes ist die Frei der Mythenbehandlung. Wie der Ersatz des Paris durch Dion motivirt war, ersahren wir ja leider nicht, aber was nachher Dionysos und Helena vorgeht, ist seltsam genug. Warum flac das Paar gerade zu Alexandros, wenn der Gott doch Ursache seine Gefährtin und sich vor ihm zu verstecken? Offenbar die Flucht in Alexandros' Haus nothig, um einen mit dem I halbwegs vereinbaren Schluss des Stückes zu ermöglichen, schliesslich muss Paris die Helena bekommen, denn wo bl sonst der trojanische Krieg! Die Furcht des Gottes aber d zur Begründung der μετασχευή des edlen Paars. Mit Recht innern Grenfell und Hunt an die megarischen Ferkel der Achar die auch heute noch beim Lesen so überwältigend komisch wirl einen ähnlichen Juhel wie sie werden die Heroine im Hühnerl und der blökende Dionysos im Schafsfell bei dem athenise Publicum erregt haben. Die komische Wirkung genügt durch um diesen Einfall des Dichters zu motiviren, aber vielleicht lie auch abgeblasste mythische Erinnerungen im Hintergrunde. einer Flucht der Götter, bei der sie sich in Thiere verwand weiss schon Pindar fr. 91 nach alter epischer Quelle zu erzähl und es ist wohl möglich, dass dieser Mythos dem Komiker vo schwebt hat. Allerdings verwandelt sich Dionysos bei jener Fle vor Typhoeus nach Ovid met. V 329 und Antoninus Liberalis 28. in einen Bock, sein Opferthier, und es ist auffallend, dass Krat dafür den durchaus nicht dionysischen Widder eingesetzt hat.

<sup>1)</sup> Diese drei Stücke hat bereits Couat Aristophane p. 281 mit R zusammengestellt, der Typus ist gewiss auch von vielen anderen damals werthet worden, ἐπεπόλασε δὲ ταῦτα τότε τὰ λήμματα sagt der Scho zu Ar. Frō. 741.

<sup>2)</sup> Vgl. v. Mess Rhein. Mus. LVI 170.

Beide folgen Nikander, wie kürzlich Bethe glänzend bewiesen in dieser Zeitschr. XXXIX 1 ff.

Für die Geschichte der dramatischen Technik ist die Hypothesis ebenfalls lebrreich. Wie zu erwarten, ist Kratinos genau so erhaben über Raum und Zeit wie Aristophanes. Dionysos eilt nach Sparta und kommt im Handumdrehen mit der Helena wieder, gerade wie Amphitheos in den Acharnern den Weg nach Sparta und zurück während der Verse 133-175 macht. Der geraubten Königin folgen natürlich sofort die gesammten Achäer, was dem Dionysos flugs gemeldet wird. Mit derselben Freiheit, die wir aus den Aristophanischen Stücken kennen, wird der Schauplatz vom lda, wo die Hütte eines Hirten den Spielhintergrund bilden mochte, nach Troja verlegt und die Skene als Haus des Alexandros aufgefasst. Wichtig ist dann besonders die Zahl der Schauspieler. Von der Beschränkung auf die Zweizahl, die Kaibel für die Odysseis wahrscheinlich gemacht hat, ist hier keine Rede, in den Scenen beim Hause des Alexandros gebraucht der Dichter drei Personen, Alexandros, Dionysos, Helena, in dem Gericht über die Göttinnen sogar vier, denn dass die Göttinnen alle drei selbst aufgetreten sind und ihre Versprechungen gemacht haben, ist nach der Ausdrucksweise des Grammatikers, der zwischen Darstellung und Bericht zu scheiden weiss, gewiss nicht zu bezweifeln. Wir haben zu dieser Scene mit ihrer Verbindung des Helden und einer in sich zusammengehörigen Dreiheit ein Gegenstück in der Göttergesandtschaft der Vögel. Im Grunde ist es ein Streit um Worte, ob man in diesen Scenen eine Person, etwa den Triballer und Aphrodite, als Parachoregema fassen oder von vier Schauspielern sprechen will. Es ist den sorglichen Bemühungen Beers,1) dem man in der Regel folgt.2) doch nicht gelungen, die vielen Rollen der Aristophanischen Komödien auf 3 Schauspieler zu vertheilen,3) nur in drei Komödien (Ritter, Ekklesiazusen und Plutos) kommt er ohne Parachoregemata aus, und wenn in den Acharnern z. B. der dritte Schauspieler 11 verschiedene Rollen erhält und gleichwohl 4-5 Personen noch unversorgt bleiben, so geht das ganze Princip doch arg in die Brüche. Eine grosse Rolle, die einen geübten Schauspieler erfordert, hat in den Acharnern eigentlich nur Dikaiopolis, neben ihm kommen etwa noch Euripides und Lamachos in Betracht, alle andern Figuren sind so episodenhaft, dass für ihre Darstellung wohl

<sup>1)</sup> Ueber die Zahl der Schauspieler bei Aristophanes, Leipzig 1844.

<sup>2)</sup> S. A. Müller, Lehrbuch der griechischen Bühnenalterthümer 173 f.

<sup>3)</sup> Vgl. besonders die Zusammenstellung S. 140 ff.

ziemlich jeder Statist besähigt war. Wenn wir nun auch bei Kratinos sehen, dass er ein Zusammenspiel von vier Person nicht scheute, so werden wir Aristoteles' vorsichtigen Warte poet, 5 p. 1449 b 3 τίς δὲ πρόσωπα ἀπέδωκεν (sc. τη m μωδία) η προλόγους η πλήθη υποκριτών και όσα τοιαίτ nyronzat noch mehr Gewicht beilegen; die vielbenutzte Angal des Tzetzes (Com. Gr. Fr. ed. Kaibel I p. 18) oi er zā Arra πρώτον συστησάμενοι τὸ ἐπιτήδευμα τῆς κωμφδίας (ίξει δὲ οί περὶ Σουσαρίωνα) τὰ πρόσωπα ἀτάκτως εἰσῆγον μ γέλως ήν μόνος τὸ κατασκευαζόμενον. ἐπιγενόμενος δὲ Κρατίνος κατέστησε μέν πρώτον τὰ έν τη κωμφδία πρ σωπα μέγρι τριών στήσας την άταξίαν verträgt sich schied mit den Angaben der Hypothesis. Auch hier, wie so oft, kran die spätere Theorie der Komodie daran, dass sie ihre Entwickelus möglichst genau nach dem Muster der Tragödie construirt, wal rend wir ja noch jetzt mit Händen greisen können, dass die st dem Ende des 5. Jahrhunderts immer zunehmende Beeinflussus der Komödie durch die Tragodie erst ziemlich spät einsetzt. D älteste aus einer Fülle komischer Episoden locker zusammengezetz Komödie stellt an ihre Sprecher keine grossen Anforderunge und braucht es deshalb auch mit deren Zahl nicht so genau 1 nehmen, auch in dieser Hinsicht zeigen uns die Acharner die alte Technik besonders gut.

Eine erhebliche Schwierigkeit enthält der Schlusssatz de Hypothesis. Zunächst muss man sich über den Sinn der schillert den Wendung μάλα πιθανῶς δι' ἐμφάσεως klar werden. Wi ἔμφασις als terminus technicus bedeute, wird von den Rhetore häufig auseinandergesetzt, am bündigsten vielleicht von Tiberius d figuris Dem. 14 ἔμφασις δέ ἐστιν ὅταν μὴ αὐτό τις λέγη τ πρᾶγμα ἀλλὰ δι' ἐτέρων ἐμφαίνη, danach ist ἔμφασις die versteckte Anspielung. Das Adjectivum πιθανός und sein Adverbiu haben in der späteren Gräcität viel von ihrer ursprünglichen Kral verloren, aus 'überzeugend, glaubwürdig' ist allmählich 'geschickt geworden; als besonders charakteristisches Beispiel führe ich au Plut. quaest. conv. IX 15 ἀρχήσατο γὰρ πιθανῶς τὴν πυρ ρέχην.¹) Also sehr geschickt durch versteckte Anspielungen wir in dem Stück Perikles als Urheber des Krieges verspottet. Das is

<sup>1)</sup> Vgl. auch schol. Ar. Wesp. 248 und Hyp. I Ar. Fro. am Ende.

die Weisheit des Erklärers, denn das Wort Eugaaig besagt, dass der Spott nicht etwa so unverhüllt war, wie in den älteren Aristosphanischen Stücken. Es ist natürlich nicht erlaubt, dem Verfasser der Hypothesis den Glauben gänzlich zu versagen, es werden Ausfalle gegen Perikles nicht gefehlt haben, aber so viel scheint mir die Hypothesis doch deutlich zu lehren, dass der politische Spott nicht der Hauptinhalt der Komödie war. Hätte Perikles als zweiter Alexandros geschildert werden sollen, der um eines Weibes willen den Krieg entsesselt,1) so war die Einsugung des Dionysos nicht nur überstüssig, sondern geradezu störend, der Dichter hätte dann eben keinen Διονυσαλέξανδρος, sondern einen Περικλεαλέξανδρος geschrieben. Dass ihm die Hauptsache die Mythentravestie war. geht aus jedem Satze der Hypothesis hervor, in der schlechterdings nichts an Perikles erinnert.

Es scheint mir methodisch interessant, mit den neugewonnenen Kenntnissen einmal die Vermuthungen zu vergleichen, die auf Grund unseres bisherigen Materials von den berufensten Kritikern über den Inhalt des Dionysalexandros vorgetragen worden sind. Ich schicke voran, dass wir diesem Stücke gegenüber immerbin eine bessere Position hatten, als vielen andern, denn der Titel ist ausdrucksvoll und die namentlich überlieserten Fragmente belausen sich auf 12. freilich ist kein längeres darunter. Casaubonus wies das Stück dem jüngeren Kratinos zu und bezog es auf den Tyrannen Alexander von Pherae (Animadv. ad Athen. p. 228); derselben Combination neigte Meineke später hist, crit. 413 zu, während er ursprünglich an Alexander den Grossen gedacht hatte. Immerhin hielt Meineke seine Hypothese doch für so unsicher, dass er die Fragmente (11 37) unter denen des älteren Kratinos mittheilt. Etwas entschiedener sprach sich Kock für den älteren Dichter aus (1 23) inter fragmenta nullum est quod ab antiquae comoediae poeta scribi non potuerit. Richtig bezog er die zweite Hälfte des Namens auf den troischen Heros, meinte aber (zu fr. 38). vielleicht werde Paris, wenn er am Schluss des Stückes zur Helena reise, von Aphrodite prächtig als Dionysos ausgestattet. Für ihn spielt also Alexandros den Dionysos.2) Die geistreichste Deutung trug dann Zielinski in den Quaestiones comicae 13 vor, nicht Paris

<sup>1)</sup> Vgl. Ar. Ach. 523 ff.

<sup>2)</sup> Eine unglückliche Vermuthung wagt er dann noch zu dem namenlosen Fragment 286, das er dem Dionysalexandros zutheilen möchte.

Atheniensis qualis est in Ranis erscheine in der Rolle des Richten über die drei Göttinnen, aber seine Auswahl gehe auf den besten προσπάτης für Athen. An die Stelle der drei Göttinnen wire also drei attische Parteiführer getreten, gewiss ein sehr lustiger, der attischen Komödie durchaus angemessener Gedanke. Wieder nich anderer Richtung gingen Kaibels Vermuthungen, die ich den Manuscript seiner Comici entnehme, er dachte an eine Verspottung der Aischyleischen Lykurgie, und wollte die Frage offen lassen, ob Alexandros als Dionysos oder Dionysos als Alexandros aufgetreten sei.

Es ist kein sehr tröstlicher Anblick, wenn man so die besten Kenner der griechischen Komödie im Dunkeln tappen und wa dem Ziele um so weiter abirren sieht, je mehr Witz. Gelehrunkeit und Scharfsinn sie aufbieten, und man wird hiernach sehr geneigt sein, bedingungslos den Satz zu unterschreiben, des Friedrich Leo vor 31 Jahren an den Schluss seiner Doctortheses stellte fieri non potest ut atticae comoediae ullius argumentum e freementis refingatur. Zum Glück ist die Sache nicht ganz so schlims, und als postumer Opponent will ich die These des verehrtes Herausgebers dieser Zeitschrist widerlegen; wenigstens ein Gelehrter hat die allgemeinen Umrisse des Stückes ganz richtig gezeichnet: W. H. Grauert sagt im zweiten Bande des Rheinischen Museums (1828) S. 62 nach Ablehnung der Thesen des Casaubonts und Meineke: ego ad Paridem eam spectasse suspicor, cuius sub specie fortasse iudicium de dearum pulcritudine et quae sequebantut ridicule executus est Dionusus. Diese Inhaltsangabe ist freilich ziemlich allgemein gehalten, aber sie ist zutreffend. Wenn sie is der Folgezeit kaum Beachtung gefunden hat,1) so ist daran vielleicht gerade ihre Einsachheit schuld, ein einsacher Ersatz des Alexandros durch Dionysos schien wohl für einen Meister der alter attischen Komödie wie Kratinos zu plump und salzlos.

Ich glaube, wir werden aus diesem Fall die Lehre ziehen dürfen, dass auch bei der Reconstruction attischer Komödien einfache Combinationen den künstlichen meist vorzuziehen sind.

Versuchen wir nun, die erhaltenen Fragmente dem Rahmen des Stückes, den die Hypothesis bietet, einzufügen, so ergiebt sich

<sup>1)</sup> Meineke hist, crit, 413 n. 88 erwähnt sie ohne Abgabe eines Urtheils.

leider ein ziemlich unbefriedigendes Resultat. Ueberraschendes Licht fällt allerdings, wie Grenfell und Hunt schon bemerkt haben, auf fr. 43 Kock

δ δ' ηλιθιος ωσπες πρόβατον βη βη λέγων βαδίζει. Hier wird Dionysos vom Chor, oder wahrscheinlicher von Alexandros geschildert, wie er die Rolle des Widders spielt. Damit ist den Anzweißlern der Geltung von βη βη als Schaßgeblök auch die letzte Ausßucht versperrt¹) und es wird den Vertheidigern des uralten Itacismus nun wieder der Nachweis obliegen, dass im 5. Jahrhundert v. Chr. die attischen Böcke "Wi Wi' geschrieen haben.

Sicher ist ferner, dass fr. 38

στολήν δὲ δή τίν' εἶχε; τοῦτό μοι φράσον.

-θυρσόν, προκωτόν, ποικίλον, καργήσιον

in den Anfang des Stückes gehört. Voraussichtlich trifft der Chor auf der Suche nach Dionysos jemand, der ihn gesehen hat; das könnte Hermes sein, der im Beginn der Hypothesis erwähnt wird, oder, was mir glaublicher erscheint, ein Hirt, von dem der Gott Hirtenkleider für die Durchführung seiner Rolle als Alexandros entlehnen musste. In ein Gespräch des Gottes mit diesem Hirten würde fr. 37 gut passen

ἔνεισιν ἐνταυθοῖ μάχαιραι κουρίδες αἶς κείρομεν τὰ πρόβατα καὶ τοὺς ποιμένας. Der Pluralis κείρομεν nöthigt wohl nicht unbedingt mehrere Hirten anzunehmen.

Es lässt sich weiter denken, aber damit verlassen wir schon den festen Boden des in der Hypothesis Gegebenen vollständig, dass Dionysos verirrt von einem Hirten aufgenommen in seiner uppigen Weichlichkeit den Schmutz und die Einfachheit der Behausung des Hirten übel aufgahm und mit den Fragmenten 42

παραστάδας καὶ πρόθυρα βούλει ποικίλα und 39 οὐκ ἀλλὰ βόλιτα χλωρὰ κῶισπώτην πατεῖν zurechtgewiesen wurde.

Dass fr. inc. 281 ποιμήν καθέστηκ' αλπόλος καλ βουκόλος, wie schon Kock vermuthete, in unser Stück gehört, möchte ich mit Grenfell und Hunt für sehr möglich halten und ihm dann seinen Platz in der ersten Scene nach der Parabase anweisen, wo die Satyrn παραφανέντα τὸν Διόνυσον ἐπισκώπτουσι καλ χλευά-

<sup>1)</sup> Den letzten ergötzlichen Versuch, das unbequeme Zeugniss zu beseitigen, hat Januaris Am. Journ. of Phil. XVI 46 gemacht.

ζουσι. Auch das zweite namenlose Fragment, das Kock dem Dionysalexandros zutheilen wollte, 286

καὶ μὴ πρόσισχε βαρβάροισι βουκόλοις kann dem Stücke angehören und einer Warnung des Hermes m Dionysos entnommen sein.

Damit ist aber die Zahl der Fragmente, die sich einigermanne einpassen lassen, bereits erschöpft; schon für 41

νακότιλτος ώσπερεί κωδάριον ἐφαινόμην weiss ich keine recht geeignete Stelle vorzuschlagen,<sup>3</sup>) und sech weniger für 40

ἐν σαργανίσιν ἄξω ταρίχους Ποντικούς.<sup>2</sup>)
Die Fragmente 44. 45 gehören wohl beide Chorpartien an und haben mit der Handlung nichts zu thun, 46—48 enthalten einzelte Worte und lehren nichts, wenn auch 46 χηνοβοσκοί, βουπέλει dem Milieu der Anfangsscene gut entspricht.

Der Fund der Hypothesis verbreitet aber auch nach eine anderen Seite hin unerwartetes Licht, wir lernen durch ihn uner Aristophanischen Hypotheseis richtiger einschätzen. scharfsinnigen Bemerkungen zur attischen Komödie (Rhein. Mrs. XXXIII 405 ff.) gelten die ausführlichen Inhaltserzählungen der Aristophanischen Hypotheseis für byzantinisch, und auch Gröbl.) der nicht ohne Erfolg manche Theile der Hypotheseis in Schutz nimmt, giebt doch gerade die Inhaltsangaben preis (S. 40), maa könne, sagt er ganz witzig, bei ihnen keinen höheren Zweck erkennen ausser etwa den, ihren Lesern das Lesen der Komödie zu ersparen'. In der That besitzen wir ja auch wenigstens zwei durch Aufschrift als Machwerke des Thomas Magister gesicherte byzantinische Hypotheseis (Wolken VIII und Frösche III). Nus lehrt uns der Papyrus, dass schon ums Jahr 200 n. Chr. Komödiesausgaben existirten, die ihre Leser über den Inhalt des Stückes durch eine ausführliche Erzählung der Fabel ausklärten, das mack eine Revision des Leo-Gröblschen Urtheils nöthig. Vergleicht mit

<sup>1)</sup> Sprach vielleicht Dionysos den Vers, nachdem er seine Rolle als Widder aufgegeben hatte?

<sup>2)</sup> Kaibel dachte an ein Hochzeitsmahl, zu dem Poseidon die Fische zu bringen verspricht, wie Epich. fr. 54, aber eine solche ausführliche Schilderung hat kaum in unserem Stücke Platz.

<sup>3)</sup> Die ältesten Hypotheseis zu Aristophanes, Programm der Kgl. Stadiesanstalten zu Dillingen 1889/90; die etwas umständliche aber sorgfältige Arbeit hat weniger Berücksichtigung gefunden als sie verdient hätte.

un die ziemlich eingehende ganz schlicht gehaltene Erzählung des Papyrus mit den Aristophanischen Hypotheseis, so sieht man bald. dass fast zu jedem Stück eine Hypothesis erhalten ist, die der des Dionysalexandros in Ton und Anlage nahe steht, es sind dies Ach. I, Ritt. I, Wolken III, Wespen I, Frie. I, Vogel III, Lys. I, Prosche I, Plut. II.1) Das Gemeinsame besteht vorwiegend in der Anspruchslosigkeit der Erzählung, die weder stilistisch gekünstelt noch mit billiger historischer Weisheit verziert ist. Vergleicht man damit die stilistische Ziererei und die fadenscheinige Gelehrsamkeit einiger anderer Hypotheseis (Ritt. II. Wolken II. VIII. X. Vogel II. Frösche III. IV, Plut. I), so wird man kaum bezweifeln, dass die erstgenannten Aristophanischen Hypotheseis mit der Kratineischen viel enger zusammengehören als mit denen des Thomas Magister und Genossen. Auch Aehnlichkeiten in Einzelheiten fehlen nicht, von denen mir eine besonders wichtig erscheint: wie die Kratineische Hypothesis, so pflegt die ältere Gruppe der Aristophanischen von den Chorgesangen die Parabase allein oder vorwiegend zu berücksichtigen,2) und zwar mit ganz entsprechenden Wendungen, die ich hier zusammenstelle:

Hyp. Krat. Dion.: καὶ οὖτοι μὲν πρὸς τοὺς θεατάς τινα περὶ τῶν ποιητῶν διαλέγονται.

Hyp. Ar. Ach. I: ὁ χορὸς ἀπολύει τὸν Δικαιόπολιν καὶ πρὸς τοὺς δικαστὰς διαλέγεται περὶ τῆς τοῦ ποιητοῦ ἀρετῆς καὶ ἄλλων τινῶν.

Hyp. Ar. Ri. I: οἱ Ἱππεῖς περί τε τοῦ ποιητοῦ τινα καὶ τῶν προγόνων, ἔτι δὲ καὶ τῶν συγκινδυνευόντων σφίσιν ἐπὶ ταῖς μάχαις ἵππων πρὸς τοὺς πολίτας άδροτέρως διαλέγονται.

Hyp. Ar. Wo. III: (αἱ Νεφέλαι) ἀποκαταστάσαι πρὸς τοὺς Φεατὰς περὶ πλειόνων διαλέγονται.

Hyp. Ar. Fri. I: ὁ μὲν χορὸς περὶ τῆς τοῦ ποιητοῦ τέχνης χἀτέρων τινῶν πρὸς τοὺς θεατὰς διαλέγεται.

Hyp. Ar. Fro. 1: ὁ μὲν τῶν μυστῶν χορὸς περὶ τοῦ τὴν πολιτείαν ἐξισῶσαι καὶ τοὺς ἀτίμους ἐντίμους ποιῆσαι χάτε- φων τινῶν πρὸς τὴν Αθηναίων πόλιν διαλέγεται.

Etwas anders und offenbar verkümmert ist die Formulirung nur Hyp. Wesp. I: περιέχει δὲ καὶ δικαιολογίαν τινὰ τοῦ χοροῦ

<sup>1)</sup> Ich rede nur von der eigentlichen Erzählung, nicht von den Schlussbemerkungen.

<sup>2)</sup> Nur Hyp. I Ar. Fro. wird auch der erste Mystenchor erwähnt.

ἐκ τοῦ ποιητοῦ προσώπου, ὡς σφηξὶν ἐμφερεῖς εἰσὶν οἱ χοροῦ, ἐξ ὧν καὶ τὸ ὁρᾶμα. Die Parabasen der Vögel und strata fallen inhaltlich nicht aus dem Zusammenhang der S heraus, darum war auch in den Hypothesen kein Hinweis au geboten. In stilistischer Hinsicht ist vielleicht noch die Vor für lange participiale Constructionen und Uebergänge mit μει ταῦτα, καὶ μετ' ὀλίγον u. a. in allen diesen Hypothesei achtenswerth.

Zufällig können so weitgehende Uebereinstimmungen, w die Bemerkungen über die Parabasen aufweisen, doch kaum standen sein, unsere Aristophanes-Inhaltsangaben und die zu tinos sind also aus einer gemeinsamen Quelle herzuleiten. Da diese breiten Erzählungen von der wortkargen Knappheit der gischen Hypotheseis so auffallend abstechen und in der Thal den Verdacht erwecken, als wollten sie flüchtigen Lesern die Le der ganzen Komödie ersparen, dürsen wir den gemeinsamen Verl aller dieser Inhaltsangaben keinesfalls im vorchristlichen Alexa suchen. Da steht dann zwischen Didymos und der Abfassungszei Papyrus etwa in der Mitte ein Mann, dessen Bedeutung für die stophanesüberlieferung längst anerkannt ist, und dem wir nun die Inhaltsangaben werden zuschreiben dürfen, ich meine natt Symmachos. Dass dieser Grammatiker den Kratinos gerade st handelte wie den Aristophanes, zeigt eine Notiz des Herodia dict. sol. p. 39 (II 945 L.): είσὶ μέντοι οῖ καὶ διὰ τοῦ γ ; φουσιν (sc. χνέφαλλον). ζέστιν) έν τισιν έν Μαλθάκοις Κο νου· παρεφύλαξε Σύμμαχος und die Verweisung auf einen Krat commentar schol. Ar. Wesp. 151: τὸν ὑπεκλυόμενον οἶνον ( τινες καπνίαν καλεισθαι έν δέ τοις περί Κρατίνου διώρι (δτι) τον ε'πόθετον η καὶ παλαιόν. Wenn auch an der zw Stelle Symmachos nicht genannt wird, so ist doch die Beziel auf ihn überaus wahrscheinlich, denn späte namenlose Aristophi scholiasten haben gewiss keine Kratinoscommentare mehr gesch ben. In Symmachos' erklärender Ausgabe ausgewählter Aristo nischer Komödien herrschte die Rücksicht auf die Schule vor. Wilamowitz Herakles I' 280 gezeigt hat, und den Bedürfnissen Schulbetriebes entsprechen auch die ausführlichen Inhaltsang durchaus. Die Classikerlectüre in der Schule geht langsam warts, wird wohl auch im Alterthum gerade wie bei uns n immer ganz bis zum Ende des Stückes vorgedrungen sein, da

es für den Schüler angenehm und interessant, wenn er den Inhalt vorher kennen lernen kann. Bei der Tragödie ist das weniger nöthig, weil die Stoffe viel bekannter sind.

Natürlich nehme ich nicht an, dass die Inhaltsangaben der Aristophanischen und des Kratineischen Stückes wörtlich so von Symmachos verfasst seien, sie werden eben so oft erweitert wie gekürzt worden sein — die Kratineische ist entschieden etwas magerer als die andern, — aber soweit Scholien überhaupt einen Autor haben, ist ihr Verfasser meines Erachtens Symmachos.

Absichtlich habe ich bisher den auch äusserlich durch die Paragraphos abgesonderten Schlusssatz bei Seite gelassen, denn es ist keineswegs nothwendig, dass diese letzte Bemerkung von demselben Verfasser stammt wie die Inhaltserzählung. Auffallend ist das Fehlen didaskalischer Angaben, die in den gleichartigen Hypotheseis zu Aristophanes häufig auf die Erzählung folgen (Ach. I, Wesp. I, Fri. I, Lys. I, Frösche I), mitunter jedoch wegbleiben (Ritt. I, Wolk. III, Vögel III, Plu. II). Niemals gehen bei Aristophanes solche Notizen den Symmachischen Inhaltsangaben voran, wir werden also die oben offen gelassene Frage, ob uns vielleicht didaskalische Angaben mit dem Anfang der Hypothesis verloren gegangen sind, entschieden verneinen dürfen. Von sonstigen Bemerkungen am Schluss der Hypotheseis lassen sich drei Arten unterscheiden.

1. Oft wird ein lobendes ästhetisches Urtheil gefällt: Ach. I: τὸ δὲ δρᾶμα τῶν εῦ σφόδρα πεποιημένων καὶ ἐκ παντὸς τρόπου τὴν εἰρήνην προκαλούμενον.

Ri. I: τὸ δὲ δρεμα τῶν ἄγαν καλῶς πεποιημένων.

Wo. I: τὸ δὲ δρᾶμα τῶν πάνυ δυνατῶς πεποιημένων.1)

We. 1: πεποίηται δ' αὐτῷ χαριέντως.

Fro. I: τὸ δὲ δρᾶμα τῶν εὖ πάνυ καὶ φιλολόγως πεποιημένων.3)

Beachtung verdient, dass ein entsprechendes nichtssagendes Urtheil einmal in einer Hypothesis vorkommt, die keine Symmachoserzählung enthält, Vö. I: τὸ ὀρᾶμα τοῦτο τῶν ἔγαν ὀυνατῶς πεπιοιημένων, während Hyp. Vö. III den Charakter des Symmachos trägt, aber das ästhetische Urtheil nicht hat.

2. Viel seltener finden wir in dieser Gruppe von Hypotheseis

<sup>1)</sup> Wiederholt am Schluss der späten Hyp. Wo. X.

<sup>2)</sup> Aehnlich wiederholt in der Hyp. des Thomas Magister.

Angaben über den Ort der Handlung, nur Vö. III heiset es: h & gunyn er nerpais nat doreois und Fro. I lesen wir gan m Schluss die thorichte Bemerkung: οὐ δεδήλωται μὲν ὅπου ἐστο ή σκηνή, εύλογώτατον δ' εν Θήβαις καὶ γαρ ὁ Διόνυσος Επίθεν καὶ πρὸς τὸν Ἡρακλέα ἀφικνεῖται Θηβαῖον ὅντα.

3. Einige Male treffen wir auch kurze Bemerkungen ther Zweck und politischen Hintergrund des Stückes. Wesp. I: zowe τὸ δοᾶμα πεποίηται αὐτῷ οὐκ ἐξ ὑποκειμένης ὑποθέσεως, άλλ' ώσανεί γενομένης. πέπλασται γάρ τὸ όλον. διαβάλλα δε Αθηναίους ώς φιλοδικούντας και σωφρονίζει τον δημοι άποσείναι δικών και διά τούτο και τούς δικαστάς σφιξίν απεικάζει κέντρα έγουσι και πλήττουσι.

Fried. 1: τὸ δὲ κεφάλαιον τῆς κωμφδίας ἐστὶ τοῦτο συμβουλεύει Αθηναίοις σπείσασθαι πρός Λακεδαιμονίους και τώς αλλους Έλληνας.1)

Vo. III: ὁ δὲ σχοπὸς τοῦ δράματος διασῦραι πάλιν τὸς 'Αθηναίους ώς φιλοδίκους ' ή δε σκηνή εν πέτραις και όρνέως. έγράφη δὲ μετὰ τὸν Αλκιβιάδην ὑπὸ τῆς Σαλαμινίας νως μεταπεμφθήναι διά την περιχοπήν των Ερμών και φυγείν είς Λαχεδαίμονα.

Mit dieser letzten Gruppe von Bemerkungen hat der Schlessatz der Kratinos-Hypothesis am meisten Aehnlichkeit, ohne dech in der Form mit einem der Aristophanischen Beispiele so übereinzustimmen, dass man gemeinsamen Verfasser annehmen möchte.

Dass die didaskalischen Angaben aus Alexandria stammen, ist ja zweifellos, dass Symmachos sie seinen Inhaltsangaben beifügte, wahrscheinlich, aber nicht sicher, denn in vier Fällen sind sie ohne Verbindung mit der Erzählung des Stoffes erhalten. wahrscheinlich ist es, dass die paar Angaben über den Ort der Handlung auf Symmachos zurückgehen, und ebenso wenig Sicherheit haben wir, dass die Schlussbemerkung der Kratinos-Hypothesis und der ähnlichen bei Aristophanes von ihm herrühren.

So bleibt der einzige Theil der Aristophanischen Hypotheseis, für den der neue Fund entscheidende Bedeutung gewinnt, die viel angefeindete Inhaltserzählung.

Basel.

A. KÖRTE.

<sup>1)</sup> Das Folgende ist vielleicht von anderer Hand.

# DIE SCHRIFTSTELLEREI DES ANAXIMENES VON LAMPSAKOS.

(Vgl. oben S. 419).

#### III. Anaximenes' Rhetorik.

## 1. Analyse der Vorrede.

Schon Desiderius Erasmus hat erkannt, dass die Rhetorik an lexander nicht das Werk des Aristoteles sein kann, für das sie er gefälschte Widmungsbrief ausgiebt.1) Spengel hat, die Anahme des Petrus Victorius mit neuen Gründen stützend, sie dem naximenes zugeschrieben, weil das Zeugniss des Quintilian III 4, 9 uf sie zutrifft, nach dem Anaximenes zwei γένη, das δικανικόν nd das δημηγορικόν, und sieben Arten der Beredsamkeit (darunter as characteristische ἐξεταστικόν) annahm. Er wies weiter darauf in, dass das jungste historische Factum die Besiegung der Karpager durch Timoleon (341/0) ist<sup>2</sup>) und dass die Exempel in die litte des 4. Jahrhunderts führen. Die seitdem fast allgemein anrkannte Autorschaft des Anaximenes ist neuerdings mit den ver-:hiedensten Gründen angefochten worden. Man hat es für unorsichtig erklärt, die aus Quintilians Zeugniss sich ergebende enutzung des Anaximenes von einem Theile aufs Ganze auszuehnen. Man hat geglaubt, die Techne zwischen Aristoteles und ermagoras ansetzen zu müssen.<sup>8</sup>) Man hat andererseits den Brief

<sup>1)</sup> Die neuere Litteratur bei Susemihl, Gesch. der griech. Litteratur in r Alexandrinerzeit II 451 ff.; Ipfelkofer, die Rhet. des Anax., Würzburg 1889.

<sup>2) 98, 21 (</sup>ich citire nach Hammers Ausgabe, Rhet. I, als der vereitetsten) δεῖ δὲ πικρῷ τῷ ἤθει μὴ ἐξετάζειν, ἀλλὰ πραεῖ braucht nicht schahmung der demosthenischen Kranzrede § 265 zu sein, s. Usener, Quaest. saximeneae S. 24 und Isokrates XII 233 μετρίως . . . . λίαν πικρῶς 251, V 259, Ep. 2, 16. 7, 5 πικρῶς και χαλεπῶς . . . . πράως και νομίμως.

<sup>3)</sup> Susemihl und Thiele bei Susemihl und in dieser Zeitschr. XXX 124 ff. Zeller II 2 S. 78 nimmt Abhängigkeit von Aristoteles, Ipfelkofer Einfluss s Aristoteles auf einige später interpolirte Partieen an.

ins 3. Jahrhundert hinausgerückt, 1) und mancher mag jetzt V. Rose den Technographen und den Epistolographen gleichse Man erkennt zwar an, dass das Buch im wesentlichen die dition der voraristotelischen τέχναι wiedergiebt, aber man rec mit starken Eingriffen und Zuthaten des Redactors.

Der Brief soll uns zuerst beschäftigen; denn seine Am und scharfe Interpretation giebt, was bisher völlig verkannt den Schlüssel zum Verständniss des Buches. Ich meine bewi zu konnen, dass der Fälscher des Briefes die Vorrede der i Techne benutzt hat und dass wir theilweise das Original d Ausscheidung der Beziehungen auf Alexander reconstruiren kon Schon sprachliche Beobachtungen, aus denen mir zuerst ( Hypothese sich ergab, empfehlen diese Annahme, aber auch Zusammenhang der Gedanken verräth vielfach den Interpoli Der Eingang ist bochst umständlich und schwerfällig. Er rov rois roovois ist unklar, und wenn, wie es scheint, roovos Jahr bedeutet,3) spät. διηχριβωμένως gehört zu den vielen hellenistischen Griechisch überhand nehmenden participialen verbia.") ζηιείν οίτως ύπερ αιτών γραφήναι σοι zeigt di der xoun wachsende Vorliebe für passive Infinitivconstruction Dann aber folgt p. 8, 7 ff. in schönen gorgianischen Perioden Mahnung, die Zierde der Seele, den Lóyog, höher zu achten. den Schmuck des Leibes.") Der Stil ist ein völlig anderer, dass hier eine ältere Vorlage benutzt ist, wird dadurch besti dass der Gedanke isokratisch ist.") Die Techne ist ja aber i von isokratischen Reminiscenzen durchsetzt. - P. 8, 15 ff. ist le überarbeitet. Den Gedanken, dass in der Demokratie der vol in der Monarchie der λόγος (des Königs) regiere, kann man

<sup>1)</sup> Wilamowitz in dieser Zeitschr. XXXIV 618.

<sup>2)</sup> S. K. Dieterich, Rhein. Mus. LIX S. 235, und meine Bemerkung Phil. Woch. 1904 Sp. 135.

<sup>3)</sup> S. Crönert, Memoria Herc. S. 240 ff.; meinen Aristeas S. 221; N manson, Laute und Formen der magn. Inschriften 139. Von älteren Isokrates eine gewisse Vorliebe für die participialen Adverbia. Zu den siven, die Morawski, Zeitschr. f. öst. Gymn. 1879 S. 406, gesammelt kommt das wiederholt gebrauchte 2002 dzórzas hinzu.

<sup>4)</sup> Aristess S. 222.

<sup>5)</sup> Falls die Vorrede der Techne die Widmung an eine Notabilität hielt, ist hier kaum etwas zu ändern ausser βασιλικώταρον.

<sup>6)</sup> S. Isokrates II 32.

durchaus gefallen lassen'); denn er entspricht auch im ersten Theile, wenn nicht der Wirklichkeit, so doch dem viel gepriesenen 'Ideale. Aber der ursprüngliche Gedankenzusammenhang ist im Folgenden gestört, wenn auf die Ausführung des Gedankens, dass die autonomen Staaten der vouos, die Konigreiche der lovos beherrsche, der Satz folgt: καὶ γὰρ ὁ νόμος ὡς ἀπλῶς εἰπεῖν έστι λόγος (folgt die in der Techne zweimal gegebene Definition des vóuoc). Der ursprüngliche Zusammenhang ist leicht zu errathen: der lóyog beherrscht die ganze Welt; denn auch der vóμος ist ja λόγος. — Der weitere Preis des λόγος ist unverändert geblieben. Er berührt sich stark mit Isokrates (III 7 - XV 255). Es sind schön rollende gorgianische Doppelsätze mit Antithesen und Parhomoiosen. Aber das ist sicher auch der Stil, den der Verfasser des Lehrbuches in seinen Reden schrieb. Die Exempel des Buches beweisen es, wenn auch der Stil des Technographen ein anderer ist. An sprachlichen Coincidenzen mit dem Wortschatze der Techne fehlt es auch nicht.2) Und dass Anaximenes in seinen Reden Gorgianer war, beweisen jetzt die von mir ihm wiedergegebenen Stücke.

P. 9, 21 beginnt wieder die Anrede an Alexander, und damit beginnen auch die Anstösse und die Hellenismen. Eine völlig müssige Wiederholung der Antithese von νόμος und λόγος, δεήσει statt δεῖ. Und der Satz ὅπως οὖν διαφέρων  $\mathring{\eta}$ ς³) . . . . , πᾶσάν

<sup>1)</sup> Vgl. z. B. Aeschines III 6 διοικοῦνται δ' αί μὸν τυραννίδες καὶ δλιγαρχίαι τοῖς τρόποις τῶν δφεστηπότων, αἱ δὲ πόλεις αἱ δημοκρατούν μεναι τοῖς νόμοις τοῖς κειμένοις, und Isokrates lāsst Nikokles III 62 sagen: τοὺς λόγους τοὺς δμοὺς νόμους εἶναι νομίζοντες πειρᾶσθε τούτοις διμένειν. Vgl. A. Hug, Studien aus dem class. Alterthum 72. 73; Wilamowitz, Philol. Unt. I 47 ff. und Hirzels Monographie über den ἄγραφος νόμος. — Stücke eines alten ἐγκώμιον νόμου, das an den von Blass bei Iamblich entdeckten Sophisten und an Demokrit Fr. 248 D. anklingt und an den Stil unserer Vorrede erinnert, stecken in der ersten pseudodemosthenischen Rede gegen Aristogeiton 15. 16 (νόμος πόλεως συνθήπη κοινή — Lykophron bei Arist. 1280 b 10). 20. 26. 27. 65 (vgl. auch die zweite § 27). Sie bestätigen Dümmlers Annahme einer älteren Quelle für Dios 75. Rede (Kl. Schriften I 192). Vgl. auch Dieterich, Nekyia 137 ff.

 <sup>9, 6</sup> ώε ἀπλῶε εἰπεῖν (Rede § 2) und 11, 9 ώε ἔποε εἰπεῖν, 9, 14 ἐμφανίζειν, 9, 18 δυσχέρεια (s. oben S. 439), 10, 21 πίστειε ἐπιφέρων vgl. 13, 15. 59, 15. 92, 10; 9, 16 κακῶν ἀποτροπήν — 100, 5; 12, 12 εὐπορεῖν.

<sup>3)</sup> Ueber solche Periphrasen s. Aristeas S. 185, über das dann erst beim Autor Hagi vyous, Philo, Plutarch vorkommende \*\*alleyqaquiv Lobecks Phrynichus S. 122. 123.

λατί σοι σπουδήν ποιητέον, ίνα την έκ τούτων απομίμησο οί πεοί ταυτα διατρίβοντες τοίς της αρετής στοιγείοις xelλιγοαφούμενοι . . . mit seinen gesuchten Wörtern und umsteilichen Periphrasen ware eines Aristeas wurdig. 10, 2-11,8 it ziemlich unversehrt erhalten: Preis des Boulevec-Jat. des auf den λόγος beruht. Reminiscenzen an Demosthenes (V 2 - X 30) well Isokrates (III 8. 9 - XV 256. 257), wie sie sich auch in der Techne finden, sprechen für die Annahme eines älteren Originale und für Anaximenes. Nur mit der Beziehung auf Alexander 10.25 stossen wir wieder auf Schwierigkeiten. Der lóyoc, heisst es, it das, ω διαφέρομεν των λοιπων ζώων.') [τουτο ουν καὶ ήμες διαφέρον των λοιπών έξομεν ανθρώπων οί μεγίστης τιμή ύπο του δαιμονίου τετυχηχότες.] έπιθυμία μέν γάο καί θυμ καὶ τοῖς τοιούτοις χρῆται καὶ τὰ λοιπὰ ζῷα πάντα, λόγο δ ovoér... Es ist klar, die eingeklammerten Worte durchbrechen de Zusammenhang,3) und sie bieten nicht nur die auffallende Ver bindung von ὑπό mit einem Ausdruck nicht passiver Form, set dern nur passiven Sinnes;3) auch die Gleichstellung des Phik sophen mit dem Könige verräth das ganze Ungeschick des Falsche und die spätere Schätzung des Philosophen. Doch hatte ich scho auf Grund von Isokrates IV 49. XV 293 vermuthet, dass der AI fang des verdächtigen Satzes den Rest eines echten Satzes des b xúutor enthielt. Dieser Satz mahnte dazu, wie wir von den Thiere uns durch den λόγος unterscheiden, so uns durch Vervollkomm nung des lóyog vor den anderen Menschen auszuzeichnen. Dies Vermuthung wurde dann bestätigt durch den Preis des Lóyoc i der Einleitung von Cic. de inv. 2-5 und de or. I 30-34, für de man längst eine griechische Quelle vermuthet hat.") die sich nun vo

<sup>1)</sup> Isokrates III 5. 6 - XV 253, Arist. 1355 b 1.

<sup>2)</sup> Spengel sucht zu helfen, indem er ar Poernor streicht; aber das it völlig gesichert durch die eiceronischen Parallelen, auf die ich sofort z sprechen komme.

<sup>3)</sup> Eine genaue Parallele bei Aristeas, s. meinen Index S. 217 nate iπό. Einige Analogien bietet schon das ältere Griechisch, aber die most liebt diesen Gebrauch von ὑπό besonders.

<sup>4)</sup> Vgl. den unechten Brief, Fr. 664 Rose.

<sup>5)</sup> Herder, Weimarer Ausgabe Bd. XXX S. 217: "Es giebt eine Kuns der Sprache und Rede, die unter den Menschen selbst vielleicht einen se grossen Unterschied macht, wie die Rede zwischen Thieren und Menschen

<sup>6)</sup> S. zuletzt Marx in der Vorrede zum Auctor ad Her. S. 78 und Kroll

der Vorlage unseres Brieses, d. h. von Anaximenes, beeinstusst zeigt: ac mihi quidem videntur homines, cum multis rebus humiliores et infirmiores sint, hac re maxime bestiis praestare, quod loqui pessunt. quare praeclarum mihi quiddam videtur adeptus is, qui, qua re homines bestiis praestent, ea in re hominibus ipsis antecellat (vgl. De or. 1 33). — Im Folgenden ist wieder der vage Begriff der φιλοσοφία echt isokratisch, ebenso der Vergleich der ύγιεια und παιδεία (ls. VIII 39. 40) und der λόγος ἡγεμῶν βίου (ls. III 9 — XV 257).

Ehe ich den Schluss des Procemium betrachte, fasse ich das Ergebniss der bisherigen Analyse zusammen. Was wir durch dieselbe gewonnen haben, ist nichts Geringeres, als ein echt sonhistisches Enkomion auf den λόγος, wie es ähnlich schon im 5. Jahrhundert erklungen ist,1) ein mit den Kunstmitteln der gorgianischen Rhetorik geziertes Prunkstück, das sehr passend den Eingang der alten Techne bildete. Ist es doch der alte Lockruf des Rhetors. mit dem er die Schüler fangen will. Denn dieser Preis der Macht des lóyog will die Lust erwecken, durch das Studium der Rhetorik in den Besitz der gewaltigen Wasse zu kommen, selbst Macht und Einfluss zu gewinnen. Und ich zweisle nicht, dass Cicero, wenn er an beiden Stellen im Anschluss an den oben angeführten Gedankengang zur Beschästigung mit der Rhetorik auffordert, dem Wortlaut des Anaximenes nahe kommt. Auch das Citat des Philodem (II 254 Sudhaus) aus Anaximenes ώς σύα ἄν ποτε προσήσαν τοις φητορικοίς άργύριον διδόντες, εί μή τὸ δημηγορείν και δικολογείν ) έκ τῆς τέχνης αὐτῶν περιεγίνετο reλείως passt vorzüglich in den reclamehaften Ton der Vorrede,3) Rhein, Mus. LVIII 578. Der Vermittler ist wohl hier Hermagoras. Aber man kann auch dies Stück auf Posidonius zurückführen, der ja auch rhetorische Studien getrieben hat.

<sup>1)</sup> Vgl. die Episode in Gorgias' Helena § 8ff.; Xen. Mem. III 3, 11. IV 3, 12.

<sup>2)</sup> Auch hier wie im Zeugnisse des Quintilian und in unserer Techne die zwei genera.

<sup>3)</sup> Dahin gehört wohl auch das sehr lückenhast überlieserte Citat II 165 S. Es heisst dort u. a. μάλιστα δὲ πείθει ψυχὰς ὁ λόγος, vgl. Platos Gorg. 453 A. — Uebrigens sind die II p. 31 ff. (verbesserter Text in Sudhaus' Festschrift, Leipzig 1895 S. 17 ff.) ausgesührten Gründe für den Werth der Rhetorik wohl Anaximenes entlehnt. Der erste und der vierte berühren sich stark mit dem im Texte angesührten Citate, und v. Arnim hat Rostocker Index W. 1893/4 p. 9 Berücksichtigung des Anaximenes schon durch Epikur wahr-

in der die Werbetrommel geschlagen wurde. Der Widmung man Alexander musste diese Aussührung zum Opfer fallen. Die ganz Anlage der Rhetorik entspricht dem sophistischen Schulbetride und tritt in ihrer rassinirten Berechnung uns, nachdem wir die Einleitung wiedergewonnen haben, noch deutlicher hervor. Erst ködert er sich die Schüler durch den Hymnus auf die Gewalt des längen. Dann lehrt er sie alle seine Künste, die bedenklichsten Knisse und verlogensten Sophismen eingeschlossen. Am Schlage aber die Ermahnung, übrigens im Leben sich der üblichen Philistermoral zu besteissigen. Ich brauche nicht aussührlich au Gorgias und Protagoras zu zeigen, wie das alles, das reclamehste Werben, die sittliche Indisserenz oder Scrupellosigkeit der Doctria, das Bekenntniss zu den herrschenden sittlichen Anschauungen, der Typus echter, alter Sophistik ausmacht.

lch widerstehe hier der Versuchung, das Prooemium zu reconstruiren. Denn jeder, der meine Streichungen und Aenderungen einführt und die Lücken aus analogen Stücken sich ergänzt deakt, kann sich leicht den Genuss des Ganzen verschaffen. Wer at thut, wird sich auch überzeugen, dass die auf Alexander bezäglichen Partien wirklich ganz aus dem Stil des Stückes guter alter Kunstprosa herausfallen, das wir als einheitliches Ganzes durch die Ausscheidung jener Interpolationen wiedergewonnen haben.

Es ist noch der Schluss der Einleitung p. 11, 16—12, 13 zu behandeln. Er ist stark interpolirt und überarbeitet. Wenn der Fälscher den Wunsch Alexanders zu erfüllen und die Rhetorik vor allen andern geheim zu halten verheisst, setzt er offenbar die spätere Legende von der Geheimhaltung der aristotelischen Schriftes und den von Andronikos mitgetheilten Briefwechsel zwisches Alexander und Aristoteles voraus.<sup>3</sup>) Die Beziehungen zwisches diesem Briefwechsel und unserer Epistel liegen so klar am Tage,<sup>4</sup>)

scheinlich gemacht. Die Spuren des Anaximenes bei Philodem bedürfen einer genaueren Untersuchung.

<sup>1)</sup> S. Ipfelkofer S. 23. 24.

<sup>2)</sup> Die Echtheit des Schlusses hat Wilsmowitz a. a. O. 621 glänzese erwiesen.

<sup>3)</sup> S. Gellius XX 5, Zeller II 2 S. 115 ff. 138 ff.

<sup>4)</sup> Im Brief Alexanders heisst es τίνι γὰρ δὴ διοίσομαν ἡμεῖε τῶν ἄλλων in wörtlicher Uebereinstimmung mit der S. 502 behandelten Stelle.

II p. 298, 7. 8 Hosius vgl. mit S. 8, 13. 14 Hammer, und φυλάτεων ἐν ἀπαρρήτους mit p. 12, 1 Hammer. Vielleicht stammt auch der wohl aus Platous

dass irgend ein Verhältniss der Abhängigkeit anzunehmen ist. Dass aber der Ursprung jener Legende in den Schicksalen der aristotelischen Schriften begründet ist, ist anerkannt. Aus unserer Epistel kann die Legende nicht abgeleitet sein. Also ist vielmehr die Epistel später als Andronikos.

Der eigentliche Schlüssel zum Verständniss der Rhetorik liegt aber im Schluss der Vorrede. Ich muss ihn ganz hersetzen, da er noch nie richtig interpretirt ist: παρειλήφαμεν δέ [καθάπερ ημίν εδήλωσε Νικάνωρ1)] και των λοιπών τεγνογράφων, εί τίς τι γλαφυρον ύπερ των αὐτων τούτων γέγραφεν έν ταῖς πέχναις· περιτεύξη δὲ δυσὶ τούτοις²) βιβλίοις, ὧν τὸ μέν έστιν έμον (im Originale stand Αριστοτέλους) έν ταζε ὑπ' έμου τέχναις Θεοδέκτη γραφείσαις, τὸ δὲ έτερον Κόρακος· τὰ δὲ λοιπὰ τούτοις ίδια πάντα γέγραπται περί τε τῶν πολιτικών και των δικανικών παραγγελμάτων. όθεν πρός έκάτερον αὐτῶν εὐπορήσεις ἐχ τῶνδε τῶν ὑμομνημάτων σοι γεγραμμένων. Spengel bemerkt zu der Stelle: aut ego stuvidus et talpa caecior sum qui nullum horum sensum videam, aut ineptus fuit auctor, qui quae nemo intelligere posset scriberet. Interpretiren haben die Neueren die Stelle ebensowenig konnen wie Spengel, aber sie haben sich für berechtigt gehalten, ohne Interpretation den Sinn zu errathen. Aber freilich Maass?) giebt etwas, was Interpretation sein soll: Ausser dem eigenen Buche - er meint die erhaltene echte aristotelische Rhetorik - habe er, der Weisung Alexanders folgend, noch zwei ältere technische Schriften dem Konige ausgewählt und lege sie der Sammlung4) bei: nämlich seine früher "für Theodektes geschriebenen Technai" und das Buch des Korax. Wo diese letzten beiden Schriften versagen sollten, da trete seine eigene, für Alexander neu verfasste (echte) Rhetorik

٠

Apologie 20 AB hergeleitete Satz über die parischen Sophisten aus der Aristoteleslegende. Jedenfalls wird die Liebe der Schriststeller zu ihren Werken als zu ihren geistigen Kindern mit platonischen (Symp. 207 B. 209 A) und aristotelischen (Bernays, A. A. B. 1883 S. 441 und Rhet. 1371 b 21ff.) Reminiscenzen geschildert. Bei den Späteren ist der Vergleich sehr beliebt. An unserer Stelle, die Syrian I 98 R. benutzt, ist er dem Fälscher zuzuschreiben.

<sup>1)</sup> Ueber ihn s. Heberdey, Festschrift für Th. Gomperz, Wien 1902 S. 412 ff.

<sup>2)</sup> Man erwartet τοιούτοις, aber s. 13, 25.

<sup>3)</sup> D. L. Z. 1896 Sp. 104 ff.

<sup>4)</sup> Von mir gesperrt.

ein und umgekehrt'. Der Epistolograph hätte nach Mass, ei speculativen Buchhändler dienend, mit seinem Brief einst jese rhetorischen Werke zu einer gemeinsamen Ausgabe verben Wenn dem Briefe heute nur noch ein Buch folgt, so muss es von den drei genannten sein und kann nur die Techne des I sein. Die soll schon von Tisias in den attischen Dialekt umge und später durch moderne Beispiele auf der Höhe gehalten Diese Erklärung halte ich sachlich und sprachlich für gleich möglich 1); und den von Maass geforderten Gegenbeweis zu a und die Hypothese zu widerlegen, theils aus den unwahrschein! Consequenzen, die bereits Maass gezogen hat, theils aus denen er übersehen hat, halte ich für völlig unnöthig. Denn das phantastische Hypothesengebäude wird durch die eine That umgestossen, dass Maass' Wiedergabe des ersten Satzes sprac unmöglich ist. Und es genügt, ihr die richtige Uebertragung gegenzustellen. Dabei bereitet das gesperrt gedruckte zo Schwierigkeiten. Denn die Logik fordert statt dessen Euol T Κόραχι, oder aber, wenn man τούτοις bewahren will, die setzung von Aorovovéhove statt Euóv und auch die Aende von ὑπ' ἐμοῦ. Aber mit logischen Forderungen kommt ma unserem Epistolographen nicht weit. Er hat das Aprovosé das in dem Originale stand, seiner Fiction gemäss, nach de den Aristoteles spielt, in Euóy umsetzen müssen, aber er is logisch genug gewesen, das nun sinnlos gewordene zovroic t behalten. Ich übersetze den im Ganzen sicher reconstru Wortlaut des Originals also: ,Ich habe aber auch, wenn von andern Technographen einer über dieselben Dinge in den Tec etwas Gutes gesagt hat, es übernommen. Du wirst aber solche 2) Bücher finden, von denen das eine Aristoteles' the tische Rhetorik ist,3) das andere gehört dem Korax. Alles & aber (nämlich was ich nicht übernahm) haben sie idla4) (d. besonderer, von meiner und der herrschenden Rhetorik abweit den Weise) dargestellt. Daher wirst du beide aus meiner Se berichtigen und erganzen können." Der sprachliche Anstosi

<sup>1)</sup> Uebrigens hat M. nur eine Hypothese Garniers erneuert, s. Spengel

<sup>2)</sup> D. h. brauchbare.

<sup>3)</sup> Vielleicht stand auch nur da: "Die Rhetorik des Theodektes".

<sup>4)</sup> So ist i8iq 75, 9 gebraucht, such i8iss von Isokrates V 8, his lobenden Sinne.

nich auch hier genöthigt, die Ueberarbeitung eines älteren Originals nzunehmen. Ist diese Annahme richtig, so hat der Technograph elbst die theodektische Rhetorik und die des Korax als für einelne Partien benutzte Quellen angegeben. Wir wissen nun von eiden Schriften genug, um diese Quellenangabe und damit auch neine Hypothese prüsen zu können. Denn wenn die Quelleningabe sich bewährt, so wird sie jeder mit mir auf den Technorraphen zurückführen. Wird sie nicht bestätigt, so gehört sie dem Fälscher an, der in dem Streben, mit gelehrten Namen zu prunken, die Angabe fingirt hat. Der dritte Fall, dass der stümperhaste Epistolograph den Quellen seiner Vorlage nachgegangen sei und sie richtig constatirt habe, ist unausdenkbar.1) Wer kannte denn später noch die Techne des Korax? Nimmt doch sogar Wilamowitz, obwohl er den Brief ins 3. Jahrhundert setzt, an. dass mit dem Buche des Korax in Wahrheit die Συναγωγή τεχνών, in der Korax die erste Stelle einnahm, gemeint sei.

Doch ehe ich jene Quellenangabe am Inhalt der Techne prüfe, seien noch einige nahe liegende Bedenken erledigt. Der auffallende Widerstreit der Meinungen über die Entstehungszeit des Briefes und über sein Verhältniss zur Techne erklärt sich aus der Thatsache, dass er in Stil und Gehalt in verschiedenen Partieen einen durchaus verschiedenen Eindruck macht. Soweit das Prooemium der alten Techne zu Grunde liegt, ist der Stil glatt und flüssig, in der Wortwahl einfach und natürlich, ganz so wie im Buche, nur gehoben im Vergleich zum Buche durch den Ton der Epideixis. Die interpolirten Partien dagegen verrathen sich durch die Vorliebe für gesuchte Wendungen, durch umständliche Periphrasen und hellenistische Ausdrücke. Wann hat nun der Fälscher seine fingirte Epistel vorgesetzt und damit die alte Techne für Aristoteles in Anspruch genommen? Wilamowitz meint, aus dem Titel τέχνη ā im Verzeichniss des Hermipp und aus dem Athenaeuscitat XI S. 508 schliessen zu müssen, dass der Brief älter als der Ausgang des 3. Jahrhunderts sei. Aber jener Titel lässt sich auf das dritte Buch der Rhetorik beziehen.3) Athenaeus kann frei-

<sup>1)</sup> Susemihl, Alex. Litt. II 456%, scheint diesen Fall anzunehmen, drückt sich aber unklar aus. Den Gipfel der Confusion erreicht seine Darstellung, die den Ursprung aus zusammengeklebten Zetteln deutlich verräth, in dem Satze, dass es nie eine Techne des Anaximenes gegeben habe.

<sup>2)</sup> S. Rabe, De Theophrasti libris Hapi Mees, Bonn 1890 p. 28.

lich seinen boshaften Klatsch über Platon nur aus Hegesnahm den er in dem Zusammenhange citirt, oder aus Herodikos habe. Ich will mich nun nicht darauf berufen, dass die Zeit des lettern streitig ist und manche ihn in nachchristliche Zeit setzen, da mi selbst dieser Ansatz bedenklich und die Benutzung des Hegessaru wahrscheinlicher ist. Aber betonen muss ich. dass der Gedantegang bei Athenaeus den Verdacht einer Interpolation sehr nabelet. .Taugten die Gesetze und der Staat Platons etwas, so hätte er wi andere Gesetzgeber irgend wen zur Verwirklichung seiner Idek überreden müssen [νόμος γάρ ἐστιν, ως φησιν 'Αριστοτίικ, ...., Citat unserer Epistel]. Das ist Drakon und Solon, ihm aber nicht gelungen. Das Citat durchbricht den Zusammenhang und wird für die Folgerung gar nicht berücksichtigt; also ist die Zeit des Athenaeus,1) nicht die des Hegesandros, der terminus ante que für die Thätigkeit unsers Fälschers. Schon hier sei hemerk. dass mit dieser Annahme eine gegen die anaximenische Grundlage der Rhetorik an Alexander von Wilamowitz geltend gemachte Schwierigkeit gehoben ist. Da Anaximenes noch für Philodem oder seine Gewährsmänner eine bekannte Grösse ist, so wäre es freilich usdenkbar, dass ein Fälscher des 3. Jahrhunderts v. Chr. sein Bach auf den Namen des Aristoteles gesetzt hätte und dass es dans unter zwei Namen umgegangen wäre. Aber wir sahen, dass unser Redactor nach Andronikos gelebt hat, und in der zweiten Halfte des 1. Jahrhunderts v. Chr. schon wäre seine Thätigkeit verständlich und entbehrt nicht der Analogien. Der peripatetische Verfasser der Schrist Περὶ κόσμου setzt umfangreiche Excerpte aus Posidonius auf den Namen des Aristoteles.2) Der spätestens den 1. Jahrhundert n. Chr. angehörige Fälscher der Schrist Heal weγας χόσμω καὶ φύσιος vindicirt die platonische Naturphilosophie dem Lokrer Timaeus, so dass sie nun unter zwei Namen cursirt. Neupythagoreische Schriften, Okellos, Demetrios bieten wenigstess theilweise treffende Parallelen. Wenn eine Vermuthung über den

Dittenberger setzt im Apophoreton die Abfassung seines Werkes auf die Jahre 193-197 fest.

<sup>2)</sup> Eine Parallele zur Rhetorik an Alexander bietet die Schrift Περί κόσμου auch insofern, als auch hier schon in der Einleitung Gedanken des Posidonius benutzt sind, wie die bekannten zuletzt von Reitzenstein, Permandres S. 5 ff. 253 ff., besprochenen Parallelen und der mehrfach von Pesidonius beeinflusste Autor Περί ύψους c. 35, 2. 3 beweisen.

Zweck unserer Fälschung gestattet ist, so wäre es sehr verständlich, wenn im 1. Jahrhundert v. Chr., wo, wie von Arnim und Kroll gut gezeigt haben, die tiefere philosophische Auffassung der Rhetorik eine energische Vertretung und vielleicht an der neuen Ausgabe von Aristoteles' Rhetorik eine Stütze fand, ein Rhetor durch die Autorität des Aristoteles dem alten Schuldrill zu neuem Ansehn verhelfen wollte.

## 2. Korax' Techne.

Doch ich kehre zurück zu dem Probleme, das der letzte Satz unserer gefälschten Epistel ergiebt, und zu der Frage, ob die nach meiner Auffassung dem Technographen selbst angehörige Aussage, dass er die theodektische Rhetorik und die Techne des Korax benutzt habe, durch die Quellenanalyse der Rhetorik selbst bestätigt wird. Da ergiebt sich zunächst wirklich die schon von Spengel bemerkte Thatsache, dass alles, was uns über die Techne des Korax-Tisias überliefert ist, in unserer Rhetorik sich wiederfindet. Wir wissen, dass Korax, der sich mit der Unterscheidung der Redetheile beschäftigte, das Prooemion auch κατάστασις benannt hat.¹) Diese alterthümliche Bezeichnung findet sich in unserer Rhetorik p. 71, 5 τοῦτον μὲν οῦν τὸν τρόπον τὰς καταστάσεις τῶν δημηγοριῶν ποιητέον, und p. 70, 20 τὰς μὲν οῦν δημηγορίας ἐκ τοῦτων καταστησόμεθα.³) Und auch die Nachricht, dass Korax die Rede mit θεραπευτικοὶ λόγοι begann.³) lässt sich

<sup>1)</sup> S. Blass I 18. III 2 S. 376, Linder, De rerum dispositione spud Antiphontem et Andocidem, Upsala 1859 p. 17.

<sup>2)</sup> Offenbar ist κατάστασιε nach den von Boeckh Staatshaushaltung al 319, Gomperz S. A. W. CXX 187. 112 besprochenen Analogieen die Feststellung der Sache oder Einrichtung der Rede. Blass bringt I 19 das Wort auf Grund von Aristoteles, Rhet. II 3 πράϊνσιε κατάστασιε καὶ ἡρέμησιε δρητής mit dem καταπραῦναι zusammen. Aber dieser aristotelische und allgemein griechische Sprachgebrauch (s. Bonitz' Index und Wenkebach, Quaestiones Dioneae, Berlin 1903 S. 67) hat mit dem rhetorischen Terminus schwerlich etwas zu thun. Thieles Bemerkung in dieser Zeitschr. XXX 128 ist mir unklar. Will er die κατάστασιε dem Korax absprechen? Die spätere Rhetorik wendet den Begriff selten und in anderem Sinne (Volkmann² 109. 110) an. — Sehr mit Unrecht sieht Thiele in dieser Zeitschr. XXVII 12. 13 die Definition πειθοῦς δημιουργός als eine specifisch platonische Prägung an. Alkidamas kennt sie und überbietet sie (Vahlen S. A. W. XLIII 496). Wie populär sie war, scheint auch Aesch. III 215 δεινὸς δημιουργός λόγων zu beweisen. — Eine Biographie des Wortes δημιουργός wäre sehr erwünscht.

<sup>3)</sup> Blass I p. 18, Linder S. 12,

mit der Vorschrift, die die Rhet. 67, 7 für die Vorrede giebt, sa; dxovorrag emalrų Geganeureor, vergleichen (ähnlich 86, 3.) Weitere Schlüsse auf Benutzung des Korax in der Behandlung er Redetheile lassen sich mit unsern Mitteln leider nicht ziehen, a unsere Quellen nur die von Korax unterschiedenen Theile aufahle und sich dabei in Zahl und Benennung widersprechen.

Weiter führt uns die Lehre vom elzoc, die in der Ihr p. 36-39 im Zusammenhange entwickelt, aber auch an verschi denen anderen Stellen berücksichtigt wird. Platon (Phaedr. 273BE und Aristoteles (Rhet. Il 24. 1402 a) berichten einen von Kan fingirten und scharf zugespitzten Rechtsfall, in dem ähnlich wie i den pseudoantiphontischen, sicher der Zeit der Sophistik angehörigt Tetralogieen oder in jenem bald auf Korax' und Tisias', bald a Protagoras' und Euathlos' Namen gesetzten Rechtestreit zwisch Lehrer und Schüler besonders glänzende Proben von der Mac und der Kunst der Rhetorik gegeben werden sollten. Der bi nische Erotikos, die sophistischen παίγνια und paradoxen έγκώμ sind eine analoge Erscheinung im yévos êmideixsixóv. In de Beispiel, das die Lehre vom elxóg illustriren sollte, war sa Platon fingirt, dass ein Schwacher, aber Muthiger einen Starte aber Feigen verprügelt. Dann sollte vor Gericht keiner von beid das άληθές, sondern jeder das εἰχός geltend machen.1) Der Stan wird (um die Sympathie der Richter nicht zu verscherzen) leuge dass der Schwache allein gewesen sei. Der Angeklagte wird g rade dies behaupten und hervorheben, dass es bei seiner Schwäd nicht elxos sei, dass er den Starken misshandelt habe. wird nun seine Feigheit nicht eingestehen, sondern etwas ander erfinden. Der Angeklagte muss dann eine neue Blösse des Gegne erspähen. - Aristoteles verbindet mit diesem von ihm nur kosp skizzirten Falle den entgegengesetzten, dass ein Starker der alzi angeklagt ist. Der soll dann das Argument gebrauchen, dass nicht wahrscheinlich sei, er habe die That begangen, da er vorbe

<sup>1)</sup> Dass dieser Gegensatz nicht erst in der platonischen Polemik, sei dern schon in der älteren rhetorischen Technographie scharf formulirt was beweist das dem 5. Jahrhundert angehörige (s. zuletzt Wilamowitz, Göt Abh. IV. 3 S. 24ff.) epicharmische Lehrgedicht, Fr. 252 Kaibel σίασται μι οὐκ εφα τίδ', ἀλλ' ἀλαθέως εφα (mit diesem Versuche hat Gomperz der Sinn sicher getroffen), Tetr. I β 8 εἰ δέ τες τὰ εἰκότα ἀληθέσεν εσα ἀγράτε καταμαφτυρῆσαί μου τοῦργον (δ 8). Auch aus Platons Phaedrus 260 A. 267 Å (wo Teisias genannt ist) 272 DE ist es mit Sicherheit zu erschliessen.

wusste, es werde wahrscheinlich scheinen. of yao elxoc. δτι εἐκὸς ἔμελλε δόξειν (vgl. 1372 a 31). Dass auch dies Exempel ron Korax entlehnt ist, beweist die Thatsache, dass Aristoteles diesen Missbrauch des elxoc tadelt, und dass in der ersten unserer Tetralogieen, in denen manches auf Einfluss des Korax deutet, ein auf Grund von εἰκότα des Mordes Bezichtigter¹) sich der gleichen Argumentation bedient (\$\beta\$ 3). Dieselben beiden Beispiele führt unsere Rhetorik bei der Behandlung des Procemiums der Gerichtsrede aus (p. 86, 18 ff.). Als Beispiele dafür, dass die Person im Widerspruch steht mit der Sache,2) die sie führt, werden angeführt: έάν τις ίσχυρος ων ασθενεί δικάζηται αίκιας, η ξάν τις ύβριστης ων υβριν έγκαλη σώφρονι, η έάν τις πάνυ πλουσίφ δικάζηται πάνυ πένης χρημάτων έγκαλών, und dann folgt als Beispiel der Harmonie zwischen Person und Sache das zweite aristotelische: ἐάν τις ἰσχυρὸς ὧν ὑπὸ ἀσθενοῦς αἰκίας διώxnrai. Der Autor, der hier lehrt, wie man in solchen Fällen in der Vorrede die Vorurtheile der Richter zerstreuen und ihr Wohlwollen zu gewinnen vermag, hat an dieser Stelle keinen Anlass auf die Argumentation einzugehen. Dass aber die Beispiele ursprunglich als Musterbeispiele für den Beweis éx τοῦ εἰχότος geführt waren, beweist für jene zwei Fälle das Zeugniss des Platon und Aristoteles, für einen dritten seine Wiederkehr in Cap. 8 unserer Techne. Der Gedankengang dieses Capitels ist folgender: wenn der Beweis δια τοῦ εἰχότος nicht genügt, so führe Beispiele an. Die sind entweder κατά λόγον oder παρά λόγον, jenes z.B. wenn man den Satz, dass die Reichen gerechter sind als die Armen,3) durch Beispiele erläutert: εί δέ τις πάλιν απο-

<sup>1)</sup> In der 3. Tetralogie ist ein Jüngling verklagt, bei einer Schlägerei einen Greis tödtlich verletzt zu haben. Er behauptet, dass jener angefangen habe, und wird mit einem lebhaft an Korax, auch an unsere Rhet. p. 38, 9 ff. erinnernden sixós y 2 widerlegt. Das sixós ist hier ganz den Vorschriften unserer Rhetorik entsprechend aus dem jugendlichen Charakter des Angeklagten abgeleitet und wird dann  $\delta$  2 ganz in der Art, wie es unsere Rhetorik vorschreibt, widerlegt. Vgl. auch Lys. XXIV 16. Dass dies alte Doctrin ist, beweist die Polemik des Aristoteles 1364 a 7 ff.

<sup>2)</sup> ὑπεναντίος τοῖς ἐγκλήμασιν, vgl. Arist. 1372 a 22 λαθητικοὶ δ' είσιν οῖ τ' ἐναντίοι τοῖς ἐγκλήμασιν, οἰον ἀσθενεῖς περὶ αἰκίας. Die Uebereinstimmung beider in der Terminologie und im ersten Exempel weist auf ältere Doctrin.

<sup>3)</sup> Vielleicht gehört in einen ähnlichen Zusammenbang der unverkürzten

φαίνοι τινάς των πλουσίων έπι χρήμασιν άδικήσαντας παρά τὸ εἰκὸς γεγενημένω παραδείγματι χρώμενος (τ 16. 17) απίστους αν ποιοί τούς πλουτούντας. Mehrere 1 Beispiele des Ungewöhnlichen entnimmt der Rhetor dans Zeitgeschichte,1) wobei der Widerspruch gegen das elxóg w holt hervorgekehrt wird (41, 4.21), und gebietet, dem G diesen Gebrauch paradoxer Exempel zu wehren. — Dass die alte Doctrin ist, lehrt ausser der gegen dies Exempel geric Polemik des Aristoteles 1369 a 10 ff. dasselbe Capitel der aris schen Rhetorik, in dem wir jene Beispiele des Korax lesen.") dort Aristoteles bemerkt: ουτως και έν τοῖς δητορικοῖς φαινόμενον ένθύμημα παρά τὸ μὴ άπλῶς εἰκὸς ἀλλά κός .... γίγνεται γὰρ τὸ παρὶ τὸ εἰκός, ώστε εἰκὸς ι παρά τὸ εἰκός. εἰ δὲ τοῦτο, ἔσται τὸ μὴ εἰκὸς εἰκός. ούν ἀπλώς . . . . so richtet er sich gegen einen älteren brauch, gegen die mangelnde Unterscheidung des absolute des relativen elxóg bei den Rhetoren. Aristoteles selbst sagt dass die ganze Techne des Korax aus solchen Beweisen au εἰχός und seiner Verkehrung zusammengesetzt sei, und die Stelle sieht aus wie die berichtigende Wiedergabe der Vorla Anaximenes. Aristoteles führt endlich hier und an zwei S der Poetik ) als typisches Beispiel dieses τόπος ein Cita Agathon (Fr. 9 N.) an:

τάχ' ἄν τις εἰκὸς αὐτὸ τοῦτ' εἶναι λέγοι, βροτοῖσι πολλὰ τυγχάνειν οὐκ εἰκότα.

Agathons Poesie war bekanntlich ebenso von der Rhetorik I flusst. wie seine Prosa poetisirte. Es kann wohl keinem Z Techne des Anaximenes Fr. 25 M. (bei Stob. Floril. 97, 21): où yae oi nloutoùerse die oi névetes toùs atuzoùeras oisteleses sie Jags...

<sup>1)</sup> Vgl. Isokr. VI 40.

<sup>2)</sup> Aristoteles weist 1403 a 5 πρὸς δὲ τὰ παραδεγματώδη ἡ αὐτὶ καὶ τὰ εἰκότα auf dies Capitel zurück. Seine scharfe Scheidung des παρά und des εἰκός zeigt, dass bei Anaximenes ein Stück der Lehre vom in die Behandlung der Beispiele unlogisch versprengt ist.

<sup>3)</sup> Vgl. Vahlen Ber. d. Wien. Ak. Lli S. 147, LVI S. 383.

<sup>4)</sup> Fr. 6. 8 (τέχνη — τύχη) ist mit dem Bruchstücke des Polos is tons Gorgiss (s. such Gomperz Ber. d. Wien. Ak. CXX 149, Schmid, Philei 17) zu vergleichen. Fr. 27 γνώμη δὲ πρεῖσσόν ἐστιν ἢ ξώμη χαραῖν, di Antithese zweimsl im Bruchstück des gorgisnischen Epitaphios, in Iss Panegyrikos 45, im Epigramm auf der jetzt glücklich reconstruirten I sthenes-Statue des Polyeuktos vom Jahre 280.

nterliegen, dass er hier ein berühmtes Bravourstück der rhetorichen Technik wiedergiebt, zumal die pointirte Wendung an die hnlich scharf zugespitzte Antithese lebhaft erinnert, die S. 511 auf orax zurückgeführt wurde. - Wie weit etwa der Hauptabschnitt ber das εἰχός c. 7 auf Korax zurückgeht, lässt sich nicht mehr usmachen. Bemerkenswerth ist, dass Aristoteles Analyt, pr. II 27 anz wie Anaximenes auf die Definition des elxoc Beispiele folgen iset und zwar ähnliche. Dass sich die dritte von Korax beeinusste Tetralogie mit unserem Capitel berührt, ist bereits gezeigt orden. Endlich hat Spengel bemerkt, dass die Theilung des ιχός nach πάθος, έθος, χέρδος den Eindruck des Alterthümchen mache.1) Aehnliche unlogische Unterscheidungen scheinen nir in der logischen Behandlung desselben Stoffes durch Arist. I 0. 1368 b 25 ff. vorausgesetzt zu werden 2); denn er polemisirt hier eständig gegen die mechanischen und unlogischen Theilungen der lteren Rhetorik.

Ich glaube, dass damit alle wesentlichen Sätze der Lehre des lorax vom  $\epsilon l x \delta g$  wiedergewonnen sind, und möchte versuchsweise en Gedankengang so reconstruiren: "Als Rhetor hast du nur mit em  $\epsilon l x \delta g$ , nicht mit dem  $\hat{\alpha} \lambda \eta \mathcal{F} \delta g$ , zu thun. Die Argumente  $\hat{\epsilon} \delta l x \delta \tau \omega r$  sind den verschiedensten Motiven zu entnehmen . . . . . Iacht man gegen dich einen Beweis  $\hat{\epsilon} \delta l x \delta \tau \omega r$  geltend, so musst u dich wehren, indem du zeigst, es sei nicht  $\epsilon l x \delta g$ , dass du die hat begangen, weil du wusstest, es werde  $\epsilon l x \delta g$  erscheinen. Iteht dir kein  $\epsilon l x \delta g$  zur Verfügung, so berufe dich darauf, dass ieles  $\pi \alpha \varrho \hat{\alpha} \tau \delta \epsilon l x \delta g$  geschieht, und erhebe so  $\tau \hat{\epsilon} \tau \alpha \varrho \hat{\alpha} \tau \delta \epsilon l x \delta g$  um  $\epsilon l x \delta g$ . Dem Gegner musst du natürlich diesen Missbrauch rehren. Ich glaube nicht, dass die theoretische Doctrin viel usführlicher gewesen ist, da ja bekanntlich in den ältesten  $\epsilon \chi r \alpha \epsilon$  die Exempel den breitesten Raum einnahmen.

### 3. Isokrates, Theodektes, Anaximenes, Aristoteles.

Ich wende mich nun der zweiten Frage zu, die durch die zuellenangabe der Vorrede veranlasst wird: bewährt sich auch die ussage über die Benutzung der theodektischen Rhetorik, wie die ber die Techne des Korax sich als wahr erwiesen hat? Wenn er Technograph um 340 geschrieben hat (S. 499), so erscheint

<sup>1)</sup> Vgl. Miller, Eur. rhetoricus, Gött. 1886 S. 32. 52. 63.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 501 A. 1.

die Verwerthung der theodektischen Rhetorik sehr wahrscheinid Nach der ansprechenden Vermuthung von Diels 1) hat Theodekt als Aristoteles 347 Athen verliess, dessen Vorlesungen über Rh torik nach Aristoteles' Lehrbuch fortgesetzt. Die aristotelist theodektische Kunst, die damals auch schriftlich oder durch è Buchhandel verbreitet wurde, muss, wie das bekannte Bruchst des Antiphanes zeigt, Aussehen gemacht und zu manchen Sch streitigkeiten Anlass gegeben haben. 3) Als dann Aristoteles in d letzten Jahren seines Lebens die rhetorischen Studien wieder aufaal konnte er die im Sinne der empirischen Vulgarrhetorik gehalt Jugendarbeit nur als Rohmaterial benutzen. Ausgehend von seit neuen Anschauungen über Dialektik und Rhetorik als rein form Disciplinen, über ihr Verhältniss zu einander und zu den str philosophischen Disciplinen, bringt er nicht nur den alten S unter neue systematische und logische Gesichtspunkte, sond unterzieht auch die anerkannten Werthe einer durchgehenden Kr. und Revision, deren letzte Consequenzen er freilich vielfach ai zu ziehen wagt. So will er die unreise Jugendarbeit durch e vollkommenere Leistung ersetzen. Die uns erhaltene Rhete steht zur theodektischen in einem ähnlichen Verhältniss wie Cice Bücher de oratore zu seiner früheren Rhetorik.

Dass ein um 340 schreibender Technograph die theodektis Rhetorik benutzte,3) scheint ganz natürlich. Wenn bei der Uel fülle der Production auf diesem Gebiet die rhetorischen zeugnisse rasch veralteten und durch neue Bearbeitungen setzt wurden, so gehörte damals die theodektische Rhetorik dem Neuesten und Bedeutendsten, und sogar später bat trotz der Concurrenz der späteren aristotelischen Rhetorik ei Platz behauptet. Auch die Gemeinsamkeit der Interessen mod Anaximenes und Theodektes zusammengeführt haben. Theode war sophistischer Rhetor wie Anaximenes, und dieser fand Gegensatz zu der einseitigen Vorliebe der zézvat für die Pr

<sup>1)</sup> Abh. d. Berl. Ak. 1886 S. 9ff. Gestorben ist Theodektes vor 33

<sup>2)</sup> Vielleicht gehört in diese Zeit die speusippische Schrift Tz Layzos, auf die die Angsben des viel behandelten, auf gutem Material ruhenden 30. sokratischen Briefes (§ 4. 9. 10) zurückgehen mögen (der 1 τικός 11. 14 ist Python). — Auf Theodektes' Vorlesungen und den daraa knüpfenden Streit bezieht sich vielleicht auch Isokrates' Panath. 16. 21.

<sup>3)</sup> Wenn ich mit Recht das Citat der Vorrede auf Anaximenes zur führe, wird die Publication der theodektischen Rhetorik von diesem beze

der Gerichtsrede hier auch die Theorie der Gebiete, die er besonders cultivirte. 1) Wenn ferner die theodektische Rhetorik sich von Isokrates beeinflusst zeigt und auch in unserer aristotelischen Rhetorik in viel weiterem Umfange, als es bisher geschehen ist, Berücksichtigung der isokratischen Doctrin sich nachweisen lässt, so scheint eben Theodektes, der einstige Schüler des Isokrates, dem Aristoteles die Kenntniss der isokratischen ἀπόρρητα vermittelt zu haben; denn eine edirte Techne des Isokrates stand ja Aristoteles nicht zur Verfügung. 2) Nun zeigt sich auch Anaximenes von

<sup>1)</sup> Es scheint, dass Aristoteles manche polemische Bemerkungen der älteren Rhetorik in die spätere übernahm, obgleich sie in späterer Zeit weniger zutrafen, so den Vorwurf, dass alle Technographen mit Vernachlässigung der Demegorie sich einseitig mit der Gerichtsrede befassten. Auf Anaximenes trifft der Vorwurf nicht zu. Auch die Auswahl der Beispiele mag meist aus der älteren Rhetorik übernommen sein. Wenigstens fällt es auf, dass Isokrates' Panathensikos (339) nicht benutzt ist, während ausser dem Panegyrikos auch Eusgoras, Helens, Friedensrede, Philippos, Antidosis berücksichtigt werden. So erklärt sich vielleicht auch die Ignorirung des Demosthenes. — Die unlösbare Frage nach dem persönlichen Antheil des Theodektes an der Rhetorik kommt für meine Untersuchung nicht wesentlich in Betracht.

<sup>2)</sup> Eine echte Techne des Isokrates hat es meines Erachtens nie gegeben. Speusipp (Laert, Diog. IV 2) und Aristoteles haben sie nicht gekannt, und die Nachrichten des Cicero (Brut. 48) und des Zosimos (Blass II 104) sind darans zu begreisen, dass Aristoteles in der Zuvaywyń Isokrates' Technik behandelt hatte. Warum citirt denn der alte Gewährsmann des Demetrios (§ 68), wo er von Kunstlehren des Isokrates berichtet, nicht die Techne? Warum reden denn die Gewährsmänner des Dionys (Lys. 16, vgl. An Ammäus 2) and Quintilian (IV 2, 31), we sie seine Theorie wiedergeben, so vorsichtig von .den Isokrateern'? Kann dagegen das allgemeine Gerede von einer Ars. die aber unecht ist, bei Cicero Quintilian Ps.-Plutarch auskommen, von denen ja keiner die Schrift gesehen hat? Man hatte eine Fülle von Darstellungen seiner Technik bei (Theodektes), Naukrates, Philiskos, (Ephoros), in Aristoteles' Zurαγωγή, in Theophrasts Büchern über die τέχναι όητορικαί. Es ist wahrlich begreiflich genug, dass die Späteren für die Fülle der zuverlässigen Nachrichten über seine Kunstlehre eine edirte Techne postulirten. Thiele in dieser Zeitschr. XXVII (Susemihl II 480 ff.) nimmt eine nach Hermagoras gefälschte Techne an. Da die anderen Beweise leicht wiegen, hängt diese Annahme an der Aenderung Isokrates statt Sokrates bei Quintilian III 5, 18 (Thiele S. 13 schreibt salsch III 8, 15). Gesetzt, die Conjectur sei sicher, so könnte immer noch eine Confusion des Quintilian oder das unzuverlässige Zeugniss eines der Isokrateer vorliegen, die ja auch in anderen Punkten, z. B. der eraus-Lehre. den Uebergang zu Hermagoras zu vermitteln scheinen. Bakes Aussührungen (Scholica hypomnemata III 67 ff.) sind immer noch lesenswerth. — Uebrigens ist für meine folgenden Ausführungen die Stellung zu diesem Problem irrelevant.

die Verwerthung der theodektischen Rhetorik sehr wahrscheinlich. Nach der ansprechenden Vermuthung von Diels') hat Theodette. als Aristoteles 347 Athen verliess, dessen Vorlesungen über Rietorik nach Aristoteles' Lehrbuch fortgesetzt. Die aristotelisch theodektische Kunst, die damals auch schriftlich oder durch des Buchhandel verbreitet wurde, muss, wie das bekannte Bruchtick des Antiphanes zeigt, Aussehen gemacht und zu manchen Schalstreitigkeiten Anlass gegeben haben.2) Als dann Aristoteles in des letzten Jahren seines Lebens die rhetorischen Studien wieder aufgabe. konnte er die im Sinne der empirischen Vulgärrhetorik gehaltene Jugendarbeit nur als Rohmaterial benutzen. Ausgehend von seine neuen Anschauungen über Dialektik und Rhetorik als rein formele Disciplinen, über ihr Verhältniss zu einander und zu den stress philosophischen Disciplinen, bringt er nicht nur den alten Stoff unter neue systematische und logische Gesichtspunkte, sonden unterzieht auch die anerkannten Werthe einer durchgehenden Kritik und Revision, deren letzte Consequenzen er freilich vielfach nicht zu ziehen wagt. So will er die unreife Jugendarbeit durch eine vollkommenere Leistung ersetzen. Die uns erhaltene Rhetorik steht zur theodektischen in einem ähnlichen Verhältniss wie Cicero-Bücher de oratore zu seiner früheren Rhetorik.

Dass ein um 340 schreibender Technograph die theodektische Rhetorik benutzte,3) scheint ganz natürlich. Wenn bei der Ueberfülle der Production auf diesem Gebiet die rhetorischen Erzeugnisse rasch veralteten und durch neue Bearbeitungen er setzt wurden, so gehörte damals die theodektische Rhetorik zu dem Neuesten und Bedeutendsten, und sogar später hat sitrotz der Concurrenz der späteren aristotelischen Rhetorik einer Platz behauptet. Auch die Gemeinsamkeit der Interessen mocht Anaximenes und Theodektes zusammengeführt haben. Theodekte war sophistischer Rhetor wie Anaximenes, und dieser fand in Gegensatz zu der einseitigen Vorliebe der zézvat für die Praxi

<sup>1)</sup> Abh. d. Berl. Ak. 1886 S. 9ff. Gestorben ist Theodektes vor 334.

<sup>2)</sup> Vielleicht gehört in diese Zeit die speusippische Schrift Transchappe, auf die die Angaben des viel behandelten, auf gutem Material be ruhenden 30. sokratischen Brieses (§ 4. 9. 10) zurückgehen mögen (der Hortungen 11. 14 ist Python). — Auf Theodektes' Vorlesungen und den daran soknüpfenden Streit bezieht sich vielleicht auch Isokrates' Panath. 16. 21.

<sup>3)</sup> Wenn ich mit Recht das Citat der Vorrede auf Anaximenes zurück-führe, wird die Publication der theodektischen Rhetorik von diesem bezengt.

der Gerichtsrede hier auch die Theorie der Gebiete, die er besonders cultivirte. 1) Wenn ferner die theodektische Rhetorik sich von Isokrates beeinflusst zeigt und auch in unserer aristotelischen Rhetorik in viel weiterem Umfange, als es bisher geschehen ist, Berücksichtigung der isokratischen Doctrin sich nachweisen lässt, so scheint eben Theodektes, der einstige Schüler des Isokrates, dem Aristoteles die Kenntniss der isokratischen ἀπόρρητα vermittelt zu haben; denn eine edirte Techne des Isokrates stand ja Aristoteles nicht zur Verfügung. 2) Nun zeigt sich auch Anaximenes von

<sup>1)</sup> Es scheint, dass Aristoteles manche polemische Bemerkungen der älteren Rhetorik in die spätere übernahm, obgleich sie in späterer Zeit weniger zutrafen, so den Vorwurf, dass alle Technographen mit Vernachlässigung der Demegorie sich einseitig mit der Gerichtsrede befassten. Auf Anaximenes trifft der Vorwurf nicht zu. Auch die Auswahl der Beispiele mag meist aus der älteren Rhetorik übernommen sein. Wenigstens fällt es auf, dass Isokrates' Panathenaikos (339) nicht benutzt ist, während ausser dem Panegyrikos auch Eusgoras, Helena, Friedensrede, Philippos, Antidosis berücksichtigt werden. So erklärt sich vielleicht auch die Ignorirung des Demosthenes. — Die unlösbare Frage nach dem persönlichen Antheil des Theodektes an der Rhetorik kommt für meine Untersuchung nicht wesentlich in Betracht.

<sup>2)</sup> Eine echte Techne des Isokrates hat es meines Erachtens nie gegeben. Speusipp (Laert, Diog. IV 2) und Aristoteles haben sie nicht gekannt, und die Nachrichten des Cicero (Brut. 48) und des Zosimos (Blass II 104) sind daraus zu begreisen, dass Aristoteles in der Zvraywyń Isokrates' Technik behandelt hatte. Warum citirt denn der alte Gewährsmann des Demetrios (§ 68), wo er von Kunstlehren des Isokrates berichtet, nicht die Techne? Warum reden denn die Gewährsmänner des Dionys (Lys. 16, vgl. An Ammäus 2) und Quintilian (IV 2, 31), wo sie seine Theorie wiedergeben, so vorsichtig von ,den Isokrateern'? Kann dagegen das allgemeine Gerede von einer Ars, die aber unecht ist, bei Cicero Quintilian Ps.-Plutarch auskommen, von denen ja keiner die Schrift gesehen hat? Man hatte eine Fülle von Darstellungen seiner Technik bei (Theodektes), Naukrates, Philiskos, (Ephoros), in Aristoteles' Zuαγωγή, in Theophrasts Büchern über die τέχναι όητορικαί. Es ist wahrlich begreiflich genug, dass die Späteren für die Fülle der zuverlässigen Nachrichten über seine Kunstlehre eine edirte Techne postulirten. Thiele in dieser Zeitschr. XXVII (Susemihl II 480 ff.) nimmt eine nach Hermagoras gefälschte Techne an. Da die anderen Beweise leicht wiegen, hängt diese Annahme an der Aenderung Isokrates statt Sokrates bei Quintilian III 5, 18 (Thiele S. 13 schreibt falsch III 8, 15). Gesetzt, die Conjectur sei sicher, so konnte immer noch eine Consusion des Quintilian oder das unzuverlässige Zeugniss eines der Isokrateer vorliegen, die ja auch in anderen Punkten, z. B. der बरबंबा-Lehre, den Uebergang zu Hermagoras zu vermitteln scheinen. Bakes Ausführungen (Scholica hypomnemata III 67 ff.) sind immer noch lesenswerth. — Uebrigens ist für meine folgenden Ausführungen die Stellung zu diesem Problem irrelevant.

Isokrates stark beeinflusst. Persönliche Beziehungen zu Isokrates hat aber Anaximenes nicht gehabt, wenn man auch nicht aus seiner Verbindung mit den Kynikern und aus seiner Fehde mit den Isokrateern Theopomp und Theokrit auf persönliche Feindschaft mit Isokrates zu schliessen braucht. Die theodektische Rhetorik wird für ihn einen besonderen Werth gehabt haben, weil sie ihm isokratische Kunstlehren vermittelte.

Doch sehen wir vor Allem, ob die Abhängigkeit von der thesdektischen Rhetorik sich an den erhaltenen Fragmenten erweisen lässt. Nach Quintilian II 15, 10 war als Zweck der Rhetorik angegeben ducere homines dicendo in id quod actor velit. Ein Anklang daras kann den Worten der Vorrede unserer Rhetorik p. 9, 5 (vgl. 11, 14) zu Grunde liegen. Nausiphanes kommt dieser Definition besonders nahe, wenn er bei Philodem II 2 Sudhaus sich erbietet τοις λόγοις ἄξειν ἐφ' ὁ ἄν βούληται τοὺς προσέχοντας.

Als Theile der Rede waren in der theodektischen Rhetorik nach Fr. 133 Rose (3 O. A. II S. 247) unterschieden προσίμιστ. διήγησις, πίστεις, ἐπίλογος. Dieselbe Eintheilung wird den Isokrateern zugeschrieben (O. A. Il 224 Fr. 5) und von Aristoteles befolgt. Dagegen scheidet Anaximenes προοίμιον, απαγγελία (71. 88, 11, auch διήγησις genannt), die aus den πίστεις bestehende βεβαίωσις (74. 88, 15; vgl. 35, 16. 51, 16), τὰ πρὸς αντίδιχον oder προχατάληψις (76. 89. 93), ἐπίλογος oder παλιλλογία (76, 22, 84, 2, 93, 13).1) Er folgt der älteren auch von Aristoteles<sup>2</sup>) vorausgesetzten Tradition, wenn er nach dem Beweise einen besonderen Theil mit dem Titel τὰ πρὸς ἀντίδικον einschiebt; p. 76 giebt er sogar besondere Vorschriften für die Behandlung dieses Theiles in der Demegorie, und auch in der zusammeslassenden Behandlung der προκατάληψις Cap. 18 werden beide Redegattungen berücksichtigt. Aristoteles behandelt die Theile der Rede III Cap. 13 ff. mit wechselndem Standpunkt, indem er zuerst der Strenge der eigenen Logik folgt, dann der Praxis Coocessionen macht.3) Zunächst will er nur zwei Theile. πρόθεσις

<sup>1)</sup> Genaueres für die verschiedenen είδη bei Linder S. 14. 15, der aber in der Disposition des έγκωμιαστικόν und ψεκτικόν irrt (s. unten), and Spengel Philol. XVIII 632. 642.

<sup>2) 1414</sup> b 1. 1418 b 5 ff. Vgl. Ed. Schwartz, De Thrasymacho, Rostock S. S. 1892 S. S. 13, Miller S. 21, über Isaeus Blass II 520.

<sup>3)</sup> Vgl. Marx, Berichte der sächs. Ges, der Wiss., philol.-hist, Classe Ll.

und ἀπόδειξις, anerkennen; die herrschende Eintheilung sei lächerlich; denn eine διήγησις gebe es nur im δικαγικός λόγος. Er fährt fort: ἐπιδειχτιχοῦ δὲ καὶ δημηγοριχοῦ πῶς ἐνδέχεται είναι διήγησιν οξαν λέγουσιν η τὰ πρὸς ἀντίδικον η ἐπίλογον των ἀποδεικτικών; Aus dieser Polemik sehen wir, dass Anaximenes der vulgären Tradition folgt, wenn er in allen drei genera die Erzählung behandelt¹); im ἐνχωμιαστικόν scheint er freilich den Terminus απαγγελία zu meiden. Die letzten Worte des Aristoteles habe ich nirgends erklärt gefunden, und ich zweisle nicht, dass η ἐπίλογον των ἐπιδεικτικών zu schreiben ist. erst schreitet die Ausführung methodisch fort, indem der Reihe nach gezeigt wird, dass manche der angenommenen Theile der Rede von Epideixis und Demegorie, andere von Epideixis, andere von Demegorie ausgeschlossen bleiben. In der That setzt Isokrates im Panath, 266 den Grundsatz, dass in der Epideixis der Epilog unnothig sei, voraus. Dem Aristoteles wird dieser Grundsatz aus theoretischen Erörterungen seiner Vorgänger (vielleicht des Isokrates durch Vermittelung des Theodektes) bekannt geworden sein. Zweiseln kann man noch, ob sà πρὸς ἀντίδικον zum ersten oder zum zweiten Gliede zu ziehen ist, d. h. ob dieser Theil von Epideixis und Demegorie oder nur von Epideixis ausgeschlossen wird. Eine sichere Entscheidung im zweiten Sinne scheint mir auch p. 1418 b 5 ff. nicht zu geben. Hier wird die Widerlegung des Gegners wie vorher als Theil der mloveis bezeichnet, und es werden Vorschriften über die Stellung dieses Theiles ἐν συμβουλη καὶ ἐν δίκη gegeben.2)

Die isokratische Kunstlehre verlangt, dass die Erzählung σύνπομος, σαφής, πιθανή sei.<sup>3</sup>) Nach Quintilian IV 2, 61 ff. forderten

S. 257. 258. Auch in der Poetik lässt Aristoteles ja öfter.von der Strenge der Theorie ein merkliches ab, s. z. B. Vahlen, Ber. d. W. Ak. Lll S. 146. 148.

<sup>1)</sup> Freilich behandelt schliesslich auch Aristotsles Cap. 16 die διίγησιε für die genera, von denen er sie vorher ausgeschlossen hat, aber in eigener Art, eben nicht οίαν λίγουσιν.

<sup>2)</sup> Die Worte υστερον δε προς τάναντια ἀπαντᾶν λύοντα και προδιασύροντα .... προανελών berühren sich mit dem Wortlaut der Definition der προκατάληψις bei Anax. 76, 12 αυτη δε έστι, δι' ής τὰς ένδεχομένας ἀντιλογίας φηθήναι τοῖς ὑπὸ σοῦ εἰρημένοις προκαταλαμβάνων διασυρεῖς. So ist nach dem sonstigen Gebrauche des Autors statt διασύρεις zu schreiben.

<sup>3)</sup> Fr. 9 O. A. II S. 224; Marx S. 320. Die antike Tradition ist zuverlässig, s. Spengel zu Anax. S. 215 ff. und auch Isokrates X 30. XV 114. 117.

andere, dass sie auch μεγαλοπρεπής sei, Theodektes, dass in nicht nur μεγαλοπρεπής, sondern auch ήδελα sei. Und ein Stack dieser theodektischen Doctrin ist uns jungst durch ein gluckliches Geschick wiedergegeben worden. 1) Theodektes hatte also fünf Anforderungen an den Stil der deignote gestellt.2) So weit wir sehen, giebt Anaximenes die isokratische Theorie der die mais vermuthlich durch Vermittlung des Theodektes. Er stellt die drei isokratischen Forderungen.\*) Das σαφώς besteht ihm in der richtigen Anordnung der πράγματα<sup>4</sup>) und im Gebrauch der eiκεία ονόματα, ) die nicht ὑπερβατῶς ) gestellt werden sollen; das συντόμως oder βραγέως in der Aussonderung alles desea, was nicht der σαφήγεια dient; das ούχ ἀπίστως in der Zusterst von Gründen. Aus dem Anhange 100, 8 ff. ergeben sich noch zwei neue Momente für die dem Anaximenes vorliegende Doctria. ταχεία διέγησις als neuer Terminus für die erste isokratische Forderung') und eine Theorie, nach der das 730c des Redenden

<sup>1)</sup> The Oxyrhynchus Papyri III S. 27 ff. Nr. 410 (2. Jahrh. n. Chr.) Nach Z. 16 handelt es sich um das μεγαλοπροκός in der διάγησος. Die homerischen Exempel Col. II finden sich theils in Aristoteles Rhet. III 11, theils bei Demetrius 124. Auf das ήθος wird wie bei Aristoteles grosses Gewicht gelegt. Aristotelisch ist die Unterscheidung der γεγραμμένας und εδοστικά λέβος. 82 διάνοια in dem S. 521 besprochenen Sinne. Die Verwerthung des Enripideischen Fr. 812 N. in Col. IV scheint mir unter dem Eindruck der 346/5 gehaltenen Timsrchea des Aeschines zu stehen. Es ist unwahrscheinlich, dass ein Späterer, völlig unbeeinflusst von der späteren Rhetorik, eine so reise Paraphrase alter Doctrin gegeben hätte. Vielleicht ist uns hier die dorische Umschrist eines Zeitgenossen oder Nachschrist der Vorlesungen des Theodektes gerettet. Die englischen Editoren vergleichen schon passend die derischen Διαλέξεις.

<sup>2)</sup> Auf die dritte isokratische Forderung weisen auch die Worte Fr. 133R: διηγήσασθαι πρὸς πιθανότητα, und ich halte den Bericht des Fragmests für glaubwürdig.

<sup>3) 72, 2</sup>ff. die Hauptstelle (73, 11. 100, 8), über σαφῶς auch 60, 13. 61, 21 ff., über συντόμως auch 76, 26. 77, 9. Ep. des Philipp § 10.

<sup>4)</sup> Vgl. 100, 12. Sehr ähnlich Isokrates Fr. 8 O. A. 225, Sehluss von Fr. 12, vgl. Anon. 17, 1 ff. G.

<sup>5) 72, 15</sup> vgl. 61, 23. Dieselbe Doctrin bei Aristoteles 1404 b 1f., der neben oinsia auch κάρια gebraucht, s. Spengels Commentar S. 359. 361. 363. Vahlen Ber. d. Wien. Ak. LVI 248. 263. Vgl. Anon. 17, 13 ff. G.

<sup>6)</sup> Vgl. 62, 4. 14. Das älteste Zeugniss für den Begriff bei Platon, Prot. 343 E.

<sup>7)</sup> Spengel zu Anaximenes S. 215 giebt für die dreifache Benennung Belege aus den Rednern; Isaus I 6 τάχιστα.

für die πιθανότης der Erzählung von besonderer Bedeutung war. Endlich liegt es nahe, an einen Einfluss der theodektischen Rhetorik zu denken, wenn 84, 6 für die ἔπαινοι die μεγαλοποεπής λέξις empfohlen wird, zumal hierauf, ganz wie in jenem Papyrus die Warnung vor den αἰσχρὰ ὀνόματα bald folgt. 1)

Die aristotelische Behandlung der dinyngig III Cap. 16. die wir nun mit diesen älteren Theorien vergleichen wollen, wird : verständlich nur von der Annahme aus, dass er die vulgäre Tradition als bekannt voraussetzt. 2) In den Punkten, wo er sie missbilligt, begnügt er sich mit der Darlegung seiner Gegengründe; die Punkte, die er nicht beanstandet, werden in knappen Andeutungen recapitulirt. Namen pennt er nicht; das ist die allgemeine Sitte der Polemik dieser Zeit,3) und es ist ihm um die Sache, nicht um die Personen zu thun. Wenn es uns mehrfach so scheinen möchte. als wenn er gegen Anaximenes polemisire, so beruht dieser Schein auf dem zufälligen Umstande, dass wir unsere Kenntniss der älteren Doctrin zum grössten Theile dem Anaximenes verdanken. Er war Aristoteles sicher zu inferior und unselbständig, um eines genaueren Studiums gewürdigt zu werden. Um die Correctur seiner früheren Ausführungen. Verbesserung und Ersetzung der isokratischen Kunstlehre war es ihm vor allem zu thun, und für die standen ihm jetzt gewiss auch die technischen Schriften der Isokrateer zu Gebote, die nach des Meisters Tode mit ihren Publicationen nicht lange gesäumt haben werden. - Schon in der antiken Tradition ist bemerkt (Marx S. 320), dass Aristoteles gegen Isokrates polemisirt, wenn er die Forderung, dass die Erzählung ταχεία sein solle, als lächerlich bezeichnet; nicht τὸ ταχὺ η τὸ συντόμως,) sondern das μετρίως sei das Rechte. ) Und wenn er dies definirt

<sup>1)</sup> Den Grund dieser Anordnung erwähnt der Pap. 73 ausdrücklich: καὶ γὰς μικροπρεπές τὸ τοιοῦτον (Aristoteles behandelt das αἰσχρολογεῖν als Gegensatz zum κάλλος ὀνομάτων 1405 b 9 ff.). Die gleiche Zusammenstellung hat auch der Anon. 19, 15 ff. G. Damit ist 84, 4—6 gegen die ganz haltlose Verdächtigung durch Ipfelkofer S. 51. 52 genügend gesichert.

<sup>2)</sup> Damit erledigen sich einige Bedenken, die Marx gegen die Daratellung des 3. Buches geltend macht (S. 315. 317. 320. 321).

<sup>3)</sup> Die strengen Schulschriften bilden natürlich eine Ausnahme.

<sup>4)</sup> Man müsste aus seinen Worten schliessen, dass er auch ταχεία als Terminus kannte. Der Nachtrag des Anaximenes bestätigt es. Aber eben weil Anaximenes nur gelegentlich in diesem Nachtrage das Synonym bevorzugt, kann Aristoteles nicht gegen ihn polemisiren.

<sup>5)</sup> Das forderte schon Prodikos im Gegensatz zu Gorgias und Tisias,

als τὸ λένειν οσα δηλώσει τὸ πραγμα, so erinnert er an Ama. p. 72, 19-22. Auch die weitere Bemerkung, dass die daynes in der Vertheidigung kurzer sei, indem sie nur auf die strittige Punkte eingehe, harmonirt mit Anaximenes.1) Dass die folgeste Ausführung 1417 a 15-1417 b 11 die midarorne behandelt und eine Vorlage voraussetzt, die Beifügung der Grunde bei den anwei, ήθος und πάθος als die Momente der πιθανότης erörterte, bet Marx S. 321 aus dem Anonymus S. 18, 15 ff. Graeven erschlosen. Es erhält eine willkommene Bestätigung für die beiden erste Momente durch meine früheren Aussührungen über Anaximenes. Sogar in den Einzelheiten ist eine Uebereinstimmung zu beobachten, die nur in der beiderseitigen Benutzung der älteren Dectrin ihre Erklärung findet. So heben beide hervor, wenn sich Grunde für unglaubwürdige Handlungen nicht beibringen liesen. so solle man offen aussprechen, dass man sich bewusst sei, anare vorzubringen.2) Weiter soll das Ethos nach Aristoteles seinen deutlichsten Ausdruck in der mpoalpeoig, im vernünstigen und sittlichen Vorsatz zum Handeln finden. καὶ μη ώς ἀπὸ διανοίας λέγειν ωσπες οί νῦν, ἀλλ' ώς ἀπὸ προαιρέσεως . . . . τὸ μὲν γάρ φρονίμου, τὸ δὲ άγαθοῦ φρονίμου μὲν γάρ ἐν τῷ τὸ ωφέλιμον διώχειν, άγαθοῦ δ' ἐν τῷ τὸ καλόν. Aristoteles stellt hier den durch sittliche Momente bestimmten Entschliessungen Nützlichkeits- und Klugheitsrücksichten gegenüber, mehr, wie oft

die sowohl συντομίαν λόγων als auch ἄπειρα μήπη zu lehren verhiesen (Platon Phaedr. 267 B, vgl. 268 C. 272 A). Derselbe Gegensatz der μαπρολογία und βραχυλογία im Prot. 329 B. 334 Dff. Gorg. 449 B ff. Politikos 286 Bff. Theāt. 172 D, der Begriff des μέτριον Gesetze 719 E und 722; mit wörtlichem Anklange an Aristoteles 1416 b 32. 34 heisst es hier: τὰ γὰρ οἶμαι βίλτιστα, ἀλλ' οὐ τὰ βραχύτατα οὐδὰ τὰ μήπη τιμητέον. — Ueber die Makrologie des Gorgias vgl. auch Aristoteles 1418 a 34, über Κūrze Miller 36, über συμμετρία im Gegensatz zum μῆπος Isokrates XII 33. 86. 135. Ep. II 13. Wer diese Stelles vergleicht, erkennt leicht, dass Anaximenes' Ausführungen Cap. 22 über des μηπύνειν (vgl. Rede § 23, Ep. 1), βραχυλογεῖν, μόσως λόγων āltere Kunstlehren wiedergeben (μήπη τῶν λόγων 58, 5. 59, 17). Thiele freilich hat über dies Capitel nur zu sagen, dass es nugarum thesaurus (diese Zeitscht. XXX 126) sei. Aehnliche Gesichtspunkte hat auch der Anon, § 63 ff.

<sup>1) 92, 1. 2</sup> mit Spengels Note S. 263.

<sup>2)</sup> Anax. 73, 3 εἰδότα δεῖ φαίνεσθαι, Arist. 1417 a 34 ἐὰν δὲ μὴ ἔχρε αἰτίαν, ἀλλ' ὅτι οὐκ ἀγνοεῖε ἄπιστα λίγων. Anaximenes fügt bezeichnesder Weise hinzu, dass man am besten die λίαν ἄπιστα unterschlage. Vgl. auch Anon. S. 10, 15.

in der Rhetorik, dem populären Sprachgebrauche als seiner Schulterminologie folgend.¹) Verständlich wird uns seine Polemik erst durch die Theorie seiner Vorgänger. Isokrates lehrte (Fr. 8), dass man in der διήγησις die Sache in rechter Ordnung erzählen müsse καὶ τὰς διανοίας, αἶς ἑκάτερος τῶν ἀγωνιζομένων τόδε τι πέπραχεν²).... Dass διάνοια in rhetorisch-technischem Sinne gebraucht wurde, bestätigt Anaximenes, der als eine besondere Art der αὔξησις rechnet (29, 22), ἐὰν ἀποφαίνης αὔξων τὰ ἐκ²) διανοίας, συμβιβάζων ὡς ἐκ πολλοῦ προενόησεν, ὡς πολλὰ ἐπεβάλετο....

Wenn endlich Aristoteles am Schluss des Cap. 16 aussührt, dass die Demegorie, die vom Zukünstigen handelt, wenig Raum sür Erzählung bietet, nämlich nur in der Form von Beispielen (vgl. 1418 a 2 ff. und I 3), so richtet er sich gegen eine aussührliche Theorie der διήγησις in diesem genus. Eine solche giebt z. B. Anaximenes Cap. 30, und er unterscheidet sogar in starkem Gegensatz zu Aristoteles innerhalb der Demegorie die Erzählung des Vergangenen, Gegenwärtigen, Zukünstigen und verwendet dasür die drei Termini ἀπαγγελία, δήλωσις, πρόρρησις. 9)

<sup>1)</sup> Damit fallen die Anstösse, die R. Löning in seinem bedeutenden Werke über die Zurechnungslehre des Aristoteles, Jena 1903 S. 77, veranlassen, diese Stelle dem Aristoteles abzusprechen. Dasselbe gilt für die Athetese S. 126°. Richtiger ist sein Urtheil S. 320. — Nun müsste das Buch Lönings, an dem jeder Philologe seine Freude haben muss, ergänzt werden durch eine Geschichte der älteren Vorstellungen von der Zurechnungsfähigkeit in der Gesetzgebung, in der Rhetorik und in der Philosophie — an Material fehlt es nicht —, eine Geschichte, die die allmähliche Loslösung des Rechtes aus der sakralen Gebundenheit trefflich illustriren würde.

<sup>2)</sup> In kürzerer und unklarer Fassung kehrt der Gedanke am Schluss von Fr. 12 wieder, s. S. 518 A. 4.

<sup>3)</sup> So schreibe ich statt αὐτὸν ἐκ und glaube damit sieher den Sinn getroffen zu haben, vgl. 31, 20. Dass hier alte Doctrin vorliegt, beweist die Uebereinstimmung der Beispiele an beiden Stellen mit Aristoteles' Beispielen für die αὕξησις 1368 a 10. 1375 a 2. 1385 a 21. Zu vergleichen ist für διάνοια ausser Arist. Poet. 6 (Vahlen Ber. d. W. Ak. LVI S. 213 ff. L S. 285 ff.) auch die Eud. Ethik II 9 und die grosse Ethik I 16 (τὸ κατὰ τὴν διάνοιαν und τὸ ἐκ διανοίας γιγνόμενον) — Stellen, über die Löning S. 174. 140 kaum richtig urtheilt. Denn der rhetorische, auch sonst nachweisbare Sprachgebrauch (Dem. XXIII 54) liegt näher als die Parallele des juristischen ἐκ προνοίας.

<sup>4)</sup> S. Spengel zu Anaximenes S. 213 und Neokles beim Anon. S. 11, 13 ff. Eine Art Compromiss bildet Laert. Diog. Ill 106, wo innerhalb der συμβουλή, aber nicht innerhalb der διήγησις, die drei Zeiten unterschieden werden. Das

Auch p. 1414 a 18 τὸ δὲ προσδιαιρεῖσθαι τὴν λέξιν ὅτι ἡδεῖαν δεῖ καὶ μεγαλοπρεπῆ περίεργον haben Spengel uni Diels (S. 12) mit Wahrscheinlichkeit Polemik gegen Theodekte vermuthet. Aber Sinn und Berechtigung dieser Polemik können wir nicht mehr beurteilen, da sie sich in der Behandlung der λέξις findet, während uns nur überliefert ist, dass Theodektes die μεγελοπρέπεια als Eigenschaft der διήγησις behandelte (s. S. 518).

In der Lehre vom Epilog können wir die Linie Isokrates, Theodektes, Anaximenes, Aristoteles besonders deutlich verfolgen. Isokrates schied zwei Theile des Epilogs, ἀνακεφαλαίωσις und πάθη. Zwischen beide stellt Theodektes in die Mitte das ἐπαινεῖν η ψέγειν. Απαχίμετα kennt die drei Theile des Theodektes. Zwar bei der Anklage scheint er nur die beiden isokratischen Elemente zu kennen (S. 91, 13 ff.). Aber in der Apologie 95, 11 ff. unterscheidet er ἀνάμνησις und den von Theodektes statuirten Theil, in dessen Behandlung er übrigens stark die πάθη einmischt. Als vierten Theil fügt Aristoteles noch das ανξειν und ταπεινοῦν hinzu.

Ein umfangreiches Stück isokratischer Lehre von der \(\lambda \xi\_{\overline{15}\circ\_{0}}\).

Fr. 12 O. A., gestattet uns das Fortwirken seiner Doctrin in der schon oft verfolgten Richtung über Theodektes, Anaximenes, Aristoteles nachzuweisen.\(^{\overline{15}}\)) Hier wird u. a. die Vermeidung des Hiates, Stück steht unter den 80—109 excerpirten \(\textit{Laugistaus}\), die an anderer Stelle als altperipatetisch erwiesen werden sollen. Seit Rose sie beiseite gesetzt hat, sind sie unverdienter Vergessenheit verfallen. Eine stark interpolite, aber in einigen Punkten treuere Parallelversion giebt Rose, Ar. Pseudep. S. 679 ff.

- Unter Hinweis auf Marx S. 315 ff., der nur Anaximenes vernachlässigt, kann ich mich kurx fassen.
- 2) Fr. 134 R. Dass dieser Theil identisch ist mit dem, was Arist. 1419 b 11 πρὸς ἐαυτὸν κατασκευάσαι εὖ τὸν ἀκροατὴν καὶ τὸν ἐκαντίον φαύλως nennt, geht daraus hervor, dass Aristoteles den Inhalt desselben Theiles bald darauf mit den Worten der theodektischen Rhetorik angiebt (s. Marx). Und Anaximenes S. 95, 19 ff. berührt sich mit beiden Fassungen.
  - 3) Derselbe wird auch im Nachtrag berücksichtigt 101, 9.
- 4) Der Nachtrag des Anax. 101, 11 (vgl. dazu Spengel S. 275) beweist, dass er mindestens Ansätze zu dieser Lehre in der älteren Doctrin verfaul.
- 5) Die Echtheit der Lehre ergiebt sich aus dem den früher behandelten Fällen ganz analogen Verhältniss zu den zeitlich am nächsten stehenden Zeugen. Thieles Kritik (diese Zeitschr. XXVII 17) vermag nur die Form des Fragments zu beanstanden. Entweder ist hier irrthümlich ein Bericht über isokratische Doctrin zu einem Fragment gestempelt; oder wenn eine Techne

n die genaue Responsion der σύνδεσμοι') (τὸν ἐπόμενον τῷ ἡγουμένω εὐθὺς ἀνταποδιδόναι), Meidung harter und gesuchter Ausis drücke,\*) Bevorzugung der schönsten\*) und gebräuchlichsten (τῷ ΄
΄ γνωριμωτάτω) Wörter, eine nicht metrisch gebundene, aber mit

mancherlei Rhythmen untermischte\*) Rede geboten.

Anaximenes Cap. 25 stellt eine ähnliche Reihe meist isokratischer Eigenschaften der σαφής λέξις auf. Erstens οίχεῖα ὀνόματα. Dann Meidung des Hiates.) Weiter ganz isokratisch μετὰ δὲ συνδέσμους, οῦς ᾶν προείπης, ἀποδίδου τοὺς ἀπολουθοῦντας, und die Exempel scheinen zu lehren, dass er unter σύνδεσμοι nicht nur Partikeln (und Conjunctionen), sondern auch mindestens noch persönliche Fürwörter begriff. Ferner wird in der σύνθεσις vor Undeutlichkeit gewarnt und gemahnt, die ἄρθρα recht zu

unter Isokrates' Namen benutzt ist, so waren in ihr die alten, zuverlässigen Darstellungen (s. S. 515 A. 2) der isokratischen Doctrin benutzt. In jedem Falle — den ersten halte ich für viel wahrscheinlicher — ist meine Verwerthung des Bruchstückes berechtigt.

<sup>1)</sup> Dass er darunter auch Fürwörter und Artikel begreift, lehrt der sicher echte Zusatz der Exempel bei Iohannes.

<sup>2)</sup> σκληφός, ebenso Arist. 1408 b 6 (Philodem I 167, 2 S.), Meidung poetischer Wörter 1404 a 20 ff. 1404 b 29 ποποιημένα wie Isokrates in Fr. 12, wo der nur bei Iohannes erhaltene Zusatz ως τὸ σίζειν καὶ ὁ δοῦπος echt ist (s. Demetrios § 94 τὰ δὲ ποποιημένα ὀνόματα.... οἶον ως τὸ σίζε καὶ τὸ λάπτοντος und Anon. § 86).

<sup>3)</sup> Darüber gab es seit Demokrit eine reiche Litteratur, s. Ammon Xenion zur 41. Philologenversammlung, München 1891, Diels S. 30 ff., Heinicke, De Quintiliani, Sexti, Asclepiadis arte grammatica, Strassburg 1904 S. 39. 36, auch Vahlen, Ber. d. W. Ak. LVI 254. 255. Ein Rest solcher alten Observationen ist in der vorigen Anmerkung wiedergewonnen.

<sup>4)</sup> μεμίχθω παντί ψυθμῷ μάλιστα, was mit Arist. III 8 durchaus harmonirt. Blass, Rhythmen der attischen Kunstprosa 6. 12, versteht als stünde συγκείσθω έκ da.

<sup>5)</sup> Doch gestattet er ihn in der Pause 63, 1 ff.

<sup>6)</sup> Ansximenes gebraucht σίν θεσις wie Platon und Aristoteles in doppeltem Sinne, von der Zusammensetzung der Buchstaben zu Silben und Worten (60, 1) und von der Zusammensetzung der Worte zur Rede. Thiele (in dieser Zeitschr. XXX 125. 126) nimmt an der sprachlichen Form mit Recht 60, 2 Anstoss, weil hier zu συνθέσεις aus dem Vorhergehenden nur δνομάτων ergänzt werden kann und so in diesem Falle δνόματα das Product der Compostion, im zweiten Gebrauche von σύνθεσεις δνομάτων die Factoren bezeichnet. Aber mit Unrecht verkennt er 62, 3 σκόπει δὰ καὶ τὴν σύνθεσειν τῶν δνομάτων, ὅπως.... die Prolepse des Subjectes des Nebensatzes und folgert, dass hier die vorausgehende Vorschrift über Hiat von der σύνθεσεις ausgeschlossen sei.

setzen; wenn man sie in dem Satze οὖτος ὁ ἄνθρωπος τοὺν τὸν ἄνθρωπον ἀδικεῖ auslasse, so entstehe Undeutlichkeit. bi ist klar, dass hier unter ἄρθρον das Fürwort οὖτος verstaden ist.') Endlich wird vor Zweideutigkeit im Gebrauche der Houpnyma (ὀδός, ὁδός) gewarnt.')

Mit Isokrates und Anaximenes berührt sich Aristoteles E Cap. 5 nicht nur in den einzelnen Lehren, sondern auch in ihre Auswahl. Mit wörtlichem Anklang an jene fordert er genaue Responsion der σύνδεσμοι,<sup>5</sup>), auch er empflehlt die ἔδια und ward vor den ἀμφίβολα.

Von besonderer Bedeutung ist die Frage nach der von Assaumenes vorausgesetzten Terminologie von σύνδεσμος und ἄρθεν und nach ihrem Verhältnis zur aristotelischen, da man hierze Gründe gegen die Zurückführung der Rhetorik auf Anaximese hergeleitet hat. Ich kann bei der Behandlung der Sache von der schwierigen Frage absehen, wie sich der Widerspruch der Zeignisse über die Zahl der von Aristoteles angenommenen Redetheik erklärt, auch von der weiteren Frage, ob Aristoteles' Angaben is der Poetik Cap. 20 mit denen in der Rhetorik und mit jeses Zeugnissen sich in Harmonie bringen lassen. 1) Ich beschränkt

Das hat schon Classen und neuerdings Blass II<sup>2</sup> 387 erkannt, Thick (diese Zeitschr. XXX 130) übersehen.

ἀμφίβολα. Aristoteles behandelt die Homonyme erst III Cap. 11 unter den ἀστεῖα, Cap. 5 erörtert er andere Fälle der ἀμφίβολα.

<sup>3)</sup> Die Beispiele beweisen und Anaximenes bestätigt, dass auch er bier Fürwörter und Artikel unter den σύνδοσμοι begreist (Usener 39, Steintbal. Gesch. der Sprachwiss. I² 264; anders Rabe, De Theophrasti libris παρὶ λίξουν Bonn 1890 S. 38). — In einer nachträglichen Anmerkung des Capitels wird vor dem Uebermaasse der σύνδοσμοι gewarnt. Schon Isokrates a. a. 0. verbietet die unnütze Häusung. Die weitere theophrastische Ausbildung dieses Lehrstückes haben wir theilweise bei Demetrios § 53 ff. Die Grundgesetze der Responsion und der Sparsamkeit werden vorausgesetzt, aber für den μεγαίσπρεπτής χαραπτής in beiden Punkten Ausnahmen gestattet (vgl. Anon. § 77). — Die zweite bei Aristoteles solgende Anmerkung, deren Interpretation große Schwierigkeiten bereitet, deckt sich wohl mit dem Schluss des 12 isokratischen Fragmentes (vgl. Anon. § 88). Dieser wieder ist, wie wir saben, im wesentlichen identisch mit Fr. 8. Die Verschiedenheit des Wortlautes bestätigt meine Annahme, dass der durch die Einführungsformeln erweckte Schein wörtlicher Gitate trügt.

<sup>4)</sup> S. Vahlen Ber. d.W. Ak. LVI 234, Heinicke a. a. O. 251. — Dass die von Zeller II 1 S. 271 A. 2 behandelte Polemik des Diodor bei Ammonios (Comm.

ch auf die Frage, in welchem Verhältniss die Terminologie des naximenes zu der des Aristoteles steht. Nach einer von Dionys id Quintilian weiter gegebenen Tradition 1) haben Theodektes und istoteles drei Redetheile, ὄνομα, δημα, σύνδεσμος angenommen, Stoiker das appor als vierten Redetheil aufgestellt. ennung des Aristoteles grundet sich entweder auf einen zweifelften Schluss aus der Rhetorik,2) oder auf eine andere uns nicht haltene rhetorische Schrift des Aristoteles<sup>3</sup>), oder es liegt überupt nur die theodektische Rhetorik zu Grunde, und die Erwähing beider Namen giebt dem Zweifel Ausdruck, ob diese Kunsthre dem Aristoteles oder dem Theodektes zuzuschreiben sei.4) ı der Poetik wird noch das apspor zu den Bestandtheilen des rachlichen Ausdrucks gezählt, als besondere Wortart braucht es rum nicht von Aristoteles gezählt zu sein. Anaximenes kennt sides, σύνδεσμος und αρθρον. Er wie Aristoteles stellen eine ufe der sprachphilosophischen Entwickelung dar, wo das grammasche System erst im Werden ist, die Begriffe noch schwankend nd gar nicht fest umrissen sind.5) Anaximenes rechnet Eyú und j zu den σύνδεσμοι.) und die gleiche Aussaung oder mindeens eine Spur ihres Nachwirkens fanden wir an einer Stelle der istotelischen Rhetorik (S. 524 A. 3). Unter ao Poor begreist Anaxienes auch οὖτος.<sup>7</sup>) Und so unsicher die Deutung der das ἄρθρον handelnden Stelle der Poetik\*) und damit ihre Verwertung für nseren Zweck ist, so viel ist allgemein anerkannt, dass Aristoteles erade nicht den Artikel darunter versteht. Wenn Susemihl in

Ar. IV 5 S. 38, 17) sich gegen die aristotelische Definition des σύνδισμος: thtet, scheint bisher übersehen zu sein.

<sup>1)</sup> Fr. 127 R.

<sup>2)</sup> So Usener a. a. O. S. 39, dagegen Rabe p. 38.

<sup>3)</sup> So Vahlen S. 233. 309.

<sup>4)</sup> Rabe a. a. O.

<sup>5)</sup> Achnliches beobachten wir in den dorischen Asalisses, s. Trieber in dieser Zeitschr. XXVII 214.

<sup>6)</sup> Warum sonst in beiden Beispielen die Fürwörter und, im zweiten, ο ὁ αὐτὸς σύνδεσμος folgen soll, zweimaliges σύ?

<sup>7)</sup> Vahlen versteht vielmehr S. 234. 310 den Artikel. Aber durch dessen aslassung in dem S. 524 behandelten Beispiele entsteht nicht sprachliche aklarheit, sondern Unrichtigkeit.

<sup>8)</sup> S. Vahlen 231 ff. Für völlig versehlt und leicht zu widerlegen halte h die alle aristotelischen Parallelen ausser Acht lassende Behandlung des pp. 20 durch Döring, Arch. f. Gesch. der Philos. III.

der Behandlung des ägsgor das Zeichen nacharistotelischen Ursprungs sehen will, so setzt er fälschlich nicht nur als gevis voraus, dass ägsgor im Sinne des Artikels gebraucht sei, sesten er übersieht auch, wie schwankend der erst allmählich sich verengernde Begriff noch innerhalb der Stoa gewesen ist.1)

Die Behandlung der ἀντίθεσις παρίσωσις παρομοίωσις ba Arist. III 9 trifft nicht nur in der gleichen Anordnung dieser drei Theile, sondern auch in Einzelheiten der Ausführung mit Anaximene Cap. 26—28 zusammen.<sup>2</sup>) Die Uebereinstimmung kann sich merklären aus gemeinsamer Benutzung der isokratischen Kunstlehre. Und dass diese in der That zu Grunde liegt, wird nicht nur bestätigt durch die gleichartige Terminologie und Ordnung bei bekrates XII 2 ἀντιθέσεων καὶ παρισώσεων καὶ τῶν ἄλλων ἰδείν und in der gegen Isokrates gerichteten Polemik in Platos Staat 498 I τοιαῦτ' ἄττα ὁήματα ἐξεπίτηδες ἀλλήλοις ώμοιωμένα.... ἄνδρα δὲ ἀρετῆ παρισωμένον καὶ ώμοιωμένον,<sup>3</sup>) sondern auch durch den Hinweis bei Aristoteles: αἱ δ' ἀρχαὶ') τῶν περιόδων σχεδὸν ἐν τοῖς Θεοδεκτείοις ἔξηρίθμηνται.

Trotz der Dürstigkeit der antiken Zeugnisse über die theedektische Rhetorik ist es gelungen, eine ganze Reihe gewiss nich

Vgl. Vahlen S. 308 ff. v. Arnim, Fragm. Stoic. II fr. 147. 148 bitte sich nach seinen Grundsätzen nicht auf die Anführungen des Chrysipp beschränken dürfen.

<sup>2)</sup> Die Definition der παρίσωσες stimmt wörtlich überein. Er hebt wie Anaximenes hervor, dass es auch scheinbare Antithesen gebe, in denen ober Gegensatz des Gedankens nur die Worte parallel gehen. Wenn er den Reit der Antithese darin findet, ὅτι τὰναντία γνωριμώτατα καὶ παρ' ἄλληλα μαλλον γνα'ριμα (vgl. 1405 s 12 παρ' ἄλληλα τὰ ἐναντία μάλιστα φαίνουθαι), so berührt er sich mit Anax. 29, 17 ff. und Dem. XIX 174 παρ' ἄλληλα ἔσται φανερώταρα. Fast wörtlich trifft mit Anaximenes a. a. O. Arist. 1362 b 30 zusammen.

<sup>3)</sup> Anaximenes s. a. O. gebraucht neben einsnder δμοιότητεs und παρομοίσσες. Blass II 116 bemerkt noch, dass der jüngere Kratinos (Kock II 291) ἀντίθετα und παρισεύματα nennt. Vgl. auch Epikur Fr. 53 Us. und Dieder XII 53 nach Timaeus (Diels, Vorsokratiker S. 524).

<sup>4)</sup> Es ist unvorsichtig, wenn die Neueren Roses Conjectur destal bevorzugen, und Diels a. a. 0. 16 hält mit Recht an der handschriftlichen Lesung fest. Aber vielleicht sind nicht die "Anfänge der Perioden", sondera eher Grundlagen, Principien, Elemente gemeint. Diese Bedeutung des Wortes dexi ist ja im Lexikon der Begriffe (Met.  $\Delta$ ) und auch sonst bezeugt. Sie ist dedurch, dass vorher  $d e \chi \dot{\eta}$  in der Bedeutung "Anfang" gebraucht ist, nicht aus Seschlossen.

zufälliger Beziehungen unserer Techne zur theodektischen festzustellen. Die Quellenangabe der Epistel hat sich bewährt. kann sie nicht dem späteren Fälscher angehören. Sie muss dem Technographen selbst zugeschrieben werden und muss aus dessen Vorrede vom Epistolographen übernommen sein. Zugleich hat sich gezeigt, dass die Uebereinstimmung, die wir zwischen der aristotelischen Rhetorik und unserer Techne auf weite Strecken beobachten, ihre natürliche Erklärung in der Verwerthung der älteren Kunstlehre findet und dass für diese wahrscheinlich ihre Darstellung in der theodektischen Rhetorik zu Grunde gelegt ist. sehr aussichtsreichen Weg, aus Aristoteles' Berührungen mit den Resten der älteren oder parallelen Theorien Stücke der alten Kunstlehre zu erschliessen, haben bereits Spengel und Diels gewiesen. Leider haben Infelkofer und auch Thiele es vorgezogen, statt diesen Weg zu verfolgen, ihre eigenen Irrwege zu gehen. Sie sind geneigt, das Zusammentreffen unserer Techne mit Aristoteles aus Benutzung des Aristoteles in der Techne zu erklären und daraus wieder Gründe sei es gegen den einheitlichen Ursprung der Techne, sei es gegen die Möglichkeit ihrer Zutheilung an Anaximenes herzuleiten. Ipfelkofer hat mehrere Abschnitte aus dem ursprünglichen Buche als spätere Interpolationen ausgeschieden, z. Th. aus dem Grunde, weil er in ihnen Abhängigkeit von der aristotelischen Theorie wahrzunehmen meint. So giebt er nicht nur den zweiten ethischen, sondern auch den ersten Anbang 99, 10-101, 15 preis. Er macht zuerst gegen diesen einige Bedenken geltend, die er selbst als leicht wiegend bezeichnet. nimmt daran Anstoss, dass die Ankundigung des Folgenden 65, 6 und 84, 25 gar nicht unseren Abschnitt berücksichtigt. Aber die Nothwendigkeit, dass die vorläufigen Inhaltsangaben dieser beiden Stellen bis auf diesen Abschnitt übergreifen müssen, lässt sich in keiner Weise darthun, zumal wenn man den Abschnitt, wie man doch muss, als Epilog fasst. 99, 4 beginnt eben ein neuer Abschnitt, und er beginnt, ganz wie es der Autor sonst zu halten pslegt, mit einer Recapitulation des Vorhergehenden und mit einer Ankundigung des Inhaltes des Folgenden. Ferner die gleiche überschwängliche Werthschätzung des lovos wie im Briefe hier vorzufinden, kann uns nach der früheren Quellenanalyse des Briefes gar nicht überraschen. Den Grundgedanken, man müsse auch sein Leben schmücken mit den im Buche entwickelten rhetorischen idéat, den durchgeführten Parallelismus zwischen rhetenschen und ethischen Vorschriften findet Infelkofer sonderbe. Jedermann wird das zugeben; aber ist mit diesem Geschmacksurtheit irgend etwas über das Alter dieser Anschauungen ausgemecht? Gerade die Seltsamkeit könnte für das Alter sprechen. Aber es lässt sich auch beweisen, dass diese Anschauungen nicht mehrzu eine Zeit, wo die Rhetorik ein Fach neben anderen war, sondern wer im vierten Jahrhundert verständlich sind. Damals ist noch de encyklopädische Bildungsideal der Sophistik des fünften lahrhunderts lebendig (vgl. Διαλέξεις Cap. 8 - Diels, Vorsokratike S. 586). Damals will noch jeder Meister, um im concurrireaden Streit der Schulen die Schüler ganz für sich in Beschlag zu nehmes, die ganze Bildung mittheilen, mag nun Rhetorik oder Ethik oder Physiologie sein Hauptfach sein. So will auch unser Rhetor mgleich Ethik und Politik dociren.1) Wenn wir seine Ethik and Rhetorik gleich trivial finden, so kann das gar nichts an der Thatsache andern, dass dies sein Programm ist. Und weil ihm die Rhetorik die Hauptsache ist, so lässt er auf höchst gekunstelte Weise seine Lebensvorschriften aus der Wurzel der Rhetorik herauswachsen, gerade so wie Nausiphanes die Rhetorik auf die Physiologie basirt, weil diese sein Hauptfach ist. Aber mehr noch, Isokrates kennt den gleichen Parallelismus der ethischen und rhetorischen Vorschriften. Reinhardt hat das vorzüglich ausgeführt und auch bemerkt, dass Aristoteles gegen diese Verquickung Einspruch erhebt.2) Wenn Ipfelkofer meint, dass die sophistischen mit der Wahrheit streitenden Anweisungen der Techne mit der Morallebre des Anhanges in unlösbarem Widerspruch stehe. 50 verkennt er völlig die wirklichen Verhältnisse. Isokrates' rhetorische Unterweisung und Praxis erscheint uns doch auch vielset unwahrhaftig, dem Platon war sie durchaus unmoralisch. Und doch will Isokrates auch Lehrer der Moral sein und verheisst seinen Schülern, dass sie bei ihm nicht nur die Beredsamkeit, sonders auch die Moral und ἐπιειχής δόξα gewinnen würden, durch die

<sup>1)</sup> Seine Homerexegese hat Anaximenes gewiss auch für den Unterricht verwerthet.

<sup>2)</sup> De Isocratis aemulis, Bonn 1873 p. 31. 35. 41. Ich füge noch hinsa Epist. 6, 8, wo es, nachdem von den iddas der Rede gehandelt ist, heisst: καὶ ταῦτα φράζω μὲν ἐπὶ τοῦν λόγων, ἔστι δὲ τοῦτο στοιχεῖον καὶ κατὰ τῶν ἄλλων ἀπάντων καὶ κατὰ τῶν ὑμοτέρων πραγμάτων.

man auf die Massen wirkt. Noch die Humanisten haben ganz antik empfunden, wenn sie unumwunden erklärten, dass es der Rhetorik oft auf die Wahrheit gar nicht ankomme.1) - Einen weiteren Grund gegen die Echtheit des Anfanges meint Ipselkofer der Thatsache entnehmen zu können, dass Cap. 14 die δόξα τοῦ Lévortoc, die unter den ènlistoi nioreic sungirt, nicht den guten Ruf bezeichnen könne,2) dieser überhaupt nur im Anhang berücksichtigt sei. Selbst wenn seine Deutung von Cap. 14 richtig wäre, so würde ich nicht zugeben können, dass Anaximenes in seinem System der Rhetorik die δόξα ἐπιεικής gar nicht berücksichtigt habe, da einzelne Anweisungen das grösste Gewicht auf die Erweckung derselben legen, wenn auch der terminus fehlt. Aber ich Sestreite die Richtigkeit der Interpretation Ipfelkofers. ή μέν ούν δόξα του λέγοντός έστι τὸ τὴν ξαυτοῦ διάνοιαν λεισανίζειν κατά τῶν πραγμάτων soll heissen ,seine Ansicht von den Dingen äussern, ein Gutachten über die Dinge abgeben'. Ich kann in dem Folgenden nur die Erläuterung dieser Definition sehen. und sie besteht in der Anweisung, seine Sachkunde und seine Wahrhaftigkeit darzulegen. Also äussert sich der Redner nicht über die Dinge, sondern an den Dingen legt er seine Denkweise, innere Gesinnung, sein 390g dar. Dies 390g ist vorher fertig, darum ist es eine Enl9 eroc nloric. Infelkofers Deutung scheitert (trotz Blass II 385) an der Praposition x \approx \alpha^2. an der Ausführung der Definition, aber auch an der Subsumtion dieses Theiles unter die έπίθετοι πίστεις. Denn die Darlegung der eigenen Meinung gehört unter verschiedene Arten der Errezvoi aloreig, um den aristotetelischen Terminus zu gebrauchen.

Ich glaube, dass Ipselkopsers Annahme, dass erst dem späteren Interpolator unter dem Eindrucke der aristotelischen Rhetorik der Gedanke gekommen sei, durch den Anhang den sittlichen Desect der Techne auszufüllen, ihre moralische Blösse zu decken, in keinem Punkte die Prüfung besteht. Mit Unrecht scheint mir auch Ipselkoser eine starke Störung des Textes in dem die Ironie behan-

<sup>1)</sup> Man lese z. B. das offene Geständniss des Erasmus *Pro declamatione* de laude matrimonii, das so etwa schon im 5. Jahrhundert v. Chr. hätte niedergeschrieben werden können.

<sup>2)</sup> Aehnlich Campe, s. dagegen Spengel, Philol. XVIII 626, der auf den Doppelsinn von δόξα hinweist. Vgl. über δόξα Brief des Philipp 19.

<sup>3)</sup> Vgl. 37, 24. 25. 44, 5. 87, 8 (- Isokr. Ep. VI 8).

delnden Cap. 21 anzunehmen. Hier werden zwei Formen der Ironie unterschieden, die Ironie als Form der magakeitig wi die Bezeichung der Sache mit dem entgegengesetzten Worte, L ist nun gewiss zuzugeben, dass die Subsumtion auch der zweiter Form unter das Genus παλιλλογία unlogisch ist. Aber frædid ist es wieder, ob dieser logische Fehler als Beweis späterer Interpolation gelten darf, und ob die Annahme begrundet ist, dass ert der spätere Interpolater sie unter die Rubrik der Palillogie geste Um diese Annahme durchzuführen, sieht sich Inselhafe 1) genöthigt, 76, 24 η έξ ἐπερωτήσεως η είρωνείας mit Grunde, die mir durchaus sophistisch scheinen, als späteren Einschub streichen; 2) ist die Herstellung des Textes 95, 22 durch Saupe und Spengel, nach denen hier auch die elowrela als Form der Zusammenfassung erwähnt wäre, mindestens ebenso wahrscheislich als die Infelkofers; 3) dabei umgeht noch Infelkofer die Erörterung der Stelle 56, 10, deren Herstellung ein neues Zeugem für jene Einordnung der Ironie und zugleich einen Parallelismus vo participialem und prapositionellem Ausdruck ergiebt, den Ipselkofe 76, 24 willkürlich als grammatisch unstatthaft erklärt: 4) leugst Ipfelkofer mit Unrecht, dass Cap. 21 das erste Beispiel das orτόμως αναμιμνήσκειν in sich habe und zur Palillogie zu rechnen sei. Vielmehr beweist die Uebereinstimmung im Wortlaut, Exempe, Aussaung mit 66, 20 die Integrität der ersten Stelle. Ich begreife es nicht, mit welchem Rechte lpfelkofer 57, 16 έν τω περί των είρημένων συντόμως αναμιμνήσκειν und 57, 23 συντόμως αναμιμνήσκειν streicht, aber an den Worten 66, 20 γρη συπιμως μετ' είρωνείας είπεῖν keinen Anstoss nimmt, obwohl se die gleiche Doctrin offenbar voraussetzen. Und zu dem allen nimmt dann Ipfelkofer noch eine Verstellung des Capitels au seiner ursprünglichen Stellung hinter Cap. 28 an. Umstellunger und Interpolationen nimmt eine methodische Textkritik aber nu an, wenn ihre Motive einleuchtend sind. Ein solches Motiv wil Ipfelkofer in der Anpassung an die aristotelische Lehre p. 1420 a 1 entdeckt haben. Aristoteles unterscheidet dort verschiedene Arter der vergleichenden Zusammenfassung dessen, was man selbst und was der Gegner gesagt hat, im Epiloge: 1) einfache (?) Gegenüberstellung, 2) έξ είρωνείας, 3) έξ έρωτήσεως. Also kennt er gerade so wie Anaximenes ἐρώτησις und εἰρωνεία als Formen der Recapitulation. Er giebt wieder nur die knappsten Ander-

tungen, berechnet für Leser, denen die rhetorische Tradition bekannt ist, darum für uns schwer verständlich und durchsichtig. Weit entfernt, dass von dieser Stelle ein Licht auf die Theorie des Anaximenes fiele, stellt sich vielmehr die ausführlichere Doctrin des Anaximenes als die von Aristoteles vorausgesetzte Tradition -... heraus, geeignet, dessen schattenhafte Umrisse uns kenntlicher zu machen. Ipfelkofers Verfahren ist ganz willkürlich. Ironie und Frage haben bei Anaximenes ganz die gleiche Stellung wie bei Aristoteles als Formen der Recapitulation. Ganz grundlos reisst Ipfelkofer die erste aus dem von Aristoteles bezeugten Zusammenhange heraus, während er die zweite dort stehen lässt, und stellt sie unter die Lehre von der σύνθεσις. Und dann soll der Fälscher ihr wieder die Stelle angewiesen haben, die sie doch schon in der voraristotelischen Kunstlehre gehabt haben muss. Und das alles aus dem völlig unberechtigten Wunsche, einem fingirten Interpolator den Mangel an Logik aufzubürden, den wir bei unserem Technographen oft genug beobachten und der gerade für die ältere Technik charakteristisch ist.

.

• •

٠,٠

,

1

ķ

÷

Nachdem 58, 5-13 das agreta léveir am rechten Platze behandelt ist, wird 59, 18-22 eine nachträgliche Bemerkung darüber gegeben, wie solche den Zusammenhang störenden Nachträge, die wir als Anmerkungen unter den Text setzen würden, ja auch bei Aristoteles oft nachgewiesen sind. Die zweite Ausführung sieht Ipfelkofer als ein späteres, durch aristotelischen Einfluss veranlasstes Einschiebsel an. Und wie ja unbegründete Hypothesen und schlechte Conjecturen oft wirken gleich dem Bösen, das fortzeugend Böses gebiert, so hat dann Thiele,1) die Anstösse, die Ipfelkoser an der Lehre von der Ironie und den aoteia nimmt, zum Theil anerkennend, seine Kritik auch gegen den ersten Abschnitt gerichtet, in dem er einen schweren Fehler der Ueberlieferung und eine besondere Unvernunft des Technographen wahrzunehmen meint. Mit diesem Stücke will ich beginnen und zeigen, dass auch hier die Kritik ihr Geschäft begonnen hat, ehe der Versuch einer Interpretation gemacht war. Das ἀστεῖα λέγειν besteht darin, dass man in reichlicher Abwechselung Enthymeme, ganze oder halbe, bei denen der Hörer die Hälste errathen muss, über die Rede zerstreut. Thiele streicht die Worte 82a n und sindet dann den Rest immer noch unverständlich, was der Conjectur

<sup>1)</sup> In dieser Zeitschr. XXX 124. 125.

schwerlich zur Empfehlung gereicht.1) Indem er von der falsche Voranssetzung ausgeht, dass die αστεία Witzworte seien, wahrai sie hier dem älteren Sprachgebrauche gemäss die Rede des dersie eines Mannes von hauptstädtischer Bildung und Elegant. he zeichnen, findet er diese Lehre von den halben Argumenten w begreiflich. Er hat dabei, wie schon Wilamowitz bemerkt it. übersehen, dass auch Cap. 10 möglichst knappe Fassung in Enthymeme empfohlen wird (vgl. auch 48, 23 er Sunna orniμως είπειν του dorelou grexer 52, 13. 54, 5). Die Wirter der halben Argumente, deren Vervollständigung dem Leser thelassen wird, wird aber völlig aufgeklärt durch die parallele Auführung der aristotelischen Behandlung der arreta III 10. Die jenigen Enthymeme werden hier als dovela besonders empfehles, δσα ποιεί ημίν μάθησιν ταχείαν. Und auch darin repredict Aristoteles die schon dem Anaximenes bekannte Theorie, dass a 1418 a 6 mahnt, die Enthymeme nicht aneinander zu reihen, sedern zu verstreuen.

Der Nachtrag stellt als weitere Forderung des àrelog lors auf, dass man das \$\tilde{\gamma}\text{Pog}\$ der Reden den Redenden \(^3\)) anpasst. Id finde es erklärlich, dass Ipfelkofer die unlogische Einordnung \(^6\) Nachtrages tadelt; aber ich finde, dass er das Recht, hier wiekt für den Mangel an Logik den Interpolator verantwortlich zu machei in keiner Weise erwiesen hat. Die wirkungsvolle Einfügung we Enthymemen und Gnomen einerseits, die consequente Ausprägundes Charakters der Redenden in der Rede andererseits lassen sie sehr wohl unter den gemeinsamen Begriff der urbanen Rede fasser als verschiedene Charakteristika derselben begreifen. Und so seh

<sup>1)</sup> Die Streichung ist unmöglich, weil auch sonst Einstreuung von En thymenen und Gnomen immer wieder und wieder als besonderer Schmuck 46 Rede empfohlen wird: 48, 23. 52, 13. 54, 5. 74, 22. 75, 13. 76, 4. 78, 28, 15. 83, 15. 84, 3. 88, 21. 92, 18.

<sup>2)</sup> Wilamowitz a. a. O. 623, Spengel, Philol. XVIII 630. Ich verweis noch auf den Index Academicorum p. 52. 59 Mekler, Isokrates II 34 dorsão sivas nasção nal gapros, Demetrios § 114, Sext. C. Rhet. 43. 47. Demosthese gebraucht an den drei bei Preuss angeführten Stellen dorsão in dem Sisse, Bonmots'.

<sup>3)</sup> Ipfelkofer deutet τοῖε ἀνθρώποιε ohne jeden Grund als die Hörendes Vgl. Isokrates bei Walz, Rhet. II 632, 25 συμβαίνοντας . . . . προσώποιε πον εῖσθαι τοὺε λόγουε. — Auch an dem γράφειν λόγου nimmt Ipfelkofer mit Uprecht Anstosa, s. 99, 7.

auch Aristoteles die Lehre vom <sup>3</sup>30ς psychologisch vertiest hat,
 die Behauptung, dass sie unserem ,rohen Empiriker und Praktiker
 gesehlt habe, wird nicht nur durch den von Ipselkoser verworsenen
 Anhang und meine früheren Aussührungen widerlegt, sondern ist
 auch gegenüber der Berücksichtigung des <sup>3</sup>30ς p. 37, 2 ff. 39, 11.
 44, 5 ff. 92, 12 unbegreislich.¹) Der Nachweis einer Versälschung unserer Techne durch unverständige Benutzung aristotelischer Lehren ist auch hier misslungen.

Auch in dem die Lob- und Tadelrede behandelnden Cap. 35 meint Ipfelkofer aristotelisch beeinflusste Interpolationen zu entdecken. Ich will noch dies Stück genauer behandeln, um zugleich die tief eindringenden Ausführungen Leos<sup>2</sup>) über die Geschichte des ἐγκώμιον in einigen Punkten zu ergänzen. Auf die Behandlung des Procemium folgt die von Ipfelkofer athetirte3) dialoguis der Güter p. 80,11-20. Gerade so folgt beim Auctor ad Her. III 13 in der Behandlung des genus demonstrativum auf das principium die divisio, dann die narratio. Ob der Redner die dialpeaus stillschweigend der folgenden Lobrede zu Grunde legen oder sie in einer προέκθεσις den Hörern vorlegen soll, scheint Anaximenes absichtlich in der Schwebe zu lassen. Betrachten wir nun die Gütereintheilung: S. 7 unterscheidet Anaximenes in aristotelischer Weise4) Güter des Leibes, der Seele und ἐπίχτητα. Hier dagegen werden sehr passend, da im έγχώμιον die άρεταί die wesentlichen Gesichtspunkte zur Gruppirung des Stoffes geben (Leo S. 210. 228), die Güter geschieden als solche, welche ἔξω τῆς ἀρετῆς, und als

<sup>1)</sup> Auch der sprachliche Beweis ist sehr schwach. Es soll der sprachlichen Sorgfalt des Anaximenes widersprechen, wenn auf das ήνίκα αν θέλωμεν ein αν δὲ θέλης folgt. Aber viel härter ist doch in dem ersten von lpfelkofer nicht beanstandeten Abschnitte der unmittelbare Wechsel des ὅπως αν τις θέλη und des διέξιμεν, und an Inconcinnitäten des Ausdrucks ist wahrlich unsere Techne bei allem Schematismus nicht arm.

<sup>2)</sup> Griechisch-Römische Biographie, Leipzig 1901. — Ich verdanke in folgendem einiges den Sammlungen meines Schülers Mutschmann.

<sup>3)</sup> Ich gehe auf die Missverständnisse Ipfelkofers nicht ein, da meine positive Darlegung eine genügende Widerlegung ist.

<sup>4)</sup> Vgl. Spengel im Commentar zu Arist. S. 89 ff., Arleth, Die metaphysischen Grundlagen der sristotelischen Ethik, Prag 1903 S. 62 ff. Aus den eine Art philosophischer Mnemotechnik für Laien darstellenden Aiaspissis bei Laert. Diog. III 80 ergiebt sich, dass diese Eintheilung populär wer. — Achnlich sasst Aristoteles die beiden ersten Arten der Güter als ayada in autofizusammen.

solche, welche έν αὐτῆ τῆ ἀρετῆ sind. Dass die letzteren in eigentliche Thema der Lobreden sind, die ersteren nebenbei eigeschmuggelt werden, wird in Uebereinstimmung mit Aristotis (s. Spengel zu unserer Stelle) hervorgehoben. Diese Eintheilmt liegt in der That der folgenden Ausführung zu Grunde. Den mit dem vévoc wird begonnen, die Erörterung der anderen ausem Güter ist durch die von Sauppe 82, 10 erkannte und aus den Auctor ad Her. auszufüllende Lücke uns geraubt. Für die Gesalogie, die freilich nur bei Lobreden auf Menschen und Zwa'l mie lich ist, werden dann eine Reihe von Vorschriften gegeben. All Vorsahren soll man nur, wenn sie alle tüchtig sind, erwähnen, sonst die Untüchtigen unter der Form der παράλειψις übergeba. Giebt es über die Ahnen nichts Gutes zu sagen, so soll men betonen, dass er selbst verratog ist, und dass nur die Tugendhaften ευ γεγόγασι. Dass hier eine altere Lehrtradition vorliegt. # wieder aus der Uebereinstimmung mit aristotelischen Aussagen # schliessen, die ausser an den schon bezeichneten Punkten auch darin hervortritt, dass Arist, 1367 b 333) wie Anax. 80, 19 uexeοισμός vom ξπαινος unterscheidet, dass seine Aussührungen über die evyéveta 1360 b 30 ff. (1398 a 18) und noch mehr die der Διαιρέσεις4) an Anaximenes anklingen. - Im Wesentlichen wirt auch hier die isokratische Theorie, die wir mit Sicherheit aus seinen drei έγχαμια auf Eusgoras, Helena, Busiris und den epi-

<sup>1)</sup> Auch Lobreden suf πάθος η πράγμα η λόγον η κτημα (vgl. Csp. 3) werden berücksichtigt, wie von Arist. I 9 Lobreden auf ἄψυχα καὶ τῶν ἐἰ-λων ζώων τὸ τυχόν. Die bekannten Titel der παίγνια sind offenbar aw einige uns zufällig bezeugte Exempel einer weit verbreiteten Gattung.

<sup>2)</sup> P. 82, 2. Der Gedanke ist kynisch, s. Immisch, Comment. philologee f. O. Ribbeck, Leipzig 1888, S. 84, und Beiträge zur Geschichte der griech. Philos. und Religion von P. Wendland und O. Kern, Berlin 1895 S. 53.

<sup>3)</sup> Vgl. Ethik I 12, Isokrates IX 70 ff., Cicero De inv. H 178, De or. H 342, Sext. C. rhet. 103, Löning S. 165.

<sup>4)</sup> S. z. B. Laert. Diog. III 89 άλλο είδος, έὰν αἶτός τις η γεντάδας (γενναῖος Marcianus) τὴν ψυχήν. Das Voraufgehende bestätigt die Streichung des ersten ἐπιφανεῖς durch Spengel in der aristotelischen Stelle. Hier giebt der Marcianus (Rose, Arist. Pseudep. p. 680) eine wichtige Ergänzung, indem er die Geburt von zwar nicht vornehmen, aber tüchtigen Vätern als besondere Art der εὐγένεια zählt und als Beispiel anführt olov ἀπὸ Εντοφῶντος nai Nείλου και τῶν τοιούτων. Der Gedanke war wohl im Γρῦλος, der die Technik des ἐγκώμιον behandelt zu haben scheint, ausgeführt, und der fromme Nilus hat wohl den Namen des Grylos verdrängt. Vgl. auch Παρὶ εὐγανείας Fr. 92. 94 R.

= sodenhaften ἐγκώμια auf Timotheos (XV 107 ff.), Agamemnon (XII - 70 ff.), Theseus (X 18 ff.) erschliessen können, den bestimmenden - Einfluss ausgeübt haben, indem sie die für dies genus lückenhafte . frühere Tradition in Schatten stellte und durch eine systematische Behandlung ersetzte. Auch Isokrates geht von der εὐγέγεια aus.1) Und dass schon für ihn yevealoyla der technische Name für diesen Teil war, wird durch XI 8. XV 180 wahrscheinlich. Die Theorie . dieses Theiles lesen wir zum Theil noch XII 120. 198. handelt im Euggoras nur die ersten Glieder des vévoc. Zeus. \_ Aiakos, Teukros, übergeht die anderen, weil er von ihnen nichts zu sagen hat. Und wenn nach Anaximenes p. 28, 2 für die Lobrede λόγων ενδόξων αξεησις και μη προσόντων συνοικείωσις. für die Tadelrede των μεν ένδόξων ταιτείνωσις των δε άδόξων αύξησις charakteristisch sind, so entspricht dem ganz die Anweisung des Isokrates XI 4 δεῖ τοὺς μὲν εὐλογεῖν τινας βουλομένους πλείω των ὑπαρχόντων ἀγαθών αὐτοῖς προσόντ' ἀποφαίνειν, τοὺς δὲ κατηγοροῦντας ) τάναντία τούτων ποιείν (vgl. XII 123 und diese Zeitschrift XXV 174).

Anaximenes behandelt weiter den Theil des ἐγκώμιον, in dem τὰ ἐν αὐτῆ τῷ ἀρετῆ zur Geltung kommen. Disponirt wird er nach den Lebensstusen des παῖς, νεανίσκος, ἀνήρ. Aber in jeder Stuse werden die Gesichtspunkte der ἀρετί hervorgekehrt, auf der zweiten die ἐπιτηδεύματα, auf der dritten δικαιοσύνη, ο σορία, ἀνδρεία, ganz nach dem Schema der früheren Eintheilung. Und dieser Theorie entspricht völlig die Praxis des Isokrates. Im Euagoras ordnet er auch den Stoff nach den Lebensstusen des παῖς und des ἀνήρ. Auch er hebt die Tugenden hervor, am Manne die drei von Anaximenes betonten Cardinaltugenden in der Folge ἀνδρεία, σοφία, δικαιοσύνη, und lässt die Thaten als Aeusserungen dieser Tugenden erscheinen (vgl. Anax. 83, 17 ff.). Leo zeigt

<sup>1)</sup> Sogar in der Episode über Theseus X 18.

Das Wort ist gewählt wegen der Polemik gegen Polykrates' Σωπράτους κατηγορία.

<sup>3)</sup> Die Voranstellung der Gerechtigkeit ist populär, s. Immisch a. a. O. S. 75. Daher finden wir sie öster in der Aristotelischen Rhetorik, 1362 b 12 und 1366 b 1.

<sup>4)</sup> Leo 91 (187. 188), ebenda 92. 93 über die Hervorhebung der ἀφεταί in den andern isokratischen ἐγκώμια. Auch Aristoteles hebt 1367 b 32 das Verhältniss der ἔγγα zur ἔξιε (d. h., in dieser Behandlung des ἔπαινος, der ἀρετεί) hervor, vgl. Leo S. 188. 189.

(S. 209, 210), dass diese Verbindung der Thaten und Tugenden in der späteren rhetorischen Theorie vorherrscht und nur seiten is Schema, welches auf die Thaten als besonderen Theil die Turadu folgen lässt (ältester Typus Xenophons Agesilaos), beräcksichin wird. Wenn er weiter bemerkt: Es ist klar, dass ein mangebender Rhetor vor Ciceros Lehrzeit diese Form für das imimor festgelegt hat, es ware nicht schwer auf den Namen zu rather. so ist der im letzten Grunde maassgebende Theoretiker in wit früherer Zeit zu suchen. Schon die Uebereinstimmung in der Vetheilung des Stoffes und in den leitenden Gesichtspunkten zwische Isokrates, dem pseudodemosthenischen Epitaphios 1) und dem platonischen Menexenos2) empfiehlt die Annahme, dass eine anerkann Theorie vorlag. Aber wir finden die Theorie und das fertie Schema bei Anaximenes, den Leo nicht berücksichtigt. Der mangebende Schöpser der Theorie, die die in der Praxis herausgebideten Grundsätze und die Ansätze älterer Doctrin in einem System verband, wird Isokrates gewesen sein. Das Verhältniss der ältere Theorie, d. h. für uns vor allem des Anaximenes, zur späteres. namentlich zum Auctor ad Herennium und Cicero, die Mittelglieder, die von dem maassgebenden Rhetor zu diesen überleites, auf diesen und auf anderen Gebieten zu untersuchen halte ich ftr eine sehr nützliche und lohnende Aufgabe.

Als ein wesentliches Mittel des  $\xi\gamma\kappa\omega\mu\iota\sigma\nu$  sieht Anaximenes (S. 35, 13—15) und Aristoteles (1368 a 10 ff. 1392 a 5) die  $\alpha\nu$   $\xi\eta\sigma\iota\varsigma$  an. Zwei Arten derselben behandelt Anaximenes in den in wesentlichen sich deckenden Abschnitten 29, 7—16 und 83, 1—7. Man soll einen Vergleich zwischen der gelobten Person oder Sache und einem anderen anerkannt Guten ziehen und den Gegenstand der Lobrede erheben, indem man an ihm die besten Seiten, am andern die schwächsten hervorkehrt. Oder man soll ein Anderes, das zwar gut, aber im Vergleich zum Gelobten minderwerthig ist, zum Vergleiche heranziehen.  $\alpha\nu\iota\kappa\alpha\rho\alpha\beta\delta\lambda\dot{\gamma}$  ist der technische, auch Aristoteles (1359 a 22. 1368 a 20. 1414 b 2. 1419 b 34) bekannte Ausdruck für solche Vergleiche, die übrigens auch nach

S. Spengel zu Anaximenes S. 233. Auch Westermanns Sammlungen Quaest. Dem. II 1831 S. 58 ff. sind werthvoll. Nur muss man statt der Abhängigkeit vom Menexenos meist die vom rhetorischen Schema einsetzen.

<sup>2)</sup> Diese Zeitschr. XXV 183, wo ich auch die wiederholte Betonung der  $\hat{\alpha}e\pi\hat{\gamma}$  hätte hervorheben sollen.

Cap. 33 (vgl. 25, 20) in der Demegorie und nach 89, 10. 11 in der Gerichtsrede ihre Stelle haben. Auch Aristoteles unterscheidet I 9 Vergleiche πρές ἐνδόξους und andere πρός τοὺς ἄλλους, die sich empfehlen, wenn erstere nicht angezeigt sind. Isokrates ist nach seiner Aussage in der Prunkrede besonders stark im artiπαραβάλλειν, durch das man neuen Redestoff gewinnt.1) Diese Eigenthümlichkeit beobachten wir in der That an den Lobreden des Isokrates und dürfen daraus schliessen, dass seine Theorie den Vergleich als nothwendigen Bestandtheil der Lobrede hinstellte. So wird Euagoras mit Kyros, seine Kriege mit dem troischen, Helena (39. 60. 61, s. auch 16) mit den anderen Heroinen, im Busiris ägyptische mit spartanischer Sitte verglichen. Sogar in dem episodenhaften ἐγκώμιον auf Theseus fehlt ein Vergleich nicht, der mit Herakles.2) Und die Theorie des Vergleiches lesen wir noch XII 39 ff. — Aristoteles versetzt dem Isokrates einen Hieb. indem er ihn diese Gewohnheit sich zulegen lässt dià the oven Seiar τοῦ διχολογείν. Denn diese Lesart halte ich für die richtige. Die der besten Handschrift agung gelan wäre nur unter der Voraussetzung zu begreifen, dass dem Isokrates die reichliche Anwendung des Vergleiches in der Gerichtsrede als Fehler vorgehalten wurde. Aber dann hatte sich Aristoteles, da er hier gerade vom yévog ἐπιδειχτιχόν bandelt, ganz unverständlich ausgedrückt. Ich halte ασυνήθειαν für alte Conjectur, die den scheinbaren Widerspruch dieser Stelle mit der Ableugnung der gerichtlichen Redepraxis durch Isokrates beseitigen sollte. Aber wir wissen, dass Aristoteles in der Συναγωγή Isokrates' Vergangenheit als Logograph behandelte und dass Kephisodor ihn gegen den von Aristoteles (wohl im  $\Gamma \varrho \tilde{v}$ log) erhobenen Vorwurf der Processschreiberei<sup>2</sup>) in Schutz nahm. Ich meine, an unserer Stelle wirst ihm Aristoteles vor, dass er von der Praxis als Logograph die Vorliebe für Parallelen mitgebracht

<sup>1)</sup> εὐπορεῖν technischer Ausdruck, wie Alkidamas, Isokrates, Anaximenes beweisen.

<sup>2)</sup> S. auch XV 111. — Auch im συμβουλευτικός liebt Isokrates den Vergleich. Ich verweise nur auf die Parallelisirung des Philippos mit Agesilaos, die im unechten 9. Brief benutzt ist. Die Einführungsform des Fälschers § 12 beweist das deutlich genug. Und wie will Blass den Brief mit der ziemlich gleichzeitigen Friedensrede reimen? — Auch Xenophon, Ages. 9 hat die σύγκουσες.

<sup>3)</sup> Vgl. Theopomps Vorrede zu den Φιλιππικά.

habe, indem ja die Gerichtsrede ganz auf die Antithese und af den Gegensatz der Reden und Personen gestellt ist.

Bei der Behandlung der Redetheile der Apologie fügt Annimenes in die dem Schlusse unmittelbar voraufgehende Widerlegut des Gegners die Besprechung der έρωτήσεις καλ άποκρίσεις 🛎 (p. 94, 19-95, 10). Die Stelle ist befremdend, und ich will in nicht loben. Aber dem Grund zu dieser Anordnung können w nachkommen.') Da nach den Ausführungen des Technographs die Frage dem Ankläger, die Antwort dem Vertheidiger suffik, so bezieht sich diese Doctrin nicht nur auf die Apologie, sosten auch auf die Anklagerede, speciell deren vorletzten Theil, za nek artidixor. Das sagt der Autor selbst 94, 20 (els rà rousse eion) deutlich genug. Da er die Behandlung von Frage und Anwort an einer Stelle zusammenfassen musste, gab er sie als Nachtrag zum vorletzten Theile der Apologie. Ipfelkofer verwirft zur nicht durchaus die Stelle als unecht. Aber er nimmt an. dass der Interpolator unter dem Einflusse des Aristoteles (III 18) sie falsch lich hierhin gerückt habe. Mit dem Einstusse des Aristoteles schein mir gar nichts erklärt, da die Behandlung der Sache bei beides nichts gemein hat. Und gar nicht verstehen kann ich, dass Ipfelkofer eine Zerrüttung der Stelle durch Unterdrückung der Frages annimmt. Denn die ersten Sätze der Exempel sind ja Fragen.

## 4. Schluss.

Ich könnte noch an einer Reihe weiterer Berührungen zwisches Aristoteles und Anaximenes nachweisen, dass beide dieselbe ältere Doctrin voraussetzen.<sup>2</sup>) Aber nur ein Commentar zu Aristoteles

<sup>1)</sup> S. auch Ed. Schwartz, De Thrasymacho p. 8.

<sup>2) 1354</sup> b 23 ff. Berücksichtigung nur der δημηγοφικά und δικανική. I 2. 15 Eintheilung und Behandlung der πίστοις, I 3 Unterordnung der είξη des Anax. unter die γίνη des Arist. (in den Διαιφόσεις bei Laert. Diog. III 93 haben wir nur die είξη des Anax., mit Ausnahme des 7.) und Vertheilung der τελικά κεφάλαια auf die γένη (vgl. 1399 b 30 ff.), 1359 b 18 ff. Τορίκ der συμβουλευτικοί (s. auch 1396 a 4 ff.), I 5 Unterscheidung der Güter der Gesammtheit und des Einzelnen (vgl. Anax. 14, 10 ff. 104, 5), 1362 a 35 ff. (1369 b 24) λῆφις τῶν ἀγαθῶν und ἀπαβολὴ τῶν κακῶν wie bei Anax. 1363 a 17. 1375 b 26. 1398 b 20 ff. 1402 b 9 ff. (κρίσεις, Anax. 15, 4), 1365 a 16 ἐποικοδομεῖν (Anax. 30, 6), 1374 b ἀτύχημα ἀμάφτημα ἀδίκημα (Anax. 33. 93, vgl. Löning 235. 328 und die Διαίφοσε des Mercianus Nr. 45), 1373 a 2. 1381 a 12 ἢ οῦν κήδονται (— Anax. 77, 4. 79, 7. 10. 97, 1), 1374 b 11 Behandlung des νόμος (Anax. 90, 2 ff.), 1394 a 8 — Anax. 42, 21 (eine Stelle, die

Rhetorik könnte das Verhältniss des Aristoteles zur älteren Kunstlehre erschöpfend behandeln. Eines solchen bedürsen wir sehr. Denn Marx' scharfsinnige Kritik hat manche Probleme gestellt; aber den Weg zur Lösung hat er ebensowenig wie Römer gefunden. Und Spengels Commentar steht nicht auf der Höhe seines Commentars zu Anaximenes. Aber nur auf den Wegen, die er in den beiden Commentaren, in der Συναγωγή und in den Aufsätzen über die Aristotelische Rhetorik und über Anaximenes gewiesen hat, ist ein vollkommenes Verständniss der Aristotelischen Rhetorik zu gewinnen.1) Es ist zu bedauern, dass diese Arbeiten nicht entfernt die Wirkung geübt haben wie der Aufsatz über Isokrates und Platon und dass der auf diesem Gebiet geniale Pfadfinder keine Nachfolger gefunden, die das in den Commentaren gesammelte reiche Material mit seinen historischen Gesichtspunkten zu durchleuchten verstanden haben. Es gilt die älteren Theorien zu reconstruiren, als den Stoff, den des Meisters Hand gesichtet, geordnet und neu gestaltet hat, den Lehrbetrieb sich zu vergegenwärtigen, auf den er reformirend einwirken wollte. Mein nächster Zweck war, indem ich diese Gesichtspunkte verfolgte, zu zeigen, dass sich das Verhältniss unserer Techne zu Aristoteles weder aus der Annahme erklären lässt, dass ein späterer Interpolator aristotelische Lehren in sie interpolirt hat, noch daraus, dass man die Anaximeneshypothese preisgebend den Technographen selbst zwischen Aristoteles und Hermagoras setzt. Durch den wie ich hoffe gelungenen Nachweis, dass die Techne nur in der Zeit zwischen der theodektischen und der aristotelischen Rhetorik entstanden sein kann. dass sie keine Spuren späterer Doctrin verräth,3) sind alle gegen

Thiele in dieser Zeitschr. XXX 130 tadelt, weil er sie nicht versteht, s. auch 35, 4 und Platons Prot. 331 D), II 21 und 1418 a 17 γνώμη (Anax. Cap. 11), 1399 a 31 (1417 a 36) — Anax. 38, 5, 1416 a 18 ff. — Anax. 32, 1, 1416 a 34 διαβολή — Anax. 68, 14. Auch Anax. Cap. 34 bietet viele Parallelen mit Arist.; für den νόμος ἄγραφος verweise ich auf die Διαιρόσεις bei Laert. Diog. III 86. 103 und auf Hirzel, dessen Behandlung des Aristoteles ich nicht billige. 103, 1. 2 — Διαιρόσεις Nr. 7 im Marcianus, Laert. Diog. III 82.

Das beweisen auch Marx' Ausführungen über das dritte Buch. In grossen Zügen ist das Verhältniss des Aristoteles zu Isokrates vorzüglich gezeichnet von Wilamowitz, Ar. und Athen I 319 ff.

Auf einige dem Fälscher wohl angehörige sprachliche Eigenthümlichkeiten beabsichtige ich in einer Abhandlung zur Textkritik des Anaximenes einzugehen.

die Spengelsche Hypothese geltend gemachten Gründe widerlet. Was sich für sie geltend machen lässt, möchte ich noch kurzusammenfassen. Dass Cap. 1-5 im wesentlichen anaximenide Doctrin darstellen, wird zugegeben, aber der Schluss auf das Gam als voreilig bezeichnet. Nun greist aber die 1-5 entwickelte Took in allen Theilen in die spätere Behandlung der Redetheile 29-37 ein. Dieselbe Topik sichert die Echtheit des zweiten Anhenen. Und die Lehre von den Redetheilen wieder verwerthet einereit die von den Beweis- und Sprachmitteln (6-28), andererseits stell mit ihr der erste Anhang in genauestem Parallelismus. Se sid die einzelnen Theile so fest mit einander verklammert, das is Ganze nur von einem Geiste concipirt sein kann. Und derrebt Geist verrath sich in der Einheitlichkeit der Terminologie, in der Verwendung derselben stereotypen Sprachmittel und schematische Uebergänge, nicht zu reden von der Fülle der Rückweisungen und Vordeutungen, die zum Theil von mir bereits aufgewiesen und aus Spengels Commentar leicht zu vermehren sind. Ist also ft einen Theil Anaximenes als Urheber ermittelt, so ist mit Wahrscheinlichkeit derselbe für das Ganze anzunehmen. Für Anaximese sprechen die sprachlichen Eigenthümlichkeiten und die isokretischen¹) Anklange, die wir in der Rhetorik wie in den neu gewonnenen Stücken seines Geschichtswerkes gleichmässig beobachtes. Für ihn sprechen einige kynische Anschauungen, ausser der S. 534 A. 2 bemerkten vielleicht auch der Gedanke, dass die Götter an reichen Opsern keine Freude haben (20, 15). - P. 93, 12 ff, lehrt der Autor, wie man sich gegen die Vorwürfe zu vertheidigen habe, dass man einstudirte Reden vortrage oder dass man für Lohn als Advocat auftrete. Man soll zeigen, dass die, welche so gegen das Studium der Rhetorik eifern, selbst Sykophanten sind und zur Besserung in die Rhetorenschule geschickt werden sollten. klingt an das S. 503 besprochene Fragment des Anaximenes an. Gegenüber dem zweiten Vorwurf und dem weiteren, dass man andere processiren lehre und Gerichtsreden schreibe, soll man die verschiedenen Arten der uto Sol unterscheiden und geltend machen, dass eben jeder den Freunden nütze, wie er könne. führungen, die sich übrigens mit den Ararpévers (Laert. Diog. Ill 95. 96, Marcianus Nr. 44) berühren, passen durchaus für Anaxi-

<sup>1)</sup> Der p. 16, 21 genannte Augustalöns ist gewiss der Schüler des Isokrates, einer seiner ältesten Schüler (Blass II 15-17).

menes, der Rhetoren bildete, für Lohn lehrte und Logograph war. Verständlich sind diese Aussührungen nur aus dem Lehrbetrieh des 4. Jahrhunderts, wo die Honorarfrage noch ernstlich erörtert wurde.1) Und mehr noch als auf Anaximenes Namen kommt es mir auf den Nachweis an, dass die Schrift als Ganzes überall die Bildungselemente und Anregungen, die politischen Erfahrungen und Eindrücke der mittleren Jahrzehnte des 4. Jahrhunderts widerspiegelt, nirgends eine Spur späterer Einslüsse verräth. In diese Zeit weist die Alterthümlichkeit der Lehre') und, wie wir sahen, das Lehrprogramm. Die selbstgebildeten Exempel sind vielfach den Debatten und den acuten Fragen dieser Zeit entnommen.3) Ueberall wird die lebendige Rhetorik der Demokratie vorausgesetzt (s. z. B. Cap. 18 und p. 49, 20 ff.). In diese Zeit führt die gründliche Erorterung der Gesandtschaftsberichte Cap. 30 und die Topik der Demegorie, die sich mit den Problemen, die Isokrates in seinen am Ende des Bundesgenossenkrieges versassten Schristen und Xenophon in seiner letzten Broschure behandelt, und mit der älteren aus Aristoteles zu erschliessenden politischen Litteratur so vielfach berührt.4) Dazu kommen noch die Anklänge an bestimmte Stellen

<sup>1)</sup> S. v. Arnim, Leben und Werke des Dio S. 15 ff., Theopomps Einleitung der Φελιππικά. Aber schon Epikur Fr. 53 tadelt die Rhetoren nicht, dass sie Honorar nehmen, sondern dass sie dafür nichts Ordentliches lehren. Vgl. v. Arnim Ber. d. Wien. Ak. CXLIII 8. 9.

<sup>2)</sup> S. Spengel, Philol. XVI 644. 645. Alterthumlich ist auch die Berücksichtigung der idias opsallas, s. Usener 31.

<sup>3)</sup> S. Spengels Commentar und Synagoge S. 189. — Es ist zu beschten, wie er dabei den Standpunkt wechselt. 15, 18 sind ήμεῖε andere als die im Gegensatze genannten Athener und Spartaner. 17, 17 sind es offenbar die Athener. Darum ist auch aus 61, 2 nicht zu schliessen, dass der Rhetor nicht in Athen geschrieben hat. Auch darin, dass der Autor in der äusseren und inneren Politik gleich indifferent ist, Oligarchie und Demokratie gelten lässt — die Monarchie braucht er gar nicht zu berücksichtigen —, sich nicht auf den Standpunkt einer besonderen πόλεε stellt, spiegelt die Schrift den wirklichen Lehrbetrieb wieder. Alle, die zahlen, sind ihm gleich lieb. — Aus der Fiction der Exempel, die der voraristotelischen Praxis entspricht, folgert Thiele, Hermagoras 155, sehr mit Unrecht den nacharistotelischen Ursprung.

<sup>4) 22, 4—10</sup> trifft im wesentlichen zusammen mit dem zweiselhaften Stück der demosthenischen IV. Phil. über die Θεωφικά § 35—45. Weiter wird dann, um die Ruhe in der demokratischen πόλιε zu erhalten, eine Bevorzugung der Landbauer und der im Seewesen Thätigen empfohlen, damit sie schön bei ihrer Arbeit bleiben und sich von der Politik sernhalten. Das ist dieselbe Theorie, die wir bei Arist., Politik VI 4, entwickelt finden, die seiner

des Isokrates und Demosthenes,1) die noch einer sorgfältiges the das von Spengel gesammelte Material hinausgehenden Untersachen bedarfen. Der Standpunkt, den der Technograph einnimmt, ist is jeder Hinsicht nur um 340 verständlich. Daraus folgt für alle. die den Technographen und den Fälscher des Briefes scheiden, dass jener unmöglich zwischen Aristoteles und Hermagoras aussetzen ist, dass der Fälscher abgesehen von seiner Umgestaltung der Vorrede sich stärkere sachliche Eingriffe kaum erlaubt bat Für die rhetorische Theorie ist das bewiesen. Und dass er an der Exempeln unbetheiligt ist, folgt aus der Unwahrscheinlichkeit, des er eine intime Kenntniss der Geschichte des 4. Jahrhunderts besessen hätte und dass er die Geschichte bis zum Tode des Aristteles nicht benutzt hätte. Und wer den Fälscher des Briefs und den Technographen gleichsetzen wollte, der soll es erst warscheinlich machen, wie er in der Techne den fingirten Standpunk einer früheren Zeit historisch und politisch, rhetorisch und ethich mit einem wunderbaren Geschick bewahren konnte, das zu des Dummheiten der Epistel im schärfsten Contrast steht.

Kiel.

PAUL WENDLAND.

Behandlung des Peisistratos A.S. 201. 16 zugrunde liegt, die dann Hekatais (bei Diodor I 74) wiederholt und (wohl durch seine Vermittelung) Aristes kennt (§ 107—111). Aber die Doctrin ist älter, wie Isokrates VII 24. 31. II 18 beweist, vgl. Dümmler, Kleine Schriften I 169 ff.

<sup>1)</sup> Ich glaube beweisen zu können, dass der Technograph unter den frischen Eindruck des Gesandtschaftsprocesses steht. Die seltsame Theme p. 31 über πονηφία und ἀβελτεφία ist lediglich aus Dem. XIX 98 ff. (265. 338) abstrahirt. Spengel, der die Leptinea citirt, hat diese Stelle übersehen. An der S. 540 behandelten Stelle sind die Vorwürfe des Aeschines gegen Demosthesse als rhetorischen Lehrer und Logographen berücksichtigt. Die Stellen bei Blass III 1 S. 35 und im Index zu Aeschines s. λογογράφος, vgl. Dem. XIX 246. 250. Dagegen weist Demosthenes selbst XVIII 274 darauf hin, dass er seise Unterscheidung von ἀδίκημα ἀμάφτημα ἀτύχημα übernommen hat, und bestätigt so, was ich früher über das Verhältniss von Anaximenes und Aristoteles in diesem Punkte bemerkt habe.

## DER MAUERBAU IN ATHEN UND DIE LIST DES THEMISTOKLES.

Seine Darstellung von der Entstehung und Entwicklung der Machtstellung Athens, die sogenannte Pentekontaëtie, leitet Thukydides 1) durch die Erzählung über die Besestigung Athens und das hierbei bewiesene diplomatische Geschick des Themistokles ein. Gleich nach der Schlacht bei Plataeae - so berichtet er - beginnen die Athener die Stadt und die Stadtmauern wieder aufzu-Denn die Häuser waren mit wenig Ausnahmen zerstört und der Mauerring war bei dem Persersturm nur auf kurze Strecken erhalten geblieben. Als die Lakedamonier das Vorhaben der Athener ersahren, schicken sie eiligst eine Gesandtschaft ab; theils weil sie es selbst lieber gesehen hätten, wenn weder Athen noch überhaupt eine andere Stadt Mauern besässe, hauptsächlich aber auf Andrängen der Bundesgenossen hin, denen die maritime Entwickelung der Athener und ihr nach den Siegen über die Perser gesteigertes Selbstbewusstsein ernstliche Besorgnisse einflössten. Die Gesandten stellen nun den Athenern das Ansinnen (ήξίουν), sie sollten keine Mauern errichten, vielmehr mit den Lakedamoniern zusammen daran gehen, alle Ringmauern ausserhalb des Peloponnesos niederzulegen. Die politischen Motive und das Misstrauen der Spartaner brachten die Gesandten natürlich nicht zum Ausdruck, sondern betonten nur die militärischen Gesichtspunkte: die Perser dürsten bei einem eventuellen Wiedereinrücken in Hellas keine befestigten Stützpunkte und keine Operationsbasis finden, wie bisher Auf Themistokles Rath fertigen die Athener diese Gesandtschaft mit dem Versprechen ab. die Verhandlungen über diesen Punkt durch eine Gegengesandtschaft in Sparta weiterzuführen. Er selbst geht so schnell als möglich als Gesandter ab; seine Mit-

<sup>1)</sup> Thuc. I 89-93.

gesandten sollen mit der Abreise zögern, bis die Met die zum Zweck der Vertheidigung unentbehrliche Höhe erreid hat; die Arbeit solle mit allen Mitteln gefördert werden, seh Frauen und Kinder sollen sich am Bau thätig betheiligen. It Weitere werde seine Sorge sein.

In Sparta angelangt, sucht er Zeit zu gewinnen: unt allerlei Vorwänden meldet er sich nicht bei den Staatsbehöri und verschleppt den Beginn der Verhandlungen; auf eine A frage hin schützt er vor, dass er das Eintreffen seiner M gesandten, dem er in Balde entgegensehe und dessen Vi zögerung ihn bereits in Erstaunen setze, abwarten müsse. A Freundschaft für Themistokles werden die Ephoren nicht dringer als aber nun verschiedene Reisende in Sparta eintreffen und g bestimmt berichten, dass die Mauer in Athen gebaut werde t schon eine ganz beträchtliche Höhe erreicht habe, sehen sich Ephoren doch gezwungen, diese Meldungen zu beachten. The stokles, dem dieser Umschlag der Stimmung nicht verborgen ble überredet die Ephoren, sie sollten, anstatt solchem Gerede Glau zu schenken, vertrauenswürdige Männer nach Athen abords damit diese sich an Ort und Stelle durch den Augenschein th zeugten, wie wenig begründet diese Gerüchte seien. Als di Gesandtschaft abgeht, schickt er den Athenern heimlich die f schaft, sie sollten die Gesandten aufhalten und nicht eher aus Stadt entlassen, als bis sie erfahren, dass er und seine Mitgesand von Sparta aufgebrochen seien.

Inzwischen waren Habronichos und Aristides, seine bei Collegen, mit der Meldung eingetroffen, dass die Mauer in theidigungsmässigem Zustand sei. Während die Athener in nach der ihnen gewordenen Vorschrift verfahren und die sandten zurückhalten, lässt Themistokles endlich in Sparta Maske fallen; er theilt officiell mit, die Mauer sei gebaut istark genug, um die Einwohner zu schützen; wollten Lakedämonier und ihre Bundesgenossen mit ihnen über irgeine andere Frage in Verhandlung treten, so seien die Athe gern bereit dazu, da sie zu erkennen wüssten, was ihnen im sondere und den Hellenen insgesammt zuträglich sei. Das häl sie bei ihrem Plan, den Krieg zur See zur Entscheidung zu brieg bewiesen; unter diesem Gesichtspunkt müsse man ihren Entschlides Mauerbaues betrachten; ihnen und den Bundesgenossen wür

Nutzen bringen, denn nur, wenn man eine gleiche Grundlage r Selbstständigkeit besitze, könne man bei den gemeinschafthen Berathungen eine gleichwiegende Stimme abgeben. Entder müssten alle Glieder des gemeinsamen Bundes unbefestigte idte haben, oder aber, da dies nicht der Fall sei, man dürfe e Handlungsweise nicht beanstanden. Die Spartaner machten te Miene zum bösen Spiel; sie zeigten keinen Unwillen, da sie angeblich nicht um Protest einzulegen, sondern nur um einen ten Rath zu ertheilen die Frage zum Gegenstand einer diplotischen Verhandlung gemacht hätten; sie beeilten sich auch die hener ihrer Freundschaft zu versichern; im Grunde ihres Herzens er trugen sie schwer daran, dass sie ihren Plan nicht hatten rechsetzen können.

Ich habe mich bemüht, den Bericht des Thukydides in seinen uptpunkten möglichst wortgetreu zu paraphrasiren, denn Thukyles repräsentirt für uns die älteste und zugleich reinste Quelle ser merkwürdigen Tradition. Die späteren Autoren sind fast rchweg direct oder indirect - denn Schmidts 1) Stesimbrotospothese darf ich heutzutage wohl füglich mit Stillschweigen überhen — in ihren Erzählungen von Thukydides abhängig. Pluch2) giebt, trotz seines Theopompcitates, einen Auszug aus Thudides in zum Theil wortlicher Uebereinstimmung mit seiner rlage: ebenso erscheint der Bericht bei Nepos\*) als verkürzte. er dabei recht getreue Uebersetzung aus Thukydides. Auch bei stin 1) liegt dieselbe Tradition vor, die Thukydides zuerst litterisch fixirt hat: die scheinbaren Divergenzen oder Erweiterungen nd nichts als rhetorische Floskeln. Nicht anders sind die kurzen erichte bei Polyaen, 5) Frontin, 6) Aristodemos 7) und dem Aristonanesscholiasten ) zu beurtheilen: auch ihnen liegt die thukydiische Auffassung zu Grunde.

Neben dieser Version der Erzählung hat es im vierten hrhundert in Athen offenbar noch eine andere gegeben. Ich

<sup>1)</sup> Das Perikleische Zeitalter II 300.

<sup>2)</sup> Themistokles c. 19.

<sup>3)</sup> Themistokles c. 7. 8.

<sup>4)</sup> II 15.

<sup>5)</sup> I 30, 5.

<sup>6)</sup> I 1, 10.

<sup>7)</sup> V 2.

<sup>8)</sup> Schol. Aristoph. Ritter 814.

schliesse dies mit Mandes 1) aus dem Bericht Diodors 3) der deutlich die Spuren einer Contamination zeigt. Während Dieder nämlich im ganzen Aufbau seiner Darstellung und auch in der Wiedergabe einzelner Züge\*) deutlich dem Thukydides fokt, weicht er von ihm in zwei wesentlichen Punkten ab. Nach its sieht Themistokles gleich bei seiner Abreise nach Sparta die Mielichkeit seiner Arretierung dort voraus und bittet daher die Archoten, die spartanischen Gesandten, die nach Athen kommen werden. festzuhalten; und zweitens gehen nach Diodor die Mitgesandte des Themistokles gemeinschaftlich mit ihm nach Sparta ab. Dedurch wird der Zug, auf den es bei Thukydides in erster Link ankommt, die Verschleppungs- und Ableugnungspolitik des Themstokles, einfach eliminiert. Nicht Zeit gewinnen will Themistokles, wie das Thukydides besonders betont, sondern sich in den Besit von Geiseln setzen, um dadurch einen Druck auf Sparta auszuübes. Da wir nun diese zweite Version, bei der zugleich der Gegensatt verschärft und das feine diplomatische Intriguenspiel bei Thutydides in einen groben, feindseligen Conflict verwandelt ist, is einer zufälligen Notiz bei Demosthenes ) wiederfinden, so läst sich wohl annehmen, dass diese Aussassung im IV. Jahrhundert in Athen sich ziemlich allgemeiner Geltung erfreute. Ich glaube daher nicht fehlzugreifen, wenn ich die Vermuthung ausspreche, dass diese Version auf Ephoros zurückgeht, der offenbar an der Ableugnungspolitik des Themistokles Anstoss nahm und dieses allerdings sehr befremdenden Punkt in Thukydides Darstellung durch seine abweichende Auffassung der Sachlage zu eliminires suchte.5)

<sup>1)</sup> Versuch eines historisch-exegetischen Commentars zu Diodors grieck-Geschichte (russisch) S. 120 f.

<sup>2)</sup> XI 39, 40.

<sup>3)</sup> Vgl. die Motivirung der Einsprache der Spartaner, die Betheiligung von Frauen und Kindern beim Bau u. s. w.

<sup>4)</sup> Dem. c. Leptinem 73.

<sup>5)</sup> Ich kann somit A. Bauer, Themistokles p. 106 ff. nicht beistimmen, wenn er behauptet, dass das, was Ephoros mehr als Thukydides zu bietes scheint, nur willkürliche Umgestaltung und Ausschmückung ist. Natürlich ist seine ursprüngliche Quelle Thukydides, aber er übt an der Auffassung dieser Quelle vollständig bewusste Kritik. Dass diese Kritik nicht das richtige trifft, ist eine ganz andere Frage. Die Contaminirung von Thukydides und Ephoros und die dadurch resultirende widerspruchsvolle Darstellung ist erst das Specialverdienst Diodors. Bauer, Busolt (Griech, Gesch. III 41, 2) u. s. w. haben sich

Noch weiter in der Kritik ist sein Zeit- und Schulgenosse
Theopomp¹) gegangen: ihm scheint das Verhalten der spartanischen
Behörden und des Themistokles nur bei der Annahme verständlich,
dass es sich um ein abgekartetes Spiel gehandelt und dass die
Ephoren von Themistokles bestochen gewesen seien; aber an der
Grundlage von Thukydides Erzählung, an der Thatsache, dass
beim Mauerbau in Athen eine Einsprache Spartas erfolgt sei, hat
auch er nicht zu rütteln gewagt.

Wir sehen somit, dass die gesammte antike Ueberlieferung trotz mancher Abweichungen in Einzelheiten das Factum eines spartanischen Protestes bezeugt, wir sehen freilich zugleich, dass diese Einstimmigkeit auf den Bericht einer Primärquelle zurückgeht, deren Autorität in der Frage so hoch stand, dass die späteren Historiker Ephoros und Theopomp, jeder in seiner Weise, nur an einem Punkt dieser Darstellung Kritik zu üben sich erlaubten.

Diese anerkannte Autorität des Thukydides ist denn auch der Grund für ein ganz analoges Verhalten der neueren Forscher auf dem Gebiete griechischer Geschichte gewesen. Trotz verschiedener Auffassung der politischen Situation und der speciellen Sachlage, trotz verschiedener Beurtheilung der Rechtsfrage<sup>2</sup>) und des Verhaltens des Themistokles,") haben doch die neueren Forscher mit der Thatsache der Einmischung der Spartaner bei der Frage des Mauerbaues in Athen geglaubt rechnen zu müssen. Nur Beloch<sup>4</sup>) hat kurz und entschieden die ganze Erzählung des Thukydides als Anekdote verworfen und es als ein charakteristisches Beispiel für unseren Mangel an Kritik Thukydides gegenüber bezeichnet, dass sie noch immer wiederholt werde. Diese Ketzerei ist natürlich gebührend zurückgewiesen worden; 'für seine Behauptung gebe er auch nicht den Schatten eines Beweises', urtheilt Busolt') und auch Ed. Meyer<sup>e</sup>) halt Belochs Auffassung für nicht berechtigt und nimmt Thukydides Erzählung in ihrem ganzen Umfang in

die Klarlegung dieses Sachverhaltes durch die Gleichung Ephoros — Diodor verschlossen. Diese Gleichung geht in den seltensten Fällen ohne Rest auf. Vgl. über Ephoros Version unten S. 559.

<sup>1)</sup> Müller: F. H. G. I p. 292 frag. 82.

<sup>2)</sup> Vgl. von Wilamowitz: Philol. Untersuch. I 116.

<sup>3)</sup> Vgl. Holm, Griech. Gesch. Il 136.

<sup>4)</sup> Gr. Geschichte I 458 Anm. 2.

<sup>5)</sup> Gr. Geschichte III 45 Anm. 1.

<sup>6)</sup> Geschichte des Alterthums III 483.

seine Darstellung der Ereignisse auf. Ich habe in meiner Recessin des hervorragenden Meyerschen Werkes¹) kurz meinen abweicheden Standpunkt betont; ein Eingehen auf diese Detailfrage verbate natürlich der Charakter meiner Arbeit und die ihr gezogenen Grenzen. Aber es scheint bei der oben dargelegten Sachlage dech angezeigt, in ausführlicherer Darlegung die Verwerfung der thatteideischen Erzählung zu begründen. Dass die Frage eine priscipielle Bedeutung für die historische Kritik hat, lässt sich schwerke in Abrede stellen. Aus dieser Bedeutung leite ich das Recht ah, den Einzelvorgang detaillirt zu analysiren. Man hat der apoditischen Behauptung Belochs keinen Glauben geschenkt; ich behäugen geschenkt geltend machen zu können, die dieser Behauptung zu ihrem Recht verhelfen.

Thukvdides ) berichtet, dass gleich (& voic) nachdem die Br baren Attika geräumt, die Athener Weiber und Kinder zurückgeschafft und den Beschluss gefasst hätten (παρεσκευάζοντο), Sud und Mauern wieder aufzubauen. Mit dem Wiederaufbau der Mauen aber wurde, wie seine weitere Darstellung lehrt,3) erst gleichzeits mit der Abreise des Themistokles nach Sparta, d. h. erst im Spatherbst 479, nach dem Beginn der Belagerung von Sestos, der Atfang gemacht. Den gleichen Termin hat Diodor4) im Auge, went er auch den Mauerbau ins Archontat des Timosthenes (478/7) &tirt. Es hängt diese Verschiebung mit der Oekonomie seiner Erzählung zusammen. Er hatte die Kriegsereignisse zusammenhängese bis zur Einnahme von Sestos behandelt. Ebenso wie Thukvdides greist er nun zurück; das Archontenjahr hatte er bereits genanat; aus dem Wortlaut<sup>5</sup>) seines Berichtes ist es aber vollständig klar, dass er in Uebereinstimmung mit Thukydides den Beginn des Mauerbaues in den Spätherbst des Vorjahres verlegt wissen will. Das Siegessest in Plataeae wird nach Plutarch ) am 27. Panemos

<sup>1)</sup> Göttingische gelehrte Anzeigen 1903 Nr. 4; vgl. S. 317: ...,dass Meyer die Erzählung von der ganz unmöglichen und nutzlosen List des Themistokles beim Mauerbau nicht verwirft, kann ich nicht billigen<sup>4</sup>.

<sup>2)</sup> I 89, 3 und dazu die Anmerkung von Classen-Steup.

<sup>3)</sup> Man beachte die Ausdrücke παρεσκευάζοντο, 90, 1 τὸ μέλλον.

<sup>1)</sup> XI 39.

<sup>5)</sup> XI 39, 1 κατὰ δὲ τὴν Ελλάδα Αθηναΐοι μὲν μετὰ τὴν ἐν Πλαταιαῖε νίκην μετεκόμισαν.... τέκνα καὶ γυναΐκας εἰς τὰς Αθήνας, εὐθὰς δὲ καὶ τὴν πόλιν ἐπεχείρησαν τειχίζειν.

<sup>6)</sup> Arist. 19.

(— Metageitnion Plut. Cam. 19) gefeiert; das wäre im Jahre 479 am 19. September. Ich sehe keinen Grund zur Annahme, dass das Siegesfest auf ein späteres Datum fällt als die Schlacht.') Selbst zugestanden, dass die Angaben Herodots,') am 11. Tage nach der Schlacht wären die verbündeten Truppen gegen Theben aufgebrochen und 20 Tage hätte die Belagerung Thebens gedauert, auf approximativer Schätzung beruhen,') so können die Athener doch nicht vor Mitte October nach Hause zurückgekehrt sein und den Wiederaufbau von Stadt und Mauern ernstlich in Angriff genommen haben. Andererseits wissen wir, dass zu Beginn des Frühlings 478 die vereinigte athenische und lakedämonische Flotte wieder in See sticht; der Conslict ist also beigelegt. Sein Entstehen und sein Ende müssen somit in die Zeit zwischen Mitte October 479 als frühesten Anfangs- und die ersten Tage des März 478 als spätesten Endtermin fallen.

Betrachten wir nun die politische Situation in der eben umgrenzten Zeitspanne. Die Schlacht von Plataeae war geschlagen, die nationale Begeisterung mächtig gehoben: Sparta und Athen vereint hatten den Sieg errungen, vereint waren sie gegen Theben gezogen und die Auslieserung der seindlichen Adelshäupter erreicht; vereint hatten ihre Flotten sast gleichzeitig<sup>4</sup>) mit dem Sieg bei Plataeae die Schlacht bei Mykale gewonnen; nach kurzer Fahrt in den Hellespont kehrte Leotychides mit den Peloponnesiern heim; die Athener dagegen begannen die Belagerung des europäischen "Brückenkopses" Sestos, dessen kleine persische Garnison sich heldenhast den ganzen Winter hindurch wehrte. Das Einvernehmen der beiden sührenden griechischen Mächte ist noch durch nichts gestört, vom Uebergang der Hegemonie zur See an Athen ist noch nicht die Rede, von irgend welchem Grund für Sparta, Athen zu misstrauen, ersahren wir nichts. Man hat sich

<sup>1)</sup> Vgl. dagegen Busolt Griech. Gesch. Il<sup>2</sup> 725 Anm. 2, der die Schlacht in den Anfang August setzt.

<sup>2)</sup> IX 86 f.

<sup>3)</sup> Mit Recht hat Busolt Gr. Gesch. II<sup>2</sup> 725 Anm. 4 hervorgehoben, dass das fortwährend wiederkehrende Intervall von 10 Tagen etwa unserem Begriffe ,Woche' entspricht.

<sup>4)</sup> Nach Herodot IX 90, dem Diodor XI 34 folgt, wären beide Schlachten an demselben Tage geschlagen worden. Schon Busolt Gr. Gesch. II<sup>2</sup> 742 hat darauf hingewiesen, dass die Schlacht von Mykale wohl etwas später anzusetzen sei.

freilich daran gewöhnt, unter dem Einfluss der Discussionen bei Herodot¹) über die Hegemonie im gemeinschaftlichen Feldzuge gegen die Perser an einen kaum durch die Noth der Lage niedergebetenen, tiefgehenden Zwiespalt zwischen Sparta und Athen von Beginn des Krieges an zu glauben: aber diese Discussionen sind, wie Meyer²) das überzeugend ausgeführt hat, freie Compositionen des Herodot, welche die Anschauungen der Zeit des peloponnesischen Krieges auf die Verhältnisse der Perserkriege übertrugen. In Wirllichkeit hat diese Hegemoniefrage theoretisch und praktisch dannt keine Rolle gespielt — ja, sie ist wohl kaum überhaupt aufgerökt worden, und es hat im Verlauf der griechischen Geschichte keine Periode gegeben, in der Sparta und Athen einander so nahe gestanden, so einig gewesen sind, als in der Periode von Marsthen bis zum Frühlingsfeldzug 478.

Zwar hat es natürlich Meinungsdifferenzen über den Felzugsplan und andere Fragen gegeben, aber es ist über diese
Dinge rasch eine Verständigung erzielt worden auf der Bass
gegenseitigen Vertrauens; ohne dasselbe wäre ja auch eine er
folgreiche Cooperation auf dem Kriegsschauplatz psychologisch
gar nicht denkbar. Was konnte nun Sparta in dem Moment, we
der Landesfeind zwar aus Griechenland vertrieben, der Krieg aber
noch nicht beendet war, veranlassen, eine Frage anzuschneiden, die
in ihrer Entwicklung zu den weittragendsten, fast unübersehbares
Folgen führen konnte?

Man\*) hat nun zwar gemeint, die eigenwillige Erbauus einer Festung sei eine Verletzung der Verpflichtungen gegen den Vorort' gewesen und diese Verletzung habe den Protest Spartas hervorgerusen. Aber diese Aussaung der Sachlage ist nicht stichhaltig. Es handelt sich einmal nicht um einen Neuhau, ') sondern um den Wiederausbau der zerstörten Mauern. Athes

<sup>1)</sup> VII 159. IX 26.

<sup>2)</sup> Forschungen II 218 f.

<sup>3)</sup> Wilamowitz, Philol. Untersuchungen I 116.

<sup>4)</sup> Dass Athen eine Mauer auch schon vor dem Perserkriege hatte, wird durch Thukydides 189 und 93 deutlich bezeugt und durch die Analogie der übrigen Griechenstädte bestätigt. Das unbefestigte Sparta galt stets als Ausnahme und wurde als solche angeführt, Wilamowitz' und Dörpfelds Ausführungen können das Zeugniss des Thukydides nicht entkräften. Ausserdem entspricht Wilamowitz' Behauptung (Philol. Untersuch. 197) "bei einem befestigten Athen ist Marathon und Salamis undenkbar", der militärischen und

ellt also nur den Zustand der Stadt her, in dem es seiner Zeit er Isthmoscoalition beigetreten war. Ein Protest dagegen von eiten des Vorortes ist rechtlich durchaus unbegründet. Doch elbst wenn es sich um einen Neubau gehandelt hätte, wäre eine insprache Spartas nicht minder ein Gewaltact gewesen; der helleische Bund von 480 war eine lockere Conföderation ohne feste astitutionen und Athen ein souveräner Staat. Selbst in seiner ngeren Interessensphäre hat Sparta wenige Jahre später die Umnauerung und Befestigung Mantineas1) ruhig hingenommen, und ls es dann fast ein Jahrhundert darauf nach dem Königsfrieden ngesichts der unzuverlässigen Haltung Mantineas die Niederlegung ieser Mauern fordert und mit Waffengewalt erzwingt, ist dieses 'orgehen nicht als Recht des Vorortes betrachtet, sondern in alter 1) nd neuer 3) Zeit als Act brutaler Vergewaltigung gebrandmarkt orden. Ich habe diese Rechtsfrage hier nur deshalb berührt, weil ie von Wilamowitz in den Vordergrund gerückt worden ist; thatachlich kommt es auf sie hier herzlich wenig an. Denn ein Staat etont doch einem anderen Staate gegenüber sein wirkliches oder ermeintliches Recht nur dann, wenn eine Verletzung seiner Ineressen vorliegt, wenn diese Betonung ihm Vortheil verspricht nd er gewillt ist, seine Ansprüche durchzusetzen. Haben wir rund zur Annahme, dass damals all dieses der Fall war?

Wir sahen schon, dass Athen mit dem Wiederausbau seiner lauern weder die Vorortsrechte noch die Interessen Spartas veretzte; sollte aber Sparta trotzdem den Moment für gekommen erchtet haben, um den emporstrebenden Verbündeten niederzudrücken nd ihm seine Suprematie aufzuzwingen? Alles was wir von der olitik und den Stimmungen in Sparta zu jenem Zeitpunkt wissen, pricht entschieden dagegen. In den Perserkrieg war Sparta, als eine andere Lösung übrig blieb, eingetreten und hatte ihn mit

olitischen Situation nicht, wie bereits E. Meyer (Gesch. des Alterth. III 329) reffend bemerkt hat. Miltiades führt bei Herod. VI 109 klar aus, warum es eboten war, bei Marathon zu schlagen. Und Salamis vollends hat mit der rage, ob Athen befestigt war, nichts zu thun: der Kriegsplan des Themitokles erforderte die Entscheidung zur See.

<sup>1)</sup> Strabo VIII 3, 2. Dazu B. Keil: Nachr. der Gött. Ges. 1895 S. 358 f.

<sup>2)</sup> Isokrates Panegyr. 35 Polyb. IV 27.

<sup>3)</sup> Grote V 339; Curtius III 232. Hertzberg, Ages. 137. Sievers 151. gl. über die Frage meine Geschichte der spartanischen und thebanischen egemonie 28 f.

Aufbietung aller Kraft geführt: aber auch hier wollte es sich, weiel es möglich war, auf den Peloponnesos beschränken; es bedurfte der Drohung Athens, dass es genöthigt sei, auf die persischen Anerbietungen einzugehen, wenn die Lakedämonier nicht mit ihren Heere nach Mittelgriechenland kämen, um die Spartaner zum Zugegen Mardonios und zur Schlacht bei Plataeae zu bewegen.

Nun war auch dieser Sieg errungen: die dadurch gewonnen Ehrenstellung wollte Sparta behaupten; aber darüber hinam & grossen neuen Aufgaben zu lösen, die die Siege über die Perser stelten, dazu sah sich der spartanische Staat völlig ausser Stande. la richtiger Erkenntniss der realen Verhältnisse, die durch die eineartige politische Organisation, die Beschränktheit der Wehrlink und der Finanzen bedingt waren, hat die spartanische Regierug nichts davon wissen wollen, die kleinasiatischen Griechen zu befreien und wirklich die Leitung Griechenlands zu übernehmen. Die weitgehenden Pläne ihres Königs Pausanias hat diese Regierus nicht getheilt, sondern stets desavouirt, und gleich nach der Schlack bei Mykale die peloponnesischen Flottencontingente zurückgeruse. Und gleichzeitig sollte diese Regierung, deren Autorität und dere Erfolg ja gerade darauf beruhte, dass sie in der Politik stets nu das real Erreichbare anstrebte, den Versuch unternommen habes, ihre Machtsphäre über den Peloponnesos auszudehnen und gerale den stärksten Staat in Mittelgriechenland ihrem Einfluss zu unterwerfen?

Man vergegenwärtige sich doch nur, zu welchen Consequenzen dieser Versuch führen konnte. Die spartanische Regierung durste sich doch nicht verhehlen, dass die Aussicht. Athen würde sich ohne weiteres sügen, sehr gering war. Dann blieb Sparta nur ein Doppeltes übrig: entweder es nahm die Zurückweisung seiner Einsprache ruhig hin und erlitt dadurch eine empfindliche Einbusse seines Ansehens und seiner Ehrenstellung in Griechenland, oder es musste versuchen, seinen einmal gestellten Ansprüchen mit der Wasse in der Hand Geltung zu verschaffen. Dazu war der Moment sehr schlecht gewählt: die thrakischen Festungen waren noch in den Händen der Perser, die Gesahr eines erneuten Eindringens der Barbaren bei einem Kamps zwischen den zwei Vormächten in Hellas nicht ausgeschlossen; im besten Fall waren die bisher errungenen Ersolge in Frage gestellt, die Siege umsonst erkämpst. Aber es konnte noch schlimmer kommen; wer bärgts

dafür, dass das in seiner Autonomie bedrohte Athen nicht die ihm - im Frühling dieses Jahres gemachten Anerbietungen benutzte, mit Persien abschloss und verbündet mit ihm gegen Sparta vorging? - Bei der Stellung von Argos, den Anzeichen von Unbotmässigkeit im peloponnesischen Bunde, musste Spartas Schicksal besiegelt erscheinen. Diesen Erwägungen kann sich die spartanische Regierung unmöglich verschlossen haben. Auf der einen Seite kein Grund zur Einmischung, keine Verletzung der Interessen, keine greifbare Beleidigung, auf der anderen Seite bei einer Einmischung das selbsverschuldete Dilemma; entweder eine schwere Schädigung der Autorität, oder ein noch schwererer Krieg. Wahrlich die spartanische Regierung müsste im Gegensatz zu all dem, was wir von ihrem Verhalten damals wissen, unbegreiflich verblendet gewesen sein, wenn sie sich freiwillig in eine solche Lage begeben hätte. Ich resumire: vom Standpunkt der spartanischen Interessen und der spartanischen Politik ist bei der damaligen Weltlage eine Einsprache der Spartaner gegen den Mauerbau in Athen undenkbar.

Bezeichnender Weise hat denn auch Thukydides die speciell spartanischen Interessen bei dem Protest gegen die Besestigung Athens durchaus nicht betont. Als Motiv vom speciell spartanischen Gesichtspunkt führt er nur an, dass die Spartaner es ,lieber gesehen hätten, wenn weder Athen noch irgend eine andere Stadt Mittelgriechenlands besestigt gewesen wäre'. Von diesem theoretischen Liebersehen' bis zu einer Einmischung in die inneren Angelegenheiten eines Nachbarstaates ist aber noch ein weiter Schritt. Selbst nach dem Sieg bei Plataeae begnügt sich Sparta mit der Auslieferung der Perserfreunde in Theben und besteht nicht trotz seiner Antipathie gegen Besestigungen auf der Schleifung der Mauern; es stellt auch nicht, wie wir erwarten dürsten, diese Forderung an die kleinen verbündeten Staaten Mittelgriechenlands. Wenn es nur Athen gegenüber seinen theoretischen Gesichtspunkten praktische Geltung verschaffen will, so kann das angeführte Motiv bloss nebensächliche Bedeutung haben. Und in der That, nicht weil es die eigenen Interessen dringend verlangen, sondern hauptsächlich (μαλιστα) auf Andrängen der Bundesgenossen, denen die maritime Entwickelung Athens Besorgniss erregt, entschliesst sich Sparta nach Thukydides zum folgenschweren Schritt. Wir lernen bier die Spartaner von einer neuen Seite kennen: die zielbewussten Herrscher im peloponnesischen Bunde, die die Politik dieses Bundes

nach ihrem Willen leiten, lassen sich, ohne dass sie ernstlich dabei interessirt sind, durch die Besorgniss einer Anzahl von Bundesgenossen bestimmen, einen schweren politischen Fehler zu begeben.

Doch nehmen wir diese Unwahrscheinlichkeit zunächst ruhig in den Kauf und sehen wir weiter zu. Dass die seebeherrschende Stellung Athens und die voraussichtlich weitere maritime Entwicklung die commercielle Bedeutung von Aegina, Megara, ja auch Korinth und anderer Kustenstädte im Peloponnesos ernstlich gefährdete, unterlieg natürlich keinem Zweifel, und die Besorgniss dieser Staaten um ihn Existenz ist wohl begründet. Warum aber diese Besorgniss gerack durch den Wiederaufbau der Mauern Athens besonders erregt und derart gesteigert sein soll, dass diese Staaten Sparta zu einer Intervention drängen, ist durchaus nicht abzusehen. Weder Megara noch Aegina hatten in ihren früheren Kämpfen mit Athen ie an eine Einnahme und Belagerung der Stadt gedacht; sollten sie sich wirklich nach all den märchenhaften Erfolgen der alten Rivalia der phantastischen Hoffnung hingegeben haben, das mauerlose Athen überwältigen zu können? Ob Athen eine starke Landsestung war oder nicht war, das konnte den handeltreibenden Küstenstädten ziemlich gleichgültig sein; ja noch mehr, von einem gewissen Gesichtspunkt aus konnte ihnen dieser grosszügige Mauerbau nur erwünscht erscheinen. Je mehr Mittel die Athener für die Stadt- und Burgbefestigungen anwandten, desto weniger bliebes ihnen für den Hafen-, Werst- und Trierenbau übrig. Das war der Punkt, auf den es ihnen ankam, hier hindernd einzugreifen, musste ihnen erwünscht erscheinen. Es half ihnen herzlich wenig, wenn Athen in der Mauerbaufrage nachgab und dafür um so eifriger seine Flotte vergrösserte. Diesem Anwachsen der Flotte ein Ziel zu setzen, den Ausbau des Piraeus nicht zu Stande kommen zu lassen, darauf nur konnten die Bestrebungen der küstenbewohnenden Bundesgenossen der Spartaner gerichtet sein. Vielleicht bat Ephoros diese Lücke in der Motivirung des Thukydides gefühlt: jedenfalls berichtet er,') dass man beim Bau des Piraeus eines gleichen Einspruch der Lakedamonier besorgt habe, wie beim Mauerbau. Diese Nachricht ist natürlich nur eine einfache Wiederholung und ohne jede historische Beglaubigung; dass Ephoros sich aber zu dieser Wiederholung entschloss, beweist doch, dass seinem

<sup>1)</sup> Diodor XI 41.

Urtheil nach gerade beim Piraeusbau ein Protest der spartanischen Bundesgenossen am Platze zu sein schien. Ed. Meyer') bezeichnet mit Recht die Version des Ephoros, als völlig absurd'; seiner Motivirung gegenüber, denn wie hätten die Spartaner den Hasenbau hindern können, selbst wenn sie es wünschten', erlaube ich mir aber die Bemerkung, dass sie ganz ebenso sehr, oder ganz ebenso wenig dazu im Stande waren, wie beim Mauerbau. Thatsächlich sind die Fälle ganz gleich.

Hetzten aber nun wirklich die Bundesgenossen ihren Vorort zu einer Intervention wegen des Mauerbaues, so müssen wir annehmen, dass sie im gegebenen Moment eine ganz aberwitzige Politik trieben. Ein Nachgeben Athens in der Frage diente ihren Interessen nicht; kam es aber bei der eventuellen Zurückweisung der Einsprache Spartas zum Kriege, so hatten sie gerade bei ihrer exponirten Stellung und der augenblicklichen maritimen Ueberlegenheit Athens in erster Linie die Schwere desselben zu fühlen.

Ich resumire: auch vom Standpunkt des politischen und commerciellen Interesses der lakedämonischen Bundesgenossen ist ein Protest speciell gegen den Mauerbau in Athen nicht denkbar.

Thukydides erwähnt diese politischen Motive, deren Unzulänglichkeit ich erwiesen zu haben hoffe, zwar als Triebfedern für die Handlungsweise der Spartaner, doch ihre Wünsche und ihr Misstrauen bringen sie nicht zum Ausdruck, sondern begründen ihren Einspruch gegen den Mauerbau durch rein strategische Erwägungen. Sie stellten die Forderung ( $\hat{\eta} \xi lovv$ ), die Athener sollen vom Mauerbau abstehen und vielmehr mit ihnen zusammen alle Befestigungen ausserhalb des Peloponnesos niederreissen, damit die Perser bei einem erneuten Einfall nicht, wie z. B. im letzten Kriege an Theben, einen Stützpunkt an diesen Festungen hätten. Die Neueren haben diesen Vorwand meist als ernstgemeintes und nicht unbegründetes Verlangen der Spartaner betrachtet. Ich habe eine höhere Meinung vom strategischen Verständniss dieses Kriegsstaates. Eine Armee im Feindesland muss schlagen; sucht sie hinter

<sup>1)</sup> Geschichte des Alterthums III 481.

Thukydides I 40, 2 τὸ μἐν βουλόμενον καὶ ὕποπτον τῆς γνάμης οὐ δηλοῦντες ἐς τοὺς ᾿Αθηναίους.

<sup>3)</sup> Vgl. z. B. Busolt, Griech. Gesch. III 44: ,Nach diesen Eröffnungen sollte also im Sinne der Lakedämonier die von ihnen beherrschte Halbinsel zur festen Burg von ganz Hellas werden'.

Festungsmauern ihre Zustucht, so hat sie die Hoffnung auf Sieg und sich selbst aufgegeben. Sollte den Spartanern diese einsche Wahrheit selbst früher nicht klar gewesen sein, so hätten ja gerade die Erfahrungen des letzten Krieges sie über diesen Punkt belehren müssen. Der Hinweis auf Theben ist besonders unglücklich gewählt; gerade das Gegentheil liess sich aus der Kriegführung des Mardonios abstrahiren. Wohlweislich ist der persiebe Oberseldherr nicht dem Rath der Thebaner¹) gesolgt, das Heer nach Theben unter den Schutz der Mauern zurückzunehmen; er wusste, dass er sich damit in eine unhaltbare Position begeben hätte: führten die Feinde dann, wie zu erwarten stand, die Cernirung der Stadt durch, so war ihm die Proviantansuhr unterbunden und über kurz oder lang musste er aus Hunger capitulires. Diesem sicheren Verderben zog er solgerichtig die Entscheidung auf dem Felde von Plataeae vor.

Aber selbst um den strategisch nur in Ausnahmefällen zulässigen Plan, sich in Feindesland in einer Festung zu verschanzen, überhaupt durchführen zu können, muss man diese Festung doch erst haben. Ein gut befestigtes Athen war aber, so lange die Athener die See beherrschten, bei den damaligen Angriffsmitteln überhaupt uneinnehmbar. Das haben die Spartaner freilich erst im peloponnesischen Kriege in der Praxis erfahren: aber theoretisch haben sie das schon vorher gewusst; denn bezeichnender Weise haben sie niemals, so lange Athens Flotte bestand, auch nur den Versuch gemacht, die Stadt zu belagern oder zu stürmen. Und an lehrreichen Beispielen sehlte es damals auch schon nicht: die verschiedenen vergeblichen Versuche, Tyrus durch eine Belagerung zu bezwingen, waren den Spartanern natürlich bekannt. Wollten sie also wirklich Hellas und speciell den Peloponnesos erfolgreich gegen eine Invasion des Perserheeres schützen, so mussten sie im Gegentheil Athens Besestigung möglichst fördern und dafür Sorge tragen, dass noch eine Reihe solcher Seesestungen erbaut werde. Da das Perserheer diese Festungen nicht in seinem Rücken lassen durfte und sie wenigstens, ehe es weiter vorrückte, cernirt haben musste, so konnte ein Vorstoss gegen die Isthmoslinie, wenn überhaupt, so nur mit geringer Truppenmacht ausgeführt werden.

lch resumire: auch vom strategischen Standpunkt des Schutzes Griechenlands gegen die Gefahr einer Perserinvasion erscheint der

<sup>1)</sup> Herodot IX 41.

Einspruch der Spartaner gegen den Mauerbau in Athen völlig undenkbar. — Es bleibt mir noch übrig, das diplomatische Geschick des Themistokles, mit dem er den vermeintlichen Protest der Spartaner paralysirt haben soll, in Kürze zu würdigen.

Nach Thukydides trifft die erste Gesandtschaft der Spartaner, welche Vorstellungen wegen des Baues der Mauer geltend machen soll, noch vor dem Beginn der Arbeiten ein. Erst nachdem diese Gesandten die Stadt verlassen haben und Themistokles seinerseits nach Sparta abgereist ist, machen sich die Athener ans Werk.

Es folgt dies deutlich wie aus einzelnen, oben bereits angeführten Wendungen im Text des Thukydides, so besonders aus dem Charakter des Fundamentenbaues: die Verwendung von schon zu anderen Zwecken verarbeiteten Steinen. Grabstelen und Sculpturfragmenten in den unteren Schichten des sichtbaren Theiles der Mauer erklärt Thukvdides durch die Eile, mit der man auf Themistokles Geheiss die Arbeit förderte. Es folgt also daraus, dass nach Thukydides Ansicht 1) bis zu Themistokles Abreise diese unteren Schichten noch nicht gelegt waren. Und es ist diese Annahme für Thukydides auch ganz natürlich geboten: nur bei ihr, nur bei der Voraussetzung, dass der Bau noch nicht begonnen hatte, sondern nur geplant war, hat die von Thukvdides dem Themistokles zugeschriebene Ableugnungstaktik eine gewisse Aussicht Wie hätte er anderenfalls überhaupt den Bau in Abrede stellen können, wenn die Spartaner ihn im Entstehen gesehen Aber nun kommt die Achillesverse der Erzählung.

Themistokles trifft in Sparta ein und erwartet dort die Ankunst seiner noch zu Hause durch Geschäste (ἀσχολία) ausgehaltenen Mitgesandten, bevor er die Verhandlungen beginnen kann. Wie lange, fragt es sich, ist eine solche Verschleppungsdiplomatie möglich? Die Reise von Athen nach Sparta ist nicht weit, die Frage in den Augen der spartanischen Behörden offenbar wichtig, da sie auf das blosse Gerücht hin von der Absicht der Athener, die Stadt zu ummauern, eiligst eine Gesandtschast nach Athen delegirten?) — wie lange, fragt es sich, haben sie sich da vertrösten und mit Redensarten abspeisen lassen? Die Freundschast für Themistokles und das Ansehen, das er genoss, mag noch so gross gewesen sein,

<sup>1)</sup> I 93, 1, 2,

I 90: Λακεδαιμόνιοι αἰσθόμενοι τὸ μέλλον ἦλθον πρεσβεία ,ein Ausdruck zudringlicher Hest' (Clessen-Steup).

angesichts der Bedeutung, welche die Behörden der Sache beimassen, angesichts der einlaufenden Meldungen vom eifrig betrebenen Bau können wir die Frist der erfolgreichen Verschlendungtaktik des Themistokles kaum über vier oder sechs Wochen ausdehnen, ohne der Zurechnungsfähigkeit oder der Integrität der Ephoren zu nahe zu treten. Aber es ist ja ohne weiteres klar, dass weder eine solche noch die doppelt bemessene, in diesen Falle unmögliche. Frist dazu ausreicht, um eine Ringmauer von ca. 10 Kilometer Länge<sup>1</sup>) von den Fundamenten an bis zu vertheidigungsfähiger Höhe, d. h. doch über Menschenwuchs hinass bei einer gleichzeitigen Breite von 2,5-5 Metern aufzustbres. Mögen noch so viel Hände beim Bau beschäftigt gewesen sein ein Hauptarbeitercontingent, die tausende auf der Flotte dienenden Theten, waren übrigens abwesend - eine einfache technische Berechnung lehrt ja unwiderleglich, dass in so kurzer Winterzeit beim besten Willen nicht die Millionen von Ziegeln hergestellt werden konnten, die ein solcher Bau erforderte, geschweige den, dass diese Ziegeln zu einer vertheidigungsfähigen Mauer verbest werden konnten.3) Die Thukydidestheologen haben diese Unmöglichkeit gläubig hingenommen: .in zwei, höchstens drei Monaten, meint Ullrich,3) ,war der Bau vollendet. Und wenn auch die Neueren, wie Curtius, Dunker, Busolt, Meyer u. s. w. vorsichtige keine bestimmte Baufrist nennen, der Umstand, dass sie Thukydides Erzählung wiederholen, zeigt doch deutlich, dass auch se

<sup>1)</sup> Vgl. über die Themistokleische Mauer: E. Curtius und Kaupert, Atlas von Athen Bl. 1—3; Karten von Attika Heft I, erläuternder Text voa Milchöfer 1881. Milchhöfer in Baumeisters Denkmälern I 146. E. Curtius: Stadtgesch. v. Athen, 1891, 104, und die bei Busolt III 41 angeführte Litteratur.

<sup>2)</sup> Man ziehe noch alle erschwerenden Umstände in Betracht. Die meiste Häuser der Stadt waren zerstört; die Bevölkerung musste doch auch dafür sorgen, für den Winter unter Dach zu gelangen. Ob die Ziegeleien erhaltes waren, ist fraglich; sie mussten erst neu hergerichtet werden; es war Spätherbst und Winter, für den Bau die ungünstigste Zeit; mochten endlich auch Frauen und Kinder und alle verfügbaren Hände Material und Mörtel zufähren, die Bruchsteine und Ziegeln vermauern konnten doch nur wirkliche Arbeiter, die es verstanden. Berücksichtigt man all diese Umstände, die eigenen Babedürfnisse der Bevölkerung, die Abwesenheit der Flottenmannschaft u. s. w., so muss man nothwendig zu dem Schluss gelangen, dass bei aller Anstreagung vor dem Sommer 478 von einem vertheidigungsfähigen Zustand der Maser überhaupt nicht die Rede sein kann.

<sup>3)</sup> Hell. Kr. 49.

an die Möglichkeit eines Aufbaues der Ringmauern im Lauf von wenigen Wochen oder Monaten glauben.

Da haben denn doch Theopomp und Ephoros nicht derart unter dem Bann der Autorität ihres grossen Vorgängers gestanden. Gerade an diesem Punkt hat ihre Kritik eingesetzt. Hatten sich die Vorgänge wirklich so abgespielt, wie Thukydides sie beschreibt, so musste Themistokles Ableugnungs- und Verschleppungsspiel geraume Zeit gedauert haben — das war nach Theopomp ganz folgerichtig nur denkbar, wenn die spartanischen Staatsbehörden klingenden Beweisen sich zugänglich zeigten. Und aus dieser Erwägung heraus hat er die Schlussfolgerung gezogen, dass die Ephoren von Themistokles bestochen und die ganze Verhandlung in Sparta eitel Komödie gewesen sei. Durch diese Hypothese rettet er allerdings einen Punkt der Situation; die anderen schweren Anstösse, die diese bietet, hebt die Hypothese aber nicht und ist daher nicht discutirbar.

Noch radikaler als Theopomp ist Ephoros in seiner Kritik vorgegangen. Auch ihm erscheint es unmöglich, dass die Mauer während Themistokles Aufenthalt in Sparta aufgeführt sein soll. Er lässt daher den Mauerbau schon in vollem Gange sein, als die ersten spartanischen Gesandten eintreffen.¹) Die weiteren Abweichungen von Thukydides ergeben sich logisch unabweisbar aus dieser ersten. Der Ableugnungsplan des Themistokles kann bei dieser Sachlage nicht in Frage kommen: er begiebt sich zugleich mit seinen Mitgesandten nach Sparta: ihm kommt es einmal darauf an, noch eine kurze Spanne Zeit zu gewinnen, vor allem aber eine spartanische Gesandtschaft nach Athen zu dirigiren, damit sie dort als Geisel eventuell festgehalten werden könne. Gleich bei seiner Abreise giebt er hierfür den Archonten die Instructionen; auf dieser List basirt sein ganzer diplomatischer Actionsplan.²)

Trotz aller Vergröberung und Verschärfung der Gegensätze lässt sich nicht in Abrede stellen, dass die Vermuthungen von

<sup>1)</sup> Diodor XI 39.

<sup>2)</sup> Ich halte mich für berechtigt, aus Diodor XI 32 f. das im Text Dargelegte als Version des Ephoros herauszuschälen, umsomehr, als, wie oben angeführt, Demosthenes in den Hauptpunkten mit dieser Version in Einklang steht. Diodor hat diesen Bericht des Ephoros mit dem des Thukydides contaminirt: so ist cap. 40 fast ganz aus Thukydides paraphrasirt und damit zugleich die Ableugnungsdiplomatie des Themistokles wieder aufgenommen, obwohl sie in den Rahmen von Ephoros Version, die alle Gesandten zusammen abreisen lässt, durchaus nicht hineinpasst.

Ephoros, die ebenso aus Thukydides Erzählung herausgesponsen sind wie die von Holm,¹) in einzelnen Fragen den Forderungen geschichtlicher Möglichkeit gerechter werden, als der Bericht seiner Vorlage; dennoch waltet auch über diesen Vermuthungen, wie über jeder künstlichen Construction, eine eigenartige Nemesis. Gerade der Punkt, um dessen willen, wie wir sehen werden, die ganze Erzählung vom spartanischen Protest erfunden ist, kommt bei der Auffassung von Ephoros nicht zu seinem Recht. War ein Thei der Mauer, wie Ephoros will, schon vor dem Einspruch der Spartane erbaut, wie kam es denn, dass, wie heute noch der Augenschein lehrt und auch Ephoros offenbar nicht in Abrede stellte,²) gerade die unteren, nicht aus Ziegeln hergestellten Schichten so eilig und nach lässig gefügt waren, dass man jeden Stein, der unter die Händgerieth, mit verbaute? Diese eigenartige Thatsache bleibt be Ephoros Version völlig unaufgeklärt.

Ich resumire: die diplomatische Action des Themistokles, wis sie Thukydides darstellt, ist geschichtlich unmöglich, da sie zu Voraussetzung hat, dass während dieser Action der Mauerbau aufgeführt worden ist. Die abweichenden Relationen von Theopomp und Ephoros beruhen nicht auf einer selbständigen historischen Tradition, sondern sind nur Vermuthungen, aus dem Bestreben geboren, die Anstösse bei Thukydides zu beseitigen. Diese im einzelnen achtbaren Versuche haben nur den Werth von Hypothesen, die, als Ganzes genommen, der Kritik nicht Stand halten. Aber ganz abgesehen davon, dass die Art und Weise von Themistokles diplomatischer Action unmöglich erscheint, auch die Thatsache selbst, dass Themistokles zu einer List seine Zuflucht zu nehmen sich genöthigt sieht, entspricht nicht der von Thukydides geschiderten politischen Situation.

Entweder waren die Vorstellungen der Spartaner, wie sie selbst angaben,<sup>3</sup>) rein freundlicher Natur und eine bewaffnete Intervention nicht in Aussicht genommen, — dann musste eine höfliche aber bestimmte Widerlegung der gegen den Mauerbau geltend

<sup>1)</sup> Griech. Gesch. II 136.

<sup>2)</sup> Diodor XI 40 φαοδόμουν τὰ τείχη, οῦτ' οἰκίας οῦτε τάφου φαθέμενος geht allerdings wahrscheinlich auf Thukydides zurück; aber es ist kann anzunehmen, dass Ephoros, der ja auch die Eile in der Fortführung der Arbeit betont, sich diesen charakteristischen Zug seiner Quelle hat entgehen lassen.

Thukyd. 192...οὐδὰ γὰρ ἐπὶ κωλύμη, ἀλλὰ γνώμης παρανέκα δήθεν τῷ κοινῷ ἐπρεσβεύσαντο.

gemachten Bedenken genügen. Den Gegner zu düpiren, hiess nur den Gegensatz verschärsen, und es konnte doch im Augenblick. wo die Flotte vor Sestos lag, nicht im Interesse des Themistokles sein, die Sache in Sparta zum Bruch zu treiben. Oder aber Sparta war von vornherein gewillt, den Fall ernst') zu behandeln und seine Forderungen durchzusetzen - dann musste Themistokles sich doch sagen, dass seine Verschleppungsmanöver keine Chancen auf Erfolg haben konnten und dass er nur Zeit verlor, anstatt energisch die Rüstungen zu betreiben, die Flotte zurückzurufen und das Landheer zu formiren. In beiden Fällen ist der Entschluss, ein listiges Versteckspiel zu treiben, nicht in Einklang zu bringen mit dem uns sonst bezeugten politischen Verständniss und der politischen Reise von Griechenlands grösstem Staatsmanne. Will man also nicht zum Verzweiflungsausweg Holms2) greifen. der die Ansicht ausspricht, Themistokles habe nur deshalb List angewandt, weil das eben seiner Natur zusagte, so müssen wir zu dem Schluss gelangen, dass dieser Ueberlistungsversuch der historischen Wirklichkeit nicht entspricht. -

Ich habe die Mauerbauepisode von allen nur denkbaren Gesichtspunkten aus beleuchtet: überall ergab sich ein negatives Resultat. Bei dieser Sachlage bleibt nur eine Folgerung übrig. Die Erzählung des Thukydides giebt keine geschichtlich beglaubigte Tradition wieder, sondern ist lediglich eine historische Anekdote, die sich von analogen Erfindungen nur durch die Ungeschicklichkeit ihrer Mache unterscheidet.

Wie und wann diese Anekdote entstanden ist, lässt sich leicht erklären. Als nach Ausbruch des peloponnesischen Krieges die athenische Ringmauer erhöhte Aufmerksamkeit und wohl hier und da auch eine gründliche Ausbesserung<sup>3</sup>) beanspruchte, wurde der Umstand, dass die unteren Theile der Themistokleischen Mauer in offenbar grosser Eile aus allen möglichen Werkstücken errichtet waren, natürlich vielfach bemerkt und man suchte sich diese auffallende Thatsache zu erklären.

Der allein richtige Gedanke, dass diese Eile durch die mögliche Wiederholung einer Perserinvasion bedingt war, lag dem damaligen

<sup>1)</sup> So fasste nach Thukydides Themistokles die Situation auf.

<sup>2)</sup> Griech. Gesch. II 136.

<sup>3)</sup> Darauf zielt doch wohl die unklare Notiz bei Aristoph. Ritter 817 mit dem dazugehörigen Scholion.

Geschlecht schon gänzlich fern. Die Volkstradition hatte die Erfolge und Heldenthaten der Hellenen im Perserkampfe schon im Ungemessene gesteigert - wie hätte man da glauben können, das nach Salamis und Plataeae überhaupt noch mit der Persergesahr gerechnet worden ist? Aber die augenscheinliche Eile des Baus zeigte doch deutlich, dass Gefahr drohte - Gefahr, natürlich von Seiten des Feindes xar' ¿ξοχήν vom Standpunkt der Gegenwart. -Gefahr von Sparta. Aber diese Gefahr war abgewandt worden. der Mauerbau war zu Ende geführt; abgewandt natürlich von Hauptgegner Spartas, vom Helden der Demokratie, dessen Andenken damals wieder zu Ehren gelangte, abgewandt vom grossen The mistokles. Aus dem Staatsarchiv konnte man ja noch ersehen, dass er mit Habronichos und Aristides im Winter 479 nach Sparts als Gesandter gegangen war 1) - natürlich um den Mauerbau geges Sparta durchzusetzen; und da es zum Kampf nicht gekommen, w hat Themistokles eben durch List sein Ziel erreicht. So war das Schema zur Anekdote gegeben - um die Einzelheiten zu componiren und die Erzählung auszuschmücken, bedurfte es sicher nicht vieler Phantasie. Historisch ist diese ganze Erzählung also ebenso werthlos, wie die zahlreichen Anekdoten von Themistokles Schlaubeit. die wohl meistens nicht früher als zur Zeit der vollendeten Demokratie entstanden sind und insgesammt den Zweck verfolgen, das diplomatische Geschick des Themistokles ins rechte Licht zu setzen.

Dass die Mauerbauanekdote anders bewerthet worden ist, als die übrigen, verdankt sie wohl hauptsächlich dem Umstand, dass kein geringerer als Thukydides sie aufgenommen und geglaubt hat: das war eine Unachtsamkeit, ein kritisches Versehen von Seiten des grossen Lehrmeisters der Kritik, und wir ehren sein Andenken schlecht, wenn wir durch allerlei Sophismen und Gewaltmittel die Anekdote in historische Tradition umzuwandeln uns bemühen. Dass wir ihn zu berichtigen gelernt haben, ist der grösste Dankestribut, den wir ihm zollen können.

<sup>1)</sup> Dass diese Gesandtschaft historisch ist, scheint mir sicher: sie wird wohl über den Plan der gemeinsamen Flottenexpedition im Frühling 478 zu verhandeln gehabt haben.

<sup>2)</sup> Vgl. den Plan der Flottenverbrennung bei Pagassae (Plut. Them. 20. Arist. 22), Aristoteles' (Αθ. π. 25) Erzählung von Themistokles und dem Areopag und andere mehr.

## ΣΧΗΜΑ UND ΤΡΟΠΟΣ IN DEN HOMER-SCHOLIEN.

## EIN BEITRAG ZUR ENTWICKELUNGSGESCHICHTE BEIDER WÖRTER.

Ī.

Unter den die rhetorischen τρόποι und σχήματα besprechenden Abhandlungen griechischer Rhetoren giebt es nur eine, die beide in kurzer Aufzählung erörtert. Es sind die Capitel 15—71 der dem Plutarch zugeschriebenen Schrift περὶ Όμήρου. Der τρόπος wird dort als τῶν λέξεων ἐκτροπή definirt, das σχῆμα als τῆς συνθέσεως ἐκτροπή (vgl. c. 27). Es ist dies dieselbe Auffassung, welcher wir auch in der auf Alexandros, den Sohn des Numenios, zurückgehenden Schrift περὶ τῶν τῆς διανοίας καὶ τῆς λέξεως σχημάτων begegnen, in der es (III p. 9, 19 Sp.) heisst: διαφέρει τοίνυν σχῆμα τρόπου, ὅτι ὁ μὲν τρόπος περὶ ἕν ὄνομα γίνεται ἀρετή, ῶσπερ ὁ βαρβαρισμὸς κακία, τὸ δὲ σχῆμα περὶ πλείω ὀνόματα κόσμησις, ὡς ὁ σολοικισμὸς ἀκοσμία.

Alexandros selbst bespricht in dieser Abhandlung, wie es deren Titel auch erwarten lässt, nur die  $\sigma\chi\eta\mu\alpha\tau\alpha$ , ebenso die übrigen von Spengel zusammengestellten Schriften ) ähnlichen Titels. Anders ist das Verhältniss in den von Spengel (p. 189—256) herausgegebenen Tractaten  $\pi\epsilon\varrho$   $\tau\varrho\delta\pi\omega\nu$ . Hier findet sich neben dem, was auch nach der Definition des Alexandros ein  $\tau\varrho\delta\pi\sigma\varsigma$  ist, manches ohne eine Unterscheidung mit diesem verbunden, was von jenem als ein  $\sigma\chi\tilde{\eta}\mu\alpha$  bezeichnet und nicht nur von ihm, sondern auch in der Schrift  $\pi\epsilon\varrho$   $\Omega\mu\eta\varrho\sigma\nu$ , in dieser von den  $\tau\varrho\sigma\sigma\nu$  gesondert, in der Reihe der  $\sigma\chi\eta\mu\alpha\tau\alpha$  behandelt wird. Dies zeigt schon ein flüchtiger Blick auf die Zusammenstellung der zu be-

<sup>1)</sup> Abgesehen wird hier wie im Folgenden von dem Anonymus περί τῶν τοῦ λόγου σχημάτων (p. 110-160), von dem in dem Excurse zu diesem Abschnitte die Rede sein wird, s. S. 584 f.

handelnden τρόποι z. B. bei Kokondrios (p. 231) sowie auch Ueberschriften und Ansänge der Abschnitte in den anderen handlungen περί τρόπων; auch sagt Kokondrios ausdruci (p. 230, 23): τῶν δὲ τρόπων οἱ μὲν περὶ μίαν λέξιν ωρούνται, οί δὲ περὶ σύνταξιν, οί δὲ περὶ αμφότερα. Ιο selben Sinne scheinen in den übrigens corrupt überlieferten We des Anonymus p. 207 die τρόποι der Dichter den σχήματι Philosophen gleich gestellt zu werden.1) Diese Auffassung de griffes τρόπος, zu deren Erklärung die historische Betracl unseres zweiten Abschnittes beitragen wird, stimmt mit dem ein, was wir bei Quintilian im Ansang von VIII 6 lesen. 1 sich gegen diejenigen ausspricht, welche das Wesen des to in der Veränderung einzelner Wörter suchten: quare mihi vii errasse qui non alios crediderunt tropos, quam in quibus ver pro verbo poneretur (§ 3), vgl. auch Volkmann in Iw. M Handbuch II S. 479. — Beispiele dafür, dass die nach der finition des Alexandros als τρόποι zu bezeichnenden Erscheine von anderen σχήματα genannt worden wären, weiss ich be über diese Dinge im Zusammenhang handelnden griechis Rhetoren nicht nachzuweisen; denn der späte Anonymus σχημάτων (III p. 171 Sp.), der übrigens wegen seines darf Inhalts kaum Erwähnung verdient, wendet das Wort συνεκόοι anderem Sinne, als es sonst zu geschehen pflegt, an p. 173 doch wird es durch Quint. IX 1, 2: nec desunt, qui tropis fi nomen imponant, quorum est C. Artorius Proculus, gesichert; der genannte Gewährsmann ist selbstverständlich von der gri schen Rhetorik abhängig gewesen. Dasselbe gilt von dem ad Herennium, der (IV 31-34) zehn exornationes verborum quibus ab usitata verborum potestate receditur, voi ubrigen, die er von c. 13 an behandelt, abgesondert, aber mit einem anderen Namen bezeichnet hat. Uebrigens weist die sehr unbestimmt gehaltene Definition des Naukratiten 2) Athe

<sup>1)</sup> Aussaliend ist es, dass bei Gregorius Corinthius (p. 226) un Georgios Choiroboscos (p. 255, 10) das σχήμα als eine besondere Art der ποι erscheint. Definirt wird es als σολοικισμὸς ἀπολογίαν έχων. hierūber S. 577).

<sup>2)</sup> Es scheint mir kein Grund vorzuliegen, diese Bezeichnung mit 1 (Hermagoras S. 184 Anm.) für einen Zusatz aus byzantinischer Zeit zu b Gemeint ist selbstverständlich der Zeitgenosse und Nebenbuhler des Higoras (Quint. III 1, 16).

und des Apollonios Molon bei Phoibammon (III p. 44, 11 Sp.):  $\sigma_{\chi}\tilde{\eta}\mu\dot{\alpha}$  έστι  $\mu\varepsilon_{\chi}\alpha\beta\delta\lambda\dot{\eta}$  εἰς ἡδονὴν ἐξάγουσα τὴν ἀχοήν, darauf hin, dass sie die Tropen nicht von den  $\sigma_{\chi}\dot{\eta}\mu\alpha\tau\alpha$  abgesondert haben können (vgl. weiter unten S. 592).

Die Frage, ob trotz dieser Verschiedenheit der Bezeichnung die einander oft sehr ähnlichen Abschnitte der Spengelschen Rhetoren, zu denen die oben genauer bezeichneten Capitel der Vita Homeri hinzukommen, auf eine und dieselbe Urschrift, beziehungsweise eine Sammlung homerischer Beispiele zurückgehen können, mag vorläufig auf sich beruhen bleiben. Um sie richtig beurtheilen zu können, ist eine Betrachtung der Homer-Scholien, in denen sowohl  $\sigma\chi\tilde{\eta}\mu\alpha$  als auch  $\tau\varrho\acute{\sigma}\pi\sigma\varsigma$  oft genug vorkommen, unerlässlich; bei den mannigfachen Beziehungen, die zwischen ihnen und anderen Scholien, hesonders solchen zu den scenischen Dichtern, bestehen, ist auch aus diesen manches herbeizuziehen.

Auch in den Homer-Scholien wird eine und dieselbe Abweichung von dem gewöhnlichen, alltäglichen Ausdruck bald ein σχημα, bald ein τρόπος genannt, z. B. wird zu A 437 in Schol. BT die ἐπανάληψις ein σχημα, hingegen zu E 31 in B (A hat ἐπαναβολή, Τ ἐπαναλαβή) ein τρόπος genannt; A A 90 bezeichnet die υπερβολή als τρόπος,  $D(G^s)$  K 437 als σχημα. Ebenso wird B 382 in dem einen BT-Scholion die Wiederholung des  $\varepsilon v$  ein τρόπος ἐπανοφορικός genannt, während wir in einem andern Scholion derselben Handschriften lesen: δύο συνέπλεξε σχήματα, δμοιοτέλευτον και έπαναφοράν. Schol. BQ ι 469 nennt die συνεκδοχή einen τρόπος, ebenso Porph. Β 484: λέγουσι δέ τινες των γραμματικών . . . τον τρόπον είναι συνεκδοχήν. Dagegen bemerkt derselbe zu @ 70 (p. 118, 26) zu dem Uebergang von der Erwähnung je einer κήρ der Achaeer und der Troer zu αί μέν Αχαιών κήρες κτλ.: ἔστι δὲ σχήμα συνεκδοχικών σχημάτων έν (etwa πρώτον = α'?). - Mit der συνεκδοχή in dem Sinne, wie Porphyrios an der oben erwähnten Stelle τινές των γραμματικών das Wort gebrauchen lässt, nahe verwandt ist die σύλληψις. Auch von dieser sagt er Z 801): δ τρόπος σύλληψις

<sup>1)</sup> Den kurzen, in Schol. BT über die scheinbare Schwierigkeit des στῆτ<sup>\*</sup> αὐτοῦ καὶ λαὸν δρυκάκετε πρὸ πυλάων (Z 80) handelnden Abschnitt dem Porphyrios abzusprechen, wie ich es seiner Zeit gethan habe, liegt kein Grund vor. Dass Dindorf ihn in einer Handschrift mit einem Πορφυρίου versehen vorgefunden hat, bezweisele ich nicht mehr. Im Ansang scheint allerdings

und I 1 sqg. (p. 127, 25)  $\tau \varrho \acute{o} \pi \psi \sigma \nu \lambda \lambda \eta \pi \tau \iota \varkappa \widetilde{\psi}$ . Denselben s moc kennen nicht nur Schol. A P 492, H o 5 und Pind. Pyth 303. sondern auch die Scholien zu Eur. Hec. 421 und Or. und zu Soph. Oed. Col. 681, während zu v. 1076 eben dieses Dr. die  $\sigma \dot{\nu} \lambda \lambda \eta \psi \iota \varsigma$  in ihnen ein  $\sigma \chi \tilde{\eta} \mu \alpha$  genannt wird. Zu  $\iota$ (p. 91, 1 unter den Anm.) begründet Porphyrios eine Lious & λέξεως durch die hinzugesügten Worte: προληπτικώ γάρ 1 πω γρηται, α μετά ταυτα έγνω, ταυτα έν άρχη τιθείς. Εί wird in dem Scholion BT X 328 die durch die Worte Eins τὰ ἐχ τύχης ώς ἐξ αίτίας λέγειν erklärte πρόληψις ein τρ genannt, hingegen sind dem Porphyrianischen Scholion zu G -614 am Schlusse die Worte hinzugefügt: καὶ ἡ πρόληψι σχημα ποιητικόν προσεκτικόν τε ταῦτα τὸν ἀκροατὴι περιπαθέστερον απεργάζονται καὶ τοῦ λέγοντος χρηστά (add. Maass) ήθος, καὶ ὡς ἀπὸ συναλγοῦντος ἡ πίστις (so Sch B hat nur unbedeutende Abweichungen). Wenn diese Worte vielleicht dem Porphyrios zuzuschreiben sind,1) hat selbst ( also die πρόληψις, wie übrigens auch die συνεκδοχή, das mal als einen τρόπος, das andere mal als ein σχήμα bezeic

Einiges von dem hier Angeführten steht vereinzelt oder s wie vereinzelt da. Die  $\ell\pi\alpha\nu\alpha\varphi o\varrho\dot{\alpha}$  wird sonst nirgends ein  $\pi og$  genannt, die  $\sigma \upsilon\nu\epsilon\kappa\delta o\chi\dot{\eta}$  abgesehen von dem schon weiter (S. 564) charakterisirten Anonymos nirgends ein  $\sigma\chi\ddot{\eta}\mu\alpha$ . Auch braucht dieser, wie bereits dort bemerkt, die Bezeichnung  $\sigma\upsilon\nu\epsilon\kappa$ 

eine Erwähnung der scheinbaren Schwierigkeit ausgefallen zu sein; hinglaube ich nicht mit Dindorf annehmen zu müssen, dass uns nur ein B stück einer längeren Auseinandersetzung vorliegt. Das ἀντιστρέφειν, di Ende des Scholions eine von der σύλληψιε verschiedene λύσιε einführ terminus technicus für das ὕστερον πρότερον, vgl. Dzialas, Rhet. antifiguris doctrina, Prog. Breslau 1869, p. 8 nr. 3 Anm., und Schol. Eur. Alc— Bei Apollon. synt. p. 7, 25 bedeutet ἀντιστρέφειν die Folge der umkehren.

<sup>1)</sup> Dass die Worte nicht alle zu dem Scholion O 610—614 gebedarf keiner Erörterung. Das χρηστον ήθος τοῦ λέγοντος kann nich den Dichter, sondern nur auf einen von ihm redend Eingeführten gehen, muthlich auf Odysseus, zu dessen Worten 228 f., wie wir oben gehaben, Porphyrios über die πρόληψις gehandelt hatte; auch die und Worte καὶ ὡς ἀπὸ συναλγούντος ἡ πίστις erhalten vielleicht aus der Sanklage und dem Bedauern des traurigen Schicksals der Gefährten und 230) einiges Licht. Möglicher Weise ist das Scholion O 610—614 einer viel ausführlicheren Abhandlung des Porphyrios schlecht excerpirt.

nicht in dem gewöhnlichen Sinne; dasselbe gilt von dem, was Quintil. VIII 6, 21. 22; IX 3, 58 so benennt, mit der ἔχλειψις zusammenstellt und unter die Figuren rechnet, während er IX 1, 5 die συνεκδοχή in dem sonst gebräuchlichen Sinne unter den τρόποι aufführt. Die der ἐπαναφορά nahestehende ἐπανάληψις wird nur von Tryphon (p. 203, 1) und Choiroboskos (p. 252, 11) zu den τρόποι gerechnet, doch gebrauchen beide dieses Wort in der oben erwähnten umfassenderen Bedeutung. — Die πρόληψις in dem hier in Frage kommenden Sinne wird weder bei den griechischen noch bei den lateinischen Rhetoren, auch in der Vita Homeri nicht, unter den τρόποι erwähnt, ebensowenig unter den σχήματα; denn dass der Anonymos bei Spengel III, der p. 158, 1 über das προληπτικόν σχημα handelt, ohne alle Autorität ist, wird in dem weiter unten (S. 584f.) folgenden Excurs gezeigt werden.

Wenn sich hiernach also die Frage aufdrängt, ob das Wort  $\tau \varrho \acute{o}\pi o \varsigma$  — um zunächst dieses zu behandeln — an einigen der angeführten Stellen nicht der bekannte terminus technicus sein, sondern eine allgemeinere Bedeutung, wie etwa "Redewendung") haben könnte, so wird dies dadurch bestätigt, dass sich noch einige andere sprachliche Erscheinungen oder gewisse Arten der Darstellung in auffälliger und sonst nicht zu erklärender Weise ebenfalls als  $\tau \varrho \acute{o}\pi o \iota$  bezeichnet finden:

Schol. BT \$\alpha\$ 366 wird, wie ich schon in dieser Zeitschr. XXXVII S. 580 hervorgehoben habe, die ἀνακεφαλαίωσις ein τρόπος genannt, während Ulpian zu Dem. Ol. ll 27 sie richtig als ein σχῆμα bezeichnet. Ebenso scheint das Wort Schol. G² \$\alpha\$ 55 (zu λευκώλενος Ἡρη): ὁ τρόπος σωματοποιία gebraucht zu werden, jedenfalls aber ABT \$B\$ 102, wo die κλῖμαξ ein τρόπος genannt wird, und in der sonst gar nicht zu verstehenden Bemerkung des Schol. Soph. Tr. 1, wo über den die bekannten Worte Solons wiedergebenden Ausspruch bemerkt wird: ὁ τρόπος ἀναχρονισμός. — Auch in dem von mir Porph. ad ll. p. 330, 19 sqq. als ζήπ. 34 herausgegebenen Schol. \$K\$ 165²) wird man den

<sup>1)</sup> Es mag schon hier auf die Worte des Dionysios Thrax (p. 5, 5 Uhl.) hingewiesen werden, durch welche als die zweite Aufgabe der Grammatik die εξήγησιε κατὰ τοὺε ἐνυπάρχοντας ποιητικοὺε τρόπους bezeichnet wird.

<sup>2)</sup> Des Scholion gehört nicht zu diesem Verse, sondern zu V. 167; es enthält nämlich eine andere Erklärung des Wortes ἀμήχανος als die von mir dem Porphyrios abgesprochene und nur in den kritischen Anmerkungen er-

dort behandelten  $\alpha \pi \delta$  xouvoũ τρόπος nicht leicht als den gewölichen terminus technicus aussassen können; denn die  $\alpha \pi \delta$  xou genannte Ausdrucksweise wird nur in der Schrist des Choirobos  $\pi \epsilon \varrho \lambda$  τρόπων (III p. 256, 10 sqq. Sp.) als ein solcher behand doch gehört dieser Abschnitt wie das Uebrige, in dessen Umgeber sich findet, nicht zu dem ursprünglichen Bestande dieser Sch sondern zu der später hinzugesügten Ergänzung, über welche dolf Müller de Lesbonacte Gramm. (Diss. inaug. Greisswald 18 p. 10 fg. zu vergleichen ist.

Zu der vorauszusetzenden allgemeinen Bedeutung des Wo τρόπος passt es sehr wohl, dass zu B 382 mit ihm das Ad tivum ἐπαναφορικός, also nicht die Bezeichnung des σχι selbst, verbunden ist. Ebenso ist es vielleicht zu erklären, Porphyrios, wenn er — was allerdings unsicher ist (vgl. S. 566) die πρόληψις ein σχῆμα ποιητικόν nennt, kein Bedenken tu an anderer Stelle (vgl. daselbst) von einem προληπτικός τι πος zu reden. Wegen des Ausdrucks λύεται δὲ ἐχ τῆς λέξ

wähnte, nach welcher ἀμήχανος soviel ist wie ἀνίκητος. Es schliesst ohne Frage an eine Aussaung jenes Wortes an, welche aus dem voi gehenden systesiar und εποιχόμενοι ein systesir und εποιχόμενος heri nimmt (dieselbe Construction findet sich z. B. Sopb. Ant. 79), und also vollem Recht and xoivoù genannt wird. Die verschiedenen Erklärungen sprechen durchaus dem Charakter eines Zetema, das allerdings im An verstümmelt ist und auch vor der Erwähnung des and norvou eine Li aufweist, in welcher etwa gestanden haben kann: η το από κοινού τρό: σὺ δ' ἀμήχανος εἶ έγείρειν πάντη ἐποιχόμενος. Die in der Ueberlieser gebrauchte Wendung: ὁ δ' ἀπὸ κοινοῦ τρόπος ἐστὶ καὶ παρ' αἰτῷ κα τοις τοιοίτοις weist übrigens auf die Benutzung eines grammatisch-rhei schen Lehrbuches hin, an welches Porphyrios p. 332, 8 mit den Worten: τοιαίτα παρατηρών τις πολλά λύσει τών ζητουμένων κατά τὸ παραπλή eigene Bemerkungen anknöpft (vgl. das in dieser Zeitschr. XXXVII S. besprochene ganz ähnliche Verhältniss des 17. Vaticanischen Zetems). U den zahlreichen in dem Zetema angeführten Stellen vermisst man übrig θ 189, wo Porphyrios (p. 121, 8) die Athetese durch ein ἐπερβατόν und ἀπὸ κοινοῦ zu beseitigen vorschlägt. — Es mag noch hervorgehoben were dasa sich in dem Zetema häufig der Ausdruck én notrov findet, ebense den daselbst angeführten excerpirten Scholien. In dem Porphyrianisc Schol. II 850 hat (nach Masss) D: of de moirir the Molean magailings besser als das xarà xorrov der übrigen Handschriften. Diese Wendung freilich an und für sich nicht zu beanstanden; sie findet sich auch n Schol. A \$\sum 515, Aesch. Pers. 125, Thuc. I 17, 2; 35, 5; 144, 3; II 35, 2; 37, Schol. rec. (ed. O. Dähnhardt) Aesch. Pers. 128. 346. 446. 876 und sonst.

τρόπφ συλληπτικφ, den Porphyrios I init. (p. 127, 25) anwendet, ist auch hier das Wort vielleicht in dem allgemeinen Sinne gebraucht, ob man nun an einen τρόπος τῆς λύσεως oder τῆς ἐρμηνείας denken will; in diesem Falle würde die Wendung dem sonst nicht selten vorkommenden adverbialen συλληπτικώς (Porph. E 576, p. 84, 17; I init. p. 128, 5; 221; Ξ 304—6 p. 197, 20; Schol. BT M 170; G T 47) entsprechen.

Von einem τρόπος ξομηνείας spricht Porphyrios zu M 127sq. (p. 178, 5 sq.), wo er das έχ των υστερον ἀρξάμενον ἀναδραμείν είς τὰ πρῶτα als einen solchen bezeichnet und hinzufügt: καὶ ἔστι συνήθης ὁ τρόπος τῆς ξομηνείας τῷ ποιητῆ.

Zu dieser allgemeinen Bedeutung scheint endlich die sich in dem S. 567 erwähnten Scholion findende Wendung δ τρόπος ἀνακεφαλαίωσις, die in ähnlicher Weise bei der πρόληψις und der σύλληψις und in vielen anderen Fällen wiederkehrt, gut zu passen; denn man sollte bei dem terminus technicus eine Fassung wie ἔστι δὲ τρόπος ἡ ἀνακεφαλαίωσις καλουμένη erwarten oder ähnlich wie wir in Schol. Soph. Oed. Col. 1565, freilich ohne Hinzusügung einer näheren Bezeichnung, lesen τὸ μάτην ἱκνουμένων ἔν τινι τρόπω εἴρηκε. Doch hat das an und für sich keine Beweiskrast; denn auch an Stellen, wo sonst nichts gegen die Erwähnung eines τρόπος in dem gewöhnlichen rhetorischen Sinne vorliegt, kommt dieselbe Art der Einsührung vor, z. B. bei der συνεκδοχή (Porph. B 484; Schol. BQ ι 469), der μετωνυμία (Schol. Β Α 434), der μεταφορά (Schol. ε 490), der ἀντονομασία (Schol. BT Α 7), und auch wohl noch sonst.1)

Bei diesem Verhältniss ist es in manchen Fällen überstüssig, die Frage aufzuwerfen, ob die Scholien, wenn sie eine sonst nicht oder nur selten als τρόπος bezeichnete Wendung in dieser Weise benennen, das Wort in dem speciellen oder dem allgemeinen Sinne gebrauchen. Wenn wir also Schol. A B 278 zu den Worten ἄνα δ' ὁ πτολίπος θος 'Οδυσσεὶς ἔστη die Bemerkung lesen: ... ἕν' περβατὸν ὁ τρόπος, sind wir deshalb noch nicht berechtigt, die Entlehnung dieses Scholions aus einer Quelle anzunehmen, welche das ὑπερβατόν zu den Tropen rechnete (vgl. Quint. VIII 6, 62; IX 1, 6 und Ernesti, Lex. technol. Lat. Rhet. v. transgressio).

<sup>1)</sup> Derselben Erscheinung begegnet man bei dem weiter unten zu behandelnden Worte  $\sigma_{\chi \tilde{\tau}, \mu \alpha}$ .

Da, wie wir oben (S. 565) gesehen haben, Porphyrics in συνεχδογή, die sonst unter den τρόποι aufgeführt wird, an eine Stelle als ein σχημα bezeichnet, 1) ergiebt sich schon hieraus & Frage, ob auch dieses Wort bei ihm und in den Scholien auch weislich eine allgemeine Bedeutung hat. Für ein nicht eigentlich rhetorisches σχημα lässt es sich mit Sicherheit aus dem siebent Vaticanischen von mir zu  $\Sigma$  509 sgg. herausgegebenen Zeten folgern. Dort heisst es (p. 230, 15) in der Erörterung einer de Erklärungen von V. 514. 515, in welcher auf die Worte ἐπ' ε ροπόχοις δίεσσιν . . . . τὰ δ' ἐρῆμα φοβεῖται (Ε 137 sqq.) hi gewiesen wird: πρὸς γὰρ τὰ πρόβατα τὸ σχημα. Ebenso sa Porphyrios (l. 16) über die Worte διάνδις απαντα δάσασθα κτήσιν δσην κτλ. (Σ 511. 512): έν δὲ τοῖς ὑποκειμένοις μ δύο σχήματα ξμιξεν . . . τὸ γὰρ ἄπαντα πρός τὰ κτήμα αναφέρεται, το δε δσην πρός την κτησιν. Fur die re schiedenen Bedeutungen des Wortes σχήμα lehrreich ist ein Hi weis auf das ähnlich lautende, aber das Wort in anderem Sin anwendende Schol. BT B 382: δύο συνέπλεξε σχήματα, όμου τέλευτον καὶ ἐπαναφοράν (vgl. S. 565).

Wenn wir in den hier aus dem siebenten Zetema angeführte Worten für σχημα dem Zusammenhange nach nur die Bedeutu "Ausdrucksweise" annehmen können und also auch an der ob S. 565 erwähnten Stelle @ 70 das Wort in demselben Sinne at zufassen kein Bedenken tragen, findet es sich an anderen Stelle bei Porphyrios im Sinne von Behandlungsweise' gebraucht: z. B. in dem von mir in dieser Zeitschr. XXXVII S. 574 b sprochenen Zetema O 668 sqq., wo das im Sinne des gewöhl licheren κατά τὸ σιωπώμενον stehende σχημα έλλειπτικόν darauf aufmerksam machen soll, dass der Dichter es für unnöth hält, einige Vorgänge ausdrücklich hervorzuheben. Eustathios p. 1672, 37 bezeichnet in diesem Sinne die Unterlassung der au drücklichen Erwähnung, dass die Gefährten des Odysseus das si die Aussuhrung seines Befehls (44-46) nothwendige Feuer he beischafften, geradezu als ein σχημα κατά τὸ σιωπώμενον. Auc die Bezeichnung der πρόληψις als ein σχημα (vgl. S. 568) is

<sup>1)</sup> Ueber die S. 566 in demselben Sinne erwähnte πρόληφις s. weite unten.

Ganz anderer Art sind die z. B. in der sog. Vita Hom. 39 als δ
 λειψις bezeichneten σχήματα.

vermuthlich ebenso aufzufassen, vielleicht auch die zur Rechtfertigung von O 56 sqq. herbeigezogene und als gyñua bezeichnete προαγακεφαλαίωσις. Diese erfordert allerdings eine etwas ausführlichere Besprechung. Eine προανακεφαλαίωσις wird ausserdem nur noch bei Eustathios erwähnt, der  $\lambda$  p. 1672, 35 sqg. mit Berufung auf die lutixol zur Widerlegung der Athetese von v. 38 -43 unter anderem bemerkt: φασίν ώς προαγακεφαλαίωσις ταῦτα τῶν δηθησομένων εἰσί (Schol. vulg. und Vind. 133 haben hier das einfache ἀνακεφαλαίωσις). Ebenso wenig wie er hier von einem σχημα spricht, geschieht dies bei der von ihm a. a. O. der προαγακεφαλαίωσις gleichgesetzten προέκθεσις (vgl. p. 1744, 50 und p. 1802, 11 zu ν 394 und π 281: προεκθετικώς). Andererseits setzt Porphyrios der προανακεφαλαίωσις die προαναφώνησις gleich, wenn er a. a. O. (p. 201, 1) an jene die Bemerkung anschliesst: ώς Όδυσσεύς προαναφωνεί Τηλεμάχω την μνηστηροκτονίαν (π 281 sqq.). Diese erscheint aber nicht nur bei Ps.-Herodian (III p. 103, 14 Sp.) und in der Vita Hom. 65 unter den σχήματα, sondern auch bei Tryphon (p. 203, 15) unter den τρόποι. Auch in dem Scholion zu Thuk. I 8, 11) wird über die später im Zusammenhang der Ereignisse berichtete Reinigung der Insel Delos (III 104) bemerkt: τὸ σχημα προαναφώνησις. Da die mit der προαγαφώνησις im wesentlichen übereinstimmende προέχθεσις nur in einer ganz besonderen Form (Rutilius bei Quintil. IX 2, 106) unter den σχήματα aufgeführt, im übrigen vielmehr unter den partes orationis genannt wird, z. B. von Fortunatian II 12 p. 108 H.2) (vgl. auch Hermogenes περί μεθ. δειν. c. 12 p. 436 Sp.), bewegen wir uns hier offenbar auf einem Grenzgebiete, und man wird berechtigt sein, bei einer des rhetorischen Charakters entbehrenden προανακεφαλαίωσις und einer προαναφώνησις (wie z. B. in dem Schol. Thuc.) dem Worte σχημα die schon oben (S. 570) erwähnte Bedeutung Behandlungsweise des Stoffs' beizulegen.

Auch unter den nicht Porphyrianischen Scholien sind einige, in denen das Wort σχημα in der einen oder der anderen der

<sup>1)</sup> Zu \$\int 604 \text{ spricht Schol. A (Aristonikos) von einer προαναφώνησις, ohne sie ein σχημα zu nennen, ebenso Schol. T zu II 46.

<sup>2)</sup> Auch Ps.-Herodian περί σχημάτων p. 94, 13 (vgl. Striller, Breslauer Phil. Abh. I 2 p. 54) rechnet die προαναφώνησις (wie auch die προοικονομία) nicht zu den σχήματα, sondern zu den κατασκευαί τοῦ λόγου.

hier besprochenen Bedeutungen gebraucht wird. Wir lesen z. B. Schol. T I 529 zu den die Erzählung des Phoinix einleitenden Worten Κουρῆτές τ' ἐμάχοντο κτλ. die Bemerkung: καλοῖει δ' ὑποδιήγησιν τὸ σχῆμα, ὅταν ἱστορικόν τι λάβωμεν δμοιον, also hier im Verhältniss zu der Erzählung des eigenen Lebens des Phoinix (V. 447 fg.). Die von den Rhetoren aufgeführten Unterund Nebenarten der διήγησις, προ-, ὑπο-, παρα-, ἀντι-, κατα-διήγησις (Volkmann, Rhetorik der Griechen und Römer S. 111) werden sonst naturgemäss τρόποι, selbstverständlich in der allgemeinen Bedeutung des Wortes,') aber nicht σχήματα genannt; Quintilian IX 2, 107 verwirft für die παραδιήγησις ausdrücklich diese Bezeichnung; doch würde es gewagt sein, das Scholion mit der hier bekämpften Ansicht in Verbindung zu bringen.

In Schol. Β δ 625: τὸ σχημα μετάβασις εἶπων γὰς τὰ πεςὶ Μενέλαον μετέβη ἐπὶ τοὺς μνηστῆςας, wird hervorgehoben, dass der Dichter von der Schilderung des Lebens im Hause des Menelaus abgeht und sich den Ereignissen in Ithaka zuwendet, so dass auch hier unter σχημα die Anordnung des Stoffes zu verstehen ist. Von einigen Rhetoren wird freilich die Form eines solchen Ueberganges als ein σχημα bezeichnet, z. B. Rutilius II 1; Carmen de fig. p. 66, 88 H. (vgl. H. Monse, Vet. rhet. de sent. figuris doctr. II, Progr. Breslau 1874, p. 17). Doch handelt es sich hier um rhetorische Wendungen, die zugleich zur Einführung des Folgenden dienen; ein nur den Abschluss des Vorhergehenden bildender, aber nicht zu dem Folgenden hinüber leitender Vers, wie er in δ 625 vorliegt, wird in einem andern Homer-Scholion (T II 1) eine παςαγραφή genannt: ώς μέλλων δὲ ἐτέςων μεγάλων ἐνάρχεσθαι πραγμάτων, παραγραφήν ἐνέβαλε τὸν στίχον.

In der von Schol. H. int. o 74 zu den Versen χρη ξεῖνον παρεόντα φιλεῖν κτλ. gemachten Bemerkung: τοῦτο τὸ σχημα καλεῖται γνωμικόν wird, wenn auch beim Auct. ad Her. IV 17 die sententia unter den Figuren erscheint, schon des adjectivischen Ausdrucks wegen für σχημα die Bedeutung "Ausdrucksweise" wahrscheinlicher; dasselbe gilt von Schol. Ε δ 228: σχημα ἀμφιβολίας, es sei denn, dass dem Dichter eine absichtliche,") gekünstelte Zwei-

<sup>1)</sup> Hermogenes παρὶ αὐρέσεως II 7 p. 199, 6 sqq. Sp. spricht in anderem Sinne ebenfalls von τρόποι διηγήσεως.

<sup>2)</sup> Auffallen muss es, dass auch bei Tryphon (p. 203, 25 Sp.), Gregorius Corinthius (p. 223, 15) und Kokondrios (p. 243, 7) die ἀμφεβολία unter den

deutigkeit in der Wahl des Wortes πολύδαμνα (Πολύδαμνα) zugeschrieben werden sollte. Die von mir vorgeschlagene Auffassung des Scholions würde also der Sache nach dasselbe ausdrücken wie Aristonikos zu Π 234 (ἀμφὶ δὲ Σελλοί oder ἀμφὶ δέ σ' Έλλοί): πρὸς τὸ τῆς γραφῆς ἀμφίβολον (vgl. auch Schol. A Ψ 18. 263. 509). Besser als durch .Ausdrucksweise' der Amphibolie wurde σχημα άμφιβολίας allerdings durch ,Form' der Amphibolie wiedergegeben sein. So muss man, wie es scheint, Schol. PQ n 103 auffassen, wo zu den Worten πεντήχοντα δέ οἱ δμωαὶ χατὰ δωμα γυναίκες, αί μέν ... αί δέ bemerkt wird: τὸ σχημα της διαλύσεως δμοιότροπον ωσπερ καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων πτώσεων. wie z. B. τούτους ήγάπησα, τον μέν - τον δέ; ähnlich Schol. T. dessen Anfang jedoch weniger gut überliefert ist.1) Auch das bei Eust. π 256 p. 1801, 45 erwähnte σχημα ἐπιμονης ist vielleicht ebenso aufzufassen, obwohl die ἐπιμονή zu den rhetorischen Figuren gehört.

In dem Schol. vulg. zu β 195: τὸ σχημα περιττόν, ἀπότομον (so Buttmann; überliefert ist ἄτομον) halte ich die Auffassung ,Ausdrucksweise' für die einzig mögliche, obwohl diese für Schol. EQ zu demselben Verse: ήδέως τῷ σχήματι ἐχρήσατο xxl. ferner zu liegen scheint. Aber es ist doch nicht wohl moglich, den Uebergang von dem Singular in V. 195 zu dem Plural

τρόποι erscheint; denn die von Tryphon gegebene Definition: τρόπος δέ έστι λόγος κατά παρατροπήν του κυρίου λεγόμενος κατά τινα δήλωσιν κοσμιωτέραν η κατά τὸ ἀναγκαῖον setzt eine bewusste Abweichung von der χυριολογία voraus, die doch bei der αμφιβολία sicherlich nicht, am wenigsten für die aus Homer angeführten Beispiele, anzunehmen ist, was auch durch Hermogenes nepl ust. deiv. 35 (p. 454, 17 sqq.) bestätigt wird.

<sup>1)</sup> Zu den mit 7 103 sq. in der Construction übereinstimmenden Versen α 109 sq. (κήρυκες δ' αὐτοῖσι καὶ ὀτρηροί θεράποντες οἱ μέν . . . οἱ δὲ κτλ.) findet sich in einem Schol. Barnes. die Bemerkung σχημα γοργότης. Da die γοργότης kein σχήμα ist, sondern nur unter anderem auch durch σχήματα hervorgerusen wird (vgl. Hermogenes mepl loswe II 1, besonders p. 343, 20; 344, 21. 28), ist statt dessen ohne Frage σχημα γοργότητος zu lesen, in demselben Sinne wie z. B. Schol. Lips. (Bkk.) Ε 483 die έπαναστροφή ein σχημα κάλλους genannt wird. Auch Eustathios findet in den Versen α 109 sq. ein γοργον σχήμα in Uebereinstimmung damit, dass Hermogenes als Eigenthümlichkeit solcher σχήματα das τόμνειν (Apsines I 374, 21 Sp. spricht von einer διακοπή) hervorhebt, daneben aber auch bemerkt, dass in ihnen πολλά δι' υλίγων είρηται, obwohl er grammatische σχήματα nicht in den Kreis dieser Betrachtung gezogen hat.

in V. 196 als ein Uebermaass und eine Schroffheit (περιττὸν καὶ ἀπότομον) zu bezeichnen; vielmehr ist dieses Urtheil durch die Art und Weise bedingt, in welcher Eurymachos sich an Telemaches wendet und über das Schicksal der Penelope verfügen will.

Wir wissen aus Quint. IX 1, 10. 11, dass das Wort orium noch zu seiner Zeit ebensowohl in dem (ohne Zweifel ursprüglichen) allgemeinen, wie in dem speciellen, rhetorischen Sinne gebraucht worden ist: nam duobus modis dicitur, uno qualiscunque forma sententiae . . . altero, quod proprie schema dicitur, in sense vel sermone aliqua a vulgari et simplici specie cum ratione mutetie. Das im Vorhergehenden aus Porphyrios und den Scholien Asgeführte kann als Beleg für diese Behauptung gelten; hierdurch eröffnet sich zugleich die Möglichkeit, auch an anderen Stellen derselben Herkunft, wo an und für sich kein Grund vorliegen würde, an der bei den Rhetoren herrschenden Bedeutung des Wortes zu zweifeln, an jene allgemeine Bedeutung zu denken. Dass die Stellung des Artikels z. B. in τὸ σχημα ἐπαναφορά auf diese Auffassung des Wortes hinführt, ist schon oben (S. 569 A. 1) bei Besprechung derselben uns bei dem Worte τρόπος begegnenden Erscheinung hervorgehoben worden.

Es bleibt noch übrig, die im Vorhergehenden nur oberstächlich berührten jetzt sogenannten grammatischen σχήματα in den Kreis unserer Betrachtung zu ziehen. Auch bei den hier in Frage kommenden Scholien ergiebt sich eine nicht gleichmässige Anwendung des Ausdrucks. Doch ist zuzugeben, dass die Unterscheidung hier weniger sicher durchzuführen ist als auf rhetorischem Gebiete. Wenn es z. B. in vielen Scholien des Aristonikos heisst:  $\hat{\eta}$   $\delta \iota \pi \lambda \tilde{\eta}$   $\pi \varrho \delta \varsigma$   $\tau \delta$   $\sigma \chi \tilde{\eta} \mu \alpha$ , ist der Uebergang von der Auffassung: ,das Zeichen bezieht sich auf die (grammatische) Form des Ausdrucks' zu einem auf die dem Dichter eigenthumliche') Form des Ausdrucks' ein sehr leichter, und mit dieser Bedeutung ist wiederum ein ,das Zeichen bezieht sich auf die von dem Dichter angewandte feststehende (oder feststehend gewordene) eigenthümliche Form des Ausdrucks' sehr nahe verwandt. In diesem Sinne ist von den grammatischen Redefiguren bei Ps.-Herodian (III p. 83-90 Sp.) als von einer besonderen Classe der-

<sup>1)</sup> Zu vergleichen ist, dass sich neben dem πρὸς τὴν φράσω, wodurch Aristonikos die διπλη zu Π 124 erklärte, zu Θ 47. 48 die Bemerkung: πρὸς τὴν ἰδιότητα τῆς φράσωσε findet.

- selben, die als σχήματα ἐν λέξει bezeichnet werden, die Rede,') während Alexandros (III p. 33, 15 sqq.), Tiberius (III p. 80, 18 sqq.) und die Vita Hom. (c. 41—64) sie nach dem Vorgange des Caecilius αλλοιώσεις nennen und als eine Unterabtheilung der rhetorischen wortfiguren behandeln. Diese bestimmte Auffassung des Wortes σχήμα lässt sich bei den in Frage kommenden Scholien keineswegs überall festhalten.

Der von Aristonikos zu Π 265 gebrauchte Ausdruck: .... διὰ τὸ τὴν ἔννοιαν τοῦ πᾶς πληθυντικὴν εἶναι, μόνον δὲ τὸ σχῆμα ενικόν lässt z. Β. nur die Bedeutung 'Ausdrucksweise' zu; dasselbe gilt von Aristonikos zu Ν 66: ἡ διπλῆ πρὸς τὸ δυϊκὸν σχῆμα, worüber Carnuth zu μ 52 (ausserdem noch Schol. Α Γ 459; Ε 233; Ω 282) zu vergleichen ist. Ebenso ist das Wort bei Aristonikos Θ 73.74; 191, und Σ 222: ... οὐ συνεὶς (ὁ Ζηνόδοτος) ὅτι παραπλήσιον ἐστι τὸ σχῆμα τῷ κλυτὸς Ἱπποδάμεια κτλ. aufzufassen; denn, wenn eine feststehende grammatische Figur bezeichnet werden sollte, müsste nicht von τὸ παραπλήσιον, sondern von τὸ αὐτὸ σχῆμα die Rede sein; auch die Worte des Aristonikos zu Κ 84 (über οὐρεύς und οὖρος): καὶ οὐκ ἐκράτησε τοῦ σχήματος, sowie des Didymos zu Β 447 (über ἀγήρων): ... καὶ ἔστι παραπλήσιον τὸ σχῆμα τῷ ὑμεῖς δ᾽ ἐστὸν ἀγήρω τ᾽ ἀθανάτω τε (Ρ444) machen dieselbe Auffassung nöthig.

Von diesem Gesichtspunkte aus hat es nichts Auffallendes, dass zu A 162 das jüngere Genfer Scholion über die Wortstellung  $\vec{\psi}$  Ent bemerkt:  $\vec{\alpha} \nu \alpha \sigma \tau \rho \sigma \phi \hat{\eta}$   $\hat{\sigma}$   $\tau \rho \hat{\sigma} \pi \sigma g$  (ausführlicher Schol. D Bkk.), während es zu  $\gamma$  408 über  $\sigma l g$  Ent in Schol. B heisst:  $\vec{\alpha} \nu \tau t - \sigma \tau \rho \sigma \rho \sigma \nu^2$ )  $\tau \hat{\sigma}$   $\sigma \chi \hat{\eta} \mu \alpha$ . Aus derselben allgemeinen Bedeutung

<sup>1)</sup> R. Müller, dessen im vor. Heft dies. Ztschr. enthaltene Abhandlung (S. 444 ff.) mich davon überzeugt hat, dass die unter dem Namen Herodians überlieferte Schrift π. σχημάτων nicht von diesem herrührt, hält mit Recht den Abschnitt über die ἐν λέξει σχήματα für eine ursprünglich für sich allein stehende Einheit. Wenn Müller diesen Theil von Ps.-Herodian selbst mit den beiden anderen Abschnitten zusammengefügt werden lässt — ob mit Recht, will ich jetzt nicht untersuchen —, ist also auch bei dieser Annahme der Verfasser ebenso gut für einen Vertreter der Dreitheilung zu halten wie die von Müller (S. 448. 9) citirten Fortunatianus und Marius Victorinus (p. 126; 271 H.).

<sup>2)</sup> Dies Wort in ἀναστροφή zu ändern scheint nicht nöthig zu sein; denn ἀντιστροφή ist eine Bezeichnung für verschiedene Arten des ὕστερον πρότερον, vgl. S. 565 A. 1 und Schol. BT B 101, besonders aber P s 155 (zu παρ' οἰκ ἐθέλων ἐθελούση): ἀντιστροφή Ἰωνική und Schol. α 58.

beider Wörter erklärt es sich, dass in Schol. Pind. P. IV 436 the das Schema Pindaricum gesagt wird: πάλιν τῷ συνήθει σχήμει καὶ τρόπφ κέχρηται τὸ ἐνικὸν τῷ πληθυντικῷ συζεύξας κὶ Ebenso ist über G¹ zu N 257 zu urtheilen.

An den meisten Stellen lässt der Wortlaut der Scheien beide Aussaungen zu; an anderen ist jedoch die specielle bedeutung (grammatische Figur der Rede) die einzig mögliche, z. B. bei Aristonikos zu Κ 495: . . . καλ ότι ἐν στήματι & nveyne nth. und zu A 376 nal oti ev ornuati etomer oit άλιον αὐτὸν ἐξέφυγε τῆς χειρός (vgl. Friedl.), bei Nikanor n Ο 24: συναπτέον έως του θείοιο εν σχήματι γάρ είρητα, zu II 557 (nach Erwähnung zweier anderer Erklärungen): diraται δὲ καὶ σχημα εἶναι, ἀπὸ δοτικης εἰς αἰτιατικήν κτλ und zu Φ 106 (άλλὰ φίλος θάνε καὶ σύ) . . . . Γν' η εν σχήματι άλλ' ω φίλε καὶ σὺ ἀπόθανε κτλ., sowie zu T 123: δύναται καὶ τοῖς ἑξῆς συνάπτεσθαι, ἵν' ἢ σχῆμα κτλ., vgl. ausserden Nikanor @ 340 und A 657. Auch der sich Schol. AD I 16 findende Ausdruck πτωτικόν τὸ σχημα κτλ. verlangt diese Aussaung, ebenso G<sup>2</sup> O 305 und P & 709. Hingegen lässt sich der vereinzelt vorkommende auffallende Ausdruck σχημα σολοιχοφανές 1) pur aus der allgemeinen Bedeutung des Wortes erklären; über des Dativ μολούση nach dem vorhergehenden εμερος μ' ὑπῆλθε heist es z. B. in Schol. AB zu Eur. Med. 58; τὸ σχημα σολοικοφαίς διὰ τὴν ἐναλλαγὴν τῆς πτώσεως. Ganz ahnlich bemerkt Eustathios p. 1673, 35 sqq. zu λ 75. 76 (σημά τέ μοι χευαι . . . ἀνδρὸς δυστήνοιο): κέκριται δὲ σολοικοφανή τε σχήματα καλείν ταῦτο καὶ ἁπλῶς οὖτω σχήματα.2)

Nach G. Schepss, De soloecismo (Diss. Strassburg. 1875) p. 30 haben die Grammatiker die Ausdrücke σολοιχώδης, σολοιχοειδής. σολοιχοφανής gebildet, um etwas zu bezeichnen, was sie weder als einen Fehler, noch als einen Vorzug der Rede auffassen wollten. Wenn man dies zugiebt, i) ist die oben erwähnte Verbindung eines

<sup>1)</sup> Aehnlichkeit haben einige Stellen des Dionys von Halikarnass, z. B. de Dinarcho c. 8 p. 308, 3 σολοιχοφανεῖς σχηματισμοί, de Thuc. char. c. 29 init.: τῶν σχηματισμῶν πλοκαὶ σολοιχοφανεῖς, besonders ibid. c. 33 extr.: βεβιασμένα σχήματα, ὧν ἕνια σολοικισμῶν παφέχεται δόξαν. Zu vergleichen ist auch die ausführliche Erörterung des. c. 24.

<sup>2)</sup> Diese und die folgenden Worte des Eustathios sind in verkürzter Form in die B-Scholien übergegangen (s. Dindorf zu p. 483, 11).

<sup>3)</sup> In der Bemerkung des Parmeniskos zu  $\Sigma$  515 entspricht jedoch

dieser Ausdrücke mit dem Worte σχημα doch noch nicht erklärt. Das Verhältniss des σχημα zu dem σολοικισμός erscheint an den von Schepss a. O. und p. 32; 40; 45 sqg. angeführten Stellen als ein solches, dass beide sich auf ganz demselben (grammatischen) Gebiete bewegen, nur mit dem Unterschiede, dass das, was in der gewöhnlichen Rede als ein σολοιχισμός gelten würde, bei den Dichtern oder Rednern ein σχημα genannt wird, oder, um mit Ps.-Herodian (85 Sp.) zu reden, so, dass dieses ein κατόρθωμα ist και την εξάλλαξιν εύλογον έχει, δ δε σολοικισμός άμάρτημα μηδεμίαν αίτίαν τῆς ἀχαταλληλίας ποιούμενος (Aehnliches fügt Eustathios seinen oben angeführten Worten hinzu). Hieraus erklärt sich die oben S. 564 A. 1 aus Gregorius Corinthius u. s. w. angeführte Definition des  $\sigma_{\chi}\tilde{\eta}\mu\alpha$  und wird es hegreiflich, dass AG'D Δ 503 eine Ausdrucksweise, die sonst als σχημα bezeichnet wird, einen σολοικισμός nennen, und dass Schol. MNAB zu Eur. Hipp. 22, 23 zur Construction der Worte τὰ πολλά δὲ πάλαι προχόψασ' οὐ πόνου πολλοῦ με δεῖ zunächst τοῦτο έσολοίχισεν, und dann συνεχῶς τούτω τῷ σχήματι χρῖται') ὁ Εὐριπίδης bemerken. In derselben Weise findet der neben dem häufig vorkommenden σχημα Αττικόν gelegentlich, z. B. Schol. Luc. de calumn. non cred. 8 (über das indecl. ἄμφω), erwähnte 'Αττικός σολοικισμός') seine Erklärung: hat doch auch Plinius in seiner Schrift de dubio sermone sich dahin geaussert, dass quando sit soloecismus, quando sit schema, sola intellegentia discernit (Gr. Lat. V p. 292, 13), Andererseits ist es nicht wohl möglich die u. a. in der Vita Homeri c. 41 sqg. aufgezählten grammatischen σχήματα in der Weise zu sondern, dass einige von ihnen mehr als andere dem σολοιχισμός nahe gebracht würden. Anders stellt sich aber für das og. σολοικοφανές die Sache, wenn man σχημα im Sinne von Form des Ausdrucks' aussast, ebenso wie Nikanor N 352 von einer φράσις σολοικοφανής (vgl. denselben Z 87. 88) spricht: alle grammatischen σχήματα sind den

dem goloixopavés des Nikanor in der Recension des Cod. A in der dem Porphyrios (p. 230, 2) vorliegenden Recension ein σολοικισμός.

<sup>1)</sup> Aehnlich Schol. MA zu demselben Verse: συνεχώς δε ούτος κέχρηται το τοιούτο σχηματισμό.

<sup>2)</sup> Hingegen bildet in der Rhetorik des Philodemos (I 154, Col. XI 8) das τας εθνικάς φυλάττειν (l. 13 τηρείν) ίδιότητας einen Gegensatz zu GoloixiCair.

Eindruck von σολοικισμοί machende Ausdrucksweisen; dies is u. a. auch den oben angeführten Worten des Eustathios zu entnehmen.

In der häufigen Verbindung des Wortes σχήμα mit Adjective geographischer Bedeutung, wie Arrixón, Iwrixón u. s. w. ist das Wort zunächst in seiner allgemeinen Bedeutung aufzulauen es bezeichnet die in Athen, bei den Ioniern u. s. w. heimische un dort also ungesucht gebrauchte Ausdrucksweise, die freilich fl einen nicht der betreffenden Gegend angehörigen Dichter ei (grammatisches) σχημα im engeren Sinne des Wortes wird. Die Auffassung ') findet sich z. B. in der Vita Hom. 8-13: 28: 42: 4 wo freilich nicht von einem σχημα, wohl aber von ἐδιώματα τώ διαλέκτων und συνήθεια Αττική die Rede ist. Auch Apollonic Dyskolos äussert sich in demselben Sinne, wenn er (ourt. p. 21; 21) die Vertretung eines Casus durch einen anderen xarà si των σχημάτων λόγον aussen will, jedoch hinzusagt: έθιμα τερον διαλέχτου τὸ τοιουτον ἐνδειξαμένης. Auch p. 224, 3 b zeichnet er die Verbindung eines Singulars mit einem pluralische Worte sächlichen Geschlechts als ein σχημα του ουδετέρο welches einige fälschlich aus dem EGoc Boiwtion, das sich auc bei Pindar fände, herleiten wollten. Mit welchem Rechte die alte Grammatiker einzelne syntaktische, zum Theil auch formale sprach liche Erscheinungen dieser oder jener Oertlichkeit zugeschriebe haben, auf wen und auf welche Fiction z. B. die zum Theil sel sonderbaren σχήματα des Lesbonax zurückzuführen sind (vgl. Ru Müller De Lesbon, gramm., Diss. Gryph. 1890 p. 79 sq.), lasse it hier unerortert. Die Definition der Rec. A. p. 33: ornug kon λόγου πλοχή των του λόγου μερών κατά τινα διάλεκτον gel auf die Verwendung, welche das Dialektische durch den Dichte gefunden bat.

Wichtig für die von den Dialekten ausgehende Aussaung is der Umstand, dass in den Scholien ebenso gut wie von einer σχημα Αττικόν u. s. w. auch von einem έθος Αττικόν, einer συνήθεια, χρησις oder φράσις Αττική u. s. w. die Rede ist. S bemerkt z. B. über das sogensante ἀνανταπόδοτον Schol. Ver (Dübner p. 564) Ar. Plut. 469: σχημα τοῦτο Αττικόν, ῷ κα Ομηρος ἐχρήσατο ἀλλ' εἰ μὲν δώσουσι γέρας μεγάθυμο

<sup>1)</sup> Hier mag auf die an anderer Stelle zu behandelnde Uebereinstimmun derselben mit Dio Chrys. 12 p. 409 R (vgl. 11 p. 315) nur hingewiesen werder

<sup>2</sup>Δχαιοί (A 135), 1) während wir zu Ar. Av. 7, freilich in einem jüngeren Scholion, über dieselbe sprachliche Erscheinung lesen: Αττικώ δε έθει είρηται ταύτα άναπόδοτα ώς και έν Νεφέλαις (V. 268) ατλ. — Zu β 206 lässt ein auf Didymos zurückgehendes Scholion (HMQR) Aristarch die Weglassung des Artikels in είνεχα της άρετης έριδαίνομεν (- είνεχα της ταύτης άρετης) als ein Ιακόν έθος bezeichnen. Das Schol, Pind. Isthm. I 58 sagt von demselben Aristarch, er habe die Construction el d' dosτα κατάκειται πάσαν όργαν als eine Arrixh σύνταξις aufgefasst (vgl. Rud. Müller a. a. O. p. 82).

Auch das Wort σχήμα scheint Aristarch, auch hier freilich nicht nothwendig in dem speciellen Sinne (worüber weiter unten zu vergleichen), hierfür gebraucht zu haben, vorausgesetzt, dass Didymos oder Aristonikos (für diesen entscheidet sich Ludwich, Aristarchs hom. Textkr. I p. 568, 12) zu η 301 mit den Worten: οὖτως, ήμετέρου 'Αττικόν δέ τὸ σχημα, ώς ές διδασκάλου, den von ihm gebrauchten Ausdruck genau wiedergiebt. Die von dem Schol. vulg. hier gebrauchte Bezeichnung 'Αττικός δέ δ σχηματισμός scheint mehr die bewusste Thätigkeit des Dichters als die Beschaffenheit des Dialekts hervorzuheben.

Bisweilen tritt zu dem σχημα in der hier behandelten Bedeutung noch ein ίδιον hinzu, z. B. G<sup>2</sup> (= D) Θ 307: κέχρηται γαο τη μετοχή αντί φήματος, και έστι το σχήμα ίδιον Αίολέων, und B B 87 (zu μελισσάων): ἔστι δὲ τὸ σχημα ἐπέχτασις, ίδιον τῶν Ἰώνων.\*) Ebendas sagt ein Scholion in A zu B 117 in kurzerer Fassung: τὸ πολλάων ἐπέκτασις, καὶ ἴδιον τῶν Ιώνων, womit wiederum der zu η 50 in Schol. E über δαίτην δαινυμένους gebrauchte Ausdruck ίδίωμα τῶν Αττικῶν zu vergleichen ist (s. auch S. 578 über Vit. Hom. 8f.). Schon Aristarch hat zu N 197 nach Aristonikos die Häufung der Dualformen als ίδιον Αθηναίων bezeichnet (vgl. Vit. Hom. 12 p. 343 extr.).

<sup>1)</sup> In Schol. A 135 (T) und A 137 (B) ist überliefert: Αττική των προτέρων ή παράλειψις mit Berufung auf Aristoph. Plut. 468 und Thesm. 536. Zu vergleichen ist auch Schol. G2 zu dieser Stelle, in welchem das ohne Zweisel corrupte των προτέρων sehlt und die Ausdrucksweise als eine dezaisen bezeichnet wird (vgl. auch Gram. An. Par. III p. 274, 18).

<sup>2)</sup> An dieser Stelle geht die sonst vorauszusetzende Bedeutung ,Ausdrucksweise' in die der "Form' über. Dasselbe ist bei Didymos zu B 447 der Fall.

Ebenso wie für die hier behandelten Ausdrücke 1) ist ohne Zweisel auch für die schon S. 578 herbeigezogenen Bezeichnungen ρυνήθεια u. s. w. Gleichsetzung mit σχημα anzunehmen. So lesen wir z. B. bei Porphyr. σ 367 (p. 126, 3): οὖτω γὰρ καὶ τὸ μακρά πέλονται κατά την Αττικήν συνή θειαν ακουστέος, allerdings dunkle Worte (vgl. meine Anm. zu der Stelle), die vielleicht auf das Verhältniss von πέλεσθαι zu πέλειν hinweisen sollen, wie Schol. Soph. O. R. 148 den Gebrauch des medialen Egazyéllesa statt des Activums als eine Arrixn zon ois bezeichnet wird. -Das in den Versen des Euripides Andr. 668 sg. vorhandene Amkoluth wird in dem Scholion als eine Αττική σύνταξις und offenbar in demselben Sinne vorher als ein σύνηθες της φράσεως σχημα bezeichnet;2) Schol. A (nach Friedländer Nikanor) Z 479 nennt die Verbindung der Worte xal noté tig elnot .... ex πολέμου ανιόντα eine συνήθης Αττικοίς φράσις, so dass man schon aus diesem äusseren Grunde kein Bedenken tragen wird. auch ein einsaches 'Αττική ή φράσις, wie solches z. B. Schol. Q q 98 und Schol. Soph. Tr. 455 vorkommt, einem σχημα 'Aττιxóv gleichzusetzen. Dasselbe wird folgerichtiger Weise für ein einfaches Arrixão oder dergl. anzunehmen sein. Die Zurückführung einzelner Wörter auf diesen oder jenen Dialekt, wie dies in überaus zahlreichen Fällen im Lexikon des Hesychios, zur Ilias z.B. in den Genfer Scholien zu @ 259. 260. 262. 424 geschieht, gehört nicht bierher; denn ein Wort als solches ist nie als ein σχημα oder ein τρόπος bezeichnet worden.

Das hier über die Adjectiva, die geographische Bestimmungen enthalten, Bemerkte gilt mutatis mutandis auch von denen, die das eine oder das andere  $\sigma\chi\tilde{\eta}\mu\alpha$  von Persönlichkeiten ableiten. Wo von den  $\Gamma o\varrho\gamma t\epsilon\iota\alpha$   $\sigma\chi\tilde{\eta}\mu\alpha\tau\alpha^3$ ) die Rede ist, z. B. Schol. zu Thuc. I 2, 1, ist damit selbstverständlich eine von jenem Redekünstler absichtlich gewählte, von der gewöhnlichen Ausdrucks-

<sup>1)</sup> Schon Friedländer Ariston. p. 1, 1 hat  $\sigma_{\chi\bar{\eta}\mu\alpha}$  und  $i\delta\iota\sigma\nu$  einander gleichgesetzt,

<sup>2)</sup> Die Beziehung des σύνηθες σχημα auf die Anwendung durch den Dichter ist weniger wahrscheinlich, da die in dem Scholion erwähnte Setzung des Nominativs statt des Genetivs nach Schwartz (Index Analyt. p. 412) bei Euripides nur noch zu Phoen. 283 notirt ist. Uebrigens ist in den Worten des Scholions: εἰ δόντος σοῦ τινι τὴν παῖδα τὴν σὴν ὑπ' ἐπείνου τοιαῖτα ἔπασχες das letzte Wort in ἔπασχεν zu ändern.

<sup>3)</sup> Ueber das Alter dieser Bezeichnung wird S. 585 ff. gehandelt werden.

weise abweichende Form der Rede gemeint. Andererseits liegt da. wo es sich um ein grammatisches  $\sigma_{\chi}\tilde{\eta}_{\mu}\alpha$  handelt, wie bei dem Πινδαριχόν, dem Ἰβύχειον und dem freilich an der Grenze eines solchen und eines rhetorischen σχημα stehenden 'Αλκμανικόν.') die Möglichkeit vor, das Wort als eine Bezeichnung für eine dem Dichter unbewusst zur Gewohnheit gewordene Ausdrucksweise oder für eine absichtlich von ihm gebrauchte, sonst ungewöhnliche Redeform aufzufassen. Der Unterschied ist hier von geringerer Bedeutung als bei dem σχημα 'Αττικόν u. s. w. Die richtige. vielleicht auf Aristarchos selbst zurückgehende Bemerkung des Aristonikos zu Y 138: καὶ τούτω πεπλεόνακεν 'Αλκμάν' διδ και Αλκμανικόν καλείται, ούχ δτι πρώτος αὐτῷ έχρήσατο, lässt beide Auffassungen zu, ebenso das ausführlichere Scholion ΗΟ x 513 (zu ένθα μέν είς Αγέροντα Πυριφλεγέθων τε δέουσι Κώχυτός τε): ... τοῦτο (vorausgeht σχημα) καλείται Άλκμανικόν, ούχ δτι Άλκμαν πρώτος αὐτῷ ἐχρήσατο, άλλ' δτι πολύ ξοτι παρ' αὐτῷ κτλ., wie auch (über das nach Ibykos benannte σχημα) Ps.-Herodian περί σχημ. p. 101, 13: καλείται δὲ Ἰβύκειον, ούχ δτι πρώτος Ίβυκὸς αίτφ έχρήσατο (δέδεικται γάρ καὶ παρ' Όμήρφ πρότερον), άλλ' έπεὶ πολύ καὶ κατακορές  $\pi \alpha \rho^{2} \alpha \vec{v} \tau \vec{\omega} \times \tau \lambda$ . (vgl. auch Schol. A E 6 und X 23, aus Aristonikos).

Andererseits führt das oben S. 576 citirte Schol. Pind. Pvth. IV 436, wo das Πινδαρικόν σχημα als ein diesem Dichter σύνηθες σχημα bezeichnet wird, sowie Schol. Pyth. IV 318, in dem das Άλκμανικόν ein von Alkman häufig angewandtes σχημα της έρμηνείας genannt wird, auf die allgemeine Bedeutung des Wortes. Auch das Aristonikos-Scholion zu E 774: τούτω δὲ τῶ ἔθει πεπλεόνακε καὶ Άλκμάν?) spricht für diese Auffassung. Hiermit zusammenzuhalten ist es. dass zu den Worten

<sup>1)</sup> Dies σχημα ist nämlich auch als ein ὑπερβατόν aufgesasst worden; Porphyrius 2509 sqq. (p. 231, 8) sagt von ihm und einem ihm ähnlichen σχημα: ὑπερβατῷ δὲ ἀμφότερα λύεται, und zu × 513 wird es in Schol. HV (Dind.; susserdem M) geradezu ein σχήμα καθ' ύπερβατόν genannt; das ύπερβατόν erscheint aber bei den Rhetoren unter den rhetorischen Wortfiguren (vgl. den Index bei Spengel; s. auch Vit. Hom. 30; deneben erscheint es freilich auch als τρόπος, s. S. 569). Uebrigens wird dasselbe σχημα auch προεπίζευξις oder προδιεζευγμένον genannt, s. z. B. Phoibamm. p. 48, 25 Sp., Schol. T P 138, A E 774, die Scholien zu \* 513.

<sup>2)</sup> Die folgenden Worte stimmen mit dem oben zu dem σχημα Άλκμανικόν Angeführten überein (vgl. auch R. Müller, de Lesbon. grammat. p. 76).

moge noch bemerkt werden, dass das von Dindorf auf v 392 bezogene P-Scholion, das in der Handschrift ohne Lemma überliefert ist, hier überhaupt nicht in Frage kommt: mit dem σχημα σεμνοποεπές ist die feierliche Haltung gemeint, in welcher Nestor mit den Seinigen einherzieht (V. 386 f.).1)

Es ist übrigens hervorzuheben, dass das Wort σχημα nicht nur in grammatischem Sinne (vgl. S. 576), sondern überhaupt an vielen Stellen der Scholien die im Vorhergehenden behandelte allgemeine Bedeutung zwar zulässt, aber nicht fordert (vgl. das S. 569 uber den Gebrauch des Wortes τρόπος Bemerkte). Als Beispiel eines Falles, wo diese Bedeutung ausgeschlossen und die specielle rhetorische anzunehmen ist, mag auch noch auf das schon oben S. 565 angeführte Schol. BT B 382: δύο συνέπλεξε σχήματα. δμοιοτέλευτον καὶ ἐπαναφοράν (ganz ebenso Vita Hom. c. 36) hingewiesen werden.

Aus diesen neben einander hergehenden verschiedenen Bedeutungen der Wörter σχημα und τρόπος ergiebt es sich, dass für die Ableitung der sie enthaltenden Scholien auf sie kein grosses Gewicht zu legen ist, dass vielmehr bei sonstiger Uebereinstimmung für ein von einem  $\sigma_{\chi}\tilde{\eta}\mu\alpha$  handelndes Scholion auch mit einem Abschnitte, in welchem dieselbe rhetorische oder grammatische Wendung als ein τρόπος bezeichnet wird, ein directer oder indirecter Zusammenhang angenommen werden kann (vgl. S. 569). Woher dieses Schwanken der Bedeutung stammt, lässt sich vielleicht aus einer historischen Betrachtung der Anwendung des

ist nämlich, wie sich aus Demetrios παρὶ άρμην. § 196 ergiebt, als ἐπανά-Arres bezeichnet worden. Hingegen scheint im Ansang des Scholions das Wort in engerem Sinne gebraucht zu sein, vgl. Schol. B: ἐπανείληφε τὸ αὐτὸ πρὸς Εμφασιν της προθυμίας. Der Umstand, dass in der zu H3 an den Rand geschriebenen Bemerkung dieser selbe Vers citirt wird, deutet übrigens auf ein rhetorisches Lehrbuch hin. Ob wir berechtigt sind, ein solches einem gewissen Nikanor zuzuschreiben, möchte ich nicht entscheiden. Aus dem räthselhasten relaia, das die vorher angeführten Worte enthalten, lässt sich vielleicht schliessen, dass ursprünglich eine Bemerkung des Versassers der Ομηρική στιγμή über die Interpunktion irgend einer der herbeigezogenen Stellen angeführt gewesen war. (Auch z. B. zu Π 557 hat dieser ein σχτμα beräcksichtigt; vgl. S. 576).

<sup>1)</sup> Ueber die dem genannten Worte in einigen Scholien, wie auch besonders in der dem Dionys von Halikarnass zugeschriebenen Tigen innewohnende Bedeutung ,Kunstgriff, den man anwendet, um seine wahren Gedanken zu verhüllen, vgl. diese Zeitschr. XXXVII 581.

Wortes  $\sigma\chi\tilde{\eta}\mu\alpha$ , bei der auch das Wort  $\tau\varrho\delta\pi\sigma\varsigma$  zu berücksichtiges sein wird, erklären.

## Excurs.

Unter den im Vorhergehenden besprochenen Scholien sind (abgesehen von S. 567) die sich am Schlusse der Abhandlung des Anonymos bei Spengel III p. 110 f. findenden, auch oben S. 563 Anm. 1 kurz erwähnten Bemerkungen noch nicht berücksichtigt worden, und doch sind sie nichts anderes als rhetorisch-grammatische Scholien zur Ilias. Dies Verhältniss ist schon von Spengel p. IX hervorgehoben worden. 1) Aber wenn auch das von demselben über den anonymen Bearbeiter dieser Scholien gefällte wegwerfende Urtheil völlig zu Recht besteht, so ist doch das von diesem benutzte Material nicht völlig ausser Acht zu lassen.

Eine Vergleichung mit den uns vorliegenden Scholien und mit Eustathios ergiebt, dass der Bearbeiter eine, vielleicht auch zwei oder drei Handschriften mit Bemerkungen, die den anderweitig überlieferten sehr ähnlich sind, benutzt und aus diesen, sich im allgemeinen (bis zu dem Nachtrage p. 159, 24) der Reihenfolge der Gesänge anschliessend,2) grammatische oder rhetorische Bemerkungen, in denen er σχήματα zu finden glaubte, zusammengestellt hat. An manchen Stellen hat er dem von ihm benutzten Material eigene zum Theil sehr thörichte Bemerkungen hinzugefügt, z. B. gleich im Ansang p. 150, 18 sq. die Erklärung der Dualform lorse A 567 durch die ovoaviou zai zarar Jóriou Jeol. Gedankenlose Benutzung der ihm zu Gebote stehenden Scholien verräth der Anonymos auch darin, dass er p. 152, 12 sq. eine längere und zwar aus guten Quellen stammende (vgl. diese Zeitschr. XXXVII 558) Erörterung über die Beredsamkeit der homerischen Helden an eine Bemerkung über die I'211 vorliegende grammatische Figur angeschlossen hat, obwohl sie dem Zweck seiner Zusammenstellung durchaus fern lag. Dasselbe gilt von der sich an eine rhetorische Bemerkung zu # 370 (wenigstens in dem von mir für diese Abschnitte vor einigen Jahren verglichenen cod. Monac. gr. 8) anschliessenden Auseinandersetzung über die homerischen Wagen, die Spengel mit Recht in seiner Ausgabe fortgelassen hat.

Ich hätte dies in meiner Bemerkung in dieser Zeitschr. XXXVII 558
 2 erwähnen sollen.

<sup>· 2)</sup> P. 158, 3 ist anstatt der falschen Ueberlieferung (ἐν ἀρχῆ τῆς ω') zu lesen ἐν ἀρχῆ τῆς Μ.

Die den ausgeschriebenen oder benutzten Scholien vorausgeschickten Ueberschristen sind wilkürlich gewählt und ohne Bedeutung, z. B. ist p. 158, 29 sq. zu den Versen N 144 von einem τρόπος ἐλλειπτικός die Rede, während die Ueberschrist des Abschnittes von einem κρεμάμενον σχῆμα spricht. An anderen Stellen, deren Auszählung nicht nöthig ist, sindet sich das Wort σχῆμα ebensalls nur in der Ueberschrist, während die durch diese eingeleiteten Worte weder diesen noch einen anderen ihm ähnlichen Ausdruck haben. Der Anonymos ist hier derselben Schablone gefolgt, wie in der den Haupttheil seiner Schrist bildenden Zusammenstellung der bei Hermogenes νοκοmmenden σχήματα, in der er z. B. das von Hermogenes περὶ εὐρέσεως IV 4 besprochene πνεύμα als ein πνευματικόν σχῆμα bezeichnet.

Es ergiebt sich also, dass Abweichungen dieses Anonymos von den Auffassungen, die uns in den übrigen rhetorischen Schriften (vgl. z. B. S. 563) entgegen treten, ohne alle Bedeutung sind. Dasselbe gilt von seinem Verhältniss zu den rhetorischen Bemerkungen unserer Scholien.

II.

Die sog. Gorgianischen σχήματα haben erheblich eher Beachtung gefunden, als sie unter diesem später für sie gebräuchlich gewordenen Namen zusammengefasst worden sind. Gorgias selbst hat sie, wie aus Cic. or. 52, 175. 76 zu schliessen ist, zu den von ihm angewandten festivitates gerechnet, durch welchen Ausdruck - worauf Philostr. vit. soph. 1, 13 hinführt - vielleicht das griechische aylatat wiedergegeben wird. Isokrates Panath. § 2 nennt sie ίδέαι έν ταίς φητορείαις διαλάμπουσαι (vgl. O. Navarre Sur la Rhétorique grecque avant Aristote p. 190). Dass Timaios für sie den uns geläufig gewordenen Ausdruck aufgebracht hat, scheint mir Norden Ant. Kunstpr. I S. 15 mit Unrecht aus Diod. XII 53 zu folgern; denn es ist keineswegs ausgemacht, dass der Wortlaut dieser Stelle auf Timaios zurückgeht, und, auch wenn man dies annehmen will, ist wohl zu beachten, dass dort nicht schlechthin von σχήματα, sondern von τοῖς τῆς λέξεως σχηματισμοῖς περιττοτέροις και τη φιλοτεχνία διαφέρουσιν die Rede ist,

Auch Aristoteles, der rhet. III 8 über die genannten Figuren handelt, gebraucht für sie nicht den in Frage kommenden Ausdruck, vielmehr haben bei ihm die σχήματα τῆς λέξεως eine von

dem bekannten rhetorischen terminus technicus verschiedene, gu allgemeine Bedeutung. Dies geht auf das deutlichste hervor a soph, el. 4 p. 165 b 27 und rhet. III 8 (p. 1408 b 21): sò στημα της λέξεως δεί μήτε έμμετρον είναι μήτε άρροθμ Auch die Bemerkung in der Poetik c. 19 (p. 1456 b 8) meel s Liker by usy bothy eldoc Dewolac tà ornhata the likeus, έστιν είδεναι της υποκριτικής κτλ. giebt Th. Gompers in sein Uebersetzung (S. 42) richtig wieder: "Im Bereiche der Diction al bilden die Modalitäten des Ausdrucks einen Gegenstand der Unt suchung. Davon Kenntnis zu nehmen ist jedoch die Sache der Vo tragskunst' (vgl. auch Bernays Rhein. Mus. VIII 589). Auch i Versasser der sog. Rhetorik προς 'Αλέξανδρον') kennt die specie Bedeutung des Wortes noch nicht: er behandelt c. 27 f. die G gianischen Figuren, ohne sie als solche zu bezeichnen, gebrau vielmehr c. 25 und c. 27 (p. 1436 a 1) das Wort σχημα, wie al c. 24 das Wort τρόπος im allgemeinen Sinne.

Hingegen könnte es so scheinen, als ob zuerst Theophrast (Wort  $\sigma\chi\tilde{\eta}\mu\alpha$  und zwar gerade für die Eigenthümlichkeiten (Gorgianischen Stils als terminus technicus gebraucht hätte; ein Angaben bei Dionys von Halikarnass lassen sich nämlich in dies Sinne deuten, wie dies auch z. B. von Hugo Rabe de Theophra libris  $\pi\epsilon\varrho\lambda$   $\lambda\epsilon\xi\epsilon\omega\varsigma$  p. 45 geschehen ist.

In der Schrift über Lysias sagt Dionys allerdings (c. 14 p. 19 ed. Us. et Raderm.): έν γοῦν τοῖς περὶ λέξεως γραφεῖσι τ τε άλλων καταμέμφεται (ὁ Θεόφραστος) τῶν περὶ τὰς ἀν θέσεις καὶ παρισώσεις καὶ παρομοιώσεις καὶ τὰ παραπλήθ τούτοις σχήματα διεσπουδακότων καὶ δή καὶ τὸν Δυσι έν τούτοις κατηρίθμηκε κτλ. Jedoch folgt hieraus keineswe dass Theophrast selbst das Wort in anderem als dem allgemeis Sinne gebraucht hat. Dasselbe gilt von anderen bei Dionys Theophrast hinweisenden Stellen, die sich freilich nicht direct Gorgias beziehen, sondern allgemeinen Inhalts sind. ist von besonderer Wichtigkeit de Isocrate c. 3 p. 58, 4: xa961 δὲ τριῶν ὄντων, ως φησι Θεόφραστος, ἐξ ὧν γίνεται τὸ μί καὶ σεμνόν καὶ περιττόν έν λέξει, τῆς τε έκλογῆς τῶν ὁι μάτων καὶ τῆς ἐκ τούτων άρμονίας καὶ τῶν περιλαμβανί των αύτα σχημάτων, έχλέγει μέν ευ πάνυ . . . σχηματίζει φορτικώς καὶ τὰ πολλά γίνεται ψυχρός ἢ τῷ πόρρωθεν λα

<sup>[1)</sup> Vgl. oben S. 499ff. A. d. R.]

βάνειν η τῷ μὴ πρέποντα είναι τὰ σχήματα τοῖς πράγμασι -διά τὸ μη κρατείν τοῦ μετρίου. Die hier den Angaben über Theophrast hinzugefügten Worte machen allerdings, besonders wegen des πόρρωθεν λαμβάνειν τὰ σχήματα, was an die gleiche sich bei Aristoteles rhet. III 2 p. 1405 a 35 über die μεταφορά findende Bemerkung erinnert, den Eindruck, als ob es sich hier um σχήsucre in dem uns geläufigen Sinne der Redefiguren handelte. Aber Dionysios fügt hinzu, die Ausdrucksweise (\lambde{\ell}\ell\tele\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet\_{\ell}\teleficet warde weitschweifig u. a. durch das role avrole runois rav κοχημάτων τὰς περιόδους περιλαμβάνειν. Wenn er hier anstatt des δνόματα, das die von ihm selbst aus Theophrast angeführten Worte als Gegenstand des περιλαμβάνειν anzunehmen zwingen, ein τας περιόδους περιλαμβάνειν einsetzt, so hat er die Worte des Theophrast entweder ungenau citirt oder er ist durch die seinen eigenen Worten sehr ähnliche Definition des σχημα beeinflusst, der wir bei Philodem rhet. l p. 164, 23 begegnen: σχημα , δὲ τὸ περιόδοις καὶ κώλοις καὶ κόμμασιν . . . . διαλαμβανόμενον, eine Definition, die man eben wegen dieser Aehnlichkeit mit dem von Dionysios im Anschluss an die Worte des Theophrast Bemerkten für peripatetisch halten möchte (vgl. indess S. 591). Jedenfalls aber schliesst in dem einen so gut wie in dem anderen Falle das Wort περιλαμβάνειν die Deutung der σχήματα als Redefiguren aus und macht eine Beziehung auf die ebensogut die ονόματα wie die περίοδοι umfassende Gestaltung der Satze nothwendig.

Für die Schönheit und Erhabenheit der Aégic kommt es also nach Theophrast auf guten Satzbau und geschickte, wohlklingende Periodisirung an; beide letztere sind natürlich ihrer Entstehung nach nicht zeitlich getrennt zu denken (vgl. H. Rabe a. a. O. p. 45 über die Ordnung der drei Bücher des Theophrast). Auch in der weiteren Ausführung des Dionysios in Cap. 3 scheint mir einiges auf diese Bedeutung des in Frage kommenden Wortes hinzuweisen, so die Bemerkung p. 58, 18: οὐ γὰρ ἄπαντα δέχεται οὖτε μῆπος τὸ αὐτὸ οὕτε σχημα τὸ παραπλήσιον οὕτε δυθμὸν zòv čoov. Wenn nämlich die Redefiguren hervorgehoben werden sollten, wurde eine Wendung wie σχήματα παραπλήσια (die alte lateinische Uebersetzung hat similes figuras), vielleicht auch der Singular ohne den Artikel zu erwarten sein. Auch der Umstand, dass Dionys es dem Isokrates als ein Lob anrechnet, dass er bis-

= set habe. Seine Erwähnung scheint besonders auf den von ihm = sagewandten gesuchten Ausdruck xaì πολύς ὁ τελέτης zurückzu-\_Ahren zu sein. — Auch der Umstand, dass in dem was Suidas s. v. \_- Aber Gorgias bemerkt: οὖτος πρῶτος τῷ δητορικῷ εἰδει τῆς - παιδείας δύναμίν τε φραστικήν και τέχνην έδωκε, τροπαίς τε και μεταφοραίς και άλληγορίαις και ύπαλλαγαίς και κατα-= τοήσεσι και ύπερβάσεσι και άναδιπλώσεσι και έπαναλήψεσι . και αποστροφαίς και παρισώσεσιν έγρήσατο von den als dem Sorgies besonders eigenthümlich bekannten Figuren nur die maol-\_ swaic erwähnt, das Wort σχημα aber für diese ebensowenig wie für die anderen neben ihr genannten angeführt wird, lässt sich vielleicht daraus erklären, dass die Worte in letzter Linie auf eine Schrist zurückgehen, in der über diesen Theil der Rhetorik des Gorgias in ähnlicher Weise gehandelt war, wie wir es \_ fur Theophrast wahrscheinlich gemacht haben. Es mag daran erinnert werden, dass der Peripatetiker Hermippos eine Schrift asol Topylov geschrieben hat. Doch wurde es gewagt sein, hieraus eine Folgerung ziehen zu wollen. Die Worte des Suidas sind ferner auch dadurch bemerkenswerth, dass in ihnen ebensowenig. wie von σχήματα, von τρόποι die Rede ist; denn die im Ansang der Aufzählung erwähnten roomal haben nicht den jenen innewohnenden Gattungsbegriff (vgl. S. 600 über die τροπική λέξις des Didymos), den übrigens auch Theophrast (1 p. 326, 24 Sp.) und Antisthenes (Porph. α 1 p. 1, 14) für τρόπος nicht zu kennen scheinen.

Eine specielle, von den Peripatetikern jedoch unabhängige Anwendung des Wortes  $\sigma_{\chi}\tilde{\eta}_{\mu}\alpha$  wird von Phoibammon (III p. 44. 2 Sp.) dem Sophisten Zoilos zugeschrieben: σχημά έστιν έτεφον μέν προσποιείσθαι έτερον δέ λέγειν (vgl. Quintil, IX 1, 14); sie geht also bis auf die Zeit des Aristoteles zurück, findet sich auch bei Späteren, besonders in den sog. λόγοι ἐσχηματισμένοι (s. S. 583 A. 1), hat uns jedoch hier, wo es sich um die gewöhnlichen rhetorischen und grammatischen σχήματα handelt, nicht weiter zu beschästigen.

Diese gewöhnliche Bedeutung des Wortes lässt sich auch bei den alteren Stoikern noch nicht nachweisen; vgl. auch Striller, Bresl. Phil. Abh. I, 2 S. 54, nach dessen Ansicht von diesen das von den Spateren als σχήματα Bezeichnete als ein Theil der κατασκευή aufgefasst worden ist. Dass Chrysippos nicht nur in seiner eigenen Darstellung zahlreiche σχήματα angewandt, sondera den Gebrauch derselben empfohlen hat, geht aus der Beme Frontos de eloquentia p. 146 Nab. hervor, wo es unter as heisst: videsne ab eo paene omnis oratorum arma tractari? si ipse Chrysippus his utendum esse estendit sqq. (vgl. Striller Nichts führt jedoch auf die Annahme hin, dass Chrysippos diese eratorum arma, die Fronto im Folgenden durch διασκευάζειν ἐξεργάζεσθαι πάλιν λέγειν ἐπαναφέρειν άπτειν (?) προσωποποιείν präcisirt, im Sinne der Spätere ματα genannt hätte.

Ebensowenig lässt sich, obwohl Chrysippos auch spra Erscheinungen in den Kreis seiner Untersuchungen gezoge die Anwendung des Wortes σχημα in grammatischem bei ihm nachweisen. Er betrachtet Abweichungen von de gemein üblichen Ausdruck als σολοιχισμοί, z. B. das αί χι Zευς δφσι A 129, wo er sich an Zoilos anschloss (H z. d. St.). Die ihm von Schepss (p. 20) unter anderem schriebene Abhandlung περί των κατά ψευδή σχήματα κισμών scheint der handschriftlichen Beglaubigung zu entl wie denn auch v. Arnim Stoic. vet. frag. II p. 7, 17 in der zeichniss bei Diog. Laert. VII 189 sqq. ohne Angabe einer V den Titel περί των κατά ψευδή σχήματα συλλογισμί führt. Ein Zweisel an der Richtigkeit dieser Lesart ist schlossen, denn bei einem grammatischen σχημα handelt nicht um ψευδές oder άληθές, sondern um καλόν, σαφ dergl. oder das Gegentheil, und die von Schepss p. 21 An Berufung auf Quintil. I 5, 52 vorgeschlagene Beziehung der σχήματα auf soloecismi in poematis perperam adhibiti thi Wortlaute des Titels wie auch den Worten Quintilians Gewa

Bei den der Zeit nach zunächst in Frage kommenden i Alexandrinischen Gelehrten, von denen weiter unten die Re wird, handelt es sich nur um grammatische σχήματα. In 1

<sup>1)</sup> Auch bei den Schriften des Chrysippos, in deren Titel de τρόπος oder τροπικά vorkommt (s. Diog. Laert. VII 175), handelt nicht um rhetorische, sondern um logische τρόποι, vgl. ausser fr.: 245 (v. Arnim) Sext. Empir. Pyrrh. hyp. 1 36 p. 10, 21; adv. log. II 227 27; ib. 235 p. 338, 25 Bkk. Auch der Anonymos bei Spengel III p. 21 als eine der verschiedenen Bedeutungen des Wortes τρόπος an: σχήμι τὸ δυ διαλεκτική κτλ.

rischem Sinne lässt sich ein specieller Gebrauch des Wortes : nicht vor der Mitte des zweiten Jahrhunderts vor unserer Zeitrechnung nachweisen, am sichersten bei Lucilius IX fr. 34 M., n aus Servius zu Verg. Aen. IX 573 (570): ut ait Lucilius, bonum scheme est (schon das griechische Wort weist auf einen terminus elechnicus hin), quotiens sensus variatur in iteratione verborum et : in fine positus sequentis sit exordium, qui appellatur climax.1)

Auf etwas frühere Zeit werden wir durch Polybios XXIX 12. . 10: η λήμμασι χρώμενοι τοῖς αὐτοῖς η χειρισμώ πραγμάτων η τοίς της λέξεως σχήμασι geführt, wo eine specielle Bedeutung des Wortes jedoch nicht die einzig mögliche ist, wenn sie auch , dem Zusammenbange besser entspricht als die allgemeine.

Für die Zeit, bis in welche uns unsere Untersuchung geführt hat, sind übrigens verschiedene specielle Bedeutungen des in Frage kommenden Wortes anzunehmen. Schon oben (S. 587) ist mit dem, was Dionys den Theophrast über σχήματα bemerken lässt, eine Stelle der Rhetorik des Philodem verglichen worden. lautet (I p. 164, 18 sqq.): διαιρούνται<sup>2</sup>) δὲ αὐτὴν εἰς εἴδη τρία, τρόπον σχημα πλάσμα τρόπον μεν οίον μεταφοράν άλληγορίαν παν τὸ τοιούτο, σχημα δὲ τὸ περιόδοις καὶ κώλοις καλ κόμμασι και ταζς τοίτων πλοκαζς και ποιότησι διαλαμβανόμενον (so Sudhaus; überliefert ist δια . . μβαν . .), πλάσμα δέ κτλ., und führt uns durch diese Eintheilung und die mit ihr verbundenen Definitionen auf eine damals in einem bestimmten Kreise anerkannte, aller Wahrscheinlichkeit nach schon seit längerer Zeit feststehende Ansicht. Ihr Ursprung ist vielleicht (vgl. oben S. 587) bei den Peripatetikern zu suchen. Wenn Reitzenstein Strassb. Festschr. (1901) S. 146 ihn bei den Stoikern sucht, scheint mir das gewichtigste Moment hierfür in dem Umstand zu liegen, dass die bei Philodem unmittelbar folgende Erörterung aber die πλάσματα die weitgehendste Uebereinstimmung<sup>3</sup>) nicht nur mit Vit. Hom. 72 (z. Th. auch 73), sondern auch mit dem Anfang der Chrestomathie des Proklos aufweist, den stoischen

<sup>1)</sup> Wenn Schol. ABT B 101 die κλίμαξ als τρόπος bezeichnet, so geschieht dies offenbar in der allgemeinen Bedeutung dieses Wortes.

<sup>2)</sup> Ich setze die Worte mit den von Sudhaus gegebenen Ergänzungen hierher, ohne diese als solche zu bezeichnen.

<sup>3)</sup> Ohne Zweisel ist Philod. p. 165, 4 das μ . . . . . zu μεσότητ', nicht mit Sudhaus zu µiye Jos, zu erganzen.

wischen  $\tau \varrho \acute{n} \pi \iota \iota$  und  $\sigma \chi \acute{n} \mu \alpha \tau \alpha$  keinen Unterschied macht, worauf schon S. 564 hingewiesen worden ist, vielmehr beide unter der allgemeinen Bezeichnung verborum et sententiarum exornatio (IV 13) zusammenfasst, nur mit dem Unterschiede, dass er c. 31—34 zehn von Späteren als  $\tau \varrho \acute{n} \pi \iota$  bezeichnete exornationes verborum zusammenstellt, welche die Eigenthümlichkeit hätten, ut ab usitata verborum potestate recedatur atque in aliam rationem cum quadam venustate oratio conferatur. Das Wort  $\tau \varrho \acute{n} \pi \iota \iota$  wendet er eben so wenig an wie  $\sigma \chi \~{n} \mu \alpha$ , vielmehr gebraucht er den Ausdruck figura für die drei genera orationis, das grave, mediocre und extenuatum.

Der erste, bei dem die Unterscheidung von τρόποι und σχή-22 ματα in dem später im Grossen und Ganzen beibehaltenen Sinne deutlich ausgesprochen wird und auch die entsprechende Anwen-B dung beider termini technici dafür mit Bestimmtheit nachzuweisen ist, ist Cicero,1) In seiner Schrift de oratore behandelt er beide Kunstformen von einander gesondert, III 37 ff. u. 52 ff., ohne jedoch die beiden in Frage kommenden Bezeichnungen zu gebrauchen, vielmehr versteht auch er c. 52, 199 unter tres figurae dieselben drei genera wie die Rhetorik ad Herennium. Derselben Sonderung der τρόποι und σχήματα begegnen wir auch im Orator c. 27, wo einerseits von mutationes, andererseits von lumina verborum et sententiarum die Rede ist. Wesentlich dasselbe findet sich de orat. Il 65, 261; Or. 24, 80 ff.; 25 init.; 54, 181; Brut. 37, 140 ff.; top. 8, 34, nur mit dem Unterschiede, dass an den letztgenannten Stellen auf die Bedeutung des griechischen σχήμα hingewiesen wird. Kürzer und bestimmter mit Erwähnung beider griechischer termini technici äussert sich Cicero Brut. 17, 69: ornari orationem Graeci putant, si verborum immutationibus utantur, quos appellant τρόπους, et sententiarum orationisque formis, quae vocant σχήματα.

Ob Cicero diese Sonderung beider Kunstformen, die von Reitzenstein (vgl. S. 591 f.) den Stoikern zugeschrieben wird, aus Antiochos von Askalon, durch dessen Vermittelung nach W. Krolls Ausführung (Rh. Mus. LVIII S. 560 ff.) auch manches Stoische in die Schrist vom Redner, wie auch in die Topica, übergegangen

<sup>1)</sup> Neben diesem ist vielleicht sein Zeitgenosse Gorgias zu nennen; denn bei Rutilius Lupus findet sich unter den zahlreichen figurae nichts, das nicht unter diese gehörte und etwa als τρόπος zu bezeichnen wäre.

der Grammatik die έξήγησις κατά τούς ένυπάρχοντας ποιητι-- πους τρόπους bezeichnet (p. 5, 5 Uhl.). Eine unbefangene Auffassung dieser Worte lässt keine andere Erklärung zu; eine solche warde auch zur Voraussetzung haben, dass sich schon bei Grammatikern vor Dionysios, z. B. bei Aristarch, für den Aristonikos ⊿ 343 dies keineswegs beweist, irgendwelche Spuren des Gebrauches des Wortes τρόπος als terminus technicus nachweisen liessen, wie dieses z. B. bei dem Worte σχημα angenommen wird (s. S. 597); auch der dem Dionysios wohl ungefähr gleichzeitige Chairis kennt den speciellen Gebrauch noch nicht (vgl. S. 599). Die Sache bedürfte überhaupt nicht der Erörterung, wenn nicht die Worte des Dionysios in den Scholien die hier zurückgewiesene Erklärung gefunden hätten, so z. B. bei Melampus p. 13, 20 sqq. H., Schol. Marc. p. 302, 14 sqq., Lond. p. 456, 1 sqq. Es kann jedoch keinem Zweisel unterliegen, dass hier der spätere Gebrauch des Wortes τρόπος, von dem S. 563 f. die Rede gewesen ist, in die Worte des Dionysios gewaltsam hineingelegt worden und hierdurch die ganz undurchsührbare Trennung der ποιητικοί τρόποι von der Rhetorik (besonders deutlich p. 302, 18) hervorgerusen worden ist. Mit ihr hängt die unsinnige Behauptung zusammen, dass von arsteren nur ausserst wenige, z. B. die Ironie, die anderen höchstens mit einem Hinweis auf den eigentlich dichterischen Gebrauch, von den Rednern angewandt wurden (p. 14, 1; p. 456, 3). Neben dieser verkehrten Aussaung der Worte des Dionysios scheint sich freilich auch noch eine Spur eines richtigen Verständnisses erhalten zu haben, nämlich bei Melampus in der kurzen Bemerkung (p. 12, 10): τρίτον ἀπή ει (ὁ νέος) πρὸς τὸν ἐξηγητικὸν τὸν ἐφείλοντα j παραδιδόναι αὐτῷ τὴν ἐγκειμένην έρμηνείαν, vielleicht auch in Schol. Lond. p. 456, 5 sqq.: η ποιητικούς τρόπους λέγει, καθ' ούς οί ποιηταί δείχνυνται, τουτέστι κατά τὸς ἰδιότητας τὰς δγκειμένας τοις ποιήμασιν, wozu das unmittelbar Folgende freilich nicht recht passt.

Wo von ποιητικοί τρόποι sonst die Rede ist, erscheinen sie ohne Zusammenhang mit Dionysios Thrax, doch setzt Tryphon sie mit der exegetischen Thätigkeit der γραμματικοί 1) überhaupt in Verbindung (p. 191, 18 sq. Sp.) und nennt sie p. 198, 21 im Rückblick auf die vorhergehende Ausführung geradezu τρόποι

ۇ

Ţ

ŕ

<sup>1)</sup> Ueber die γραμματικοί τρόποι des Tauriskos s. unten S. 601 s.

Hinsichtlich des Gebrauchs des Wortes  $\sigma \chi \tilde{\eta} \mu \alpha$  scheint sich ws den Worten des Diogenes Laert. III 65: Χ λαμβάνεται πρὸς **Ξάς** λέξεις καὶ τὰ σχήματα καὶ δλως την Πλατωνικήν συνή-Secar für die alexandrinische Gelehrsamkeit dieselbe allgemeine Bedeutung folgern zu lassen. Die σχήματα konnen hier, ebenso wie die λέξεις, einzelne von Platon gewählte Ausdrücke bezeichnen. mur auf die Art und Weise gehen, wie er diese in der Form der Satze und Perioden zum Ausdrucke bringt (vgl. S. 587), nicht aber. oder doch wenigstens nicht ausschliesslich, auf die von ihm angewandten Redefiguren. Doch wird man die ganze bei Diogenes erwähnte onuelwois der Platonischen Schriften, die allerdings ihre Wurzeln sicher in Alexandria gehabt hat, wegen ihrer grossen Reichhaltigkeit nicht zu hoch hinaufrücken dürfen; vgl. meine Schrift De notatione critica a veteribus grammaticis in poetis scaenicis adhibita (Diss. Bonn 1863) p. 38, 54.

Für Aristarch fehlt es an einem directen Zeugnisse dafür. dass er selbst die Ausdrücke σχημα und τρόπος gebraucht habe, doch lässt es sich für σχημα u. a. wegen der Ueberlieferung bei Aristonikos und Didymos nicht beweiseln: fraglich ist es aber, in welchem Sinne dieses geschehen ist.

Von den S. 574 ff. angesührten, aus diesem oder aus anderen Grunden auf ihn zurückzusührenden Stellen wurden pur Schol. A K 495 und A 376 die specielle Bedeutung des Wortes σχημα , für ihn beweisen können. Andere der in jenem Abschnitte erwähnten Bemerkungen führen jedoch auf das Gegentheil hin, besonders II 265, N 66 nebst den oben mit diesen zusammengestellten Scholien, ferner K 84 und die Bemerkung des Didymos zu B 447, wo die Bedeutung des Wortes von der Form des Ausdrucks in die der Form überhaupt übergegangen ist. In den besonders gut beglaubigten Worten des Aristarch, die Didymos zu Α 593 (zu κάππεσον έν Αίμνω) anführt: . . . . άλλ' δ ποιητής χρηται τῷ τοιούτω σχήματι εν δ' έπεσ' 'Ωκεανῶ (Θ 485) ... οῦτως Αρίσταρχος, sind an und für sich beide Auffassungen möglich; dasselbe gilt z. B. von dem Αττικόν σχημα des Schol. n 301 (vgl. S. 579), ebenso von Aristonikos zu X 23: δτι θέησιν αντί του θέη πλεονάζει δε τώ τοιούτω σχήματι Ίβυχος, und demselben zu ε 422 (χλυτός 'Αμφιτρίτη): ή δὲ διπλη πρός τὸ σχημα καὶ ὅτι κτλ. (HPQ), während die Bemerkung des Didymos oder Aristonikos zu 2 222 die allgemeine Bedeutung

- geleitet wird, in dem Didymos-Scholion Z 71 (κτείνωμεν - συλήgere) dieselbe sprachliche Erscheinung als einen Ounoucoc zne , έρμηνείας χαρακτήρ bezeichnet finden, und zwar geschieht dies von Chairis, jedenfalls einem der alteren alexandrinischen Gramma-\_\_ tiker,') und mit Berufung auf eben die Stelle (E 878), zu welcher Aristarch nach der Ueberlieferung des Aristonikos von einem σχημα gesprochen hatte. Auch in rhetorischem Sinne scheint derselbe Chairis den Ausdruck σχημα noch nicht zu kennen, wenigstens hat er sich zu a 58, wo die Anwendung desselben nahe gelegen hätte (vgl. Phoibammon III p. 50, 3 und Ps.-Herodian p. 102, 26) in ganz allgemein gehaltenen Ausdrücken geäussert, ngl. das Scholion zu dieser Stelle): τρόπον έρμηνείας άντίστροφόν φησιν είναι ὁ Χαϊρις, όταν αντιστρέφωσι τὸν σχηματισμον αί λέξεις, ώς και το χασσάμενος [πελεμίχθη] (Δ 535) πελεμιχθείς έχάσσατο ατλ. Er gebraucht hier das Wort σχηματισμός nur zur Bezeichnung der Wortformen. Aus der von ihm gebrauchten Wendung τρόπος έρμηνείας ergibt sich zugleich, dass für ihn auch das Wort τρόπος noch nicht terminus technicus geworden ist; als solcher kann es bei der ἀντιστροφή in Scholien unbekannten Ursprungs, BT B 101 und BT A 243, wo aragroomi in ἀντιστροφή zu corrigiren ist, aufgefasst werden.

Wenn man also die schon S. 597 erwähnte specielle Bedeutung des Wortes  $\sigma_{\chi}\tilde{\eta}_{\mu}\alpha$  in Schol. A K 495 und A 376:  $\kappa\alpha$ ì  $\delta \tau$ i  $\delta \nu$   $\sigma_{\chi}\tilde{\eta}_{\mu}\alpha\tau$ i  $\delta \xi \tilde{\eta}_{\nu}$   $\epsilon \chi \kappa \varepsilon$  ( $\epsilon \tilde{\iota}_{\chi} \eta \kappa \varepsilon \nu$ )  $\kappa \tau \lambda$ . dem Aristarch absprechen will, kann der Wortlaut derselben auf Aristonikos zurückgehen, in dessen Sinne dann auch vielleicht das häufige  $\tilde{\eta}$   $\delta \iota \pi \lambda \tilde{\eta}$   $\pi \varrho \delta \varepsilon$   $\tau \delta$   $\sigma_{\chi}\tilde{\eta}_{\mu}\alpha$ , das an und für sich beide Auffassungen zulässt, als der später gebräuchliche terminus technicus zu nehmen wäre. Aus

y,e

<sup>1)</sup> Ich schliesse mich hier der von Rich. Berndt, de Charete Chaeride Alexione grammaticis eorumque reliquiis, Diss. inaug. Königsberg 1902, gegegebenen Zeitbestimmung (zwischen Aristarch und Didymos) an, ohne jedoch auf die Möglichkeit einer genaueren Fixirung verzichten zu wollen. Jedenfalls bedarf die Frage nach dem Verhältniss des Chairis zu dem Apollonios ὁ τοῦ Χαίριδος genannten Grammatiker, über das ich vor langer Zeit (Fleck. Jahrb. 1866 S. 226 f.) gehandelt habe, noch einer Revision, die auch den Apollonios ὁ διδάσκαλος ἡμῶν bei Porph. ζήτ. κε΄ (Τ 79 sqq., p. 233, 11) berücksichtigen muss. — Der von Chairis gebrauchte Ausdruck Ὁμηρικός τῆς Δρηγνείας χαρακτήρο erinnert übrigens an die Schrift des Ptolemaios Pindarion καρί τοῦ Ὁμηρικοῦ χαρακτήρος.

<sup>2)</sup> Ich gebe die Worte nach Ludwich (Königsberg. Univ. Schrift 1888).

:

braucht A B 565 das Wort in demselben Sinne, ebenso G<sup>2</sup>

Γ 212. Auch die Anwendung des Wortes bei Philodem Rhet.

I p. 154, 1: τροπικῶς καὶ πεποιημένως, und p. 157, 11: διὸ βούλησιν ἐμφάσεως τοῦ ποιητικοῦ καὶ τροπικοῦ κτλ. legt diese

Aussaung nahe, ebenso Dion. Hal. de Thuc. iud. c. 24 init. (p. 866, 14 R): τὴν τροπικὴν καὶ γλωττηματικὴν καὶ ἀπηρχαιωμένην καὶ ξένην λέξιν προελόμενος. Das in Frage kommende Wort ist in dieser Bedeutung ohne Zweisel von ἡ τροπή abzuleiten, über welche Hermogenes de invent. IV 10 hervorhebt: ὁ καλείται καὶ μεταφορὰ παρὰ τοῖς γραμματικοῖς (p. 254, 18 Sp.). Einer ähnlichen Bedeutung des Wortes ) sind wir schon S. 589 begegnet, wo auf die bei Suidas aus älterer Quelle unter Eigenthümlichkeiten des Gorgianischen Stils neben den μεταφοραί und ἀλληγορίαι erwähnten τροπαί hingewiesen worden ist.

Ebenso wird Schol. Aesch. Pers. 431 der Ausdruck κακῶν πέλαγος als eine εὖκαιρος τροπὴ ἀπὸ τῶν ἐν πελάγει ἀτυχησάντων bezeichnet. Auch bei der τροπικὴ λέξις des Didymos wird man demnach wahrscheinlich nicht an τρόποι, sondern an τροπαί zu denken und sur sie zwar einen speciellen, aber keinen

Gattungsbegriff vorauszusetzen haben.

Mit Bestimmtheit lässt sich also in den uns erhaltenen Schriften und Fragmenten der alexandrinischen Grammatiker der Gattungsbegriff des Wortes  $\tau \varrho \acute{o}\pi o g$  erst bei Tryphon nachweisen (vgl. S. 594). Trotz der umfassenden Bedeutung, die diese Bezeichnung bei ihm hat, werden jedoch die grammatischen  $\sigma \chi \acute{\eta} \mu \alpha \tau \alpha$  von ihm nicht berücksichtigt; denn die p. 198, 21 Sp. von ihm erwähnten  $\tau \varrho \acute{o}\pi o \iota$   $\tau \acute{\eta} g$   $\gamma \varrho \alpha \mu \mu \alpha \tau \iota \chi \acute{\eta} g$  sind nur die p. 191, 18 sq.  $\pi o \iota \eta \tau \iota \chi o \iota$  genannten  $\tau \varrho \acute{o}\pi o \iota$ , über welche S. 594 f. im Zusammenhange mit dem, was Dionysios Thrax so bezeichnet hatte, gehandelt worden ist.

Ob die pergamenischen Grammatiker das Wort  $\sigma\chi\tilde{\eta}\mu\alpha$  als terminus technicus gebraucht haben, ist uns nicht bekannt; über  $\tau\varrho\delta\pi\sigma\varsigma$  erfahren wir durch Sextus Empiricus adv. gramm. § 248 (p. 654, 33 sqq. Bkk.), dass Tauriskos wie auch andere Nach-

<sup>1)</sup> In dem für die Bedeutung des Wortes wichtigen, wohl auf Caecilius zurückweisenden 32. Capitel der Schrift περί ξυρυς ist die Ueberlieferung unsicher. — Bei (Luc.) Enc. Dem. 6: ἦδομαι δὶ καὶ πάθη καὶ διαθέσεις καὶ τροπὰς λίξεως καταμανθόνων kann das Wort dem gewöhnlichen τρόπος entsprechen.

Rhetoren als ein  $\sigma\chi\tilde{\eta}\mu\alpha$  erscheint, kann man bei dieser Thatsache also nicht für eine Abweichung von Bedeutung halten.

Den alexandrinischen Bestandtheilen sind in dem einen oder anderen Commentar, aus dem die Scholien geslossen sind, rhetorische Bemerkungen hinzugesügt worden, in denen  $\sigma\chi\tilde{\eta}\mu\alpha$  (ebenso  $\tau\varrho\delta\pi\sigma_0$ ) in dem bekannten Sinne der termini technici gebraucht wurden. Bei der Hinzusügung solcher Bemerkungen ist der für die Homerkritik nicht vorhanden gewesene Unterschied der Bedeutung dieser Wörter nicht immer genau beachtet worden; so ist z. B. auch die bekannte, für ein rhetorisches  $\sigma\chi\tilde{\eta}\mu\alpha$  nicht passende Anwendung des Artikels in  $\tau\delta$   $\sigma\chi\tilde{\eta}\mu\alpha$   $\epsilon\pi\alpha\alpha\alpha\rho\varrho\alpha$  und dergl., sowie die Bezeichnung der  $\alpha\nu\alpha\alpha\rho\alpha\alpha\lambda\alpha\omega\alpha\nu$  als eines  $\tau\varrho\delta$ - $\tau\nu\sigma$  (vgl. S. 567. 569) zu erklären.

Auch durch diesen historischen Ueberblick werden wir also auf die schon oben S. 583 hervorgehobene Möglichkeit hingeführt, zwischen den Homerscholien und den Homerische Verse als Beispiele heranziehenden Rhetoren nach einem Zusammenhang auch da zu suchen, wo sie in der Anwendung der beiden in Frage kommenden Wörter nicht übereinstimmen.

Weimar.

HERMANN SCHRADER.

χειροτονία μέλλη γίνεσθαι, ό τῆς πόλεως κῆρυξ ἐπε[υξέσθω, τοῖς γειροτογήσασιν οῦς νομίζουσιν βέλτιστα 20 προστήσεσθαι των γρημάτων αμεινον είναι. οί δὲ αποδειγθέντες είσπρασσέτωσαν τὸν τόχον παρά τῶν δεδανεισμένων καὶ διαγραφέτωσαν τοῖς ἐπὶ τοῦ σίτου κεγειροτονημένοις ανδράσιν. ἐχεῖνοι δὲ αγοραζέτωσαν σίτον τὸν ἀπὸ τῆς εἰκοστῆς ἀπομετρούμε . . . . νον ) 25 της έξ Αναίων, διδόντες τηι θεωι τιμήν μη έλάσσονα ής πρότερον ο δημος τέταγεν ...... πέντε καὶ δύ' οβολούς. τὸ δὲ ὑπεραῖρον ἀργύριον, ἐὰμ μὲν μὴ δόξηι τῶι δήμωι σιτωνείν, τηρείτωσαν αύτοι μέχρι δτου έτεροι άποδειγθώσιν έπλ του σίτου είτεν διαγραφέτωσαν έκείνοις. έαν δέ 30 δόξηι σιτωνείν, αποδιαγραφέτωσαν παραχρημα τῶι κεχειροτονημένωι σιτώνη. έχείνος δὲ ἀγοραζέτω τὸν σίτον έχ τῆς Αναιείτιδος χώρας δν τρόπον αν νομίζη λυσιτελέστατα καταστήσειν τῆι πόλει, ἐὰμ μή ποθεν ἄλλοθεν λυσιτελέστερον φαίνηται τωι δήμωι σιτωνείν. εί δε μή, γε-35 νέσθω δν τρόπον αν δόξη τωι δήμωι. προτιθέτ[ω]σαν δὲ περ[ὶ τούτου καθ' έκαστον ένιαυτον οί πρυτάν[εις] ο[ί τὸ]ν μῆνα τὸν Αρτεμισιώνα πρυτανεύοντες ποιησάμενοι προγραφήν. άποδειχνύτω δε δ δημος καθ' έκαστον ενιαυτον έν τηι πρώτη των άρχαιρεσιών μετά τὸ καταστήσαι τάς χειροτονητάς 40 ἀρχὰς ἄνδρας δύο, ἐξ ἑκατέρας φυλῆς ἕνα, τοὺς ἐσομένους ἐπὶ τοῦ σίτου, μὴ ἐλάσσονα οὐσίαν ἔχοντα ἑχάτερον ταλόντων τριών. οδτοι δὲ παραλαβόντες τὸν τόκον παρά των μελεδωνών διδότωσαν την τιμην του σίτου και έάν τι άλλο δαπάνημα γίνηται, παραμετρείσθωσαν δέ 45 και τον σίτον. αποδεικνύτω δε και σιτώνην δ δημος έν . . \*) τῆι αὐτῆι ἐχχλησίαι, μὶ ἐλάσσονα οὐσίαν ἔχοντα ταλάντων δύο. γινέσθω δέ, έὰν δόξηι, καὶ μίσθωσις τοῦ ἀργυρίο[υ] τοῦ ἐχ τοῦ τόχου, ἐάν τινες βούλωνται ὑποθέματα δόντες άξιόχρεα καὶ διεγγυήσαντες προλαβείν 50 και λυσιτελέστερον καταστήσαι τὸν σῖτον. τὴν δὲ δ[ιεγγύησιν ποιείσθωσαν οί ανδρες οί χειροτονηθέντες έπ[ί τοῦ σίτου κινδύνω ι τωι ξαυτών. τὸν δὲ συναγορασθέντα πάντα διαμετρείτωσαν τοῖς πολίταις κατά χιλι-

<sup>1)</sup> Rasur.

<sup>2)</sup> Auf dem Steine freigelassen.

<sup>3)</sup> Auf dem Steine freigelassen.

λεδωνὸς η τῶν ἐπὶ τοῦ σίτου χειροτονηθέντων η σιτώνης δῶσιν η προχρήσωσιν εἰς ἄλλο τι καὶ μὴ εἰς τὸν δωρεὰν διαμετροίμενον.

Ein Blick auf die Inschrift zeigt, dass es sich bei diesen Getreideankäusen nicht um eine einmalige oder vorübergehende Einrichtung, sondern um eine dauernde handelt. Nicht das gespendete Capital, sondern seine Zinsen sollen jährlich zum Einkauf verwendet Dazu musste das Geld ausgeliehen und ordnungsmässig verwaltet werden. Das geschieht aber nicht durch den Staat bezw. eine dazu bestellte Behörde, sondern durch die Unterabtheilungen der Phylen, χιλιαστύες, Tausendschaften, welche zu diesem Zwecke am Jahresechlusse einen Pfleger (μελεδωνός) aus der Zahl ihrer reichsten Mitglieder (Z. 1) erwählen.1) Danach ist entweder das aus den einzelnen Tausendschaften gespendete Geld diesen zur Verwaltung verblieben, oder es ist das gesammte eingegangene Geld auf die Tausendschaften vertheilt worden. Die Wahl erfolgte in der zweiten Versammlung des letzten Monats Kronion im Theater, wo den einzelnen Tausendschaften besondere Plätze angewiesen wurden. Der Vorschlag dazu (προβολή vgl. Plat. Leg. VI p. 765b) geschieht aus der Mitte der Tausendschaftler, nicht etwa durch eine Behörde. Vor der Abstimmung fleht der Herold der Stadt auf die. die nach bester Ueberzeugung stimmen, alles Gute herab. Wiederwahl ist gestattet, sogar fünf Jahre hinter einander (Z. 63). Die Namen der Gewählten werden von den Prytanen in öffentliche Listen verzeichnet. Die Psieger haben das empfangene Geld auszuleihen (Z. 72); diese Bestimmung fehlt eigenthümlicher Weise Z. 20. wahrscheinlich weil die Gelder langfristig vergeben wurden. Es konnte ja auch nichts daran gelegen sein, das Capital jährlich zurückgezahlt zu erhalten. Das Ausleihen aber erfolgt nicht nach Gutdünken der Psieger, sondern gegen Unterpfand in Grundstücken und Bürgschaft, welche die Tausendschaften in derselben Versammlung prüfen und billigen und danach die Prytanen gleichfalls in die öffentlichen Verzeichnisse eintragen. Auch bei langfristigen Darlehen war jährliche Prüfung der Unterpfänder und Bürgschaften rathsam, weil deren Sicherheit Schwankungen unterlag. Dies war vermuthlich auch der Grund dafür, dass die Capital-

<sup>1)</sup> Die χιλιαστύες erscheinen als Wahlkörper in Samos gleichfalls auf der von U. Köhler Ath. Mitth. X 33 veröffentlichten Inschrift. Das Wort für wählen ist dort ebenfalls αποδεικνύειν.

lassen. Die Verwalter haben monatlich Listen des ausgegebenen Getreides mit den Namen der Empfänger, nach Tausendschaften geordnet, an die Prüfungsbehörde abzuliefern. Hat eine Tausendschaft bezw. ihr Pfleger die fälligen Zinsen nicht abgeführt, so ruht für sie die Getreideausgabe, bis das Geld erlegt ist. Doch scheint es nach Z. 83, als ob, wenn einzelne Mitglieder einen verhältnissmässigen Antheil ( $\pi \varrho \hat{o} S \mu \hat{e} \varrho o S$ ) der rückständigen Gelder zahlten, die Ausgabe an sie alsbald wieder aufgenommen wäre.

Die Verwendung der Gelder zu irgendwelchen anderen Zwecken ist verboten, ebenso ein Beschluss in diesem Sinne.

Natürlich können in einem solchen Gesetze Strafandrohungen nicht sehlen, die shier besonders zusammengestellt werden sollen. Zunächst (Z. 6), wer bei der Wahlversammlung nicht bei seiner, sondern bei einer fremden Tausendschaft Platz nimmt, trotz der Abgrenzungen und Bezeichnungen, wird von den Prytanen mit einem heimischen Stater gebüsst. Erhebt er Widerspruch, so erfolgt die Entscheidung binnen zwanzig Tagen vor dem Bürgergericht (hier πολιτικὸν δικαστήριον, nicht wie bei Dittenberger Syll. 511 aus Amorgos ἀστικόν). Danach scheinen in Samos sehr viele Streitsachen vor ein ξενικὸν δικαστήριον gekommen und ein solches recht oft in Thätigkeit getreten zu sein, etwa wie in Magnesia am Maiandros Dittenberger Syll. 554: εἰσαγ[όντων] εἰς τὸ καθ' ἑξάμηνον παραγινόμενον δ[ικαστήριον.

Unterschlagung, die der Psieger begeht entweder durch Hinterziehung des Geldes, das er ausleihen, oder der Zinsen, die er abliefern soll, wird mit einer Geldstrase von 10000 Dr. bedroht, und zwar soll in diesem Falle das Vermögen des Psiegers zu Gunsten der Tausendschast behus Deckung des Fehlbetrags eingezogen werden. Dies aber geschieht durch Beamte (ἐξετασταί), ein erheblicher Fortschritt gegenüber dem in Athen beliebten Versahren, wobei Unsägliches verschleudert wurde. Dass der etwaige Ueberschuss über den Fehlbetrag an den Staat siel zur Deckung der Strase, ist nicht gesagt, weil selbstverständlich. Ausserdem hastete der Psieger sur die Erlegung dieser Strase (πρὸς τὸ πρόστιμον) mit seiner bürgerlichen Ehre, die ihm bis zu völliger Bezahlung entzogen wurde. Dieselben Beamten trugen ihn deshalb in die Liste der Ehrlosen ein.

Die gleiche Geldstrase trisst Beamte, die das Geld zu anderen Zwecken hergeben oder vorher ausleihen (προχρήσωσι, bisher nur

## ZU DEN

## GRIECHISCHEN SACRALALTERTHUEMERN.

## 1. Δαρτά.

Bis vor kurzem war uns das Wort δεφτά (δρατά, δαφτά) als Bezeichnung für gewisse Opferthiere, abgesehen von einer Bemerkung des Hesychius δρατά· δερτά, ἐκδεδαρμένα θύματα (cf. Etym. M. 287, 9 ff.), nur aus einer mykonischen Inschrist bekannt (I) Dittenberger Syll. 615, 26f. vne[o] xa(o)nw dil XJoviwi xal Γηι Χθονίηι δερτά μέλανα ἐτήσι[α]. Neuerdings sind zwei andere hinzugekommen, eine athenische (II) Ephem. arch. 1902 S. 31 f. Z. 1: où v δαρ[τον]; Z. 14 ff.: τον ίδιον τον δαρτον, δίεμοσίον δὲ τον δαρίτον σχέλος; Ζ. 16 ff.: [δ]εμοσίον τον δαρτον δέομ[ατα] . . . άπὸ δὲ τον [ἰδίον τον δαοτον σ[κέλος, τον δὲ μὲ δαρτον τ . . ., und eine milesische (III), die v. Wilamowitz in den Sitzungsber. der Berl. Akad. 1904 S. 619 ff. herausgegeben und commentirt hat.1) Z. 30 f. lautet: ἔρδεται δὲ τῶι πανθύωι Έτει παρά Κεραιίτηι δαρτόν. In Betracht kommt ferner eine auch von Wilamowitz beigebrachte Stelle Galen anat, VII 15 (II 644 Kuhn), obwohl da von Opferthieren ausdrücklich nicht die Rede ist: τὸ ζῷον &ν τι τῶν δαρτῶν ὀνομαζομένων οἰον η πρόβατον η βοῦν η αίγα.

v. Prott Leg. sacr. S. 19 übersetzte δερτά in der Inschrift von Mykonos nach Hesychius hostias pelle spoliatas; auch Rohde Psyche I 206 hält diese Bedeutung für wahrscheinlich, bemerkt jedoch: ,wobei freilich die Hinzufügung der Farbe des nicht mehr sichtbaren Felles wunderlich ist. Noch wunderlicher aber wäre die Anwendung des Ausdrucks auf lebende Thiere, wie sie Galen bezeugt: die richtige Uebersetzung ist offenbar hostias pelle spoliandas; auch die Negation μή Inschr. H 18 bekommt dann ihr Recht.

Nach Galen heissen δαρτά Schafe, Rinder, Ziegen. Das sind

<sup>1)</sup> Ich citire im Folgenden die Inschriften der Kürze wegen I, II, III.

kleine Geldentschädigung erhalten hat,1) auf keinen Fall können Theile des Opferthiers selbst (γέρη) fortgegeben worden sein; denn daran ist nicht zu zweiseln: μη δαοτά sind holokaustische Opfer. wie auch der Herausgeber S. 39 erklärt. Es ist gewiss auch kein Zufall, dass sie nach unserer Inschrift im Artemiscult vorkommen, da sind solche Opfer häufiger.2) Auch für sie gab es ein besonderes Wort: xavrór (Syll. 616, 31; 618, 9), aber das ware zu unbestimmt gewesen, es konnte z. B. auch Schweine bezeichnen (Syll. 616, 33), und wo der Zusammenhang nicht lehrte, was gemeint war, bedurste es einer näheren Bestimmung (ἀρήν Syll. 618, 9).

Unsere Inschristen scheinen mir nun sämmtlich zu beweisen, dass man δαρτά da anwandte, wo ein Gegensatz entweder ausgesprochen war, oder der Gedanke daran nahe lag, d. h. wo ausdrücklich gesagt werden sollte, das Opfer sei oder sollte kein holokaustisches sein. Auf dem athenischen Stein haben wir (II 18) nicht nur die Gegenüberstellung μη δαρτά, sondern Z. 12 und (sicher erganzt) 13 ἐνδέρως θύεται. Auch Papabasileiou erkennt darin die aus den Inschristen von Kos (Syll, 616, 49; 617, 8; Paton und Hicks nr. 40) bekannten Erdoga, über die ich in dieser Zeitschr. XXXVI 328 ff. gehandelt habe; der Ritus ist noch immer nicht befriedigend erklärt, doch soviel scheint sicher, und unsere Inschrift, die ein ἐνδέρως geopfertes Thier von einem δαρτόν unterscheidet, liefert einen neuen Beleg dafür, dass sie nicht in derselben Weise abgehäutet wurden wie die anderen Opferthiere; wahrscheinlich liess man Kopf und Füsse im Fell. Hier also ist die Anwendung des seltenen Ausdruckes δαρτόν am Platze, und er konnte durch keinen andern ersetzt werden. Was die mykonische Urkunde (I) betrifft, so habe ich meinen Ausführungen in dieser Zeitschr. XXVII 164 ff. nichts hinzuzufügen, bestätigt aber scheinen sie mir durch den neu gefundenen milesischen Stein (III). Auch hier lag der Gedanke an ein Holokauston nahe, und es bedurfte des ausdrücklichen Hinweises, beim Keraiites solle ein

<sup>1)</sup> τ[ετρώβολον έκάστο λαμβα]νέτο würde z. B. der Buchstabenzahl nach passen. Vgl. Dittenberger Syll. 566, 15.

<sup>2)</sup> Sie liebte Ziegenopfer, und ich wage nicht zu bestreiten, dass hier neben Schafen auch diese in Frage kommen können. Gegen unsere Behauptung δαρτόν - Schaf würde das nichts beweisen; die Inschrist verzeichnet lediglich Priestergebühren, da aber bei den μη δαρτά Fleisch oder Felle nicht in Betracht kamen, konnte es gleichgiltig sein, ob man Schaf oder Ziege opserte.

aberzeugend scheint mir der Schluss, θυήλημα oder θύλημα sei .inhaltlich identisch mit θυηλή, und die θυλήματα seien ,sachlich dasselbe' wie die Junkal Il. I 220. Worin diese bestehen. sagt der Dichter nicht, aber da man Fleisch isst, wird kaum anzunehmen sein, dass man den Göttern nur Opferschrot verbrennt; es würde das dem sonst üblichen Brauch nicht entsprechen. Mag immer in 9υ-ηλη dieselhe Wurzel wie in άλημα stecken und ursprünglich wohl auch empfunden worden sein,1) so haben sich die Worte doch früh differenzirt, und man wird wohl schon bei Homer für Sunkai dieselbe Bedeutung anzunehmen haben, die wir bei Aristoph. av. 1520, Athen. XIII 565 F und in übertragenem Sinne Soph. El. 1423 finden. Es bezeichnet da allgemein Opfergaben, blutig oder unblutig,2) nicht unterschieden von θύματα, wenn auch noch nicht ganz so das Gvola ersetzend wie Apoll. Rhod. I 420. Il 156. Deutlich ersieht man den Unterschied bei Theophrast (Porph. De abst. II 6) έτι καὶ νῦν πρὸς τῷ τέλει τῶν θυηλών τοίς ψαισθείσι θυλήμασι χρώμεθα. v. Wilamowitz straubt sich zwar, Reiskes Conjectur θυσιών für θυηλών anzunehmen, findet aber doch das Wort anstössig und wirklich nicht su ertragen, wenn Theophrast genau geredet hat' (634, 1); mir scheint gerade das Streben nach Genauigkeit auf den Ausdruck geführt zu haben. zélog ist die Weihung, die Darbringung (Aisch. Pers. 204, Soph. Trach. 239, Ant. 143 u. ö.), 9vola streng genommen die Opferhandlung, man verlangt aber ein Wort, das unzweideutig "das Dargebrachte" bezeichnet. Ich verstehe also unter Punlai Opfergaben, denen die θυλήματα zugefügt wurden, und zwar nicht aus Backwerk oder Mehl bestehende, denn sie werden ja von den θυλήματα unterschieden (vgl. Aristoph, Eir. 1040). — Wie das Opferschrot, mit Oel und Wein angefeuchtet,3) später gebacken, zum Kuchen wurde, hat v. Wilamowitz an der Hand der Ueberlieferung ausgeführt, das Uebergangsstadium aber vom Schrot zum Kuchen ist der Mehlbrei oder Teig, der melavóg (vgl. Theophrast a. a. O.), der sich in einzelnen Culten auch später erhielt, vornehm-

Fällen ist aber wieder das ur dapror so selbstverständlich, dass es nicht erst gesagt zu werden braucht.

<sup>1)</sup> Vgl. noch Philochoros im Etym. M. 457, 36 Pis naida: elvas Ouηλάς δε πρώτας θύσαι θεοίς.

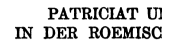
<sup>2)</sup> narazonstinās de māsa dusia Etym. M. 457, 34.

<sup>8)</sup> Wohl auch mit Honig geknetet, vgl. Herzog diese Ztschr. XXIX 625 f.

bar aber ist das Zuziehen mehrerer Priester zu dem im Hause vollzogenen Opfer. R. Holland vermuthet zweifelnd yeowr, Meier wollte vielleicht richtig ξεροσύνων einsetzen', andere schreiben ίερέως oder, dem sachlich Erforderlichen gerechter werdend. unpluy. Das Richtige hatte schon Casaubonus, freilich ohne es zu belegen und zu beweisen. Es muss offenbar heissen: ἱερῶν. Vgl. IG XII 3, 330, 178: χαρπώσει τοῖς θεοίζς τ]ά τε έχ τοῦ ξερείου γενομισμένα ξερά. Dittenberger Syll.2 616, 22: καὶ ξερά παρέχει καὶ ἐπιθύει ἱερὰ ἐξ [ἡμ]ιέκτου. Α 775 σπένδων αίθοπα οίνον έπ' αίθομένοις ίερο Ισιν, μ 362; ferner Syll. 8, 17; 462, 9; 929, 27. Es sind also gemeint die karglichen Stücke, die die Gottheit empfängt.

Am Schluss desselben Stückes heisst es: καὶ καθεζόμενος παραστρέψαι τὸν τρίβωνα δν αὐτὸς φορεί. Studniczka erklärt S. 182: "Der Ort, wo der Mann sich setzt, ist sicher in der Oeffentlichkeit, etwa in der Stoa, zu suchen. Da streift er seinen eigenen ruppigen Mantel beiseite, nicht etwa den des Nachbars, was die Höflichkeit erfordert haben wird'. Die Situation wird richtig gezeichnet sein, aber nicht die Unhöflichkeit ist das Charakteristische für den Uebersparsamen; er will seinen Mantel schonen und vermeidet darum, sich darauf zu setzen, benutzt aber gern den Mantel des neben ihm Sitzenden als Unterlage.

Berlin. P. STENGEL.



Der Patriciat hat sich noch zugte Adelsclasse erhalten. Dies Tage, dass allen Plebejern, welche langt sind, der Patriciat durch wird: ,er wird aufgesasst als mi verbunden'.¹)

Die Bedeutung des Patriciat der Hauptsache auf sacralrechtlich gung des Ständekampfes statuirt a Rechtsunterschied zwischen Patrici ist der Zutritt zu den hohen Pri Martialis, Quirinalis) und rex sac und für gewisse Collegien, wie Collini ist die Mitgliedschaft an a geknüpft.<sup>2</sup>)

Die "aus ferner Vorzeit stams sind, soweit sie rein politischer I mehr geltend gemacht worden. er in der politischen Aemterlauf mehr als eine persönliche Auszeic

In der republikanischen Verf dass der Candidat für das Obera eins der rein plebejischen Aemt tribunat) bekleidet habe. Ebenson Verwaltung des Sexvigintivirates v zeit ist in beiderlei Hinsicht eine

<sup>1)</sup> Mommsen, Röm. Staatsrecht II & verfassung II S. 922.

<sup>2)</sup> Mommsen, Rom. Forschungen Cultus der Romer S. 421 f.

worden: Augustus hat die Aedilität und den Volkstribunat, welche in der republikanischen Periode (vielfach) successive übernommen werden, als gleichwerthig erklärt und eine ädilicisch-tribunicische Rangstufe in die obligatorische Aemterstaffel eingeführt. Ebenso wurde die Verwaltung einer Stellung des Vigintivirates unter die Wahlerfordernisse für das niederste senatorische Amt aufgenommen.')

Die Patricier erscheinen nun von allem Anfang an, wie Mommsen<sup>3</sup>) nachgewiesen hat, von der obligatorischen Uebernahme der Aedilität und des Volkstribunates befreit. Bis in die Zeit, in welcher die alten, festen Ordnungen zu schwinden beginnen, ist es ein sicheres Kennzeichen des patricischen cursus honorum. dass pach der Quästur stets unmittelbar die Prätur verwaltet wird. Unter dem Principat sind also den Plebejern nicht nur die zehn Stellen des Volkstribunates und die vier Stellen der plebejischen Aedilität ausschliesslich vorbehalten; sie erlangen jetzt auch allein die curulische Aedilität. Hierin liegt keine Zurücksetzung, sondern im Gegentheile eine gewichtige Förderung des alten Adels: die Patricier avanciren so rascher als die Plebejer zu den magistratus maiores, der Prätur, dem Consulat und der Provincialstatthalterschaft.3) Man kann darüber streiten, ob dies der eigentliche, nächste Zweck der augusteischen Verordnung war. Es ist nicht ausgeschlossen, dass Augustus die Patricier aus dem Grunde von der Bekleidung der curulischen Aedilität entband, weil andernfalls nie mehr als zwei patricische Candidaten für die Prätur verfügbar gewesen wären.4)

<sup>1)</sup> Mommsen Rom. St. R. S. 554.

<sup>2)</sup> A. a. O. S. 555 f.

<sup>3)</sup> Ich finde keinen stichhaltigen Grund gegen die Annahme, dass die Patricier bereits mit dem nach den Intervallvorschriften sich ergebenden Minimalalter von 27 Jahren zur Prätur gelangen konnten. Dass die letzteren, wenn nur das Intervalljahr den Termin gegeben hätte.... gar zu sehr bevorzugt gewesen wären (Herzog a. a. O. S. 821), spricht ebensowenig dagegen, wie die von Mommsen (a. a. O. S. 574) und Herzog a. a. O. für das Mindestalter von 30 Jahren angezogene Aensserung bei Dio 52, 20 (ταμισύσαντός τε καλ ἀγορανομήσαντος ἢ δημαρχήσαντος συρατηγρίτωσαν τριακοντούται γενόμανος). Die letztere Stelle hat ja nur den plebejischen, nicht den privilegirten patricischen cursus honorum im Auge. Für die hier vertretene Ansicht spricht auch die einem achtundzwanzigjährigen praeter tutelaris gesetzte Grabinschrift CIL XIV 3517.

<sup>4)</sup> Dagegen spricht allerdings das weiter unten S. 628 Bemerkte. Eine sichere Beantwortung der Fragen wird erst nach dem Erscheinen der von

Zeugnisse aus der nachseverischen Zeit nicht sicher belegen lasse, ist Mommsen zu der Vermuthung gekommen, dass die ädilicischtribunicische Rangstufe damals überhaupt als obligatorisch beseitigt wurde. Der Verfasser der vita habe demnach irrthümlich, was ganz allgemein gilt, auf eine besondere Classe von Beamten, die quaestores candidati, beschränkt.

Ich will im Folgenden die Bedeutung der Adelsqualität für die Commendation zur Quästur auseinanderzusetzen versuchen. Die genauere Betrachtung des patricischen cursus honorum in der Zeit bis auf Severus Alexander wird eine Thatsache zu Tage fördern, durch welche nach meiner Ansicht die Beweiskraft der Historia Augusta wesentlich gestützt wird. Aus dem inschriftlichen Materiale lassen sich nun über das Verhältniss von Patriciat und Quästur folgende neue Thatsachen feststellen:

- 1. Die sicher den ersten drei Jahrhunderten n. Chr. angehörenden Patricier, deren cursus honorum uns bekannt ist, bekleiden der Regel nach die Quästur als quaestores candidati.
- 2. Eine Ausnahme von diesem Grundsatze findet nur bezüglich derjenigen Persenen statt, welche die Aemterlaufbahn nicht der gesetzlichen Ordnung gemäss mit einer Stellung des Vigintivirates beginnen, sondern durch Senatsbeschluss hiervon dispensirt werden.

Ich führe die Belege für meine Behauptungen 1) in chronologischer Ordnung vor. Es gehören an:

<sup>1)</sup> Bei dieser Untersuchung bleiben ausser Betracht diejenigen Persönlichkeiten, welche die Quastur überhaupt nicht innegehabt haben, sondern durch allectio in die Rangclasse der Quästorier aufgenommen worden sind: 1. C. Matius Sabinus Sullinus (CIL V 1812); 2. der Beamte, dessen cursus honorum uns die Inschrift CIL IX 1592 bietet (adlectus inter quaestorios a divo Commodo et inter patricios). 3. M. Petronius Sura (CIL VI 31666 adlectus inter quaestorios). Nicht zu berücksichtigen sind ferner solche Personen, welche erst nach Bekleidung der Quästur in den Patriciat aufgenommen worden sind. Hierzu rechne ich: 1. C. Passienus Cossonius Scipio Orfitus; er war nach CIL X 211 decemvir stlitibus iudicandis, quaestor urbanus. 2. M. Antonius Antius Lupus; in CIL VI 1343 -IGI 1398 wird er als patricius, quaestor, Xvir stlitibus iudicandis bezeichnet (er ist zweisellos, wie die Erwähnung des Patriciates und die Bekleidung des Amtes eines decemvir zeigt, ein Neupatricier). 3. C. Arrius Calpurnius Longinus Rev. archéol. 1898 p. 412; über ihn Groag, Wiener Studien XXII S. 141 ff. und in Pauly-Wissowas Realencyclop. Suppl. 1. Heft Sp. 140). 4. M. Metilius Aquilius Regulus. Die Inschrift CIL XIV 2501, aus

#### IV. der Zeit des Titus:

P. Glitius . . . . anus (CIL XI 3098: quaester Caesaris).

#### V. der Zeit Domitians:

M. Lollius Paulinus Valerius Asiaticus Saturniaus (cos. suff. 93). Die von Waddington, fastes de prov. asiat. unter nr. 127 veröffentlichte Inschrift nennt ihn ταμίας 'Ρώμης, ,Quästor des Reiches', ohne seine Stellung im Quästorencollegium näher zu bezeichnen.¹) Durch CIL XIV 4240 aber ist bezeugt, dass er quaestor imperatoris Caesaris war; der Name des Kaisers, dem Lollius Paulinus zur Dienstleistung zugewiesen war, ist hier ausgelassen, wie bereits richtig erkannt wurde,²) aus dem Grunde, weil er quaestor eines Kaisers war, über den die Strafe der damnatio memoriae verhängt worden ist (Domitians).

### VI. der Zeit Trajans:

- 1. P. Manilius Vopiscus (CIL XIV 4242) | quaestor divi
- 2. Ser. Cornelius Dolabella (CIL IX 3154) | Traiani Parthici.
- 3. Cn. Pinarius . . . . Severus (CIL XIV 3604: [quaestor candidatus] imp. Caesaris Nervae Traiani Aug.).
- 4. C. Eggius Ambibulus (CIL XI 1123. 1124: quaestor candidatus divi Traiani Parthici).

#### VII. der Zeit Hadrians:

P. Coelius Balbinus Vibullus Pius (CIL VI 1383 adlectus inter patricios ab imp. Caes. Hadriano Aug. quaestor Aug.).

#### VIII. der Zeit des Pius:

M' Acilius Glabrio Cn. Cornelius Severus (CIL XIV 4237: quaestor imp. Caesaris Aelii Hadriani Augusti).

IX. der Zeit des Marc Aurel und Lucius Verus:

- 1. Q. Pompeius Senecio Sosius Priscus (CIL XIV 3609: quaestor candidatus Augustorum. X 3724: quaestor August).
- 2. L. Fulvius Petronius Aemilianus (CIL VI 1422: quaestor candidatus Augustorum duorum).

#### X. der Zeit des Commodus:

L. Annius Ravus (CIL VI 1339: quaestor candidatus imp. Caesaris M. Aureli Commodi).

<sup>1)</sup> Der ταμίας \*Ρώμης darf nicht mit dem quaestor urbanus identificirt werden: ,er bezeichnet vielmehr den Quästor des Reiches im Gegensatz zum municipalen Quästor (s. Mommsen a. a. O. II S. 535 A. 2).

<sup>2)</sup> Dessau a. a. O. II S. 296 n. 233.

Eine Ausnahme von dieser durch mehr als dreissig Inschriften belegten Regel ') bildet anscheinend die Carriere des Appius Annius Gallus. In einer Ehreninschrift aus Olympia (Dittenberger-Purgold I. c. Nr. 619), welche ihm nach Bekleidung des Consulates gesetzt wurde, wird er  $\tau \alpha \mu l \alpha \varsigma$  (quaestor),  $\sigma \tau \rho \alpha \tau \eta \gamma \dot{\sigma} \varsigma$  (praetor),  $\bar{\nu} \pi \alpha \tau \sigma \varsigma$  (consul) genannt. Dass nun der Geehrte, der jedenfalls Patricier war, einfach als quaestor bezeichnet wird, würde bei einer lateinischen Inschrift gegen unsere Regel sehr in die Wagschale fallen; bei einer griechischen ist dies nicht der Fall. Wir haben oben bereits gesehen, dass Lollius Paulinus in CIL XIV 4240 quaester imperatoris, in der griechischen Inschrift dagegen bloss  $\tau \alpha \mu l \alpha \varsigma$  ( $P \omega \mu \eta \varsigma$ ) genannt wird, ohne dass die bevorzugte Position des Geehrten im Collegium der Quästoren näher bezeichnet wird.

Die oben aufgestellte Regel erleidet, wie bemerkt, eine Ausnahme bezüglich derjenigen Angehörigen des alten Adels, welche

- 1) Sie wird nicht widerlegt durch die in einer Ehreninschrist aus Olympia (Dittenberger-Purgold, Inschristen aus Olympia n. 620) überlieserte Carriere des M. Appius Attilius Bradua. Die Inschrist lautet:
  - (1) Μ. Αππιον Βράδουαν ταμίαν, στρατηγόν
  - (3) Θεοῦ 'Αδριανοῦ ὑπατικὸν Γερμανίας καὶ Βρεταννίας ποντίφικα, σοδάλιν 'Αδριανάλιν.

Dittenberger erganzt in Z. 2: [υπατον, προσβουτήν και αντιστρατηγόν]. v. Rhoden (bei Pauly-Wissowa a. a. O. II Sp. 242) hat schon, und wie ich glaube mit vollem Rechte, die Richtigkeit dieser Erganzung bezweifelt. Für den sehr befremdlichen Ausdruck legatus Augusti pro praetore consularis Germaniae et Britanniae giebt es kein zweites inschristliches Zeugniss. Wir haben aber Beispiele von legati consulares und auch consularis (vmatinos) allein (ohne den Beisatz legatus) lässt sich mehrfach belegen; es ist in späterer Zeit ausschliesslich in Gebrauch. Vielleicht war in der zweiten Zeile zum Ausdrucke gebracht, dass der Geehrte die sammtlichen vorangeführten Aemter durch kaiserliche Commendation erhalten habe, also, wie es wiederholt in lateinischen Inschriften heisst, in omnibus honoribus candidatus imperatoris war. Ich möchte dann in Z. 2 etwa folgendermaassen erganzen: [vmaτον, έν πάσαις άρχαϊς προβεβλημένον (oder ἀποδεδειγμένον) ύπὸ] 3:00 τ Adoravou resp. . . . . . . xardidator Deou Adoravou. Eine weitere Möglichkeit ist die, dass Appius Bradua dem griechischen Urkundenstil entsprechend einfach ταμίας (sc. 'Ρώμης) genannt wird (s. oben Text). - Der von Plinius und Quintilian mehrfach citirte L. Sergius Plautus (Belege in der Prosopogr, imp. Rom. III p. 222 n. 378) — nach CIL II 1406 q(waestor), salius Palatinus - muss vor dem Inkrafttreten der hier aufgestellten Regel die Quästur bekleidet haben. Ueber die Ergänzung von CIL XI 5743; VI 1518 s. unten S. 627 A. 1.

der quaestores candidati zukommende Position näher zu bestimmen. Aus der obigen Zusammenstellung ersieht man, dass die letzteren bis auf Trajan stets als quaestores Augusti bezeichnet werden; von da ab bis auf Marc Aurel und Lucius Verus findet sich abwechselnd die allgemeinere Bezeichnung quaestor candidatus Augusti und die speciellere quaestor Augusti. Unter Commodus verschwindet die letztere; am häufigsten ist jetzt das Prädicat candidatus (ohne Beisatz des Namens des commendirenden Kaisers).

Die durch keine Ausnahme gestörte Uebereinstimmung der Inschriften (aus der Zeit vor Trajan), welche nur patricische quaestores Augusti, nicht aber patricische quaestores urbani oder provinciae überliefern<sup>1</sup>), scheint einen Zufall auszuschliessen; sie

40 \*

<sup>1)</sup> Die Uebereinstimmung wird nicht gestört durch die nicht vollständig erhaltenen Inschristen (von Patriciern), welche bisher in anderem Sinne ergänzt wurden. Es sind dies folgende: 1. CIL XI 5743 (eine dem späteren Kaiser Nerva gesetzte Ehreninschrift): M. Cocceius [M. f. Nerva] augur soda[lis Augustal.] [praetor, quaestor] urb. VIvir turma[e eq. R. salius] Palat. triumphalib[us ornamentis] honoratus, patron[us]. Nach dieser Ergänzung hat Nerva allerdings die Quästur in der Stadt verwaltet; aber die Lesung quaestor urb(anus) ist keineswegs nothwendig und nach meiner Ansicht verfehlt. Es ist nicht [quaestor] urbanus, sondern [praef(ectus)] urb(is) zu ergänzen. Der praesectus seriarum Latinarum wird in der ersten Kaiserzeit noch immer in althergebrachter Weise einsach als praesectus urbis bezeichnet (CIL III 589; CIA III 612), wiewohl von Augustus ein neues bedeutsameres senatorisches lAmt creirt wurde, dessen Inhaber den gleichen Titel führt. Eine Verwechsung war für den Leser ganz ausgeschlossen; welches der beiden Aemter gemeint sei, ergab die Stellung im cursus honorum. Die Festpräsectur wird in der Kaiserzeit, wie in der Republik von jungen Leuten verwaltet, welche der Regel nach dem Senatorenstande angehören, aber noch kein Amt innegehabt haben, das zum Eintritt in den Senat berechtigt. Der von Augustus eingesetzte praefectus urbi dagegen ist in der Regel Consular. 2. CIL VI 1518 (T. Sextius .... M. Vibius ove .... Secundus); Dessau in Prosopogr. imp. Rom. III p. 236 n. 463) nimmt an, dass er [quaestor] provinciae Africae gewesen sei; die richtige Erganzung [legatus] provinciae Africae findet sich bereits im Corpus. - In CIL VI 31716 (C. Vettius Gratus cos. ord. 221 p. C.) ist [quaestor Augusti] statt [quaestor], ebenso in CIL VI 1540 (T. Vitrasius Pollio unter Marc Aurel) qu[aest. Aug. IIIviro] monetali, statt qu[aestori IIIviro] monetali zu ergänzen. In der der nachseverischen Zeit angehörenden acephalen Inschrift CIL VI 1559 ist in der vorletzten Zeile nach quaestori das Wort [candidato] einzufügen. Zweifelhaft ist, ob Acilius Priscillianus Patricier war (Domaszewski, Rhein. Museum 58 S. 543); sollte dies der Fall sein, so wäre in der Ehreninschrift Rev. arch. 1903 p. 458 n. 337 nicht quaest(ort) [urbano p]ROQVAEST . . . . . sondern quaest(ori) [candid(ato)] . . . zu ergänzen

werden, dass die Zahl der zu höheren Aemtern qualificirten Patricier unter Trajan nicht größer geworden, sondern bis auf Severus Alexander die gleiche geblieben ist. Man erinnere sich nur, dass die Patricier von Vespasian bis auf Severus Alexander von den Aemtern des Vigintivirates ausschließlich das eines triumvir monetalis bekleiden, dieses aber auch nach dem Zeugnisse der Inschriften von einer nicht geringen Anzahl vornehmer Plebejer verwaltet wird.<sup>1</sup>)

Als Resultat der vorstehenden Untersuchung ergiebt sich: alle Patricier aus den ersten drei Jahrhunderten sind zufolge gesetzlicher Vorschrift (lex singularis) quaestores candidati; die der Zeit von Augustus, oder doch Tiberius<sup>2</sup>), bis auf Severus Alexander angehörenden verwalten die Quastur als quaestores Augusti.

Diese Regel nun erklärt uns, wie Severus Alexander dazu kam, die quaestores candidati insgesammt von der Uebernahme eines Amtes der ädilicisch-tribunicischen Rangstufe zu befreien; das historische Bindeglied bietet eben der schon bald nach Begründung des Principates aufgestellte staatsrechtliche Grundsatz, dass die Patricier nur als quaestores Augusti fungiren sollten. Severus Alexander hat das Privileg der patricischen quaestores candidati auf die plebejischen ausgedehnt. Diejenigen Beamten, welche nicht durch kaiserliche Commendation zur Quästur gelangen, sind nach wie vor zur Verwaltung eines Amtes der ädilicischtribunicischen Rangstufe verpflichtet.<sup>3</sup>)

Wien.

STEPHAN BRASSLOFF.

<sup>1)</sup> Beachtenswerth ist, dass die plebefischen triumviri monetales nach den Inschriften in einem bedeutend höheren Procentsatz als die decemviri stlitibus iudicandis — von den quattuorviri viarum curandarum und den tresviri capitales ganz zu schweigen — quaestores candidati (Augusti) gewesen sind.

<sup>2)</sup> Der terminus post quem ist durch die Aemterlaufbahn des P. Cornelius Scipio (cos. 16 v. Chr.) und des Ti. Sempronius Gracchus (triumvir monetalis ca. 14 v. Chr.) gegeben: ersterer war nach IG III 580 quaestor pro praetore provinciae Achaiae, letzterer nach CIL VI 1515 quaestor).

<sup>3)</sup> M. Acitus Aurelius Theo (CIL XI 376) hat den Tribunat nach Severus Alexander verwaltet.

## ZU BAKCHYLIDES.

Bakchylides 1, 140 ff. — ich citire im ersten Gedicht Blass, sonst, wie billig, nach der editio princeps — ist zu ergi

... μεν γένος ξπλετο καφτεφόχειο Αργείο[ς όμῶς τε] λέοντος θυμὸ[ν ἔχων], ὁπότε χφεί[η παφαι]βόλο[υ] μάχας, ποσσίν τ' ἐλαφρὸς πατρίων τ' οὐκ [ἀπόκλαφος κ]α. τόσα Πανθείδαι κλυτότοξος Απόλλων ὥπασεν ἀμφί τ' ἰατορίαι ξείνων τε φιλάνορι τιμᾶι.

Sichere Ergänzungen der Früheren habe ich nicht bezeisuch  $\xi \chi \omega \nu$  und  $\dot{\alpha} \pi \acute{o} \times \lambda \alpha \varrho o g$   $\times \alpha \lambda \check{\omega} \nu$  sind längst und von mei gefunden. Von dem v vor  $\mu \acute{\alpha} \chi \alpha g$  ist nur der Längsstrich sie Mit dem "gefährlichen" Kampf ist der Faustkampf gemeint schon mit  $\kappa \alpha \varrho \nu \varepsilon \varrho \acute{o} \chi \varepsilon \iota \varrho$  angedeutet ist [vgl. 2, 4]: die Keer pi mit den Fäusten und den Beinen zu siegen [6, 7].

Die Verse auf Hieron 3, 67 ff. sind von Blass im Anfai hergestellt:

εὐ λέγ]ειν πάρεστιν, ὅστις μὴ φθόνωι πιαίνεται, θεοφι]λῆ φίλιππον ἄνδρ' ἀρήιον [ξεινί]ου σκάπτρον Ιοπλό]κων τε μέρο[ς ἔχοντ]α Μουσάν,

zu  $\xi \epsilon i \nu lov$  [Nairn] vgl. Pind. Nem. 5, 8. 4, 12. Im Folg halte ich  $\delta \omega \mu \alpha \lambda \dot{\epsilon} \alpha i$  für sicher, das Uebrige ist nur ein Ver

ός φω]μαλέαι ποτ[έ χειρί νω]μῶν αἰω]νος ἐφάμερον α[ίσαν αἰέν ἀσφαλέ]α σχοπεῖς.

ἀσφαλεῖ σὺν αἴσαι 13, 33 und Pind. Pyth. 3, 86; was ἐφά heisst, lehrt Pindar Isthm. 3, 18 αἰων δὲ κυλινδομέναις ἁμ ἄλλ' ἄλλοτ' ἐξάλλαξεν' ἄτρωτοί γε μὰν παῖδες Θεών. Zeitpartikeln ποτέ und αἰέν correspondiren: ,einst deines I Wechsel mit starker Hand steuernd — als du die Tyrt schlugst — erblickst du ihn immer noch unerschüttert'. I redete 470 [Pyth. 1, 71 ff.] mit mehr Reserve.

Vs. 85 ff. wird das Facit aus dem λόγος Αδμήτου für Hieron gezogen; auch Pindar leitet Ol. 2, 83 persönliche Bemerkungen ein mit πολλά μοι ὑπ' ἀγκῶνος ἀκέα βέλη ἔνδον ἔντι φαρέτρας φωνάεντα συνετοΐσιν ες δὲ τὸ πᾶν ἔρμηνέων χατίζει. Die Verse sind durch einen leichten Fehler entstellt, Δ'ΟΧΡΥCOC für ΔΕΧΡΥCOC:

φρονέοντι συνετά γαρύω βαθύς μέν αίθηρ άμιαντος, εδωρ δε πόντου οὐ σάπεται, εὐφροσύνα δε χρυσός.

Das heisst weiter nichts als ,Festesfreude ist das Vortrefflichste, wie Himmel, Wasser und Gold'; weil das Gold nur Prädicat im Vergleich sein kann, muss der Artikel fallen. Bei den beiden ersten Beispielen des Vortrefflichsten wird die Motivirung hinzugesetzt, beim dritten fehlt sie; dafür wird der Hauptbegriff nur zu diesem gestellt. Das ist lyrische Syntax, für die Pindar Beispiele liefert: Ol. 1, 1 ἄριστον μὲν ὕδωρ, ὁ δὲ χρυσὸς πῦρ ἄτε διαπρέπει νυπτί, εἰ δ' ἄεθλα γαρύεν ἔλδεαι, μηκέθ' άλίου σκόπει ἄλλο θαλπνότερον ἄστρον μηδ' Ολυμπίας ἀγῶνα φέρτερον αὐδάσομεν. Der Begriff der Festesfreude leitet über zu dem Siegesfest, für welches das Lied gemacht ist und das oft genug [z. B. 10, 53. 11, 12] εὐφροσύνα heisst; bei diesem Siegesfest wird Bakchylides Lied Hierons Sieg unsterblich machen. Mit ἀνδρὶ δ' οὐ θέμις setzt also ein neuer, das Lied beschliessender Gedanke ein.

Auch 5, 64 ist ein Schreibsehler zu verbessern:

56 καὶ μάν π]οτ' ἐρειψιπύλαν [παιδ' ἀνίκ]ατον λέγουσιν ἐλθεῖν Διὸς] ἀργικεραύνου δώματα Φερσεφόνας τανισφύρου καρχαρόδοντα κύν' ἄξοντ' ἐς φάος ἐξ Διδα υἱὸν ἀπλάτοι' Ἐχίδνας ἔνθα δυστάνων βροτῶν

64 ψυχὰς ἔλαεν παρὰ Κωκυτοῦ ξεέθροις οἰά τε φύλλ' ἄνεμος

"Ιδας ἀνὰ μηλοβότους περῶνας ἀργηστὰς δονεῖ.

ΕΛΑΕΝ, durch Apoll. Arg. 3, 872 bezeugt, habe ich aus ΕΔΑΗ hergestellt, weil δαῆναι nie die sinnliche Wahrnehmung bezeichnet und der Vergleich ein Verbum der Bewegung fordert. Herakles jagt durch sein blosses Erscheinen die Schatten vor sich her, ἀμφὶ δέ μιν κλαγγή νεκύων ἔεν οἰωνῶν ὡς πάντοσ ἀτυζομένων [λ 606]: nur Meleager bleibt einsam stehen, so dass der Heros zum Bogen greift.

ἐνδυκέως etcht 5, 112 δῆριν στασάμεθ' ἐνδυκέως un μαρνάμεθ' ἐνδυκέως unhomerisch für νωλεμές, μάρνασθα λεμές αἰεί Ι 317 — Ρ 148: εξ ἄματα συνεχέως 113 κ Glosse erklären. Ich kann die Deutung nur aus Nikander 263] belegen: der Kerastes ἐν ἀμάθοισιν ἢ καὶ άματρο κατὰ στίβον ἐνδυκὲς αὕει, wozu die Scholien anmerken τοῦ ἐπιμελῶς [tralaticische Homererklärung] καὶ συνεχῶς μᾶται ἢ διάγει.

Nachdem Meleager erzählt hat dass ein Sohn des Oeneu Eber zum Opfer gefallen ist, beginnt er den Bericht von a eigenen Ende; das muss im Uebergang scharf hervortreten: 113 ἐπεὶ δὲ δαίμων κάρτος Δὶτωλοῖς ἔφεξεν, Θάπετομεν

κατέπεφνεν σῦς ἐφιβρύχας ἐπαίσσων βία 'Αγκαΐον ἐμῶν τ' 'Αγέλαον φέρτατον κεδνῶν ἀδελφει τέ]κεν ἐν μεγάροις θοῦρι]ς") 'Αλθαία περ τοῖσιν Οἰνέος:

κάμ' ω]λεσε μολο' όλοὰ [πατρό]ς οὐ γάρ πω δαίφ παῦσεν] γόλον ἀγροτέρα Δατοῦς θυγάτηρ.

Der Satz mit γάρ greift auf den Anfang der Rede zurück [
Aphares ist nicht nur bei Bakchylides der Name eines Bi
der Althaea, vgl. schol. I 567 άδελφοι δὲ Δλθαίας "Ις
Πολυφόντης Δφάρης [φανης codd.] Εὐρύπυλος Πλήξιππ
5, 142 hat man sich mit einer Verschreibung unnöthi

qualt:

χαϊέ τε δαιδαλέας έχ λάφνακος ωπύμοφον

φιτφον έγλαβοῦσα, τὸν δὴ μοῖς' ἐπέκλωσεν ποτὲ

Κουγου sar τότε

ζωᾶς ὅρον ἄμετέρας ἔμμεν.

Der Sinn verlangt ἐγλαβοῦσα gebieterisch; noch Ovid [met. 8, hat den Zug: protulit hunc genetriæ. Im Papyrus steht ΕΓΚ/ CACA, Auslassungen und Wiederholungen einzelner Buchs sind in der antiken Buchschrift die häufigsten Fehler. ΕΓΚ σ

5, 196 lese ich:

Βοιωτός άνηρ τάδε φων[ησεν παλαιός Jurenta] Ήσ. πρόπολος

1) TOYC der Papyrus, was Blass verkehrt vertheldigt.

die zwischen y und z schwankende Orthographie an.

<sup>2)</sup> Man erganzt gewöhnlich πατρός, was nicht befriedigt, es 1 πόσιος heissen. Ich beanspruche nicht, das Richtige gefunden zu habe

Μουσᾶν, δν ⟨αν⟩ άθάνατοι τι[μῶσι, κείνωι Wilamowitz] καὶ βροτῶν φήμαν Επεσθαι· πείθομαι εὐμαρέως εὐκλέα κελεύθου γλῶσσαν οὐ[κ ἀμάχανος]

πέμπειν Ίέρωνι

,Wort des Weges' giebt keinen Sinn; wie die lyrischen Dichter  $\varkappa\acute{\epsilon}\lambda \varepsilon v \Im o g$  gebrauchen, lehrt 5, 31. 19, 1. 9, 47. Pind. Nem. 6, 45; dem Sinn des Ganzen entspricht genau Pindar Nem. 7, 50  $\Im e a \sigma v$   $\mu o \iota \tau \acute{o} \acute{o}$ ,  $\varepsilon \ell \varkappa \varepsilon \iota v$   $\mu o \iota \tau \acute{o} \acute{o}$ ,  $\varepsilon \ell \varkappa \varepsilon \iota v$   $\mu o \iota \iota v$   $\iota v$ 

6, 3 kommt eine geschlossene Periode heraus, wenn man schreibt:

Δάχων Διὸς μεγίστου λάχε φέφτατον πόδεσσι κῦδος ἐπ' 'Αλφεοῦ προχοαίσι[ν ἶσον δι' ὅσσα πάφοιθεν ἀμπελοτρόφον Κέον ἄεισάν ποτ' 'Ολυμπίαι πύξ τε καὶ στάδιον κρατεῦσαν στεφάνοις ἐθείρας

νεανίαι βούοντες.

10, 19 ff. werden die Siege des Gefeierten erzählt und verzeichnet. Nach der Anrede die unmittelbar vorhergeht [18  $9\tilde{\eta}\times\alpha\varsigma$ ], ist man allerdings versucht ...  $\alpha\varsigma$  20 als zweite Person des Aorists zu fassen; wer aber danach ergänzt, stellt sich unter die Nothwendigkeit, die zweite Person bis 35 durchzuführen, und dürfte das kaum fertig bringen. So wird dieser Weg ungangbar; ich vermag nichts besseres vorzuschlagen als etwa:

έν Ποσειδάνος περικλειτοίς άέθλοις

φαίνες ὧ Παλ]λὰς Ελλασιν ποδῶν ὁρμὰν ταχείαν, der Sieger war ja Athener. Im Folgenden hat Blass erkannt dass der Gefeierte zweimal unmittelbar nacheinander gelaufen ist. Aus dem von ihm herangezogenen Epigramm [Kaibel 942] lässt sich ersehen dass der Aorist ἔστα [23] eines localen Zusatzes bedarf, der im Vorhergehenden stecken muss; -ροισιν kann nur zu ἄκροισιν ergänzt werden, und das verlangt wiederum ein Substantiv. Mit 21 fängt also ein neuer Satz an. Φατήρων ἐμπίτνων ὅμιλον [23. 24] gehört zusammen und schildert den Wettläufer, der sich zum zweiten Mal den erstaunten Zuschauern zeigt: also ist im Pa-

wird auch die der Artemis Hemera von Lusoi nach Metapont aus Sybaris importirt sein; νύμφαι Λουσιάδες sind für die Umgegend von Sybaris-Thurioi bezeugt [Timaeos bei Athen. 12, 519°. Lykos von Rhegion schol. Theocrit. 7, 78. Aelian. NA 10, 38]. Die Göttin folgte also wehrhaften achaeischen Männern nicht nach einer, sondern nach zwei italischen [ἐπποιρόφοι] Städten, und σὺν τύχαι ναίεις Μεταπόντιον bekommt einen besonderen Ton, da Sybaris zu Bakchylides Zeit untergegangen war. Ich verbessere demnach:

113 ένθεν καὶ ἀρηιφίλοις ἄνδρεσσιν (ἐς Jebb) ἱπποτρόφους πόλεις ᾿Αχαιοῖς

έσπεο· σὺν δὲ τύχαι ναίεις Μεταπόντιον, ὧ χουσέα δέσποινα, λαῶν ἄλσος γέ [Herwerden, ΤΕ der Papyrus] τοι ἱμερόεν Κάσαν παρ' εὕυδρον προγόνοιζς Φ') ἐσσαμένων, Πριάμοι' ἔπεὶ γρόνωι

βουλαϊσι θεῶν μαχάρων πέρσαν πόλιν εὐχτιμέναν χαλχοθωράχων μετ' Άτρειδᾶν.

Die Achaeer von Metapont waren natürlich der Meinung dass ihre Vorfahren in Lakonika gesessen hatten und von Teisamenos nach Achaia geführt waren; Antiochos bei Strabo bezeugt es ausserdem ausdrücklich.¹) Nachdem vor ECCAMENUN die Buchstaben Co weggefallen und das falsche ΠΡΟΓΟΝΟΙ entstanden war, erhielt auch jenes durch Angleichung die verkehrte Endung. Ich habe πόλεις geschrieben nach der Ueberlieferung bei Pindar [Pyth. 4, 56]; bei Homer, wo die Form nicht selten zweisilbig vorkommt [B 648. I 328. Σ 342. 490. 3 560. 574], bieten die Handschriften fast durchweg πόλεις, nur sehr selten πόλιας oder πόλις, woraus man jetzt πόλις herstellen will, meines Erachtens mit Unrecht.

Ich will moderne Metriker davor gewarnt haben, diese Stelle für

um Metapont ein hohes Alter zu vindiciren. Uebrigens dürfte es hiermit auch zusammenhängen, wenn Melampus, der mit den Neliden verschwägert ist, mit der Artemis von Lusoi in Connex gebracht wird.

 <sup>(&#</sup>x27;Αχαιών τινάς) μεταπεμφθήναι κατά μίσος τὸ πρὸς Ταραντίνους τῶν 'Αχαιών τῶν ἐκπεσόντων ἐκ τῆς Λακωνικῆς,

61 ff. sind zu lesen:

παρθένοι μέλπουσι τ[εὰν χάριν Wilamowitz], ὧ δέσποινα παγξε[ίνου χθονός Headlam,

Ένδαίδα τε φοδόπαχυν ἃ [τὸν ἶππευτὰν Headlam] ἔτι[κτεν Πηλέα Kenyon

καὶ Τελαμῶνα [βιατάν], vgl. Pind. Pyth. 6, 28 'Αντίλοχος βιατάς. Es ist Ersatz für das epische βίη 'Ηρακλέεος.

Da 91 ff. O 624 ff. paraphrasiren:

ώς δτε κύμα θοήι εν νήι πεσηισιν λάβρον ύπὸ νεφεων ἀνεμοτρεφές η δε τε πασα ἄχνηι ὑπεκρύφθη, ἀνέμοιο δε δεινός ἀῆτα ) ἱστίωι ἐμβρέμεται, τρομέουσι δε τε φρένα ναῦται δειδιότες τυτθὸν γὰρ ὑπὲκ θανάτοιο φέρονται ἀς ἐδαίζετο θυμὸς ἐνὶ στήθεσσιν Αχαιῶν,

lassen sich die Löcher des Papyrus mit ziemlicher Sicherheit ausfüllen:

ωστ' εν χυανανθέι θ[υμόν ἀνέρων πόντωι βορέας ὑπὸ χύμασιν δαίζει νυχτὸς ἀντάσας ἀνατε[λλομένας]]· λῆξεν δὲ σὺν φαυσιμ- βρότωι

αοὶ, στορέσεν δέ τε πόντον οὐρία, νότου δὲ κόλπ[ωσεν πνοᾶι

ίστιον, άρπαλέως τ' ἄελπτον ἐξίχοντο χέρσον. Es ist hübsch zu sehen, wie Bakchylides das Bild ausgeführt hat, um es von den Achaeern auf die Troer zu übertragen.

Der Kampf bei den Schiffen dürste, ebensalls nach Homer, so herzustellen sein, nicht alles ist gleich sicher:

117 ναυσὶ δ' εύπρύμνοις παραὶ μάρναντ', ἐναριζομένων δ' ἔρευσε φωτῶν

αίματι γαία μέλαινα Έχτορέας ύπὸ χειρός, ἢν δὲ μ]έγ' ἡμιθέοισ[ιν πένθος] ἰσόθεον δι' ὁρμάν. βλαψίφρ]ονες, ἡ μεγάλαισιν ἐλπίσιν πνέ]οντες ὑπερφίαλον [μάταν ἔφαντο

<sup>1)</sup> Die falsche Ueberlieferung ἀήτη kann nach Simonides frg. 41 und Bakchylides 17, 91 verbessert werden.

<sup>2)</sup> Ich glaube in der Correctur des Papyrus deutlich T mit dem Ansatz von S, nicht  $\Pi$  zu erkennen.

ταν είκ ετύμως αξα Κλειώ πανθαλής εμαίς ενέσταξ[εν φρασίν,

τερψιεπείς νιν ἀοιδαὶ παντὶ χαρύξοντι λαῶι.

Der Dank für die "Milde" des vornehmen Psalychiden ist fein so gedreht, dass er zu einer Bitte um gütige Aufnahme des Gedichts wird; diese gewandte Höflichkeit ist Pindar fremd. Den stolzen Schluss übernimmt Theokrit, freilich bei sehr viel grösserem Object: δοκέω δ' ἔπος οὐκ ἀπόβλητον φθέγξομαι ἐσσομένοις steht am Schluss des Hymnus auf S. Majestät den König Ptolemaeos.

Am Anfang des 14. Gedichts ist die Ueberlieferung des Papyrus verkannt:

Εὖ μὲν εξμάθθαι παθὰ δαί[μονος ἀν]θρώποις ἄριστον· συμφορὰ δ' ἐσθλὸν ἀμαλδύνει βαρύτλατος μολοῦσα [ἢ τ]ὸν κα[κὸν] ὑψιφανῆ τε[ύχει κ]ατορθωθείσα· τιμὰν [δ' ἄλ]λος ἀλλοίαν ἔχει.

Im Papyrus steht von 1. Hand nach einer Lücke von 2—3 Buchstaben ONHAHYYIPANH, der Corrector hat HAH durchgestrichen und etwas darübergeschrieben, von dem nur KA nebst einer Hasta erhalten, der Rest durch ein Loch zerstört ist. Danach habe ich ergänzt.

Der Einfall G. F. Hills, das Citat des Clemens im Paedagogos 3, 100 in das 15. Gedicht einzusugen, war ein Windei, das Blass nicht hätte aufnehmen sollen. Das Metrum, gewöhnliche Daktyloepitriten, stimmt höchstens dann zu dem Gedicht, wenn man dem Bruchstück die Form lässt, die ihm Neue gegeben hat; in der einzigen Handschrift des Paedagogos - von tres libri zu reden ist ungehörig - steht etwas anderes als in den tralaticischen Fragmentsammlungen. Clemens hat entwickelt dass der λόγος παιδαγωγός der Demiurg der Welt und des Menschen ist, ja auch der παιδαγωγός der Welt, durch seinen Befehl sind wir beide, Welt und Mensch, geworden, das Gericht erwartend. οὐ γὰρ ὑπόκλοπον [lies ὑποκλόπων ] φορεί βροτοίσι φωνάεντα λόγον έστε λόγος σοφία, ως φησι Βαχγυλίδης. Es ist Unkritik, die Buchstaben ἔστε λόγος hinauszuwersen, weil man sie nicht versteht; σοφία kann nicht ohne Adjectiv bestehen, weder bei Bakchylides noch, in dem gegebenen Zusammenhang, bei Clemens. Der Gedanke muss sein: ,denn die göttliche Weisheit hat zu den Menschen keine gestohlene und erlogene Rede gebracht', die Prophezeihung des Gerichts ist wahr.

ebenso 93 [s. o. S. 640]. Die Messung welche ich für die vorletzte iambische Reihe vorschlage, wird dadurch bestätigt, dass die übrigbleibende letzte, die beidemal ohne Anstoss überliefert ist, sich dem iambischen Mass fügt:  $\Delta \acute{a} \lambda \iota e$ ,  $\chi o | \varrho o \bar{\iota} \iota \kappa \eta | \iota \omega \nu \varphi \varrho \acute{e} \nu \alpha \ \dot{\iota} | \alpha \nu \Im \dot{e} \iota \varsigma |$   $\tilde{o} \pi \alpha \zeta e \Im \dot{e} \omega \rho \nu \alpha \ \dot{e} \Im \mathring{e} \Im \dot{e} \Im \dot{$ 

Uebrigens hat Bakchylides die Geschichte richtig erzählt und nicht aus Nachlässigkeit verschwiegen dass Theseus den Ring wiederbrachte. Er bringt ihn eben nicht wieder, auch nach den Denkmälern nicht. Minos Gebot ist eines jener Märchengebote die eine Unmöglichkeit enthalten; er denkt nicht daran dass Theseus es erfüllen wird, erstaunt schon darüber dass er ins Wasser springt. Wenn Theseus mit dem Purpurmantel 1) und dem Diadem der Amphitrite angethan wieder auftaucht, so ist das ein schwererer Beweis für seine göttliche Abstammung als es der Ring je sein konnte, und auf diesen Beweis kommt es allein an. Ich stimme hierin mit Robert [in dieser Zeitschr. 33, 140] völlig überein; dass Pausanias [1, 17, 3] und Hygin [astr. 2, 5] den Ring mit dem göttlichen Schmuck verbinden, ist Mythographenklitterung, im günstigsten Falle durch Euripides Theseus beeinflusst.

Minos ist bei Bakchylides zwar gewaltthätig, aber kein grausamer Wütherich. Er will den vorwitzigen Mahner zum Schweigen bringen, aher nicht ihn verderben. Sein Befehl an Theseus ins Meer zu springen ist Hohn, er erschrickt, als er ausgeführt wird, und will das Schiff anhalten lassen, natürlich um den Verwegenen zu retten. Aber der Nordwind treibt es fort, und Theseus legt denselben Weg unter Wasser zurück; so wird das Wunder noch größer. Nur dies kann der Sinn der verdorbenen Verse 86 ff. sein:

τάφεν δὲ Διὸς υίὸς ἔνδοθεν κέας κέλευσέ τε κατ' οὖςον ἔσχειν εὐδαίδαλον νᾶα· μοῖςα δ' ἑτέςαν ἐπόςσυν' ὁδόν. Der Fahrwind von Athen nach Kreta ist der Nordwind; dass er das Schiff treibt [90 ff.], ist die Fügung welche Minos' Willen

<sup>1)</sup> Die Herausgeber haben die Kaibel-Robertsche Emendation von AlONA [112] in ἀπλοίδα [in dieser Zeitschr. 33, 143] nicht einmal der Erwähnung für werth gehalten; mir scheint sie sicher. OlΔA — ONA, es sind also nur die zweite Hasta des Π und das Λ weggefallen, eine echt antike Verschreibung.

## **ZUR**

## CHRONOLOGIE DES VERRESPROCESSES.

Zur chronologischen Bestimmung des Verresprocesses haben wir nur zwei feste Daten, den 1. Januar 70, den Beginn des Amtsjahrs des Praetors, und den 5. August (Act. I 31), den Anfangstag der ersten Verhandlung.

Eingebracht ist die Klage mindestens 110 Tage vor der ersten Verhandlung, also nicht später als Mitte April', wahrscheinlich erheblich viel früher. Cicero forderte und erhielt 110 Tage zum Inquiriren in Sicilien (A. I 30), der Ankläger eines Statthalters von Achaia, der zugleich oder gleich darauf seine Klage eingab, 108 (A. I 30); offenbar geschah das in chicanöser Absicht, denn der Process, für den die Frist früher ablief, musste zuerst zur Verhandlung kommen, und offensichtlich war die vom zweiten Ankläger verlangte Frist so bemessen, dass sie unmittelbar vor der des ersten ablief. Das hatte nur dann einen Sinn, wenn die durch Fristbestimmung gegebene Reihenfolge eingehalten werden musste, gleichviel ob der Ankläger, der die längere Frist erhalten hatte, mit seinen Vorbereitungen früher fertig war, gleichviel, ob selbst der Angeklagte mit einem früheren Termine der Anklage einverstanden war, was übrigens bei Verres unzweiselhast nicht der Fall war, da er den Process zu verschleppen wünschte.

Wann reiste nun Cicero nach Sicilien? während der ersten oder während der zweiten Hälfte der 110 Tage? Dass er in Velia sich Gefahren aussetzte, um den Termin nicht zu versäumen, 1) deutet auf die zweite Hälfte; dass er zu den gewöhnlich Mitte Juli stattfindenden Wahlen, vermuthlich schon einige Wochen früher, in Rom sein musste, führt darauf, dass er nicht nach dem 1. Juli

<sup>1)</sup> l. Il 99 si posset reus absente accusatore condemnari, non ego a Vibone Veliam parvulo navigio inter fugitivorum ac praedonum ac tua tela venissem..

wer rei publicae causa abest, niemals abwesend gerichtet werden, und jeder Statthalter ist rei publicae causa abwesend, aber die pestulatio kann stattfinden, ehe er in Rom eingetroffen ist.')

Gesetzt, Cicero brachte seine Klage am 2. Januar ein, was möglich war, da es der 10 tägigen Frist, die das Acilische Gesetz für Feststellung der Geschworenenliste bestimmte (CIL I 198), nicht mehr bedurfte, seit diese mit der Senatsliste gegeben war, so lief die 110 tägige Frist am 24. April ab, der etwa dem 1. April entsprochen haben mag; war er drei Wochen vorher in Agrigent, so kommen wir auf den 10. März, und dies Datum mag zur Noth etwa dem entsprechen, was der Redner durissima hiems nennt. Nach Lage der Dinge muss aber der wirkliche Tag der Rückkehr mit dem Terminus ante quem non so ziemlich zusammenfallen, sonst setzt man sich mit jedem weiteren Tage rückwärts in grösseren Widerspruch mit dieser Angabe.

Das Ergebniss für den Beginn des Processes ist also dasselbe, zu dem Zumpt, aber auf Grund einer ganz anderen Rechnung, gelangt, über die gleich noch zu handeln ist (Crim. Process S. 190).

Aber so entsteht ein leerer Raum von etwa dem 24. April bis zum 5. August; warum ist in dieser langen Zeit für den Process nichts geschehen? — Zunächst: es ist doch nicht richtig, dass gar nichts geschehen ist, denn es fand die Bildung des Gerichtshofes statt (A. I 19), und der ganze Juli, der Monat der Wahlen, wird für eine lange Processverhandlung kaum in Betracht gekommen sein. Immerhin bleibt ein Zeitraum von zwei bis drei Monaten, während dessen nichts geschah. Zumpt kommt auch auf einen solchen, aber er nimmt keinen Anstoss daran, findet vielmehr, dass Cicero selbst davon spricht: l. 1, 30: interposuistis accusatorem, qui cum ego mihi C et X dies solos in Siciliam postulassem, C et VIII sibi in Achaiam postularet. menses mihi tres cum eripuissetis ad agendum maxime idoneos, reliquum omne tempus huius anni me vobis remissurum putastis. Also Verres und die Seinen haben ihn

<sup>1)</sup> Das zeigt der Fall des Gabinius aus dem J. 54 ad Q. fr. III 1, 15 Gabinium tres adhuc factiones postulant: L. Lentulus, flaminis filius, qui iam de maiestate postulavit; Ti. Nero cum bonis subscriptoribus; C. Memmius trib. pl. cum L. Capitone. ad urbem accessit a. d. XII Kal. Oct. (er war also nicht in der Stadt); dass nicht etwa nur die Absicht zu klagen gemeint ist, sondern der wirkliche Act vor dem Praetor, zeigt der gleich folgende Satz: quod Cato (der praetor de repetundis) non valebat, adhue de pecuniis repetundis non erat postulatus.

das ist wichtig, denn es zeigt uns, wie die vom Praetor geführte Processliste eingerichtet war. Es wurde danach unterm xten Jan. vermerkt; die Sicilier klagen gegen Verres; Frist für die Inquisition: 110 Tage. Unter dem folgenden Tage war vermerkt: Y klagt gegen Z, Statthalter von Achaia, Frist 108 Tage. Unter dem xten April war vermerkt: vor diesem Tage darf nicht gegen Z. unter dem folgenden: vor diesem darf nicht gegen Verres Termin angesetzt werden. Hätte, falls der Ankläger seine Frist nicht voll ansnutzte, früher Termin angesetzt werden können, so wäre offenbar Cicero früher gereist, um die Intrige der Gegner zu nichte zu machen; dass er diese mit Annahme der Klage gegen den Statthalter von Achaia und mit der Fristsetzung, wie er offenhar thut, als definitiv betrachtet, und dass er die Verkurzung der Reise seinerseits nirgends auf das Bemühen, die Intrige der Gegner zu vereiteln, zurückführt, erklärt sich nur bei dieser Einrichtung des ordo iudiciorum. Dann ist aber auch klar, dass und warum unter den drei Monaten die Zeit von Anfang Mai bis Anfang August zu verstehen ist: am Tage vor Ablauf von Ciceros Frist wurde zunächst für die Bildung des Gerichtshofes für den Statthalter von Achaia Termin angesetzt, dann folgte die erste, die zweite Verhandlung gegen diesen; darüber ging die Zeit bis zum Monat der Wahlen hin, der so wie so für Processe ungeeignet war, und der Verresprocess kam erst Anfang August zur Verhandlung: so passt das eripere wörtlich nur auf Mai und Juni, den Juli setzt der Redner dann etwas rabulistischer Weise auch auf Conto seiner Gegner und sagt, er hätte durch sie drei Monate verloren, während er in der That durch sie nur zwei verlor, aber richtig ist, dass er dadurch im Ganzen um drei Monate kam.

Dass aus dem Process gegen den Statthalter von Achaia überhaupt nichts geworden sei, ist keineswegs zu schliessen aus Ciceros spöttischer Bemerkung, der Ankläger sei nicht einmal bis Brundisium gekommen; 1) er konnte ja in Rom Material für den

<sup>1)</sup> Die ganze Frage ist zuletzt von Zielinski (Philologus 1893 S. 248) und B. Kübler (Philologus 1895 S. 464) behandelt worden. Zielinski hat bei allem Scharfsinn und aller Gelehrsamkeit diesmal keine glückliche Hand gehabt, und seine Hypothese von der zweimaligen Bildung des Gerichtshofes, die zunächst blendet, halte ich durch Kübler für erledigt; mit diesem stimme ich vielfach überein, trotzdem erschien mir eine kurze Wiederaufnahme der Frage nicht überflüssig.

## ZU DELPHISCHEN RECHNUNGSURKUNDEN.

Die delphischen Subscriptionsurkunden, welche der unermüdliche Herausgeber delphischer Inschriften, E. Bourguet, eben im BCH. 1903 XXVII 1ff. veröffentlicht hat, bringen, wie das die delphischen Steine schon so oft thaten, eine Reihe numismatisch wichtiger Angaben. Zwei von ihnen verdienen und bedürfen meines Erachtens eine etwas eingehendere Würdigung, als ihnen in dem trefflichen Commentar des Herausgebers zu theil geworden ist.

Die Urkunde E S. 26 lautet: [Νεαπολίτ]αι ἀπὸ Ίωνί[ας ] Φωκαιΐδας έκατὸν | ἄκατι έξ, τούτου | Αίγιναῖον δραχ[μαὶ | διακάτιαι πεντή[κοντα | έννη τοῖς οδελ[οί. | ήνικε Αλκίδαμο[ς. ] Έραστος. | Die Ergänzungen des Herausgebers sind bis auf die des Ethnikon im Eingange sämmtlich sicher. - Bourguet will in den Duxaitdec der Inschrift Drachmen sehen. Dafür beruft er sich auf Homolles Deutung (BCH, 1891 XV 130) einer Position in dem delischen Inventar vom Jahre 279, BCH. 1890 XIV 404, Φωκαΐδα καὶ οβολον Φωκαϊκόν. Dieser Posten steht inmitten einer Anzahl gleichartiger Positionen von Geldnominalen, welche dem Schlusse eines Silberinventars angefügt sind; nichts zwingt, in diesen Geldstücken nur Silbernominale zu suchen. Im Gegentheil: wenn wir je eine Silbermünze hätten, warum ist dann nicht 🗗 🗕 1 Dr. 1 Ob. geschrieben? Das geschieht doch sonst in diesem Inventare. Nur diejenigen Nominale, für welche die delphische Schreibgewohnheit keine Werthchiffern gebildet hatte, werden mit ausgeschriebenen Zahlen gebucht: Αίγιναῖοι καὶ Κρητικοὶ στατῆρες Ενδεκα καὶ στατῆρες Κορίνθιοι δύο καὶ Μαυσσώλεια τετράδραγμα έννέα. Νάξια τετράδραχμα δύο: καὶ Φωκαΐδα καὶ όβολὸν Φωχαἰχόν. Endlich: der gewöhnliche Schreibgehrauch versteht unter Φωκαΐς durchaus die έκτη; dass er auch in dieser delischen Urkunde befolgt wird, zeigt die 16 Zeilen tiefer stehende Position (p. 405): γρυσίον λευχόν, καλ έν τούτω στατήρες Κυζικηνολ δύο καλ Φωκαζς. Es ware geradezu irreführend, wenn in ein und

wahrscheinlichen Curs von nur 8 Obolen in Athen hatte'. Die absolute Uebereinstimmung zwischen Inschrift und Litteraturzeugniss beweist nach beiden Seiten hin, d. h. sowohl die Richtigkeit der Hultschschen Erklärung, wie die der hier vorgetragenen Deutung der Owxatõeg. Zugleich wird es verständlich, warum man den Werth dieser Geldstücke in äg. Silberwerth umsetzte: der niedrige Curs zwang dazu.

Die erste vollständig erhaltene Position des Fragments H S. 31 lautet: [' $H\rho$ ]  $\alpha x[\lambda] \epsilon i o i \alpha [\pi'] T | \tau \alpha[\lambda i \alpha \zeta] | \tau \delta \pi \rho \delta \tau \epsilon \rho o \tau \kappa \alpha \lambda | \tau \delta | \psi$ στερον νόμ[ο]υ[ς | \* Ίταλιωτικούς έκ[ατόν, | τούτου Αίγιναΐον | δραχμαλ έχατον "κατι | τέτορες τέτορες οδελοί. | Dass Z. 5 am Schluss nur ξκατόν gestanden haben kann, ist Bourguet ohne weiteres zuzugeben. Er berechnet nach dem Satze 100 νόμοι =  $124^{2}/_{3}^{d}$  ag. den  $\nu \acute{o} \mu o c$  zu rund  $7^{1}/_{2}^{ob}$  ag. (es fehlen nur  $8/_{13}^{ch}$ ), um dann nach dem Satze: ag. : att. = 2:3 für den vouos den att. Werth 1d 5 ob 2 ch zu erschliessen und so mit den Angaben der Inschrift der bekannten Gleichung vóµoc - korinth. Stater - att. Didrachmon, also 1  $v \delta \mu o \varsigma = 2^d$  att. nahezukommen. Aber erstens ist diese Gleichung ein Idealansatz; thatsächlich stand der korinth. Stater nicht unmerklich unter dem att. Didrachmon. Das maximale Effectivgewicht des grossen Silberstückes im tarentinischherakleischen Münzsystem ist 8, 23 gr., das des entsprechenden att. Didrachmon wurde 8, 73 gr. sein. Zweitens muss ich für diese Berechnung die Berechtigung zu dem Ansatz äg. : att. = 2 : 3 be-Gewiss, gerade in diesem Fragment H berechnen die Amphiktionen  $2^d$  att. =  $1^d 2^{ob}$  ag. (Z. 14. 20),  $1^d$  att. =  $4^{ob}$  ag. (Z. 20); aber diese Evaluirung ist unbrauchbar für die Feststellung des wirklichen Verhältnisses der Münzsorten. Der Ansatz äg. : att. = 2:3 ist noch um 1/30 günstiger für das äg. Geld als der ursprünglich officielle delphische Satz äg. : att. = 7 : 10; denn nach diesem gilt 1<sup>d</sup> att. =  $\frac{21}{30}$  ag., nach jenem nur =  $\frac{20}{30}$ , oder mit anderen. Worten: nach diesem bekam man für 30° att. noch 21 d ag., nach jenem nur 20 d ag. Nun ist aber, wie seststeht, das Werthverhältniss äg.: att. = 7:10 im 4. Jahrhundert schon viel zu ungünstig für das att. Geld; thatsächlich bestand die Gleichung ag.: att. = 3:4, so dass das att. Geld um 1/20 über dem officiellen Fusse stand. Wie darf man da für Münzevaluirung ienes Verhältniss von 2:3 zu Grunde legen, welches der wirklichen 'ertheinheiten betrachtet werden können. Nun nehme man folende Uebereinstimmung. Wie die vorstehende Rechnung ergiebt, uss, nach dem äg. Vollgewicht berechnet, der νόμος Ἰταλιωτιώς unserer Inschrift auf 7, 85(6) gr. oder, nach geringerem Geicht, auf ca. 7, 75 gr. ausgekommen sein. Mommsen hat aber Tarent für die älteste Reihe der νόμοι als Gewicht dieses Noinals 8, 11 bis 7, 70 gr. festgestellt (Röm. Münzw. 102). Die erechneten Gewichte von 7, 85 und 7, 75 gr. liegen also inneralb dieser durch Wägung bestimmten Grenzen. Allerdings zahlen erakleer die 100 νόμοι, nicht Tarentiner; aber die Stücke heissen cht Ἡρακλεῖοι, sondern allgemein Ἰταλιωτικοί. Hier müssen e Münzen selbst weiter befragt werden; ein Zusammenhang heint unleugbar.

Strassburg i. E.

BRUNO KEIL.

(2 222) 575. (T 138) 581. (X 23. a 422) 597. Aristoteles, über Heraklit 182f. 196; über Isokrates 519 ff. 537 f.: über Theodektes 522; Verhältniss d. erhaltenen Rhet. zur theodekt. 514. 515 A. 1; Eintheilung d. Rede 516 f. Erzählung 519 ff. Epilog 522. Recapitulation 530 f. av Engus 536 ff.: είχός 510 ff.; ἀστεῖα λέγειν 532. άντίθεσις παρίσωσις παρομοίωσις Redetheile 525. σύνδεσμοι **526**. 524 f. apper 525. — (Phys. 187 a 12. 189 b 8) 205. (258 b 9) 190 f. (260 b 11) 206, (d. an. 405 a 25) 186 f. (Zool. 606 b 18) 143 A. 2. (Metaph. 1005 b 23) 182. 190. (1010 a 10 ff.) 191. (Eth. Nic. 1104 b 18) 28 A. 1. (1104 b 24) 25 f. (1155 b 4) 197. (Eth. Eud. 1235 a 25) 196. (Rhet. I 9 p. 1368 a 21) 537. (10 p. 1369 a 10) 512. (II 24 p. 1402 a 8) 510 f. (III 5 p. 1407 b 16) 201. (8 p. 1408 b 21) 586. — Ps.-, π. χόσμου (5 p. 396 a 33) 196; Rhet. an Alexander s. dort. άρθρον, Terminologie 524. Askalabos 9. άστεῖα λέγειν 531 f. Asterios, Homilie 346. Astronomie d. Inder 310 f. ἀταραξία 24 A. 2. 26 A. 2. Athen, Mauerbau 543 ff.; vorpersische Mauer 550 f. Athena in der Odyssee 379 f. 'Αθηνάς νόμος 317 f. Athenaios (XI p. 508) 507 f. Athenaios, d. Rhetor, 564 f. 592. Attraction des Relativpronomens bei Ovid 45. Augural 161, 178. ai \$7,016 536 ff.

Cn. Baebius Tampilus 626.

Bakchylides (I 140 ff. III 67 ff.) 630. (85 ff. V 64) 631. (112. 113 ff. 142 ff.) 632. (196 ff.) 632 f. (VI 3 ff.) 633. (VII 50 ff.) 632 f. (VI 3 ff.) 633 f. (XI 34 ff.) 635 f. (113 ff.) 634 f. (XIII 41ff.) 636. (61 ff. 91 ff.) 637. (117 ff.) 637 f. (142 ff.) 638. (187 ff.) 638 fi. (XIV 1ff.) 639. (XVII 14. 15. 18. 61 ff. 68. 80) 640. (86 f.) 641. (93) 640. (95) 642. (108. 110) 640.

Balbus, Agrimensor 291. 296 f. 298. Bilder, aus Casa Tiberina 146 ff. 150 ff.; d. Nasoniergrab 148 ff.; Pompeji 147.

Biātterversetzung, bei Cic. ad Qu. 398 ff.

Boetius, Geometrie 296 f. - Ps.-Euclides 297 f. 299 f. Bokchoris 146, 150. Caecilius v. Kalakte, allolwais 447. 575. M. Caelius Rufus 413. capere amorem 38. carmen mit Gen. d. Inhalts 42 f. Casa Tiberina, Bilder 146 ff. 150 ff. Cassiodor d. art. 292, 293 ff. 300. Cassius 396 f. Chairis 459. 599. Chalcidius (in Tim. 325) 186 ff. Charition, Possenfigur, 307. Chelkias, S. d. Onias, 248. 251 f. χελεαστύες in Samos 607. Chromios 313 ff. Chrysipp, Terminolog. v. σχήμα 589 f. M. Cicero, Process gegen Verres 643 ff.; sicil. Reise 643f.; Unterscheidung v. v. τρόπος u. σχημα 593 f.; Blätterversetzung in den Briefen ad Quint. 398 ff. 404 ff. 409 ff. - (pro Scaur. 25) 644. (in Verr. II l. I 30) 645. (d. or. III 37 ff. 52 ff.) 593 f. (Or. 27) 593. (Brut. 17, 63) 592. (ad Quint. Il 1-6) 383 ff. (II 1, 1) 386 f. (1, 2) 395 f. (2, 1) 397f. (2, 3) 398 ff. (3, 1) 401 ff. (3, 2) 402. (3, 4) 393 f. (3, 7) 402 ff. (4, 1) 407. (4, 2) 406. 408 f. (4, 3) 406. 409 f. (4, 6) 411 (4, 7) 411 f. (5, 1) 412 ff. (5, 2) 414. (5, 4) 415. (6, 1. 2) 416 f. (ad fam. 1 4, 1) 398. - Ps.-, (ad Her. IV 13) 593. (31 **-34) 564. 593.** O. Cicero in Sardinien 383 ff. cinctus Gabinus 169 f. 172. cistiberes 329 ff. civitates u. oppida 325. clavus purpureus 174. Clemens Al. (Paed. III 100) 639f. (Strom. III 14) 214. (V 101) 208. 218 f. (105) Clodius 393. 401. 413. Cognomina, altromische 462. Commetaculum 166. Compitales 75 f. conloquium bei Ovid 38 f. Consecratio 156 ff. Constitutio arae 156 ff. Co. Cornelius Lentulus Magulensis 468 f. Ser. Cornelius Lentulus Magulensis 462 f.

Cosconia Gallitta, Mutter Seians, 461.

404 ff. 409 ff.; in d. Schrift π. αίρων

135 f.; Barber, I 5: 134 ff.; Gadaldinis Var. 134 ff. 136 ff. - Ps.-Herodian π. σχημάτων 446 A. 1. s. auch Papyri.

lat.: Uebers, von m. asper Paris. 7027: 133 ff. — Cic. ad Qu., Mediceus 389 ff. 404 ff. 409 ff. — Ovid. Marcian. u. Neapolit. 30 ff. — geometr. Tractat, Monac. 6406: 291 ff. Hegesippos 423. 429.

Helenus in d. Aeneis 279 f. 281 f.

P. Helvius Geminus 622.

Heraklit, Physik 182 ff. Begriff des Feuers 185 ff. Relativität d. Eigen-schaften 191 ff. Wandlung des Urstoffs 191 ff. Krieg der Elementarkräfte 195 f. Harmonie 196 ff. núκνωσις και μάνωσις 205 ff. έκπύρωos 207. 221. Gottesbegriff 193 ff. Zeús 204. Seol 203 ff. Alm 204. Weltvernunft, Lóyos 193. Seele 194 f. 210 ff. Tod 199 ff. Tod 215 f. Astronomie 209 f. Urtheil d. Aristoteles u. Theophr. 182 f. -- (fr. 1) 200. 202. (fr. 2) 195 f. 202. (fr. 4) 214. (fr. 5) 204. (fr. 8) 197. (fr. 9) 214. (fr. 10) 196 f. (fr. 12) 188 ff. 209. 211. (fr. 13) 214. (fr. 15) 194. (fr. 16) 200. (fr. 17) 202. (fr. 20) 215. (fr. 21) 214. (fr. 24. 25) 216. (fr. 26) 216 f. (fr. 27) 216. (fr. 28) 202. 204. (fr. 29) 214. (fr. 30) 185. 204. (fr. 31) 208. 218. (fr. 32) 204. (fr. 36) 210. 213. (fr. 41) 200. (fr. 43) 214. (fr. 45) 210 A. 1. (fr. 46) 214. (fr. 50) 193. 202. (fr. 51) 197 f. (fr. 52) 204. (fr. 53) 195. (fr. 58) 192. (fr. 61) 192. (fr. 62) 194 f. 217. (fr. 63) 216. (fr. 64) 200. (fr. 65) 207. (fr. 66) 200. (fr. 67) 193. (fr. 72) 201 f. 214. (fr. 75) 214. (fr. 77) 213. 217. (fr. 78) 200. (fr. 80) 195. (fr. 84) 191. 212 f. 215. (fr. 85) 214. (fr. 88) 194. (fr. 90) 205. (fr. 91) 188 f. (fr. 92, 93, 94) 204. (fr. 90) 209. 204. (fr. 103) 220. (fr. 109) 203. (fr. 113) 201. 202. (fr. 114) 202 f. (fr. 115) 202. 214. (fr. 123) 199. (fr. 124) 204. (fr. 125) 190.

Herculestempel in Rom 334; Herculesfest 336.

ad Herennium, rhet., s. Cicero.

Hermes als Jüngling in der Odyssee 374.

Herodian (II 361 Lentz) 457. (634) 456. (785) 455 — Ps.-, π. σχημάτων 444 ff. 460. 575. Widersprüche mit dem ächten Herod. 455 f. Abfassungszeit 447 f. 455. 460.

Herodot (I 82) 476. (VI 53) 477.

(86 \$) 476. (VII 2. 137) 477. (IX 60) 476 f.

Hesiod (Th. 321) 455.

hic ,da' bei Ovid 47.

Hippokrates, Ps.-, π. ἀέρων, Hand-schriften 133 ff.; Varianten d. Gadaldini 134 ff.; Blätterversetzung 134; Lücke 143 A. 2. — (p. 34, 3) 141. (11) 139. (14) 135. 138. (20) 142. (21) 138. (24) 137. (p. 35, 3) 139 A. 1. (4) 139. (13) 135. (p. 36, 3. 4) 139 A. 1. (13) 142. (p. 37, 7) 138 A. 2. (14 f.) 139 A. 1. (p. 38, 18) 137. (23) 138. (p. 39, 2) 139 A. 1. (3) 143. (9) 144. (10) 138. 143. (13) 143. (25) 136. (p. 40, 18) 140. (p. 41, 3) 137. (p. 42, 9) 138. (p. 43, 23) 144. (p. 44, 3) 136 A. 1. (14) 141 A. 2. (22) 138. (p. 45, 22) 143. (p. 46, 17) 138. (p. 47, 18) 140. (p. 48, 3) 135. (14) 138 A. 2. (p. 49, 14) 143. (p. 50, 1) 138. (3. 10) 140. (p. 51, 22) 138. (p. 52, 9) 143 A. 1. (10) 135. (14) 141 f. (16) 135. (p. 53, 15) 139. (p. 54, 3. 9) 144. (17) 143 A. 1. (p. 55, 11) 135. (p. 56, 9) 142 A. 2. (11) 139 A. 1. (p. 57, 6. 7) 136. (11) 143. (12) 145. (23. 24) 140. (p. 58, 8) 139 f. (10) 144. (16. 21) 140. (p. 59, 1) 143 A. 1. (22) 144 f. (25) 142 A. 2. (26) 135. (p. 60, 1) 142 A. 2. (12) 143. (17) 141 A. 1. (p. 61, 4. 11) 143. (14) 136. (23) 142 A. 2. (p. 62, 15) 142, (17.-19) 142 A. 2. (22) 144. (24) 140. (p. 63, 13) 142. (21) 140. (p. 64, 5) 136 A. 1. (13) 144. (16) 143. (17) 140 f. (18) 141. (22) 140. (p. 65, 1) 141. (2) 136. (4) 141. (10) 140. (20) 140. 143. (p. 66, 17) 136. (p. 67, 20) 143. (p. 69, 5. 6) 141. (11) 138 A. 2. (16) 141. (70, 20) 136.

Hippias v. Elis, Olympionikenliste, 230 ff.

Hippolytos refut. (IX 9) 193 ff. 197 f. (10) 200. 207.

Homer, Auftreten der Götter in der Odyssee 357 ff. — (A 277) 453 f. (Ø 70) 155. (I 220) 615. (309) 156. (418 f.) 368 A. 1. (K 252) 456 f. (253) 458 A. 3. (T 270 f.) 368 A. 1. (X 210) 155. (a 373) 156. (\$ 100. y 238) 155. (ζ 323 f.) 370 f. (× 278 f.) 373. (λ 171. 398) 155. (v 189 ff.) 382. (314) 371. (τ 145. ω 138) 155.

Horatius (Ep. Il 1, 139 ff.) 63 ff. 67 ff. (156 ff.) 65 ff.

ύπερβατόν 569. 581 Α. 1. 600. ύπερβολή 565.

Milo 388. 393 f. 401.
Minos bei Bakchylides 641.
Minucius Thermus 253.
Mise 9.
Mon. Ancyr. (II 38—40) 159 f.
M. Multivorus 331.
Mykenische Kultur in Italien 167 A. 1.
Münzen, griech. u. röm. in Indien 309f.;
italische 651 f.
Mythenparodie 486 ff.
Mythologisches Handbuch 1 ff.

Nasonier-Grabmal 148 ff.
Nausiphanes 27.
Neleiden in Metapont 634.
νεφεληγεφέτα 456.
Nepos (Them. 7. 8) 545.
Nero lulius Caesar 626.
Nikander, 'Βταρ., Vorlage Ovids 1 ff.;
('Αλεξ. 99 f.) 6 A. 1.
Nikanor, Definition d. ἀπανάληψις 582.
— (zu Δ 277) 454. (Ο 24) 576. 600.
(Π 557. Τ 123. Φ 106) 576.
Nikanortag in Palästina 254.
νόμος πολυκέφαλος 315 ff., ν. 'Αθηνάς 317.
νόμοι Ίταλιωτικοί 651 f.

όδοντισμός 318.

Olympia, Heraion 228 f.; Agone 229 f. 241 ff.; Siegerliste 224 ff. Olympos, d. Flötenspieler, 315. Onias 246 f. 251; ein jünger 252. L. Opimius 337 f. 340. oppida u. civitates 325. Orange, Triumphbogen 306. Oropos 105 f. Ovid, Metam.: Benutzung Nikanders 1 ff. Recensio 30 ff. Wechsel von Sing. v. Plur. 37. quamquam mit Part. 34. conloquium 38f. spectare 39. est am Ende d. Hex. 33 f. Handschriften 30 ff. - (1 448) 36. (709 f.) 38 f. (ll 365 f.) 39. (620) 50 A. 4. (791 f.) 39 f. (lll 120) 36. (124) 41. (134) 37. (186) 34. (1V 400) 58. (586 f.) 41. (V 274—678) 4 ff. 13 f. (344f.) 42. (329 ff.) 34. (437) 58. (626) 33. (VI 390) 58. (581 f.) 42 f. (VII 19 f.) 43. (213) 43 f. (346 f.) 44. (361) 34. (558 f.) 44. (759) 37. (809 f.) 44 f. (VIII 117) 58. (585) 54. (854) 35. (IX 55 f.) 45 f. (194) 46 f. (232 f.) 33. (517) 62. (613) 34. (749 f.) 37.

(X 158) 58. (408 f.) 47 f. (725 f.) 48 ff.

(464 f.) 51 f. (492 f.) 52. (609) 34.

(XI 94) 36. (358) 51.

(434 f.) 34.

(795) 53. (XII 70) 58. (118f.) 52 f. (130 f. 300) 54. (439) 36. (568f.) 54 f. (620) 58. (XIII 33) 35. (435 f.) 55 f. (581 f. 613 f.) 56. (756) 56 f. (762 f.) 57 f. (769) 58 f. (867) 59 f. (XIV 34) 60. (109) 34. (255) 37. (271 f.) 60. (386) 36 f. (501 f.) 34 f. (523 f.) 61. (547) 35. (594 f.) 61 f. (703, 758) 33. (Am. III 12, 13) 60 A. 1.

παλίντονος, παλίντροπος bei Herakl. 198. Palinurus 289 f. Papyri, Berlin.: 9780 (Didymos) 419 ff. 600; Hercul.: Ind. Academ. 474 ff. Oxyrh. (III 410) 518 A. I. (413) 307ff. (IV 663) 481 ff. Paraballon, Olympionikenliste, 236. παραδιήγησις 572. παραγραφή 572. παρίσωσις 527. 589. παρφχηκε, παρφχωκε 457. παρομοίωσις 527. παρυφή 177 Α. 3. Patriciat und Quaestur 618 ff. Pausanias (X 4, 7) 616. πεῖρα 318. πελανός 615 f. Pelopidas, in Thessalien 100 ff. 115 ff.; Prozess 84 ff.; Tod 120. Pelops in Olympia 227. περίοδος 450. Perseus bei Pindar 315. 317. Pheraios, thess. Tyrann, 101 A. 1. Philipp v. Makedonien, Brief an die Athener 419 ff. 431 ff.; Ueberarbeitung durch Anaximenes 435; stilist. Analyse 438ff.; Aufnahme in das demosth. Corpus 436 f.; von Diodor citirt 435 f. Philodem Rhet. (I 154 Sudh.) 577 A. 2. (164, 18) 591 f. (165, 4) 591 A. 3. (II 2) 516. (31 ff. 165) 503 A. 3. (254) 503. Phoibammon (44, 2 Speng.) 589. (44, 11) 565. 592. Poxaides 649 (. Phylakidas v. Aegina 636. Pieriden bei Ovid 4 ff. Pindar Analyse von N. IX: 311 ff. (Ol. 190 ff.) 227. (P. XII 9 ff.) 315 f. (N. I 26 ff.) 314. (V 41) 636. (IX 17. 18) 312 Å. 3. (L. V 61) 636. πιθανώς 490 f. Plataese, Datum d. Siegessestes 548 f .. Platon, Geburtsjahr 475 f. — (Crat. 402 A) 190. (Lys. 215 E) 476. (Phaedr.

συνήθεια 'Αττική 580.

κόν 582, Πινδαρικόν 445. 576, 598, | προδιεζευγνυμένον 581 Α. 1, πτω-Turóv 576. **εχηματισμός 5**79. **5**85. Scholien : zu Aeschines, Quellen, 87 A. 1; zu Aristophanes (Equ. 814) 545; zu Euripides (Med. 58) 576; zu Homer (A 55) 567. (90) 565. (162) **575.** (222) **5**82. (366) **5**67. (437) **5**65. (B 87) 579. (278) 569. (382) 565. 568. 583. (\$\Gamma\$ 16) 576. (\$\Delta\$ 277) 454 f. (\$\E\$ 31) 565. (Z 479) 580. (H30) 582. (O 307) 579. (1 529) 572. (567) 632. (K 437) 565. (M 292) 642. (O 24) 600 A. 1. (B 222) 597 f. (509 fl.) 570. (515) 576 A. 3. (α 58) 459. (109) 573 A. 1. (β 195) 573 f. (γ 392) 583. (δ 228. 625) 572 f. (γ 50) 579. (103) 573. (301) 579. (\* 469) 565. (\* 513) 581. 598. (\* 74) 572; zu Pindar (P. IV 436) 576. 581; zu Sophokles (El. 523) 476. Seian, Familie 465 ff., Stammbaum 470. L. Seius Strabo 463 f. Seneca Αποκολοπύν θησις 346. Servius Aen. (VII 188) 161 A. 5. (190) 161 A. 6. 167. (612) 161 A. 5. 176. (VIII 601) 159. sex crines 171. Sextus (Pyrrh. hyp. I 25-30) 15 ff. 18. 20. (III 235-238) 15ff. (adv. dogm.V 116) 26. (141) 15 ff. (VII 126) 203, (129 f.) 214 f. (131) 203. (132) 200 f. (VIII 286) 211. Severus Alexander 620 f. 629. Silber-Rhyton aus Tarent 477 ff. Silius (Pun. I 106. X 256) 49 A. 5. sitellam deferre 328. Skeptiker, Verhältn. zu d. Kyrenaikern 22 ff. 24 ff., zu Epikur u. d. Stoa 16; δόξαι 18 ff., τέλος 15 ff., πάθη 15ff. 18 ff., ἰσοσθένεια 17 A. 3. 20, ανενεργησία 20. Sokrates, Zeit s. Todes 473 ff. Soloikismos 445. 577. 592. **σολοιχοφανές** 576 f. Sparta nach d. Perserkriegen 549 ff. spectare bei Ovid 39. Speusippos, τεχν. έλ. 514 A. 2. Stichant bei Antiphon 348 ff. Stobaeus (Ecl. I 12, 29) 196. (906) 211ff. Stoiker, Begr. d. Feuers 186, Gebr. v. σχημα 589 ff. 593 f., Einfluss auf d. Skeptiker 16. Suidas (v. Topylas) 589. σύλληψις 565. Symmachos, Hypotheseis, 496 ff. συμφέρειν bei Heraklit 197 f. σύνδεσμοι 523 ff. συνεκδοχή 564 ff. 570.

σύνταξις Άττική 579, 580. σύνθεσις 523 ſ. ταμίας 'Ρώμης 623 Α. 1. τανηλεγής 155 f. Tappo 328 ff. 331. ταραχή bei den Skeptikern 16. Tauriskos, Defin. d. Loyeróv 601 f. Terentia, Gem. d. Maecenas, 467. Terentia, Grossm. d. Seian, 461. 466 f. Terentii Varrones 466 ff. A. Terentius Varro Murena 467. Themistokles, Mauerbau, 543 ff. Theodektes, Schüler d. Isokrates 515, Vorlesungen 514, nachgeschriebenes Heft 518 A. 1, Tod 514 A. 1, Rhe-torik 505. 509. 513 ff.; Eintheilung d. Rede 516 ff., διήγησις 518, Epilog 522, Redetheile 525. Theophrast, Urth. üb. Heraklit 183; Gebrauch von σχημα 586 ff.; λέξις 587ff. — (char. 12) 616. (22) 616f. (π. εὐσ. bei Porphyr.) 615. Theopomp, üb. d. ath. Mauerbau, 547. 559. Geós bei Homer 363f. θεραπευτικοί λόνοι 509 ff. Thermus, rom. Ges. in Alexandreia, 25 1ff. Thersandros, Kentaur, 473. Theseus bei Bakchylides 641. Thessalien, i. d. J. 369-367: 100 ff.; th, Bund 117; Kriegsverfassung 119. thränenlose Schlacht 93. 121 ff. Thrasymachos 356. Thukydides (I 89-93) 543 ff. 547 ff. θυηλαί, θυλήματα 614 ff. Timon, Lebenszeit 28; Lehre v. τέλος 18 ff. — (fr. 32 W.) 18. Toga 168 ff. 172 ff., duplex 165, praetexta 162 f. 167. 174. 179; Farbe 175f. Tombe a pozzo und a fossa 167 A.1. 170. Trabea 161 ff. 172 ff., d. Salier 179; Farbe 177 ff., b. d. Etruskern 175. 176 f. trabs 172 ff. 176. Tracht, röm., d. Augurn 161. 179, der Flamines 162ff. 179f., d. Rex 166.

174; etrusk. 177, etr. Priester 175. Tresviri monetales 620. Tresviri nocturni 329. Triumphbogen 304 ff. τροπή 601. τροπωός 600 f. τρόπος, Definition, 563 ff., Gebr. b. d.

οόπος, Definition, 563 fl., Gebt. b. d. Alexandrinern 600; in d. Homerscholien 565 fl. — τρ. γραμματικός 602, έπαναφορικός 565. 568, Όμη-

. .

chichte der römischen Litteratur von Fr. Aly. 7 M. geb. 9 M. echische Literaturgeschichte von Theod. Bergk.

- I. Band. Geographische und sprachliche Einleitung. Vorgeschichte. Erste Periode von 950—776 v. Chr. G. 9 M.
- II. Band. Zweite Periode: Das griechische Mittelalter von 776 (Ol. 1) bis 500 (Ol. 70) v. Chr. G. Dritte Periode: Die neue oder attische Zeit von 500 (Ol. 70) bis 300 (Ol. 120) v. Chr. G. Einleitung. Epische und lyrische Poesie. Aus dem Nachlaß herausgegeben von Gustav Hinrichs. 6 M.
- II. Band. Dritte Periode: Die neue oder attische Zeit von 500 (Ol. 70) bis 300 (Ol. 120) v. Chr. G. Dramatische Poesie. Die Tragödie. Aus dem Nachlaß herausgegeben von Gustav Hinrichs. 7 M.
- V. Band. Dritte Periode: Die neue oder attische Zeit von 500 (Ol. 70) bis 300 (Ol. 120) v. Chr. G. Dramatische Poesie.
  Die Komödie. Die Prosa.—Anhang: Nachleben der Literatur von 300 v. Chr. bis 527 n. Chr. (Vierte und fünfte Periode).
  Herausgegeben von Rudolf Peppmüller. 8 M.

#### echische Geschichte von Ernst Curtius.

- I. Band. Bis zum Beginn der Perserkriege. 6. Aufl. 8 M.
- II. Band. Bis zum Ende des Peloponnesischen Krieges. 6. Aufl. 10 M.
- II. Band. Bis zum Ende der Selbständigkeit Griechenlands. Mit Zeittafel und Register zu Bd. I—III. 6. Aufl. 12 M.
- en der Griechen und Römer von Guhl und Koner. 6. volländig neu bearbeitete Auflage von Rich. Engelmann. Mit 061 Abbildungen. Geb. 20 M.
- echische und römische Metrologie von Friedr. Hultsch. Bearbeitung. 8 M.

## ographie der Stadt Rom im Altertum von H. Jordan.

- I. Band. Erste Abtheilung. Einleitung. Die Trümmer und ihre Deutung. Die Ueberlieferung des Alterthums und die Zerstörung des Mittelalters. Die topogr. Forschung seit dem XV. Jahrh. Erster Theil. Lage, Boden, Klima. Aelteste Ansiedelungen. Servianische Mauer. Tarquinische Bauten und Servianische Stadt. Stadt der XIV Regionen. Aurelianische Mauer. Brücken-, Ufer-, Hafenbauten. Wasserleitung. Innerer Ausbau. Mit 2 Taf. Abbildungen. 6 M.
- I. Band. Zweite Abtheilung. Zweiter Theil. I. Die Altstadt: Capitolinischer Burghügel. Ueberreste des Forums und der Sacra via. Plätze und Märkte im Norden und Süden des Forums. Mit 5 Tafeln Abbildungen und einem Plan des Forums in Farbendruck. 8 M.
- I. Band. Dritte Abtheilung. (Schluß.) Im Druck.
- II. Band. Untersuchungen über die Beschreibung der XIV Regionen. Ueber die mittelalterlichen Stadtbeschreibungen. Urkunden. Notitia urbis reg. XIV. Mirabila urbis Romae. 6 M.







## ZEITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

HERAUSGEGEBEN

VON

## FRIEDRICH LEO UND CARL ROBERT - -

ACHTUNDDREISSIGSTER BAND. ERSTES HEFT.

BELLIN 1963.
WEIDMANNSCHE PUCHHANDLUNG
SW. ZIMMERSTRASSE 21

# HERMES

## ZEITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

**HERAUSGEGEBEN** 

VON

## FRIEDRICH LEO UND CARL ROBERT

ACHTUNDDREISSIGSTER BAND. ZWEITES HEFT.

BERLIN 1903.

WEIDMANNSCHE BUCHHANDLUNG
SW. ZIMMERSTRASSE 94.

## Verlag der Weidmannschen Buchhandlung in Berlin.

Soeben erschien:

## Die Kunst des Übersetzens.

Ein Hilfsbuch für den lateinischen und griechischen Unterricht.

Von

## Paul Cauer.

Dritte, vielfach verbesserte und vermehrte Auflage.

#### Mit einem Exkurs über das Präparieren.

gr. 8. (XI u. 166 S.) Geb. 3,60 M.

li, der neuen Auflage sind vielfach Beispiele durch gleichartige doch wirksimert einsetzt, der Kreis der Beobachtungen ist erweitert worden: im Anschluts daran koonte hier und do auch die Untersuchung vertieft werden. Zu all sol hen Bereicherungen gab fortegesetzer eigener Unterricht, noch mehr vielleicht der Anteil den Stoff und die Aaregung den ich als Direktor an der Tätigkeit von alteren und jungeren Berufsgen-seen nehmen darf. Auf gemeinsamer Arbeit und gemeinsam gesammelten Erfahrungen berüht namentlich der Exkurs "über das Praparieren", den ich beigegeben habe, um an meinem Teile die Gefahr zu bekampfen, mit der uns eine gewisse Sorte nicht verbotener und gesetzlich nicht anfechtbaren Hilfsmittel bedroht. Die neuene Entwickelung, in der gelehrte Forschung und Praxis des Unternichtes, iede auf ihrem Gehiete sich vervollkommnend, mehr und mehr ausennader gehen, bringt es mit sich, dass unter den Ausgaben Kommentaren Wörterbinchern diejenigen au Zahl und Verbreitung zunehmen, die der Jugend am wenigsten Arbeit und eignes Denken zumuten. Der Verflachung und Verarnung, die so in den philologischen Unterricht eradringen will, gilt es zu widerstehen. Man kann ja nicht leicht jemand hindern, senen Unterricht auf dem gedruckten Niveau zu halten, auf dem Speziallexika un! "Schulerpraparationen" als Wohltat empfunden werden. Doch kann man immer wieder das Bessere und Kraitigere dagegen stellen und mit Wort und Tat fin die Uberzeugung potestieren, das Gangelband und Kritcken Kindern und Kranken dienen mögen, für den gesund Herowachsenden aber kein Mittel sind um gehen zu lernen.

#### Inhait.

Einleitendes: Begrenzung der Aufgabe. I. Schlichtheit und gewählter Ausdruck. II. Grundbedeutung. III. Sinnliche Vorstellung und Begriff. IV. Synonyma. V. Partikeln. VI. Übersetzen oder erklären? VII. Wortstellung. VIII. Verschiebung des Gewichtes. IX. Satzbau. Schluß: Fortleben der Aufgabe. Exkurs über das Präparieren. Anmerkungen. Register.

## Simmel & Co. in Leipzig.

Spezialbuchhandlung für klassische Philologie und Linguistik.

Großes sehr sorgfältig gepflegtes Lager von Büchern. Zeitschriften. Dissertationen und Gelegenheitsschriften besonders aus dem Gebiete der klassischen Philologie und Altertumskunde in neuen und antiquarischen Exemplaren.

Hinreichend bekannt mit der ältern und neuern philologischen Litteratur erlauben wir uns den Herren Gelehrten und Direktoren wissenschaftlicher Bibliotheken, von Seminaren. Schulen und Museen unsere Firma zur ständigen Lieferung neuer Bücher und Zeitschriften sowohl als auch zur Ergänzung größerer Bibliothekslücken auf antiquarischem Wege unter Zusicherung pünktlicher und sorgfältiger Ausführung aller Aufträge zu empfehlen. Beste Referenzen von in- und ausländischen Gelehrten und Bibliotheken.

Ankauf größerer Büchersammlungen und einzelner wertvoller Werke.

12 26 1000

Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of the Constant of th

## HERMES

## ZEITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

HERAUSGEGEBEN

YON

FRIEDRICH LEO UND CARL ROBERT

ACHTUNDDREISSIGSTER BAND. DRITTES HEFT.

BERLIN 1903.
WEIDMANNSCHE BUCHHANDLUNG
SW. ZIMMERSTRASSE 94.

# HERMES

### ZEITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

HERAUSGEGEBEN

VON

#### FRIEDRICH LEO UND CARL ROBERT

ACHTUNDREISSIGSTER BAND. VIERTES HEFT.

BERLIN 1903.
WEIDMANNSCHE BUCHHANDLUNG
SW. ZIMMRRSTRASSE 94.

### Simmel & Co. in Leipzig.

Spezialbuchhandlung für klassische Philologie und Linguistik.

Großes sehr sorgfältig geptlegtes Lager von Büchern, Zeitschriften, Dissertationen und Gelegenheitsschriften besonders aus dem Gebiete der klassischen Philologie und Altertumskunde in neuen und antiquarischen Exemplaren.

Hinreichend bekannt mit der ältern und neuern philologischen Litteratur erlauben wir uns den Herren Gelehrten und Direktoren wissenschaftlicher Bibliotheken, von Seminaren, Schulen und Museen unsere Firma zur ständigen Lieferung neuer Bücher und Zeitschriften sowohl als auch zur Ergänzung größerer Bibliothekslücken auf antiquarischem Wege unter Zusicherung pünktlicher und sorgfältiger Ausführung aller Aufträge zu empfehlen. Beste Referenzen von in- und ausländischen Gelehrten und Bibliotheken.

Ankauf größerer Büchersammlungen und einzelner wertvoller Werke.

# 47. Versammlung deutscher Philologen u. Schulmänner.

Die Versammlung findet von Mittwoch, den 7. Oktober. (Begrüßsungsabend Dienstag. den 6. Oktober) bis Sonnabend. den 10. Oktober dieses Jahres, in Halle a. S. statt. Die Versendung des Programms ist erfolgt, weitere Wünsche um Zusendung sind an die Herren Privatdocent Dr. Heldmann (Gütchenstr. 7) oder Oberlehrer Dr. Adler (Franckeplatz 1) zu richten.

Das Praesidium.

W. Dittenberger.

W. Fries.

## HERMES

### ZEITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

**HBRAUSGEGEBEN** 

VON

FRIEDRICH LEO UND CARL ROBERT

NEUNUNDDREISSIGSTER BAND. ERSTES HEFT.

BERLIN 1904.
WEIDMANNSCHE BUCHHANDLUNG
SW. ZIMMERSTRASSE 94.

### Simmel & Co. in Leipzig.

Spezialbuchhandlung für klassische Philologie und Linguistik.

Großes sehr sorgfältig gepflegtes Lager von Büchern, Zeitschriften, Dissertationen und Gelegenheitsschriften besonders aus dem Gebiete der klassischen Philologie und Altertumskunde in neuen und antiquarischen Exemplaren. Kataloge darüber gratis und franko.

Hinreichend bekannt mit der ältern und neuern philologischen Litteratur erlauben wir uns den Herren Gelehrten und Direktoren wissenschaftlicher Bibliotheken, von Seminaren, Schulen und Museen unsere Firma zur ständigen Lieferung neuer Bücher und Zeitschriften sowohl als auch zur Ergänzung größerer Bibliothekslücken auf antiquarischem Wege unter Zusicherung pünktlicher und sorgfältiger Ausführung aller Aufträge zu empfehlen. Beste Referenzen von in- und ausläudischen Gelehrten und Bibliotheken.

Ankauf größerer Büchersammlungen und einzelner wertvoller Werke.

Verlag der Weidmannschen Buchhandlung in Berlin.

Soeben erschien:

## Apophoreton.

Der XLVII. Versammlung deutscher Philologen und Schulmänner

> überreicht von der

Graeca Ha

Inhalt: Wilhelm Dittenberger, Administration in desirement of the Missowa, römische Bauernkalender.

Verfassung. Carl Robert, zur age. — Benno Erdmann (Bonn), psychologische Grundbegriffe der der der der der der der Eduard Meyer (Berlin), die Alliaschlacht (mit einer K.

gr. 8. (177 a. 8.) geh. 4 Mk.

Soeben erschien Ka'a' Bibliotheken von Professo Derselbe steht grati

Klassische Philologie enthaltend die Ribbeck und Spengel. Ko zur Verfügung. g Gustav Fock G. m. b. H., Leipzig.

# Quality of the state of the sta

# HERMES

### EITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

HERAUSGEGEBEN

VON

#### FRIEDRICH LEO UND CARL ROBERT

NEUNUNDDREISSIGSTER BAND. ZWEITES HEFT.

BERLIN 1904, WEIDMANNSCHE BUCHHANDLUNG SW. ZIMMERSTRASSE 94

#### Verlag der Weidmannschen Buchhandlung in Berli

Soeben erschien:

# Die römischen Denkmäle

in der Dobrudscha.

Ein Erklärungsversuch

von

#### Conrad Cichorius.

#### Vorrede.

Die folgende Untersuchung habe ich seiner Zeit noch Thet Mommsen in ihren Grundzügen vortragen und mit ihm durchspreidurfen. Sie fand seine Zustimmung und er forderte mich auf, sie sobald sie abgeschlossen sein würde, zu übersenden, damit er Drucklegung vermitteln könne. Es ist mir nicht mehr vergönnt wesen, den Wunsch meines alten Lehrers zu erfüllen und so lich diese Arbeit, die letzte, bei der ich mich seines Rates erfn durfte, nur noch seinem Andenken weihen als ein schwaches Zeitiefer, unauslöschlicher Dankbarkeit.

gr. 8°. (42 S.) geh. 1 M.

### Simmel & Co. in Leipzig.

Spezialbuchhandlung für klassische Philologie und Linguistik.

Großes sehr sorgfältig gepflegtes Lager von Büchern, Zeitsch Dissertationen und Gelegenheitsschriften besonders aus dem Gebie klassischen Philologie und Altertumskunde in neuen und antiquarischen plaren. Kataloge darüber gratis und franko

Hinreichend bekannt mit der ältern und neuern philologischen ratur erlauben wir uns den Herren Gelehrten und Direktoren wissenschal Bibliotheken, von Seminaren. Schulen und Museen unsere Firma zur stil Lieferung neuer Bücher und Zeitschriften sowohl als auch zur Erg größerer Bibliothekslücken auf antiquarischem Wege unter Zusicherung licher und sorgfältiger Ausführung aller Aufträge zu empfehlen. Beste Fenzen von in- und ausländischen Gelehrten und Bibliotheken.

Ankauf größerer Büchersammlungen und einzelner wertvoller \

# HERMES



### ZEITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

HERACHSEORSEN.

VANN

FRIEDRICH LEO UND CARL ROBERT

NEUNUNDDREISSIGSTER BAND. DRITTES HEFT.

BERLIN 1904.

WEIDMANNSCHE BUCHHANDLUNG BW. ZINKERSTRASSB 14.

#### Verlag der Weidmaunschen Buchhandlung in Berlin.

Soeben erschien:

#### Das

### Marmor Parium.

Herausgegeben und erklärt

von

#### Felix Jacoby,

Privatdozent an der Universität Breslau.

Mit drei Beilagen.

Gr. S. (XVIII u. 210 S.) Geh. 7 M.

### Simmel & Co. in Leipzig.

... pe ziatbuchhandlung tür klassische Philologie und Linguistik,

Großes ihr horgfältig gepflegtes Lager von Büchern, Zeitschriften. Die Frutheren und Gelegenheitsschriften besonders aus dem Gebiete der Großen oder Scholiegie und Altertumskunde in neuen und antiquarischen Exembination ivotabege darüber gratis und franko.

2. Access a Langer mit der ältern und neuern philologischen Litte in dass wir missen Herren Gelehrten und Direktoren wissenschaftlicher aus von Sand des Schulen und Museen unsere Firma zur ständigen der Sinder und Zeitschriften sowohl als auch zur Ergänzung alles auch zur Ergänzung des auch auf antiquatischem Wege unter Zusicherung pünktigte. Ausfahrung aller Aufträge zu empfehlen. Beste Referenden der eine Gelehrten und Bibliotheken.

and a Blief, a mombangen und einzelner wertvoller Werke.

INDEXED



# HERMES

### ZEITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

**HESAUEOBOURSE** 

VOS.

FRIEDRICH LEO UND CARL ROBERT

NEUNUNDDREISSIGSTER BAND, VIEHTES HEFT,

BERLIN 1904.

WEIDMANNSCHE HUCHHANDLUNG SW. RIMMERSTRABSN 94.

### Simmel & Co. in Leipzig.

Specialbuchhandlung für klassische Philologie aud Linguistik.

Großes sehr sorgültig gepfiegtes Lager von Büchern, Zeitschriften, Dissertationen und Gelegenheitsschriften besondern aus dem Gelech in klassischen Philologie und Altertomskunde in neuen und antiquarischen Kamplaren. Kataloge darüher gratie und franko.

Hinreichend bekannt mit der ültern und neuern philologisches lätteratur erlauben wir uns den Herren Gelehrten und Direktoren wissenschaftliche Bibliotheken, von Seminaren, Schulen und Museen unsere Firme zur sitespe Lieferung neuer Bücher und Zeltschriften sowohl als auch zur Erglanggrifserer Bibliothekslücken auf antiquarischem Wege unter Zusicheren gestlicher und sorgfültiger Ausführung aller Aufträge zu emplehles. Heste Repenzen von in- und ausfändischen Gelehrten und Bibliotheken.

Ankanf größerer Büchersammlungen und einzelner wertvoller Werte.

Verlag der Weidmannschen Buchhandlung in Berlin

Soeben erschien:

### BERLINER KLASSIKERTEXTE

GENERALVERWALTUNG DER KGL, MUSEEN ZU HERLIN HEFT I

### DIDYMOS

KOMMENTAR ZU DEMOSTHENES

NEBST WÖRTERBUCH ZU DEMOSTHENES ARISTOKRATEA

BEARBEITET VON

H. DIELS UND W. SCHUBART MIT ZWEI LICHTDRUCKTAFELN

gr. Lex. 8°, (LIII u. 95 S.) geh, 9 M.

Ihre griechischen Papyri geschäftlichen Inhalts haben die Rüniglichen Museen seit nunmehr elf Jahren durch eine regelmäßaige Veröffentlichens — die "Ägyptischen Urkunden" — bekannt gegeben; dagegen sind ihr literarischen Papyri biaber nur durch gelegentliche Publikationen, die meist von privater Seite ausgingen, zugänglich geworden. Jetzt, wediese durch die Erwerbungen der letzten Jahre wesentlich an Zahl ud Bedeutung gewachsen sind, soll auch von ihnen eine Gesamtansgabe veranstaltet werden, und zwar unter freundlicher Mitwirkung der HH. Geb. Regierungsräte Prof. Dr. Diels und Prof. Dr. von Wilamowitz-Moellenderfidenen wir auch die Anregung dazu verdanken. Die Herausgabe erfolg in zwanglosen Heften. Jeder der berausgegebenen Texte soll eine Eisteltung und einen kurzen Kommentar erhalten; auch eine Schriftprolssoll in der Regel beigegeben werden. Außerdem werden bei wichtigeren Texten vollständige Reproduktionen in Photographie oder Lichtdruck bergestellt, die, zuweit der Vorrat reicht, durch die Weldmannsche Rechhandlung bezogen werden können.

#### Neuere Werke

der

### klassischen Philologie und Altertumswissenschaft.

Homers Odyssee. Ein kritischer Kommentar von Prof. Dr. P. D. Ch. Hennings. gr. 8°. (VIII u. 603 S.) geh. Mk. 12.—.

Studien zur llias von Carl Robert, mit Beiträgen von Friedrich Bechtel. gr. 8°. (VIII u. 591 S.) geh. Mk. 16.—

Die griechische Bühne. Eine architektonische Untersuchung von Otto Puchstein. Mit 43 in den Text gedruckten Abbildungen. gr. 4. (VI u. 144 S.) geh. Mk. S.—

Antike Schlachtfelder in Griechenland. Bausteine zu einer antiken Kriegsgeschichte von Johannes Kromayer. I. Band. Von Epaminondas bis zum Eingreifen der Römer. Mit 6 lithogr. Karten und 4 Tafeln in Lichtdruck. gr. 8°. (X u. 352 S.) geh. Mk. 12.—

Die Fragmente der Vorsokratiker. Griechisch und Deutsch von H. Diels. gr. 8°. (X u. 601 S.) geh. Mk. 15.—, in Leinw. geb. Mk. 16.50.

Beiträge zur alten Geschichte und griechisch-römischen Altertumskunde. Festschrift zu Otto Hirschfelds sechzigstem Geburtstage. gr. Lex. 8°. (XIV u. 513 S., 1 Portrait u. 1 Tafel.) geh. Mk. 20.—.

Apophoreton. Der XLVII. Versammlung deutscher Philologen und Schulmänner überreicht von der Graeca Halensis. gr. 8°. (161 S.) geh. Mk. 4.—.

Excerpta Historica iussu Imp. Constantini Porphyrogeniti confecta ediderunt U. Ph. Boissevain, C. de Boor, Th. Buttner-Wobst. vol. I Excerpta de legationibus ed. Carolus de Boor. Pars I: Excerpta de legationibus Romanorum ad gentes, Pars II: Excerpta de legationibus gentium ad Romanos, gr. 8'. (XXIV u. 599 S.) geh. Mk. 20.--.

Römische Komödien. Übersetzt von C. Bardt. Plautus, Der Schatz. Die Zwillinge. Terenz, Das Mädchen von Andros, Die Brüder. S°. (XXXII u. 240 S.) Eleg. geb. Mk. 5.—.

Ciceros politisches Denken. Ein Versuch von Friedrich Cauer. gr. 8°. (VI u. 148 S.) geh. Mk. 3.60.

Inscriptiones latinae selectae. Edidit Hermannus Dessau. Vol. II. pars I. gr. 8°. (IV u. 736 S.) geh. Mk. 24.—
Vol. I. (VII u. 580 S.) 1892. geh. Mk. 16.-.

Italische Landeskunde von Heinrich Nissen. II. Bd. Die Städte. 1. u. 2. Hälfte. gr. 8°. (IV u. 736 S.) geh. Mk. 15.— I Bd. Land und Leute. gr. 8°. 1883. (VIII u. 566 S.) geh. Mk. 8.—

Der Hannibalweg. Neu untersucht und durch Zeichnungen und Tafeln erläutert von Wilhelm Osiander. Mit 13 Abbildungen und drei Karten.

erläutert von Wilhelm Osiander. Mit 13 Abbildungen und drei Karten. gr. 8°. (VIII u. 204 S.) geh. Mk. 8.—
Die Tagesgötter in Rom und den Provinzen. Aus der Kultur

des Niederganges der antiken Welt von Ernst Maass. bildungen. gr. 8. (VII u. 311 S.) geh. Mk. 10.—

Der Mimus. Ein litterar-entwickelungsgeschichtlicher Versuch von Hermann Reich. I. Bd., 1. u. 2. Teil. gr. 8°. geh. Mk. 24.—

1. Teil. Theorie des Mimus. (XII u. S. 1-413.)

2. Teil. Entwickelungsgeschichte des Mimus. (S. 414 900 mit einer Stammtafel.)

Mit 30 Ab-

.





MED E 1 1991

